**Zeitschrift:** Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

**Band:** 32 (1985)

**Heft:** 1-2

**Artikel:** Der Monotheismus im ersten Gebot, die Stellung der Frau im

Sabbatgebot und die zwei andere Sachfragen zu Dekalog

**Autor:** Schenker, Adrian

**DOI:** https://doi.org/10.5169/seals-760739

## Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

### **Conditions d'utilisation**

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

# Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

**Download PDF:** 02.10.2025

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

## Adrian Schenker

# Der Monotheismus im ersten Gebot, die Stellung der Frau im Sabbatgebot und zwei andere Sachfragen zum Dekalog

1.

### Zur Einführung

Der Dekalog ragt wie ein hoher Gipfel sowohl aus dem Massiv des Pentateuchkontextes als auch aus den Höhenzügen der Theologiegeschichte heraus. Und wie ein Gebirgsgipfel ist er das Ergebnis einer langen Entstehungsgeschichte, deren Phasen sich aus der Endgestalt nicht ohne Mühe bestimmen lassen. Kein Wunder, daß sich die Exegese bis in die jüngste Zeit hinein mit Vorliebe die geologische Rekonstruktion der Entstehungsgeschichte zur Aufgabe machte<sup>1</sup>. Darüber sollte aber der *Inhalt*, die sachliche Bedeutung des Textes nicht vergessen werden, denn auf diese Bedeutung kommt es dem lesenden und hörenden Menschen am Ende an. Die folgenden kurzen Beobachtungen und Erörterungen möchten somit bescheidene Beiträge zu einem sachgemäßen Verständnis der zehn Gebote liefern.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Literatur zum Dekalog führe ich hier auch nicht annähernd vollständig an. Sie ist mit großer Vollständigkeit geboten in der letzten großen Monographie zum Dekalog: L. Hossfeld, Der Dekalog. Seine späten Fassungen, die originale Komposition und seine Vorstufen (OBO 45) (Freiburg/Schweiz – Göttingen 1982), und jüngst weitergeführt bei F. Crüsemann, Bewahrung der Freiheit. Das Thema des Dekalogs in sozialgeschichtlicher Perspektive (Kaiser Traktate 78) (München 1983).

2.

# DER PROLOG (Ex 20.2 = Dtn 5.6)

Dunkel an diesem Prolog ist seine Funktion. Ist es eine Selbstvorstellung<sup>2</sup>, ist es eine Hoheitsaussage<sup>3</sup> oder eine Huldformel JHWHs<sup>4</sup>? Der Kontext legt keine Selbstvorstellung nahe, denn es kann kein Zweifel darüber bestehen, wer hier redet. Gegen eine Selbstvorstellung im Sinne Zimmerlis an dieser Stelle, zu Beginn des Dekalogs, spricht namentlich die Tatsache, daß bei Gesetzen aus JHWHs Mund die Sätze wie «Ich bin JHWH», «Ich bin JHWH, dein Gott», «Ich bin JHWH, dein Gott, der...» u. dgl. häufiger am Ende als am Anfang der Gebote JHWHs anzutreffen sind<sup>5</sup>. Die Vorstellung des Redenden gehört normalerweise jedoch an den Anfang seiner Rede. Selbstverständlich gibt es solche Stellen, wo der Satz «Ich bin JHWH» eine Selbstvorstellung des erscheinenden Gottes ist<sup>6</sup>. Offenbar hat diese Formulierung mehr als eine Funktion!

Um die Rolle am Dekaloganfang zu bestimmen, ist vielleicht ihre einzige Parallele in profanem Kontext im AT aufschlußreich, Gen 41.44: «Pharao sagte zu Josef: Ich bin Pharao! Ohne dich wird niemand die Hand oder den Fuß aufheben im ganzen Land Ägypten.» Der einzige Unterschied in der «Formel» besteht in dem Titel «Pharao» anstelle des Eigennamens JHWH. Der Gesamtzusammenhang (Gen 44.39–45) ist der der Investitur Josefs mit der höchsten Gewalt unter Pharaos Oberho-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> W. ZIMMERLI, Ich bin Jahwe, in: Geschichte und Altes Testament, FS-Alt (Tübingen 1953) 179–209 = Gottes Offenbarung. Gesammelte Aufsätze, TB 19 (München 1969) 11–40.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> C. Westermann, Genesis, BK I/3 (Neukirchen – Vluyn 1982) 99, nach dem Vorbild der Äußerung bei B. Jacob, Das erste Buch der Tora, Genesis (Berlin 1934) 752 zu Gen 41.44. So schon Mechilta, Bachodesch 6, ed. Lauterbach, Bd. 2, S. 237f.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> A. Jepsen, Beiträge zur Auslegung und Geschichte des Dekalogs, in: ZAW 79 (1967) 277–304, hier 285–287; H. RÜCKER, Die Begründungen der Weisungen Jahwes im Pentateuch (Erfurter Theol. Studien 30) (Leipzig 1973) 12, 51f.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> So etwa in Lev 19, wo der jetzige Gesamtzusammenhang des Kapitels die «Formel» im *Textinnern*, also nicht am Anfang häuft. Aber auch was die ursprünglichen *Teileinheiten* angeht, so steht die «Formel» sehr oft in deren *Innern* oder am *Ende*, nicht am Anfang, siehe K. Elliger, Leviticus, HAT 4 (Tübingen 1966) 242–256.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Z.B. Ex 6.2.

heit. In V. 44 empfängt Josef die absolute Kontrollgewalt, kraft der ihm alle Initiativen und Entscheide im Staate vorgelegt werden müssen. Die Kompetenz, solche Kontrollgewalt zu übertragen, hat allein Pharao als der Inhaber dieser Vollmacht. «Ich bin Pharao» als Einleitung zur Übertragung solcher Kontrollgewalt auf Josef bezeichnet daher wohl die Autorität, kraft der Josef seine Vollmacht legitim empfängt. Die Autorität Pharaos garantiert daher die Vollmachten Josefs. In der Hoheit Pharaos ist die Kompetenz Josefs verankert. Pharao bürgt persönlich für Josefs Autorität.

In Ex 6.2–8 (P) erscheint der Satz «Ich bin JHWH» dreimal in Verbindung mit einem Eid (V. 7f.), der die beiden Verheißungen der Befreiung der Israeliten von der ägyptischen Unterdrückung und der Landverleihung an sie garantiert. JHWH bürgt persönlich für die Erfüllung dieses eidlich zugesicherten Versprechens.

Ez 20.5–7 bietet gleichfalls den Satz «Ich bin JHWH, euer Gott» zweimal, zuerst als Inhalt und Einleitung eines Eides (V. 5 Ende), dann als Abschluß des Eides (V. 7 Ende), der aus der doppelten Verheißung der Befreiung und der Landgabe sowie aus dem Verbot der Idolatrie mit ihren Bildern besteht. JHWH garantiert persönlich einerseits die Erfüllung seines Versprechens und anderseits die Gültigkeit seiner Forderung (die beiden ersten Gebote des Dekalogs). Sein Versprechen gilt, wie auch seine Forderung gilt. Widerstand gegen sein Versprechen und Einspruch gegen seinen Willen sind eine Herausforderung von JHWH persönlich.

Die Formulierung «Ich bin JHWH» oder «Ich bin JHWH, dein Gott, der...» oder dgl. versteht sich daher am besten als gewährte Bürgschaft und übernommene Garantie. JHWH übernimmt die Garantie für das Gesagte, sei es ein Versprechen oder eine Forderung. Er steht mit seiner Vollmacht persönlich dafür ein.

Die Vollmacht ist im Titel «dein Gott, der dich aus Ägypten, dem Sklavenhaus herausgeholt hat» ausgesprochen, während die Garantie im Satz «Ich bin JHWH» enthalten ist. In Gen 41.44 sagt der Titel «Pharao» in dessen Erklärung «Ich bin Pharao» beides: Garantie und Vollmacht aus. JHWHs Autorität beruht auf einem doppelten Fundament: Er ist Israels Gott, und durch die Befreiung bekräftigt er sein Recht über Israel, kraft dessen er es aus der Sklaverei zurückholt<sup>7</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> D. Daube, Rechtsgedanken in den Erzählungen des Pentateuchs, in: Von Ugarit nach Qumran, FS-Eißfeldt, BZAW 77 (Berlin 1958) 32–41, hier 35–37.

Zugleich ist damit angedeutet, daß dieses sein Recht auf Israel die Israeliten nicht zu seinen Sklaven nach dem Modell der ägyptischen Ausbeutung, sondern zu freien Knechten Gottes macht.

3.

«In Mein Angesicht» und Monotheismus im Ersten Gebot (Ex 20.3 = Dtn 5.7)

Die Wendung \*l pny, «gegen mein Gesicht », wird gerne als «mir zum Trotz», «in mein Gesicht hinein » verstanden, d.h. schamlos und in zurücksetzender Weise und mir zum – beleidigenden – Nachteil\*. Die Frage, ob dem so ist, ist methodisch von Interesse. \*l pnym heißt wörtlich «auf das Antlitz» und kann meinen «auf der Oberfläche », «gegenüber », «gegen », «an der Front-/Vorderseite », «neben », «vor » (örtlich und zeitlich), «zum Nachteil oder ins Angesicht» (Dtn 21.16). Der Ausdruck braucht deshalb den Kontext zu seiner näheren Bestimmung; für sich genommen ist er nach mehreren Seiten hin offen.

Was ergibt sich daraus für die Interpretation (und Übersetzung) an dieser Stelle? Da das Gebot keinen weiteren Kontext bietet, wohl aber eine kultische Verehrung eines anderen Gottes im Auge hat, wie die Parallele in Ex 34.14 zeigt, und da solche kultische Verehrung Stätten, Riten und Gesten voraussetzt, ist eine örtliche Bedeutung im Ausdruck fl pny des Gebotes durchaus angelegt. Vielleicht ist die zwischen örtlichem «vor meinem Antlitz» und «in mein Angesicht» als feindselige Herausforderung schillernde Bedeutung gewollt. Jede Interpretation, die eine der beiden Dimensionen eliminiert, läuft Gefahr, das Gemeinte teilweise zu verfehlen. (Als Übersetzung scheint mir im Deutschen eine Wiedergabe wie «Du wirst keinen andern Gott – oder keine andern

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Zum Ausdruck selbst siehe J. Reindl, Das Angesicht Gottes im Sprachgebrauch des Alten Testaments (Erfurter Theol. Studien 25) (Leipzig 1970) 45f. – Zur Wendung u. ihrer Interpretation im Dekalog bietet J.J. Stamm, Der Dekalog im Lichte der neueren Forschung (Bern – Stuttgart <sup>2</sup>1962) 39 eine ausgewogene Darstellung der Problematik; ferner R. Knierim, Das erste Gebot, in: ZAW 77 (1965) 20–39. – Crüsemann, Freiheit (A. 1) 42f. tritt zu Recht für die gewollte Vieldeutigkeit des Ausdrucks ein, da kein Kontext gegeben ist, der allein eine eindeutige Bestimmung erlauben würde.

Götter – in meiner Gegenwart haben» der Mehrdeutigkeit der hebräischen Wendung nahezukommen.)

Es wird oft davor gewarnt, das Gebot als monotheistisches Bekenntnis mißzuverstehen, denn es handle sich lediglich darum, Kult und Verehrung anderer Gottheiten auszuschließen<sup>9</sup>. Es ist aber die Frage, ob ein solches konkret formuliertes Gebot nicht in konkreter Form den Monotheismus ausspricht. Allgemein gültige, umfassende («abstrakte») Sachverhalte können ja durchaus in konkreter Form zum Ausdruck gebracht werden, wie das im A.T. in manchen Sprichwörtern und Gesetzen auch tatsächlich geschieht.

So z.B. bei einem Spruch wie « Besser ein Plättchen Gemüse in Liebe als ein Mastochse mit Haß» (Spr 15.17). Dies gilt selbstverständlich nicht nur für diese zwei Speisen, sondern für alle vergleichbaren; es gilt auch nicht bloß für das gemeinsame Speisen, sondern für die vergleichbaren Gelegenheiten des Zusammenlebens überhaupt. Gemeint ist: Liebe und Freundschaft sind erstrebenswerter und wertvoller als materieller Besitz. Das Abstrakte, nämlich Liebe und materieller Wert, ist in konkreter Form ausgedrückt.

Dies trifft jedoch auch auf Gebote zu, die im A.T. trotz ihrer partikulären Form eine allgemeine Tragweite besitzen, so z.B. «Du wirst einem dreschenden Ochsen das Maul nicht verbinden» (Dtn 25.4). Das gilt natürlich nicht nur für diesen einen konkreten Fall des Dreschens, wie ja Paulus schon wußte (1. Kor 9.9!), sondern ebenso für alle vergleichbaren, wo Geiz und Gewinnsucht grausam machen gegen Tier und Mensch. Das Gebot kleidet die allgemein zu fordernde Haltung in die konkrete Form einer partikulären Forderung: Profitmaximierung darf nicht zu Lasten von Mensch und Tier durch deren Ausbeutung erreicht werden, konkret: der dreschende Ochs soll vom Korn fressen dürfen. Für den Bauern bleibt ja noch genug übrig.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Stamm, Dekalog (A. 8) 39–41; H. Schüngel-Straumann, Der Dekalog – Gottes Gebote? SBS 67 (Stuttgart 1973) 81f.; A. Phillips, Ancient Israel's Criminal Law. A New Approach to the Decalogue (Oxford 1970) 39; Crüsemann, Freiheit (A. 1) 43–47, wo angeführt ist N. Lohfink, Polytheistisches und monotheistisches Sprechen von Gott im Alten Testament, in: Unsere großen Wörter. Das Alte Testament zu Themen dieser Jahre (Freiburg i.Br. 1977) 127–144, wo dieselbe Position vertreten wird, aber mit der wichtigen Annäherung von Polytheismus und Monotheismus (S. 131!). Im gegenteiligen Sinn etwa J. Bright, A History of Israel (The Old Testament Library) (London <sup>2</sup>1972) (Lit.).

Mit dem ersten Gebot stehen wir ebenfalls im Bereich der Gesetze. Es setzt nun, im polytheistischen Kontext gelesen, voraus, daß JHWH diese Forderung, ausschließlich ihn zu verehren, in Gegenwart aller Götter und Göttinnen an Israel richten darf. Niemand kann es ihm wehren, wenn er diesen Hoheitsakt gegenüber Israel, aber auch gegenüber der Götterversammlung vollzieht, ganz ähnlich dem Hoheitsakt gegenüber den Göttern und den ihnen zugeordneten Völkern in Dtn 32.8f. 10. Seine Oberhoheit ist unter den Göttern und Göttinnen unbestritten, und so ist JHWH höheren Ranges als die andern Gottheiten und gebietet ihnen 11.

Ohne diese Voraussetzung könnte Israel das Gebot der ausschließlichen Verehrung JHWHs ja auch gar nicht erfüllen, ohne den gefährlichen Zorn der vernachlässigten andern Gottheiten auf sein Haupt herabzurufen! Wie würden JHWH übergeordnete, mächtigere Götter es ohne Schmach tolerieren können, daß ein ihnen untergebener Gott ohne ihre ausdrückliche Ermächtigung sie aus der Verehrung durch Menschen verbannt und ausschließt? Kann der Niedrigergestellte wirklich alle Gehorsamsbekundung auf sich allein ziehen unter absolutem Ausschluß des Höhergestellten, der sein eigener Oberherr ist? Dürfte es ein Lehensmann seinen Untergebenen verbieten (!), seinen Lehensherrn als höhere, übergeordnete Instanz zu ehren?

Ist das aber so, so impliziert das erste Gebot, daß JHWH allein frei gebietender Gott und alle andern Gottheiten ihm unterworfen sind. Ihm allein gebührt die Souveränität, während ihm von allen andern, Göttern und Menschen gemeinsam, Gehorsam geleistet wird. Damit entsteht ein Gegenüber zwischen dem allein frei gebietenden JHWH einerseits und den gemeinsam untergebenen Göttern und Menschen anderseits. Damit ist aber in der konkreten, metaphorischen Gestalt des Herrschens und Gehorchens der für den Monotheismus entscheidende Unterschied ausgesprochen: Der eine Gott hat allein, d.h. absolut, was die

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> O. EISSFELDT, El und Jahwe, in: JSSt 1 (1956) 25–37 = Kleine Schriften 3 (Tübingen 1966) 386–397, hier 390; nach EISSFELDT war hier ursprünglich 'Äljon der herrschende Gott, nicht JHWH, aber für den Verfasser des Liedes war 'Äljon und JHWH derselbe Gott.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> In Dtn 32.8f. empfangen die Götter von 'Äljon ihre Völker, und umgekehrt empfangen damit diese Völker ihre Götter zur Verehrung. Die Relation zwischen einem Volk und den von ihm verehrten Göttern wird demzufolge durch den Hoheitsakt des höchsten Gottes geschaffen, die die untergeordneten Götter in Unterwerfung annehmen; vgl. auch Ex 15.11: «Wer ist wie du unter den Göttern, JHWH?»

andern Wesen, ob göttlicher oder menschlicher Sphäre zugehörig, überhaupt, also absolut nicht haben.

In keiner Form des anerkannten Monotheismus (Judentum, Islam und Christentum) ist es ja mit dem einzigen Gott unvereinbar, daß neben oder unter ihm Wesen existieren, die nicht Menschen sind, sondern der himmlisch-göttlichen Sphäre zugeordnet sind (Engel, Verstorbene, Geister). Wesentlich für den Monotheismus ist eine absolute Differenz zwischen Gott einerseits und den andern, irdischen wie überirdischen Wesen anderseits. Diese absolute Differenz braucht aber nicht einzig der Unterschied von Sein (JHWH ist) und Nicht-Sein (andere Götter existieren nicht) zu sein, damit man von Monotheismus reden darf. (Das ist vielleicht bei überhaupt keiner der geschichtlichen monotheistischen Religionen der Fall!) Die absolute Differenz kann sich auch unter anderer Hinsicht als unter der von Sein gegen Nicht-Sein manifestieren: absolutes Herr-Sein (JHWH ist keiner andern Gottheit unterworfen) gegen absolute Unterordnung (keine einzige Gottheit ist da, die es JHWH verwehren kann, als einziger von Israel Verehrung zu empfangen)<sup>12</sup>.

Mit einem Wort: wenn JHWH alle Gottheiten von Israels Verehrung absolut, d.h. ausnahmslos ausschließt, weist das auf seinen absoluten, d.h. ausnahmslos, immer und überall gültigen Vorrang vor allen Gottheiten hin. Mit dieser absoluten Differenz der Überlegenheit JHWHs ist konkret der Monotheismus gegeben: JHWH ist nicht primus inter pares, er ist dominus super servos und supremus super inferiores.

<sup>12</sup> Es scheint mir daher nicht sachgemäß, Monotheismus einzig durch den Unterschied: Sein des einzigen Gottes - Nichtsein der andern Götter zu definieren, wie es z.B. auch geschieht bei H.-P. MÜLLER, Gott und die Götter in den Anfängen der biblischen Religion. Zur Vorgeschichte des Monotheismus, in: Monotheismus im Alten Israel und seiner Umwelt, hrsg. v. O. Keel, BB 14 (Freiburg/Schweiz 1980) 136f., oder bei R. DE VAUX, Histoire ancienne d'Israël, EB (Paris 1971) 431-433. Göttliche Wesen existieren im Glauben aller geschichtlichen monotheistischen Religionen, ohne mit dem einzigen Gott unverträglich zu sein. Entscheidend ist die absolute Differenz, die solche göttliche Wesen vom einen Gott trennt und in einer Gemeinsamkeit mit allen andern Wesen dieser Welt zusammenfaßt, die dann als Gegenüber des einzigen Gottes grundsätzlich, d.h. von jeher und für immer, ohne fließende Übergänge anders sind als der eine Gott. Ein Beispiel für eine solche absolute Differenz zwischen JHWH und den anderen Göttern in Ps 82.1,6f.: JHWH allein ist grundsätzlich jenseits des Todesbereichs, während die andern Götter durch JHWHs Beschluß sterben müssen. Diese über sie verhängte Strafe des Sterbenmüssens rückt die Götter in die Nachbarschaft der sterblichen irdischen Wesen, obgleich sie im Vergleich zu den Menschen himmlische Wesen bleiben, aber eben auch absolut (d.h. durch ihr Sterbenkönnen und JHWHs richterliche Hoheit über sie) von JHWH verschieden sind.

«Monolatrie» reicht zur Beschreibung dieses Sachverhaltes nicht aus, weil dieser Begriff nur den menschlichen Verehrerkreis im Auge hat, der sich auf die Verehrung des einen Gottes beschränkt, während das erste Gebot indirekt auch den Götterkreis mit im Auge hat, der es ja akzeptieren muß, daß eine Gruppe von Menschen ihnen grundsätzlich Verehrung verweigert. Bezieht man den Götterkreis in die Betrachtung ein, entsteht das Paradox, auf das hier alles ankommt: unter der Voraussetzung des Polytheismus, der für Israel ja eine faktische Tatsache war (alle ihm bekannten Nachbarvölker verehrten andere Götter), konnte Israel den Monotheismus gar nicht anders zum Ausdruck bringen als durch das Veto JHWHs gegen eine israelitische Anerkennung anderer Götter und Göttinnen. Durch dieses Veto band JHWH nicht nur Israel, sondern auch die andern Gottheiten, denn diese durften keine Verehrung von Israel gegen IHWHs Willen verlangen (man denke an Isebel und ihre Baalspropheten, die gerade diese Verehrung durchsetzen wollten), und Israel durfte ihnen keine Anerkennung als Götter zollen (Elias Kampf um die ausschließliche Anerkennung JHWHs als Gott in Israel, 1 Kö 18.36,39!).

Damit legt JHWH ein Gebot auf beide: Götter und Menschen, und beide müssen sich in diesen Willen JHWHs fügen. JHWH steht *allein* beiden gegenüber, während Menschen wie Götter gemeinsam gehorchen müssen.

Anders gesagt: den andern Gottheiten fehlt die Fülle der Souveränität, die JHWH über sie wie über die Menschen ausübt. Sie sind weniger als JHWH. Als adäquateste Kennzeichnung dieses Sachverhaltes würde ich von relativem Monotheismus sprechen. Mögen es viele Gottheiten sein, die Fülle göttlicher Souveränität ist bei JHWH allein.

4.

Die freie Stellung der Frau in der israelitischen Familie; wer muss am Sabbat ruhen (Ex 20.10 = Dtn 5.14)

Originell und mit interessanten Einsichten gekrönt ist in Hoßfelds Dekalogstudie die Aufmerksamkeit, die den scheinbar unerheblichen Differenzen in den Aufzählungen von Menschen, Tieren und Sachen gewidmet ist, die im Dekalog an vier Stellen vorliegen (Ex 20.4,5,10,17

= Dtn 5.8,9,14,21). Zu *Hoßfelds* Ergebnissen <sup>13</sup> läßt sich zusätzlich in der Liste der zur Sabbatruhe Verpflichteten folgendes beobachten:

Im Bundesbuch, Ex 23.12, lautet das Gebot, ganz wörtlich wiedergegeben, so: «an sechs Tagen darfst du an deinen Arbeiten arbeiten, und am siebten Tag wirst du feiern, damit ruhen können dein Esel und dein Ochse und aufatmen der Sohn deiner Magd und der Beisasse.» Warum gerade diese vier Nutznießer der Sabbatruhe? Esel und Ochse sind Arbeitstiere. Gemeint ist also für den Sabbat eine Arbeitsruhe nicht nur von der persönlichen, direkt geleisteten Arbeit, sondern auch von der durch andere Arbeitskräfte, d.h. auch durch Arbeitstiere geleisteten « indirekten » Arbeit. In dieser Perspektive sind der Sklave, der als « Sohn einer Sklavin» bezeichnet ist, sowie der Beisasse unter der Hinsicht der Arbeitskraft zu verstehen, die sie ihrem Herrn zur Verfügung stellen: der «Sohn der Sklavin» ist der geborene, also nicht der temporäre israelitische Sklave, der wieder frei wird. Er ist vielmehr die geborene Arbeitskraft, die nie etwas anderes war und normalerweise nie etwas anderes sein wird als Knecht, d.h. eine dem Herrn lebenslänglich zur Verfügung stehende Arbeitskraft<sup>14</sup>. Was den Beisassen betrifft, so ist er hier nicht einfach allgemein als eine sozial schwache Person, sondern als der fronpflichtige, requirierbare Mensch aufgeführt, der zu Arbeiten im gemeinen Interesse herangezogen werden kann<sup>15</sup>.

So wird auch die Liste im Sabbatgebot in ihrem Sinn klar: die aufgezählten Personen umfassen Freie, Sklaven und Beisassen als Arbeitskräfte! Das ist es, was sie gemeinsam haben. Daher fehlen andere sozial schwache Personen wie Waisen und Witwen, und daher kommen

<sup>13</sup> Hossfeld, Dekalog (A. 1) 42-53.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Ex 21.4; R. de Vaux, Das Alte Testament und seine Lebensordnungen I (Freiburg i.Br. <sup>2</sup>1964) 135.

drücklich, und so fehlt sie denn auch in den Darstellungen des «Beisassen». Aber sie kann indirekt aus folgenden Stellen erschlossen werden: Ex 22.20; 23.9; Dtn 10.19; 23.8, wo die Israeliten in Ägypten gerim waren, die dort eben als solche ihr Aufenthaltsrecht durch Fronarbeit bezahlten. Nach Dtn 29.10; 2 Chr. 2.16f.; 1 Chr 22.2 werden die «Beisassen» als Holzhauer und Wasserschöpfer requiriert. Dasselbe Wort «unterdrücken» (lhs) wird für die Ausbeutung der Israeliten in Ägypten (Ex 3.9; Dtn 26.7) wie für die Ausbeutung des Beisassen (Ex 22.20; 23.9) gebraucht. Alle diese Beobachtungen zusammengenommen machen es wahrscheinich, daß der ger für öffentliche Arbeiten in einem Dorf (Steine lesen, Trockenmauern errichten, Wege machen, Brunnen graben, Wasser schöpfen, Holz schlagen und zubereiten u. dgl.) herangezogen wurde. Dabei konnte er natürlich leicht Opfer von Ausnützung, ja Ausbeutung werden.

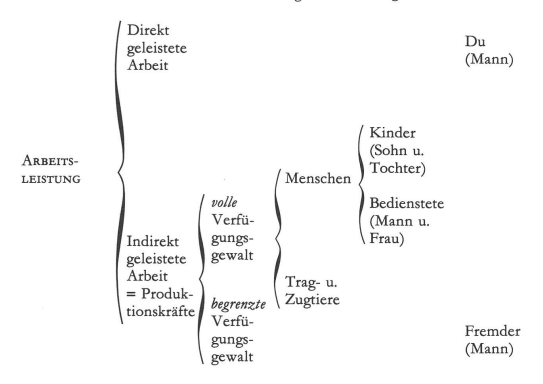
Arbeitstiere hinzu: sie alle verbindet das eine, daß sie und nur sie die für die Arbeitsleistung erforderliche Energie liefern: Söhne und Töchter (Ex = Dtn) sind ja die natürlichen Arbeitskräfte jeder Bauern- und auch Hirtenfamilie, Knechte und Mägde sind das Personal, das in einer Familie mit großem Viehbestand oder mit bedeutendem Landbesitz für die Bewältigung der Arbeit unerläßlich ist; «Vieh» (Ex 20.10) oder «Ochse, Esel und alles Vieh» (Dtn 5.14) bezeichnen die Arbeitskraft der Tiere (hauptsächlich Esel und Ochse, aber es können andere Tiere hinzukommen: Kamele, vielleicht auch Maultiere, 2 Kön 5.17, oder Hunde) 16. Zuletzt ist noch der requirierbare Fremde, der nicht mehr zur Familie gehört, aber im gleichen Dorf («in deinen Toren») wohnt, der als eine Art von Naturalsteuer für seine Aufenthaltsbewilligung den Ortsansässigen Arbeit leisten muß, wie es die Israeliten in Ägypten tun mußten oder die Gibeoniten in Israel (Jos 9.27).

Warum ist nun die Frau nicht genannt? Sie wird offenbar nicht als Arbeitskraft im Dienste der Familie betrachtet! Statt negativ ist dieses Fehlen der Frau positiv zu werten: sie ist kein Glied im System der einzusetzenden Arbeitskräfte, sie ist vielmehr frei. Dies ist somit ein Idealbild der israelitischen Familie: sie ist groß und reich genug, um die Frau und Mutter von der Eingliederung in den Arbeitsprozeß zu dispensieren! Übrigens muß auch nur der männliche Beisasse Fronarbeit leisten, seine Frau und seine Töchter sind von dieser Pflicht befreit! 17 Es ist bemerkenswert, daß es in Israel keine weibliche Fronarbeit gab!

Die Liste im Dekalog kann nun wie folgt im Hinblick auf ihr Kriterium, nämlich auf die verschiedenen Kategorien der Arbeitskraft liefernden Personen und Tiere systematisiert werden:

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Dabei wäre vielleicht an Hirtenhunde zu denken, die die Herden bewachen und begleiten, oder an Jagdhunde, siehe O. Keel, M. Küchler, C. Ühlinger, Orte und Landschaften der Bibel. Ein Handbuch und Studien-Reiseführer zum Heiligen Land, Bd. 1 (Einsiedeln – Göttingen 1984) 106–109.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Die *Frauen* werden also in der Liste der am Sabbat Ruhenden nicht deshalb unerwähnt gelassen, weil sie als einzige arbeiten müßten, sondern umgekehrt, weil sie als einzige auch während der Woche keine *knechtische* Arbeit verrichten!



Es geht, so sei zusammenfassend festgehalten, nicht allein um Nutznießer, die am Sabbat ruhen dürfen, sondern um die am Arbeitsprozeß Beteiligten, die entweder für sich oder für ihren Meister arbeiten, und die sämtlich stillstehen müssen, damit alle Arbeit am Sabbat wirklich ruht.

5.

# NEID, DIEBSTAHL UND EHEBRUCH

Was verbieten das 9. und 10. Gebot: «Du wirst es nicht auf das Haus deines Nächsten absehen; du wirst es weder auf die Frau deines Nächsten, noch auf seinen Knecht, noch auf seine Magd, noch auf seinen Ochsen, noch auf seinen Esel noch auf irgend etwas absehen, was deinem Nächsten ist» (Ex 20.17) – im Unterschied zum 6.: «Du wirst nicht ehebrechen» (Ex 20.18) und zum 7. Gebot: «Du wirst nicht stehlen» (Ex 20.19)? Und wie erklären sich die Unterschiede zwischen

diesen beiden letzten Geboten des Dekalogs im *Exodus* und im *Deute-ronomium*, wo sie so lauten: «Du wirst es nicht auf die Frau deines Nächsten absehen, und du wirst weder das Haus deines Nächsten, noch sein Feld, noch seinen Knecht, noch seine Magd, noch seinen Ochsen, noch seinen Esel noch irgend etwas begehren, was deinem Nächsten ist» (Dtn 5.21)?

Gehen wir auch hier von den Aufzählungen der begehrenswerten Güter aus, zuerst im Exodus, dann im Deuteronomium. Was ist in Exodus mit Haus gemeint? Die Familie kann es nicht sein, denn als Personengruppe von Blutsverwandten ist diese doch wohl kein Gegenstand, den ein gieriger Nachbar als solche an sich bringen möchte. So ist das «Haus» materiell als Besitztum zu verstehen, d.h. als Gebäude, in dem eine Familie wohnt.

Ein solches Haus gehört offenbar zu einer Familie, die ja selbst «Haus» genannt wird. Eine Familie gründen, heißt im alten Israel ein «Haus bauen» (Ruth 3.11). Die Wohnhäuser gehörten den Bewohnern; von Hausmietern und Mietwohnungen ist im alten Israel keine Rede. Auch der Pfändung unterworfene Schuldner haben ein eigenes Haus, das sie offenbar bewahren (Dtn 24.10f). Die Ausgrabungen aus der Königszeit zeigen in den Städten kleine vierräumige Häuser, die um einen Innenhof gruppiert sind. Die Häuser sind in älterer Zeit, zu Anfang der Monarchie, in derselben Stadt alle ungefähr gleich groß und bieten Raum für eine Familie (Eltern und Kinder). Erst später tauchen in den israelitischen und judäischen Städten geräumigere, reiche Häuser auf, die sich von den einfachen Häusern der anderen Quartiere abheben<sup>18</sup>. Aus dieser gleichen Epoche (Ende 8. J.v.Chr.) kommen dann auch die Anklagen der Propheten (Jes 5.8; Mi 2.2) gegen jene, die Häuser aufkaufen. Die Gier nach Häusern raubt den Familien ihr Wohnhaus, das zu ihnen nicht weniger gehört als die Personen, aus

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Siehe H.A. Hoffner, Art. *bjt* (Haus), in: G.J. Botterweck—H. Ringgren, Theol. Wörterbuch zum A.T., 1 (Stuttgart 1973) 629–638. (*Grundbesitz* gehört nicht zum Sinngehalt von «Haus», obgleich dies manchmal ohne Begründung gesagt wird, z.B. Schüngel—Straumann, Dekalog (A. 9) 58; Hossfeld, Dekalog (A. 1) 93f., Anm. 315 (zitiert eine Arbeit Mettingers in diesem Sinn); zu Hossfelds Positionen siehe unten Anm. 25).

Zum altisraelitischen Haus siehe DE VAUX, Lebensordnungen I (A. 14) 50f., 122; E. Stern, Dwellings and Graves, in: The Age of the Monarchies: Culture and Society, ed. A. MALAMAT (The World History of the Jewish People, IV-2) (Jerusalem 1979) 265–278, hier: 265–270.

denen eine Familie zusammengesetzt ist. Der Verlust des Hauses bedeutet die soziale Entwurzelung einer Familie (1 Sam 22.1f., Ri 11.2,7); David lebt mit den Seinen in einer Höhle, während er vor Saul flieht, und Jiphtach muß das Wohnhaus seiner Familie verlassen, nachdem ihn diese nicht als Erben anerkannt hat. Ex 20.17a schützt nach alledem einen für die Familie in Israel unentbehrlichen, fundamentalen Besitz, nämlich das Wohnhaus, ohne das die Familie sich in Israel nicht halten könnte.

Aber eine weitere Beobachtung drängt sich auf: die genannten Personen, Tiere und Sachen sind nicht ganz dieselben wie im Sabbatgebot (Ex 20.10; Dtn 5.14). Das ist leicht zu verstehen, denn im Sabbatgebot ging es um die erschöpfende Aufzählung aller *Arbeit leistenden* Menschen und Tiere. Hier geht es um Personen, Tiere und Sachen, die begehrenswert sind.

Das gebrauchte Verbum *hmd* (Ex 20.17 zweimal, Dtn 5.21 einmal) hat sehr häufig als Objekt Dinge, die *kostbar* sind und *Seltenheitswert* haben und daher *Anziehung* ausüben, aber auch *Neid* wecken können <sup>19</sup>. Es wurde schon oft gezeigt, daß dieses Verb nicht nur die Begierde *im Herzen* des Menschen, sondern auch das von der Begierde inspirierte *Handeln*, um zu der begehrten Sache zu kommen, bezeichnet <sup>20</sup>. Im Deutschen ist die treffendste Umschreibung vielleicht: *es auf etwas absehen*, oder *es auf etwas abgesehen haben*.

Die Liste in Ex 20.17 zählt somit Dinge von besonderem Wert auf. Solchen besonderen Wert haben zwei Kategorien von Sachen: erstens unentbehrliche und zweitens kostbare. Die ersten sind wertvoll, weil der Besitzer und seine Familie ohne sie nicht existieren könnten: dazu gehört in erster Linie das Haus. Die zweiten sind es, weil sie Seltenheitswert haben und einem Familienvater aus bestimmten Gründen teuer sind; dazu gehört in erster Linie die eigene Frau, aber auch das Personal oder besonders wertvolles Vieh und anderes Eigentum. So erklärt es sich, daß Schafe und Ziegen fehlen, Ochse und Esel aber genannt sind, nämlich die wertvollsten Stücke im Viehbesitz. Abgesehen vom Haus selbst ist es

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Ein Überblick über die Verwendung des Verbs im AT zeigt dies deutlich, siehe z.B. die lexikographische Behandlung bei G. Wallis, *ḥmd* (begehren), in: Воттекwеск-Ringgren, Wörterbuch (A. 18) Bd. 2 (Stuttgart 1977) 1020–1032.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Erörterung bei Wallis, *hmd* (A. 20), oder bei B.S. Childs, Exodus, A Commentary (London 1974) 425–428, u.a. Die Bestimmung dieser Bedeutung des Verbs geht zurück auf J. Hermann (1927 in der Sellin-Festschrift).

bewegliche Einzelhabe, Personen, Tiere und Sachen, die ins Auge stechen, und auf die es ein Nachbar wegen ihres Wertes abgesehen haben kann.

Der Unterschied zum Verbot des Diebstahls liegt in der Bedeutung des Verbs gnb, stehlen, im Gegensatz zum hier gewählten hmd, es absehen auf, begehren. Alt hat diesen Unterschied in einer berühmten Untersuchung durch die Annahme erklärt, im 7. (bzw. 8.) Gebot handle es sich ursprünglich um den Raub freier Menschen, während es im 9. und 10. (bzw. 10.) Gebot um die widerrechtliche Aneignung von unterworfenen Personen, Tieren und Sachen gehe<sup>21</sup>. Viele sind dieser Deutung gefolgt<sup>22</sup>.

Das Verbum gnb, stehlen, bezeichnet das heimliche Entwenden. Gemeint ist das Wegnehmen von irgend etwas, meistens Sachen, gelegentlich auch Personen; nicht gemeint ist jedoch die Aneignung als solche 23. Man kann stehlen, d.h. fremdes Gut entwenden, ohne es besitzen zu wollen: ein gestohlenes Tier kann man schlachten und verzehren oder – wie auch einen gestohlenen Menschen (Dtn 24.7; Ex 21.16; Gen 37.25f.) – weiterverkaufen. Der Reiche hat in Natans fiktivem Rechtsfall nicht aus Begierlichkeit auf den Besitz jenes Lämmleins des Armen gestohlen. Am Besitz des Schafes lag ihm, dem reichen Viehbesitzer, nichts. Solche Diebstähle, die das Verb gnb bezeichnet, werden aus Gewinn-, nicht aus Habsucht gemacht.

Anders beim Begehren (hmd): hier reizt der kostbare, besonders wertvolle Gegenstand beim Nachbarn, sich ihn zu verschaffen. Der Eigentümer wird ihn jedoch kaum freiwillig hergeben. Wie kann man ihn ungeachtet solchen Widerstands in seinen Besitz bringen? Entwendung ist ein ungeeignetes Mittel, denn dann würde ja alle Welt im Dorf und in

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> A. Alt, Das Verbot des Diebstahls im Dekalog, in: Kleine Schriften 1 (München <sup>4</sup>1968) 333–340.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Stamm, Dekalog (A. 8) 58f.; Schüngel-Straumann, Dekalog (A. 9) 54–56; Phillipps, Criminal Law (A. 9) 130f.; H. Gese, Der Dekalog als Ganzheit betrachtet, in: Vom Sinai zum Zion, Alttestamentliche Beiträge zur bibl. Theol. (Beiträge zur evangel. Theol. 64) (München 1974) 63–80, hier 76, u.a. Anders z.B. Childs, Exodus (A. 20) 423f.; Crüsemann, Freiheit (A. 1) 72f.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Ein Überblick über die Verwendung von *gnb* zeigt, daß es «entwenden, stehlen», nämlich «heimlich wegnehmen» bedeutet, siehe z.B. die lexikographische Untersuchung von V. Hamp, *gnb* (stehlen), in: Botterweck-Ringgren, Wörterbuch (A. 18), Bd. 2 (Stuttgart 1977) 41–47. – Weitere Möglichkeiten, sich begehrenswerte Personen und Sachen zu verschaffen, stellt Crüsemann, Freiheit (A. 1) 77f. dar (nur müßte man vielleicht statt von «*legal*» von *scheinbar legalen* Praktiken reden).

der Umgegend den wohlbekannten entwendeten Ochsen, die allen bekannte gestohlene Frau, den beiseite gebrachten Pflug des frühern Besitzers am nächsten Tag plötzlich auf dem Hof des Nachbarn auftauchen sehen. Das Delikt wäre flagrant, und Kläger und Zeugen säßen gleich daneben in der ersten Loge, um es festzustellen und einzuklagen.

Die Strategie muß in solchen Fällen, wo ein kostbarer Besitz den Besitzer wechseln soll, zu andern Mitteln greifen: Man kann einen Sklaven zur Flucht von seinem Besitzer überreden und ihn zu sich lotsen, um ihn dann nach Dtn 24.16f. legal bei sich zu behalten. Es kann jemand eine begehrte Frau dazu bringen, daß sie ihren Mann zur Scheidung bringt (Dtn 24.1) und frei zur Heirat wird. Kein Ehebruch ist geschehen! Dieser besteht ja überhaupt in einem Akt, dem Beiwohnen, wie Dtn 22.22-29 zeigt, nicht im Konkubinat, im Zusammenleben; ein solches war ja im alten Israel wegen dessen Lebensverhältnissen, Bräuchen und Gesetzen gewöhnlich ganz ausgeschlossen. Das 6. (bzw. 7.) Gebot verbietet somit den Akt des Beiwohnens mit einer Ehefrau, während es sich hier in Ex 20.17 und Dtn 5.21 darum handelt, die Auflösung einer Ehe mit dem Zweck zu betreiben, die Frau frei zur Heirat zu machen. Illustration dafür ist Davids Sünde mit Batseba: das Beiwohnen an jenem ersten Abend verstieß gegen das Verbot des Ehebruchs (Ex 20.14 = Dtn 5.18), die scheinbar legale Heirat nach dem Mord an Uria brach das letzte Gebot des Dekalogs. (David hat drei Gebote des Dekalogs übertreten: Er hat in der Tat die Ehe gebrochen; er hat einen Mann getötet; er hat sich den Besitz einer wegen ihrer Schönheit begehrenswerten Frau verschafft.) Potiphars Frau hat demgegenüber nur den Ehebruch, den Beischlaf gesucht (Gen 39.7,10,12,14).

Materiellen Besitz kann man sich durch Ränke ebenfalls scheinbar legal verschaffen, wie Nabots Weinberg (1 Kön 21) oder wie die Zinsverbote zeigen, wo ein mächtiger Nachbar die soziale Schwäche (Nabot) oder die wirtschaftliche Not (Aufnahme von Geld) ausnützt, um sich in den begehrten Besitz zu bringen, auf den er es abgesehen hat. Man kann auch die Vorschrift von Dtn 24.10f. in diesem Sinne deuten: die Notlage der Verpfändung darf nicht dazu führen, daß der Betreibende sich das Pfand heraussucht, das ihm wegen seines Wertes in die Augen sticht.

Kurz, es ist deutlich, daß das letzte Gebotspaar im Dekalog etwas ganz anderes als Diebstahl durch Entwenden und als Ehebruch meint.

Es verbietet dem Israeliten, es auf ein unentbehrliches oder auf ein kostbares Gut des Nachbarn und auf seine Frau solange abzusehen, bis er sie schließlich in seinen Besitz gebracht hat. Absicht des Gebotes ist es, den Neid als Triebfeder aus dem sozialen und wirtschaftlichen Leben Israels auszuschließen, denn er ist ein Unruheherd, von dem die ständige Versuchung ausgeht, durch illegale Mittel die Besitz- und Lebensverhältnisse zu verändern<sup>24</sup>.

Die Form der Exodus-Fassung hat sich somit in ihrem Unterschied zur Fassung im Deuteronomium geklärt:

1. Exodus: V. 17a verbietet es, den Nachbarn um sein Haus zu bringen, weil das Wohnhaus unabdingbar zu einer Familie gehört. Ohne Haus bleibt der Familie nur noch die Auswanderung, d.h. praktisch die Ausbürgerung, der Verlust der Heimat. Daher ist das Haus als Familienwohnstätte unantastbar. V. 17b untersagt es demgegenüber, besonders kostbare, wertvolle Personen, Tiere und Sachen, die Begierlichkeit wecken, an sich zu bringen. Da das Grundeigentum nicht erwähnt ist, sind vielleicht vor allem städtische Verhältnisse vorausgesetzt.

Das Gebot ist somit im Exodus polar strukturiert: weder die unentbehrliche Lebensbedingung jeder Familie, ihr Haus, noch die besonders wertvollen, begehrenswerten Personen und Dinge, durch die eine Familie den Neid der anderen wecken kann, dürfen zum Opfer fremder Habgier werden.

2. Deuteronomium: Es unterscheidet klar zwischen der Frau einerseits und dem materiellen Besitz anderseits. Das braucht nicht notwendig eine bevorzugte Stellung der Frau anzudeuten; es kann auch das Empfinden für die spezifische Jagd sein, die jemand auf eine verheiratete Frau macht, von der sich die Jagd auf Gegenstände gefühlsmäßig stark unterscheidet. Von da vielleicht auch die Unterscheidung der zwei Verben für «begehren, es absehen auf» und «gelüsten, verlangen nach»: Don Juan und Harpagon sind zwei verschiedene Figuren der comédie humaine.

Bei der Besitzliste in V. 21b sind sowohl Immobilien (Haus, Grundeigentum) als auch Mobilien aufgereiht. Es sind sieben Besitztümer. Das Haus ist durch Asyndese von der folgenden Dreiergruppe Feld, Knecht

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Den *Neid* als auslösendes Moment der Gewalt rückt in die Mitte seiner Gewaltanalyse R. Girard, Das Ende der Gewalt. Analyse des Menschheitsverhängnisses. Übers. A. Berz (Freiburg i.Br. 1983) 18–31 (und öfter); Girard zieht es vor, von *Mimesis* statt von Neid zu sprechen.

und Magd ab- und dadurch als etwas Besonderes wie in der Exodusfassung herausgehoben. Die Erwähnung des Grundeigentums setzt vielleicht dörfliche Verhältnisse voraus. (Möglicherweise schließt sich die zweite Dreiergruppe Ochs, Esel und Habe aus Gründen stilistischer Symmetrie an die erste Gruppe durch Asyndese an.)

In Exodus ist der Gesichtspunkt der Liste ein doppelter: Zweierlei braucht besonderen Schutz vor dem Zugriff Habgieriger: die Existenzbedingung der Familien (V. 17a Haus) und begehrte Personen, Tiere und Sachen (V. 17b), d.h. also entweder Dinge, deren Verlust für die Betroffenen besonders schwer wiegt (Haus), oder Dinge, die besonders leicht Begierlichkeit und Neid wecken.

Im *Deuteronomium* ist der Gesichtspunkt, nach dem die Liste zusammengestellt ist, ebenfalls *doppelt*: entweder die Frau oder der materielle Besitz, und in der Liste dieser materiellen Besitztümer werden sämtliche Güter aufgezählt, die entweder *unentbehrlich* (Haus, Boden) oder *besonders verlockend* sind (der Rest der Liste) – wie in der Exodusfassung!<sup>25</sup>

- <sup>25</sup> Hossfeld, Dekalog (A. 1) 87–140 widmet dem Dekalogschluß eine sehr lange, äußerst gründliche Untersuchung. Meine *Einwände* gegen seine Ergebnisse sind die folgenden:
- 1. H.s Voraussetzung ist es, daß es sich in Ex 20.17; Dtn 5.21 um eine Liste von Besitzgütern handle, S. 106–127. Der Gesichtspunkt der Liste ist jedoch derjenige des besonders Notwendigen und des besonders Kostbaren, das dem Nachbarn gehört, gleichviel ob es sich um Gegenstände des Besitzes oder um Personen der Familie handelt! Es scheint mir daher in eine Sackgasse zu führen, wenn H. die aufgezählten Personen, Tiere und Sachen sämtlich unter das gemeinsame Charakteristikum «Besitz» subsumieren will. Das Gemeinsame an ihnen ist vielmehr, daß sie alle besonders begehrenswert sind.
- 2. « Haus » bedeutet somit hier weder « Besitz » noch « Familie », sondern das Haus, in dem die Familie wohnt, das ihr gehört, und durch dessen Verlust sie wohl genötigt würde, auszuwandern und in einem fremden Gebiet ger, Beisasse, zu werden.
- 3. Die Erklärung H.s, «Feld» fehle in Ex 20.17 durch sekundäre Omission, wirkt gewunden, besonders da er gleichzeitig hervorhebt, daß einerseits die Fassung in Ex alles von ihrer Vorlage (deuteronomische Fassung) bewahrt, was sich bewahren läßt, und Totalität der Liste anstrebt (S. 123–125 u. S. 92 Mitte; hier sagt H.: «die Reihe tendiert als «sekundäre Spezialisierung» ... auf Totalität... Daß von den Sachgütern ein so bedeutender Bereich wie Grundbesitz fehlt, bleibt ein schwerwiegender Ausfall.»). Die in Erwägung gezogenen historischen Gründe auf S. 125–127 wirken nicht sehr überzeugend.
- 4. *ḥmd* wurde gewählt, weil das Verb die *Kostbarkeit* der aufgezählten Personen, Tiere und Sachen aussagt, die den Reiz des Neides, Habenwollens, Es-darauf-Absehens auslöst (S. 132–140). (gz/ heißt demgegenüber, wie H. zeigt, « mit Gewalt rauben », gnb « heimlich beiseite schaffen, entwenden ».).
- 5. Das Fehlen von *Immobilien* («Feld») in Ex 20.17 erklärt sich vielleicht am besten auf Grund des *naḥala*-Rechtes (Recht des *patrimoniums* der Familie): Familienbesitz kann ja grundsätzlich nicht aus der Familie kommen. Wer also ein Grundstück von seinem

Die Schwierigkeit Alts schließlich, der Diebstahl passe schlecht in die Reihenfolge: Töten, Ehebrechen, Stehlen, Ablegen falscher Zeugenaussage, also in die Grundrechte: Leben, Ehe, Besitz, Ehre, wiegt, wie er selbst sagt 26, nicht schwer. Das Verbot des Diebstahls mag das Grundrecht der Freiheit mitenthalten, aber es geht in ihm vor allem um die soziale Ruhe, die durch ruhige, unangefochtene Besitzverhältnisse geschaffen wird. Freiheit wird ja konkret erlebt als unbedrohtes Leben als eigener Herr und Meister, d.h. im eigenen Besitztum. So gesehen geht es auch im Diebstahlverbot um Freiheit. Ebenso schützt das letzte Gebotspaar das soziale Leben vor der Unrast der Besitzgier und des Neides. Die beiden Gebote zeigen, wie sehr in Israel die Ruhe der menschlichen Gemeinschaft als eine Funktion stabiler, unbestrittener, weil ausgewogener Besitzverhältnisse empfunden wurde.

6.

## ZUSAMMENFASSUNG

- 1. Der Prolog des Dekalogs ist eine *Garantie*, mit der JHWH den Dekalog versieht: Er selbst ist es, der ihn kraft seiner Hoheit und Vollmacht *erläßt*, und der seine Erfüllung *einfordern wird*.
- 2. Das erste Gebot enthält eine ausnahmslose, absolute Forderung an Israel, JHWH allein zu verehren. Dieser Forderung auf menschlich-irdischer Ebene entspricht symmetrisch ein Sachverhalt auf göttlich-himmlischer Ebene: dort gibt es kein göttliches Wesen, das dieser Forderung JHWHs entgegentreten wollte oder könnte. Somit ist JHWH von allen Göttern ausnahmslos anerkannter, d.h. absoluter Herr der Götter; diese sind seine Knechte. Dies ist aber ein Ausdruck für Monotheismus.

Nachbarn erwirbt, muß damit rechnen, daß es früher oder später wieder an die Familie zurückfällt, die es kraft des Rückkaufrechtes (oder des Jubeljahres) wieder zurückgewinnen will. Das mag auch der Grund sein, weshalb «Söhne und Töchter» in dieser Liste fehlen, eine Frage, die H. S. 92 aufwirft, denn auch diese werden von der Familie zurückgekauft oder nach sechs Jahren automatisch frei.

Da dieses nahala-Recht im Heiligkeitsgesetz (Lev 25) bes. Bedeutung erlangt, mag H. auf diesem Weg Recht bekommen, wenn er den Ex-Dekalog im Bereiche solcher theol. Kreise entstanden sein läßt.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Alt, Diebstahl (A. 21) 338.

- 3. Das Sabbatgebot ordnet die Ruhe aller Arbeit am Sabbat an, sowohl die selbst geleistete Arbeit des Israeliten als auch die durch Arbeitskräfte ausgeführte, indirekte Arbeit. Solche Arbeitskräfte sind: die freien Kinder der israelitischen Familie, die Sklaven, die Arbeitstiere, der fronpflichtige Fremde, nicht aber die Frau des Israeliten und auch nicht die Frau des Fremden.
- 4. Das letzte Gebotspaar des Dekalogs schließt den Neid als legitimen Motor sozialer Bewegung aus, denn aus dem Neid auf den Besitz anderer fließen jene Aktivitäten, die unter dem Schein der Legalität Sicherheit und Ruhe des sozialen Gefüges zerstören, um sich in den Besitz begehrter Dinge zu setzen. In dieser Interpretation ist es überflüssig, das Diebstahlverbot im Dekalog auf den Menschenraub einzuengen. Dieses meint vielmehr die heimliche Entwendung von Sachen und gelegentlich auch von Menschen, die ebenfalls, aber auf andere Weise, Unrast in das Zusammenleben der Menschen wirft.

Was jedoch das abschließende Doppelgebot des Dekalogs anlangt, so läßt es sich so umschreiben: Du wirst es weder auf den für deinen Nächsten unentbehrlichen Besitz noch auf seine Kostbarkeiten absehen. Denn jenen braucht er selber, um leben zu können, während du selber diese nicht brauchst, um leben zu können. Absicht des Gebotes ist der Friede in der gesamten Gesellschaft, denn wenn der unentbehrliche Besitz jeder Familie einerseits respektiert wird und anderseits die Kostbarkeiten, die ihr gehören, zu keiner Gier Anlaß geben, herrscht ruhige Sicherheit unter den Menschen.