
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 32 (1985)

Heft: 1-2

Artikel: Der Monotheismus im ersten Gebot, die Stellung der Frau im
Sabbatgebot und die zwei andere Sachfragen zu Dekalog

Autor: Schenker, Adrian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760739

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760739
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Adrian Schenker

Der Monotheismus im ersten Gebot, die
Stellung der Frau im Sabbatgebot und
zwei andere Sachfragen zum Dekalog

l.

Zur Einführung

Der Dekalog ragt wie ein hoher Gipfel sowohl aus dem Massiv des

Pentateuchkontextes als auch aus den Höhenzügen der Theologiegeschichte

heraus. Und wie ein Gebirgsgipfel ist er das Ergebnis einer
langen Entstehungsgeschichte, deren Phasen sich aus der Endgestalt
nicht ohne Mühe bestimmen lassen. Kein Wunder, daß sich die Exegese
bis in die jüngste Zeit hinein mit Vorliebe die geologische Rekonstruktion

der Entstehungsgeschichte zur Aufgabe machte1. Darüber sollte
aber der Inhalt, die sachliche Bedeutung des Textes nicht vergessen
werden, denn auf diese Bedeutung kommt es dem lesenden und hörenden

Menschen am Ende an. Die folgenden kurzen Beobachtungen und

Erörterungen möchten somit bescheidene Beiträge zu einem sachgemäßen

Verständnis der zehn Gebote liefern.

1 Die Literatur zum Dekalog führe ich hier auch nicht annähernd vollständig an. Sie
ist mit großer Vollständigkeit geboten in der letzten großen Monographie zum Dekalog:
L. Hossfeld, Der Dekalog. Seine späten Fassungen, die originale Komposition und seine
Vorstufen (OBO 45) (Freiburg/Schweiz - Göttingen 1982), und jüngst weitergeführt bei
F. Crüsemann, Bewahrung der Freiheit. Das Thema des Dekalogs in sozialgeschichtlicher

Perspektive (Kaiser Traktate 78) (München 1983).



324 Der Monotheismus im ersten Gebot, die Stellung der Frau im Sabbatgebot

2.

Der Prolog (Ex 20.2 Dtn 5.6)

Dunkel an diesem Prolog ist seine Funktion. Ist es eine Selbstvorstellung2,

ist es eine Hoheitsaussage3 oder eine HuldformelfSVNWs,4 Der
Kontext legt keine Selbstvorstellung nahe, denn es kann kein Zweifel
darüber bestehen, wer hier redet. Gegen eine Selbstvorstellung im
Sinne Zimmeriis an dieser Stelle, zu Beginn des Dekalogs, spricht
namentlich die Tatsache, daß bei Gesetzen aus JHWHs Mund die Sätze

wie «Ich bin JHWH», «Ich bin JHWH, dein Gott», «Ich binJHWH,
dein Gott, der... » u. dgl. häufiger am Ende als am Anfang der Gebote

JHWHs anzutreffen sind5. Die Vorstellung des Redenden gehört
normalerweise jedoch an den Anfang seiner Rede. Selbstverständlich gibt es

solche Stellen, wo der Satz « Ich bin JHWH » eine Selbstvorstellung des

erscheinenden Gottes ist6. Offenbar hat diese Formulierung mehr als

eine Funktion!
Um die Rolle am Dekaloganfang zu bestimmen, ist vielleicht ihre

einzige Parallele in profanem Kontext im AT aufschlußreich, Gen 41.44 :

« Pharao sagte zu Josef : Ich bin Pharao Ohne dich wird niemand die

Hand oder den Fuß aufheben im ganzen Land Ägypten. » Der einzige
Unterschied in der « Formel » besteht in dem Titel« Pharao » anstelle des

EigennamensJHWH. Der Gesamtzusammenhang (Gen 44.39—45) ist der
der Investitur Josefs mit der höchsten Gewalt unter Pharaos Oberho-

2 W. Zimmerli, Ich bin Jahwe, in: Geschichte und Altes Testament, FS-Alt
(Tübingen 1953) 179—209 Gottes Offenbarung. Gesammelte Aufsätze, TB 19 (München
1969) 11-40.

3 C. Westermann, Genesis, BK 1/3 (Neukirchen - Vluyn 1982) 99, nach dem
Vorbild der Äußerung beiß. Jacob, Das erste Buch der Tora, Genesis (Berlin 1934) 752 zu
Gen 41.44. So schon Mechilta, Bachodesch 6, ed. Lauterbach, Bd. 2, S. 237f.

4 A. Jepsen, Beiträge zur Auslegung und Geschichte des Dekalogs, in : ZAW 79

(1967) 277-304, hier 285-287 ; H. Rücker, Die Begründungen der Weisungen Jahwes im
Pentateuch (Erfurter Theol. Studien 30) (Leipzig 1973) 12, 5lf.

5 So etwa in Lev 19, wo der jetzige Gesamtzusammenhang des Kapitels die «Formel»
im Textinnern, also nicht am Anfang häuft. Aber auch was die ursprünglichen Teileinheiten

angeht, so steht die « Formel » sehr oft in deren Innern oder am Ende, nicht am Anfang,
siehe K. Elliger, Leviticus, HAT 4 (Tübingen 1966) 242-256.

6 Z.B. Ex 6.2.



und zwei andere Sachfragen zum Dekalog 325

heit. In V. 44 empfängtJosef die absolute Kontrollgewalt, kraft der ihm
alle Initiativen und Entscheide im Staate vorgelegt werden müssen. Die
Kompetenz, solche Kontrollgewalt zu übertragen, hat allein Pharao als

der Inhaber dieser Vollmacht. «Ich bin Pharao» als Einleitung zur
Übertragung solcher Kontrollgewalt auf Josef bezeichnet daher wohl
die Autorität, kraft der Josef seine Vollmacht legitim empfängt. Die
Autorität Pharaos garantiert daher die VollmachtenJosefs. In der Hoheit
Pharaos ist die Kompetenz josefs verankert. Pharao bürgt persönlich für
Josefs Autorität.

In Ex 6.2—8 (P) erscheint der Satz «Ich bin JHWH» dreimal in
Verbindung mit einem Eid (V. 7£), der die beiden Verheißungen der

Befreiung der Israeliten von der ägyptischen Unterdrückung und der

Landverleihung an sie garantiert. JHWH bürgt persönlich für die Erfüllung

dieses eidlich zugesicherten Versprechens.
Ez 20.5—7 bietet gleichfalls den Satz «Ich bin JHWH, euer Gott»

zweimal, zuerst als Inhalt und Einleitung eines Eides (V. 5 Ende), dann
als Abschluß des Eides (V. 7 Ende), der aus der doppelten Verheißung
der Befreiung und der Landgabe sowie aus dem Verbot der Idolatrie mit
ihren Bildern besteht. JHWH garantiert persönlich einerseits die Erfüllung

seines Versprechens und anderseits die Gültigkeit seiner Forderung

(die beiden ersten Gebote des Dekalogs). Sein Versprechen gilt, wie
auch seine Forderung gilt. Widerstand gegen sein Versprechen und

Einspruch gegen seinen Willen sind eine Herausforderung von JHWH
persönlich.

Die Formulierung « Ich bin JHWH » oder « Ich bin JHWH, dein
Gott, der... » oder dgl. versteht sich daher am besten als gewährte
Bürgschaft und übernommene Garantie. JHWH übernimmt die Garantie
für das Gesagte, sei es ein Versprechen oder eine Forderung. Er steht
mit seiner Vollmacht persönlich dafür ein.

Die Vollmacht ist im Titel «dein Gott, der dich aus Ägypten, dem
Sklavenhaus herausgeholt hat» ausgesprochen, während die Garantie
im Satz «Ich bin JHWH» enthalten ist. In Gen 41.44 sagt der Titel
« Pharao » in dessen Erklärung « Ich bin Pharao » beides : Garantie und
Vollmacht aus. JHWHs Autorität beruht auf einem doppelten Fundament:

Er ist Israels Gott, und durch die Befreiung bekräftigt er sein
Recht über Israel, kraft dessen er es aus der Sklaverei zurückholt7.

7 D. Daube, Rechtsgedanken in den Erzählungen des Pentateuchs, in : Von Ugarit
nach Qumran, FS-Eißfeldt, BZAW 77 (Berlin 1958) 32-41, hier 35-37.



326 Der Monotheismus im ersten Gebot, die Stellung der Frau im Sabbatgebot

Zugleich ist damit angedeutet, daß dieses sein Recht auf Israel die
Israeliten nicht zu seinen Sklaven nach dem Modell der ägyptischen
Ausbeutung, sondern zu freien Knechten Gottes macht.

3.

«In mein Angesicht» und Monotheismus im ersten Gebot
(Ex 20.3 Dtn 5.7)

Die Wendung clpnj, «gegen mein Gesicht», wird gerne als «mir
zum Trotz», « in mein Gesicht hinein » verstanden, d.h. schamlos und in
zurücksetzender Weise und mir zum — beleidigenden — Nachteil8. Die
Frage, ob dem so ist, ist methodisch von Interesse. clpnym heißt wörtlich
« aufdas Antlitz » und kann meinen « aufder Oberfläche », « gegenüber »,

«gegen», «an der Front-/Vorderseite», «neben», «vor» (örtlich und
zeitlich), «zum Nachteil oder ins Angesicht» (Dtn 21.16). Der
Ausdruck braucht deshalb den Kontext zu seiner näheren Bestimmung ; für
sich genommen ist er nach mehreren Seiten hin offen.

Was ergibt sich daraus für die Interpretation (und Ubersetzung) an
dieser Stelle Da das Gebot keinen weiteren Kontext bietet, wohl aber
eine kultische Verehrung eines anderen Gottes im Auge hat, wie die
Parallele in Ex 34.14 zeigt, und da solche kultische Verehrung Stätten,
Riten und Gesten voraussetzt, ist eine örtliche Bedeutung im Ausdruck cl

pny des Gebotes durchaus angelegt. Vielleicht ist die zwischen örtlichem

« vor meinem Antlitz » und « in mein Angesicht » als feindselige
Herausforderung schillernde Bedeutung gewollt. Jede Interpretation, die eine
der beiden Dimensionen eliminiert, läuft Gefahr, das Gemeinte
teilweise zu verfehlen. (Als Übersetzung scheint mir im Deutschen eine

Wiedergabe wie «Du wirst keinen andern Gott — oder keine andern

8 Zum Ausdruck selbst siehe J. Reindl, Das Angesicht Gottes im Sprachgebrauch
des Alten Testaments (Erfurter Theol. Studien 25) (Leipzig 1970) 45f. - Zur Wendung u.
ihrer Interpretation im Dekalog bietet J.J. Stamm, Der Dekalog im Lichte der neueren
Forschung (Bern - Stuttgart 21962) 39 eine ausgewogene Darstellung der Problematik;
ferner R. Knierim, Das erste Gebot, in; ZAW 77 (1965) 20-39. - Crüsemann, Freiheit
(A. 1) 42f. tritt zu Recht für die. gewollte Vieldeutigkeit des Ausdrucks ein, da kein Kontext
gegeben ist, der allein eine eindeutige Bestimmung erlauben würde.



und zwei andere Sachfragen zum Dekalog 327

Götter — in meiner Gegenwart haben» der Mehrdeutigkeit der
hebräischen Wendung nahezukommen.)

Es wird oft davor gewarnt, das Gebot als monotheistisches Bekenntnis
mißzuverstehen, denn es handle sich lediglich darum, Kult und Verehrung
anderer Gottheiten auszuschließen9. Es ist aber die Frage, ob ein solches

konkret formuliertes Gebot nicht in konkreter Form den Monotheismus
ausspricht. Allgemein gültige, umfassende («abstrakte») Sachverhalte
können ja durchaus in konkreter Form zum Ausdruck gebracht werden,
wie das im A.T. in manchen Sprichwörtern und Gesetzen auch tatsächlich
geschieht.

So z.B. bei einem Spruch wie « Besser ein Plättchen Gemüse in Liebe
als ein Mastochse mit Haß» (Spr 15.17). Dies gilt selbstverständlich
nicht nur für diese zwei Speisen, sondern für alle vergleichbaren ; es gilt
auch nicht bloß für das gemeinsame Speisen, sondern für die vergleichbaren

Gelegenheiten des Zusammenlebens überhaupt. Gemeint ist:
Liebe und Freundschaft sind erstrebenswerter und wertvoller als

materieller Besitz. Das Abstrakte, nämlich Liebe und materieller Wert, ist in
konkreter Form ausgedrückt.

Dies trifft jedoch auch auf Gebote zu, die im A.T. trotz ihrer
partikulären Form eine allgemeine Tragweite besitzen, so z.B. «Du wirst
einem dreschenden Ochsen das Maul nicht verbinden» (Dtn 25.4). Das

gilt natürlich nicht nur für diesen einen konkreten Fall des Dreschens,
wie ja Paulus schon wußte (1. Kor 9.9 sondern ebenso für alle
vergleichbaren, wo Geiz und Gewinnsucht grausam machen gegen Tier
und Mensch. Das Gebot kleidet die allgemein zu fordernde Haltung in
die konkrete Form einer partikulären Forderung: Profitmaximierung
darf nicht zu Lasten von Mensch und Tier durch deren Ausbeutung
erreicht werden, konkret : der dreschende Ochs soll vom Korn fressen

dürfen. Für den Bauern bleibt ja noch genug übrig.

9 Stamm, Dekalog (A. 8) 39-41 ; H. Schüngel-Straumann, Der Dekalog — Gottes
Gebote SBS 67 (Stuttgart 1973) 81f. ; A. Phillips, Ancient Israel's Criminal Law. A New
Approach to the Decalogue (Oxford 1970) 39; Crüsemann, Freiheit (A. 1) 43-47, wo
angeführt ist N. Lohfink, Polytheistisches und monotheistisches Sprechen von Gott im
Alten Testament, in : Unsere großen Wörter. Das Alte Testament zu Themen dieser Jahre
(Freiburg i.Br. 1977) 127—144, wo dieselbe Position vertreten wird, aber mit der wichtigen

Annäherung von Polytheismus und Monotheismus (S. 131 Im gegenteiligen Sinn
etwa J. Bright, A History of Israel (The Old Testament Library) (London 21972)
(Lit.).



328 Der Monotheismus im ersten Gebot, die Stellung der Frau im Sabbatgebot

Mit dem ersten Gebot stehen wir ebenfalls im Bereich der Geset2e.

Es setzt nun, im polytheistischen Kontext gelesen, voraus, daß JHWH
diese Forderung, ausschließlich ihn zu verehren, in Gegenwart aller
Götter und Göttinnen an Israel richten darf. Niemand kann es ihm wehren,

wenn er diesen Hoheitsakt gegenüber Israel, aber auch gegenüber der

Götterversammlung vollzieht, ganz ähnlich dem Hoheitsakt gegenüber
den Göttern und den ihnen zugeordneten Völkern in Dtn 32.8f.10.

Seine Oberhoheit ist unter den Göttern und Göttinnen unbestritten,
und so ist JHWH höheren Ranges als die andern Gottheiten und gebietet

ihnen11.

Ohne diese Voraussetzung könnte Israel das Gebot der ausschließlichen

Verehrung JHWHs ja auch gar nicht erfüllen, ohne den gefährlichen

Zorn der vernachlässigten andern Gottheiten auf sein Haupt
herabzurufen Wie würden JHWH übergeordnete, mächtigere Götter
es ohne Schmach tolerieren können, daß ein ihnen untergebener Gott
ohne ihre ausdrückliche Ermächtigung sie aus der Verehrung durch
Menschen verbannt und ausschließt Kann der Niedrigergestellte wirklich
alle Gehorsamsbekundung auf sich allein ziehen unter absolutem
Ausschluß des Höhergestellten, der sein eigener Oberherr ist Dürfte es ein
Lehensmann seinen Untergebenen verbieten seinen Lehensherrn als

höhere, übergeordnete Instanz zu ehren
Ist das aber so, so impliziert das erste Gebot, daß JHWH allein frei

gebietender Gott und alle andern Gottheiten ihm unterworfen sind.
Ihm allein gebührt die Souveränität, während ihm von allen andern,
Göttern und Menschen gemeinsam, Gehorsam geleistet wird. Damit
entsteht ein Gegenüber zwischen dem allein frei gebietenden JHWH einerseits

und den gemeinsam untergebenen Göttern und Menschen anderseits.

Damit ist aber in der konkreten, metaphorischen Gestalt des

Herrschens und Gehorchens der für den Monotheismus entscheidende

Unterschied ausgesprochen: Der eine Gott hat allein, d.h. absolut, was die

10 O. Eissfeldt, El und Jahwe, in: JSSt 1 (1956) 25-37 Kleine Schriften 3

(Tübingen 1966) 386-397, hier 390; nach Eissfeldt war hier ursprünglich 'Äljon der
herrschende Gott, nicht JHWH, aber für den Verfasser des Liedes war 'Äljon und JHWH
derselbe Gott.

11 In Dtn 32.8f. empfangen die Götter von Äljon ihre Völker, und umgekehrt
empfangen damit diese Völker ihre Götter zur Verehrung. Die Relation zwischen einem
Volk und den von ihm verehrten Göttern wird demzufolge durch den Hoheitsakt des
höchsten Gottes geschaffen, die die untergeordneten Götter in Unterwerfung annehmen ;

vgl. auch Ex 15.11: « Wer ist wie du unter den Göttern, JHWH »



und zwei andere Sachfragen zum Dekalog 329

andern Wesen, ob göttlicher oder menschlicher Sphäre zugehörig,
überhaupt, also absolut nicht haben.

In keiner Form des anerkannten Monotheismus (Judentum, Islam
und Christentum) ist es ja mit dem einzigen Gott unvereinbar, daß neben
oder unter ihm Wesen existieren, die nicht Menschen sind, sondern der

himmlisch-göttlichen Sphäre zugeordnet sind (Engel, Verstorbene,
Geister). Wesentlich für den Monotheismus ist eine absolute Differenz
zwischen Gott einerseits und den andern, irdischen wie überirdischen
Wesen anderseits. Diese absolute Differenz braucht aber nicht einzig
der Unterschied von Sein (JHWH ist) und Nicht-Sein (andere Götter
existieren nicht) zu sein, damit man von Monotheismus reden darf. (Das
ist vielleicht bei überhaupt keiner der geschichtlichen monotheistischen

Religionen der Fall!) Die absolute Differenz kann sich auch unter
anderer Hinsicht als unter der von Sein gegen Nicht-Sein manifestieren :

absolutes Herr-Sein (JHWH ist keiner andern Gottheit unterworfen)
gegen absolute Unterordnung (keine einzige Gottheit ist da, die es JHWH
verwehren kann, als einziger von Israel Verehrung zu empfangen)12.

Mit einem Wort: wenn JHWH alle Gottheiten von Israels Verehrung

absolut, d.h. ausnahmslos ausschließt, weist das auf seinen absoluten,

d.h. ausnahmslos, immer und überall gültigen Vorrang vor allen
Gottheiten hin. Mit dieser absoluten Differenz der Überlegenheit JHWHs ist
konkret der Monotheismus gegeben : JHWH ist nichtprimus interpares,
er ist dominus super servos und supremus super inferiores.

12 Es scheint mir daher nicht sachgemäß, Monotheismus einzig durch den Unterschied

: Sein des einzigen Gottes — Nichtsein der andern Götter zu definieren, wie es z.B.
auch geschieht bei H.-P. Müller, Gott und die Götter in den Anfängen der biblischen
Religion. Zur Vorgeschichte des Monotheismus, in : Monotheismus im Alten Israel und
seiner Umwelt, hrsg. v. O. Keel, BB 14 (Freiburg/Schweiz 1980) 136£, oder bei
R. de Vaux, Histoire ancienne d'Israël, EB (Paris 1971) 431-433. Göttliche Wesen
existieren im Glauben aller geschichtlichen monotheistischen Religionen, ohne mit dem
einzigen Gott unverträglich zu sein. Entscheidend ist die absolute Differenz, die solche
göttliche Wesen vom einen Gott trennt und in einer Gemeinsamkeit mit allen andern Wesen

dieser Welt zusammenfaßt, die dann als Gegenüber des einzigen Gottes grundsätzlich, d.h.
von jeher und für immer, ohne fließende Übergänge anders sind als der eine Gott. Ein
Beispiel für eine solche absolute Differenz zwischen JHWH und den anderen Göttern in
Ps 82.1,6f. : JHWH allein ist grundsätzlich jenseits des Todesbereichs, während die andern
Götter durch JHWHs Beschluß sterben müssen. Diese über sie verhängte Strafe des
Sterbenmüssens rückt die Götter in die Nachbarschaft der sterblichen irdischen Wesen,

obgleich sie im Vergleich zu den Menschen himmlische Wesen bleiben, aber eben auch
absolut (d.h. durch ihr Sterbenkönnen und JHWHs richterliche Hoheit über sie) von
JHWH verschieden sind.



330 Der Monotheismus im ersten Gebot, die Stellung der Frau im Sabbatgebot

«Monolatrie» reicht zur Beschreibung dieses Sachverhaltes nicht
aus, weil dieser Begriff nur den menschlichen Verehrerkreis im Auge hat,
der sich auf die Verehrung des einen Gottes beschränkt, während das

erste Gebot indirekt auch den Götterkreis mit im Auge hat, der es ja

akzeptieren muß, daß eine Gruppe von Menschen ihnen grundsätzlich

Verehrung verweigert. Bezieht man den Götterkreis in die Betrachtung
ein, entsteht das Paradox, auf das hier alles ankommt : unter der

Voraussetzung des Polytheismus, der für Israel ja eine faktische Tatsache war
(alle ihm bekannten Nachbarvölker verehrten andere Götter), konnte
Israel den Monotheismus gar nicht anders zum Ausdruck bringen als

durch das Veto JHWHs gegen eine israelitische Anerkennung anderer
Götter und Göttinnen. Durch dieses Veto band JHWH nicht nur Israel,
sondern auch die andern Gottheiten, denn diese durften keine Verehrung

von Israel gegen JHWHs Willen verlangen (man denke an Isehel

und ihre Baalspropheten, die gerade diese Verehrung durchsetzen

wollten), und Israel durfte ihnen keine Anerkennung als Götter zollen
(Elias Kampf um die ausschließliche Anerkennung JHWHs als Gott in
Israel, 1 Kö 18.36,39!).

Damit legt JHWH ein Gebot auf beide : Götter und Menschen, und
beide müssen sich in diesen Willen JHWHs fügen. JHWH steht allein
beiden gegenüber, während Menschen wie Götter gemeinsam gehorchen
müssen.

Anders gesagt : den andern Gottheiten fehlt die Fülle der Souveränität,

die JHWH über sie wie über die Menschen ausübt. Sie sind

weniger als JHWH. Als adäquateste Kennzeichnung dieses Sachverhaltes

würde ich von relativem Monotheismus sprechen. Mögen es viele
Gottheiten sein, die Fülle göttlicher Souveränität ist bei JHWH
allein.

4.

Die freie Stellung der Frau in der israelitischen Familie;
wer muss am Sabbat ruhen (Ex 20.10 Dtn 5.14)

Originell und mit interessanten Einsichten gekrönt ist in Hoßfelds
Dekalogstudie die Aufmerksamkeit, die den scheinbar unerheblichen
Differenzen in den Aufzählungen von Menschen, Tieren und Sachen

gewidmet ist, die im Dekalog an vier Stellen vorliegen (Ex 20.4,5,10,17



und zwei andere Sachfragen zum Dekalog 331

Dtn 5.8,9,14,21). Zu Hoßfelds Ergebnissen13 läßt sich zusätzlich in der
Liste der zur Sabbatruhe Verpflichteten folgendes beobachten:

Im Bundesbuch, Ex 23.12, lautet das Gebot, ganz wörtlich
wiedergegeben, so: «an sechs Tagen darfst du an deinen Arbeiten arbeiten,
und am siebten Tag wirst du feiern, damit ruhen können dein Esel und
dein Ochse und aufatmen der Sohn deiner Magd und der Beisasse.»

Warum gerade diese vier Nutznießer der Sabbatruhe Esel und Ochse
sind Arbeitstiere. Gemeint ist also für den Sabbat eine Arbeitsruhe nicht
nur von der persönlichen, direkt geleisteten Arbeit, sondern auch von
der durch andere Arbeitskräfte, d.h. auch durch Arbeitstiere geleisteten
« indirekten » Arbeit. In dieser Perspektive sind der Sklave, der als « Sohn
einer Sklavin » bezeichnet ist, sowie der Beisasse unter der Hinsicht der

Arbeitskraft zu verstehen, die sie ihrem Herrn zur Verfügung stellen:
der « Sohn der Sklavin » ist der geborene, also nicht der temporäre
israelitische Sklave, der wieder frei wird. Er ist vielmehr die geborene
Arbeitskraft, die nie etwas anderes war und normalerweise nie etwas
anderes sein wird als Knecht, d.h. eine dem Herrn lebenslänglich zur
Verfügung stehende Arbeitskraft14. Was den Beisassen betrifft, so ist er
hier nicht einfach allgemein als eine sozial schwache Person, sondern
als derfronpflichtige, requirierbare Mensch aufgeführt, der zu Arbeiten im
gemeinen Interesse herangezogen werden kann15.

So wird auch die Liste im Sabbatgebot in ihrem Sinn klar: die

aufgezählten Personen umfassen Freie, Sklaven und Beisassen als

Arbeitskräfte Das ist es, was sie gemeinsam haben. Daher fehlen andere
sozial schwache Personen wie Waisen und Witwen, und daher kommen

13 Hossfeld, Dekalog (A. 1) 42—53.
14 Ex 21.4; R. de Vaux, Das Alte Testament und seine Lebensordnungen I (Freiburg

i.Br. 21964) 135.
15 Diese Pflicht der Fron für die gerim, Beisassen, erwähnt die Bibel nirgends

ausdrücklich, und so fehlt sie denn auch in den Darstellungen des « Beisassen ». Aber sie kann
indirekt aus folgenden Stellen erschlossen werden : Ex 22.20 ; 23.9 ; Dtn 10.19 ; 23.8, wo
die Israeliten in Ägypten gerim waren, die dort eben als solche ihr Aufenthaltsrecht durch
Fronarbeit bezahlten. Nach Dtn 29.10 ; 2 Chr. 2.16f. ; 1 Chr 22.2 werden die « Beisassen »

als Holzhauer und Wasserschöpfer requiriert. Dasselbe Wort « unterdrücken » (Ihs) wird für
die Ausbeutung der Israeliten in Ägypten (Ex 3.9 ; Dtn 26.7) wie für die Ausbeutung des

Beisassen (Ex 22.20 ; 23.9) gebraucht. Alle diese Beobachtungen zusammengenommen
machen es wahrscheinich, daß der ger für öffentliche Arbeiten in einem Dorf (Steine
lesen, Trockenmauern errichten, Wege machen, Brunnen graben, Wasser schöpfen, Holz
schlagen und zubereiten u. dgl.) herangezogen wurde. Dabei konnte er natürlich leicht
Opfer von Ausnützung, ja Ausbeutung werden.



332 Der Monotheismus im ersten Gebot, die Stellung der Frau im Sabbatgebot

Arbeitstiere hinzu : sie alle verbindet das eine, daß sie und nur sie diefür
die Arbeitsleistung erforderliche Energie liefern : Söhne und Töchter (Ex
Dtn) sind ja die natürlichen Arbeitskräfte jeder Bauern- und auch
Hirtenfamilie, Knechte und Mägde sind das Personal, das in einer Familie
mit großem Viehbestand oder mit bedeutendem Landbesitz für die

Bewältigung der Arbeit unerläßlich ist ; « Vieh » (Ex 20.10) oder « Ochse,

Esel und alles Vieh» (Dtn 5.14) bezeichnen die Arbeitskraft der
Tiere (hauptsächlich Esel und Ochse, aber es können andere Tiere
hinzukommen: Kamele, vielleicht auch Maultiere, 2 Kön 5.17, oder

Hunde)16. Zuletzt ist noch der requirierbare Fremde, der nicht mehr zur
Familie gehört, aber im gleichen Dorf («in deinen Toren») wohnt, der
als eine Art von Naturalsteuer für seine Aufenthaltsbewilligung den

Ortsansässigen Arbeit leisten muß, wie es die Israeliten in Ägypten tun
mußten oder die Gibeoniten in Israel (Jos 9.27).

Warum ist nun die Frau nicht genannt Sie wird offenbar nicht als

Arbeitskraft im Dienste der Familie betrachtet! Statt negativ ist dieses

Fehlen der Frau positiv zu werten: sie ist kein Glied im System der
einzusetzenden Arbeitskräfte, sie ist vielmehr frei. Dies ist somit ein
Idealbild der israelitischen Familie: sie ist groß und reich genug, um die
Frau und Mutter von der Eingliederung in den Arbeitsprozeß zu
dispensieren Übrigens muß auch nur der männliche Beisasse Fronarbeit
leisten, seine Frau und seine Töchter sind von dieser Pflicht befreit !17 Es
ist bemerkenswert, daß es in Israel keine weibliche Fronarbeit gab

Die Liste im Dekalog kann nun wie folgt im Hinblick auf ihr
Kriterium, nämlich auf die verschiedenen Kategorien der Arbeitskraft
liefernden Personen und Tiere systematisiert werden :

16 Dabei wäre vielleicht an Hirtenhunde zu denken, die die Herden bewachen und
begleiten, oder anJagdhunde, siehe O. Keel, M. Küchler, C. Ühlinger, Orte und
Landschaften der Bibel. Ein Handbuch und Studien-Reiseführer zum Heiligen Land, Bd. 1

(Einsiedeln - Göttingen 1984) 106-109.
17 Die Frauen werden also in der Liste der am Sabbat Ruhenden nicht deshalb

unerwähnt gelassen, weil sie als einzige arbeiten müßten, sondern umgekehrt, weil sie als

einzige auch während der Woche keine knechtische Arbeit verrichten



und zwei andere Sachfragen zum Dekalog 333

'

Direkt
geleistete
Arbeit

Du
(Mann)

Arbeitsleistung Menschen

volle

gungsgewalt

Indirekt
geleistete
Arbeit

Produk-
tionskräfte / fSTffffte

gungsgewalt

Kinder
(Sohn u.

Tochter)

Bedienstete
(Mann u.

i Frau)

Trag- u.

Zugtiere

Fremder
(Mann)

Es geht, so sei 2usammenfassend festgehalten, nicht allein um
Nutznießer, die am Sabbat ruhen dürfen, sondern um die am Arbeitsprozeß
Beteiligten, die entwederfür sich oderfür ihren Meister arbeiten, und die
sämtlich stillstehen müssen, damit alle Arbeit am Sabbat wirklich ruht.

5.

Neid, Diebstahl und Ehebruch

Was verbieten das 9. und 10. Gebot : « Du wirst es nicht auf das Haus
deines Nächsten absehen ; du wirst es weder auf die Frau deines Nächsten,

noch auf seinen Knecht, noch auf seine Magd, noch auf seinen

Ochsen, noch auf seinen Esel noch auf irgend etwas absehen, was
deinem Nächsten ist» (Ex 20.17) — im Unterschied zum 6. : «Du wirst
nicht ehebrechen» (Ex 20.18) und zum 7. Gebot: «Du wirst nicht
stehlen» (Ex 20.19) Und wie erklären sich die Unterschiede zwischen



334 Der Monotheismus im ersten Gebot, die Stellung der Frau im Sabbatgebot

diesen beiden let2ten Geboten des Dekalogs im Exodus und im Deute-

ronomium, wo sie so lauten: «Du wirst es nicht auf die Frau deines

Nächsten absehen, und du wirst weder das Haus deines Nächsten, noch
sein Feld, noch seinen Knecht, noch seine Magd, noch seinen Ochsen,
noch seinen Esel noch irgend etwas begehren, was deinem Nächsten
ist» (Dtn 5.21)?

Gehen wir auch hier von den Aufzählungen der begehrenswerten
Güter aus, zuerst im Exodus, dann im Deuteronomium. Was ist in
Exodus mit Haus gemeint Die Familie kann es nicht sein, denn als

Personengruppe von Blutsverwandten ist diese doch wohl kein Gegenstand,
den ein gieriger Nachbar als solche an sich bringen möchte. So ist das

«Haus» materiell als Besitztum zu verstehen, d.h. als Gebäude, in dem
eine Familie wohnt.

Ein solches Haus gehört offenbar zu einer Familie, die ja selbst

« Haus » genannt wird. Eine Familie gründen, heißt im alten Israel ein
«Haus bauen» (Ruth 3.11). Die Wohnhäuser gehörten den Bewohnern;
von Hausmietern und Mietwohnungen ist im alten Israel keine Rede.

Auch der Pfändung unterworfene Schuldner haben ein eigenes Haus,
das sie offenbar bewahren (Dtn 24.1 Of). Die Ausgrabungen aus der

Königszeit zeigen in den Städten kleine vierräumige Häuser, die um
einen Innenhof gruppiert sind. Die Häuser sind in älterer Zeit, zu

Anfang der Monarchie, in derselben Stadt alle ungefähr gleich groß und
bieten Raum für eine Familie (Eltern und Kinder). Erst später tauchen
in den israelitischen und judäischen Städten geräumigere, reiche Häuser
auf, die sich von den einfachen Häusern der anderen Quartiere
abheben18. Aus dieser gleichen Epoche (Ende 8. J.v.Chr.) kommen dann
auch die Anklagen der Propheten (Jes 5.8; Mi 2.2) gegen jene, die
Häuser aufkaufen. Die Gier nach Häusern raubt den Familien ihr
Wohnhaus, das zu ihnen nicht weniger gehört als die Personen, aus

18 Siehe H.A. Hoffner, Art. bjt (Haus), in : G.J. Botterweck-H. Ringgren, Theol.
Wörterbuch zum A.T., 1 (Stuttgart 1973) 629-638. (Grundbesitz gehört nicht zum
Sinngehalt von «Haus», obgleich dies manchmal ohne Begründung gesagt wird, z.B.
Schüngel-Straumann, Dekalog (A. 9) 58; Hossfeld, Dekalog (A. 1) 93f., Anm. 315
(zitiert eine Arbeit Mettingers in diesem Sinn) ; zu Hossfelds Positionen siehe unten
Anm. 25).
Zum altisraelitischen Haus siehe de Vaux, Lebensordnungen I (A. 14) 50f., 122;
E. Stern, Dwellings and Graves, in : The Age of the Monarchies : Culture and Society, ed.
A. Malamat (The World History of the Jewish People, IV-2) (Jerusalem 1979) 265—278,
hier: 265—270.



und zwei andere Sachfragen zum Dekalog 335

denen eine Familie zusammengesetzt ist. Der Verlust des Hauses bedeutet

die soziale Entwurzelung einer Familie (1 Sam 22. If., Ri 11.2,7);
David lebt mit den Seinen in einer Höhle, während er vor Saul flieht,
undJiphtach muß das Wohnhaus seiner Familie verlassen, nachdem ihn
diese nicht als Erben anerkannt hat. Ex 20.17a schützt nach alledem
einen für die Familie in Israel unentbehrlichen, fundamentalen Besitz,
nämlich das Wohnhaus, ohne das die Familie sich in Israel nicht halten
könnte.

Aber eine weitere Beobachtung drängt sich auf: die genannten
Personen, Tiere und Sachen sind nicht ganz dieselben wie im Sabbatgebot

(Ex 20.10; Dtn 5.14). Das ist leicht zu verstehen, denn im
Sabbatgebot ging es um die erschöpfende Aufzählung aller Arbeit leistenden

Menschen und Tiere. Hier geht es um Personen, Tiere und Sachen, die
begehrenswert sind.

Das gebrauchte Verbum hmd (Ex 20.17 zweimal, Dtn 5.21 einmal)
hat sehr häufig als Objekt Dinge, die kostbar sind und Seltenheitswert

haben und daher Anziehung ausüben, aber auch Neid wecken können19.

Es wurde schon oft gezeigt, daß dieses Verb nicht nur die Begierde im
Herzen des Menschen, sondern auch das von der Begierde inspirierte
Handeln, um zu der begehrten Sache zu kommen, bezeichnet20. Im
Deutschen ist die treffendste Umschreibung vielleicht: es auf etwas

absehen, oder es auf etwas abgesehen haben.

Die Liste in Ex 20.17 zählt somit Dinge von besonderem Wert auf.

Solchen besonderen Wert haben zwei Kategorien von Sachen: erstens
unentbehrliche und zweitens kostbare. Die ersten sind wertvoll, weil der
Besitzer und seine Familie ohne sie nicht existieren könnten : dazu gehört
in erster Linie das Haus. Die zweiten sind es, weil sie Seltenheitswert

haben und einem Familienvater aus bestimmten Gründen teuer sind ;

dazu gehört in erster Linie die eigene Frau, aber auch das Personal oder
besonders wertvolles Vieh und anderes Eigentum. So erklärt es sich,
daß Schafe und Ziegen fehlen, Ochse und Esel aber genannt sind, nämlich
die wertvollsten Stücke im Viehbesitz. Abgesehen vom Haus selbst ist es

19 Ein Überblick über die Verwendung des Verbs im AT zeigt dies deutlich, siehe
z.B. die lexikographische Behandlung bei G. Wallis, hmd (begehren), in: Botterweck-
Ringgren, Wörterbuch (A. 18) Bd. 2 (Stuttgart 1977) 1020-1032.

20 Erörterung bei Wallis, hmd (A. 20), oder bei B.S. Childs, Exodus, A Commentary
(London 1974) 425—428, u.a. Die Bestimmung dieser Bedeutung des Verbs geht zurück
auf J. Hermann (1927 in der Sellin-Festschrift).



336 Der Monotheismus im ersten Gebot, die Stellung der Frau im Sabbatgebot

bewegliche Einzelhabe, Personen, Tiere und Sachen, die ins Auge
stechen, und auf die es ein Nachbar wegen ihres Wertes abgesehen haben
kann.

Der Unterschied zum Verbot des Diebstahls hegt in der Bedeutung
des Verbs gnb, stehlen, im Gegensatz zum hier gewählten hmd, es absehen

auf, begehren. Alt hat diesen Unterschied in einer berühmten
Untersuchung durch die Annahme erklärt, im 7. (bzw. 8.) Gebot handle
es sich ursprünglich um den Raubfreier Menschen, während es im 9. und
10. (bzw. 10.) Gebot um die widerrechtliche Aneignung von unterworfenen

Personen, Tieren und Sachen gehe21. Viele sind dieser Deutung
gefolgt22.

Das Verbum gnb, stehlen, bezeichnet das heimliche Entwenden.

Gemeint ist das Wegnehmen von irgend etwas, meistens Sachen,

gelegentlich auch Personen; nicht gemeint ist jedoch die Aneignung als
solche23. Man kann stehlen, d.h. fremdes Gut entwenden, ohne es besitzen

zu wollen : ein gestohlenes Tier kann man schlachten und verzehren oder
— wie auch einen gestohlenen Menschen (Dtn 24.7; Ex 21.16; Gen
37.25f.) — weiterverkaufen. Der Reiche hat in Natans fiktivem Rechtsfall

nicht aus Begierlichkeit auf den Besitz jenes Lämmleins des Armen
gestohlen. Am Besitz des Schafes lag ihm, dem reichen Viehbesitzer,
nichts. Solche Diebstähle, die das Verb gnb bezeichnet, werden aus

Gewinn-, nicht aus Habsucht gemacht.
Anders beim Begehren (hmd) : hier reizt der kostbare, besonders wertvolle

Gegenstand beim Nachbarn, sich ihn zu verschaffen. Der Eigentümer

wird ihn jedoch kaum freiwillig hergeben. Wie kann man ihn
ungeachtet solchen Widerstands in seinen Besitz bringen Entwendung
ist ein ungeeignetes Mittel, denn dann würde ja alle Welt im Dorf und in

21 A. Alt, Das Verbot des Diebstahls im Dekalog, in : Kleine Schriften 1 (München
41968) 333-340.

22 Stamm, Dekalog (A. 8) 58f. ; Schüngel-Straumann, Dekalog (A. 9) 54-56 ;

Phillipps, Criminal Law (A. 9)130f. ; H. Gese, Der Dekalog als Ganzheit betrachtet, in :

Vom Sinai zum Zion, Alttestamentliche Beiträge zur bibl. Theol. (Beiträge zur evangel.
Theol. 64) (München 1974) 63-80, hier 76, u.a. Anders z.B. Childs, Exodus (A. 20) 423f. ;

Crüsemann, Freiheit (A. 1) 72f.
23 Ein Überblick über die Verwendung von gnb zeigt, daß es « entwenden, stehlen »,

nämlich «heimlich wegnehmen» bedeutet, siehe z.B. die lexikographische Untersuchung
von V. Hamp, gnb (stehlen), in: Botterweck-Ringgren, Wörterbuch (A. 18), Bd. 2

(Stuttgart 1977) 41—47. — Weitere Möglichkeiten, sich begehrenswerte Personen und
Sachen zu verschaffen, stellt Crüsemann, Freiheit (A. 1) Iii. dar (nur müßte man
vielleicht statt von « legal» von scheinbar legalen Praktiken reden).



und zwei andere Sachfragen zum Dekalog 337

der Umgegend den wohlbekannten entwendeten Ochsen, die allen
bekannte gestohlene Frau, den beiseite gebrachten Pflug des frühern
Besitzers am nächsten Tag plötzlich auf dem Hof des Nachbarn auftauchen

sehen. Das Delikt wäre flagrant, und Kläger und Zeugen säßen

gleich daneben in der ersten Loge, um es festzustellen und einzuklagen.

Die Strategie muß in solchen Fällen, wo ein kostbarer Besitz den
Besitzer wechseln soll, zu andern Mitteln greifen: Man kann einen
Sklaven zur Flucht von seinem Besitzer überreden und ihn zu sich

lotsen, um ihn dann nach Dtn 24.16f. legal bei sich zu behalten. Es kann
jemand eine begehrte Frau dazu bringen, daß sie ihren Mann zur Scheidung

bringt (Dtn 24.1) und frei zur Heirat wird. Kein Ehebruch ist

geschehen Dieser besteht ja überhaupt in einem Akt, dem Beiwohnen,

wie Dtn 22.22—29 zeigt, nicht im Konkubinat, im Zusammenleben ; ein
solches war ja im alten Israel wegen dessen Lebensverhältnissen, Bräuchen

und Gesetzen gewöhnlich ganz ausgeschlossen. Das 6. (bzw. 7.)
Gebot verbietet somit den Akt des Beiwohnens mit einer Ehefrau,
während es sich hier in Ex 20.17 und Dtn 5.21 darum handelt, die

Auflösung einer Ehe mit dem Zweck zu betreiben, die Frau frei zur
Heirat zu machen. Illustration dafür ist Davids Sünde mit Batseba : das

Beiwohnen an jenem ersten Abend verstieß gegen das Verbot des

Ehebruchs (Ex 20.14 Dtn 5.18), die scheinbar legale Heirat nach dem
Mord an Uria brach das letzte Gebot des Dekalogs. (David hat drei
Gebote des Dekalogs übertreten : Er hat in der Tat die Ehe gebrochen ;

er hat einen Mann getötet; er hat sich den Besitz einer wegen ihrer
Schönheit begehrenswerten Frau verschafft.) Potiphars Frau hat
demgegenüber nur den Ehebruch, den Beischlaf gesucht (Gen
39.7,10,12,14).

Materiellen Besitz kann man sich durch Ränke ebenfalls scheinbar

legal verschaffen, wie Nabots Weinberg (1 Kön 21) oder wie die
Zinsverbote zeigen, wo ein mächtiger Nachbar die soziale Schwäche (Nabot)
oder die wirtschaftliche Not (Aufnahme von Geld) ausnützt, um sich in
den begehrten Besitz zu bringen, auf den er es abgesehen hat. Man kann
auch die Vorschrift von Dtn 24.1 Of. in diesem Sinne deuten : die Notlage

der Verpfändung darf nicht dazu führen, daß der Betreibende sich
das Pfand heraussucht, das ihm wegen seines Wertes in die Augen
sticht.

Kurz, es ist deutlich, daß das letzte Gebotspaar im Dekalog etwas

ganz anderes als Diebstahl durch Entwenden und als Ehebruch meint.



338 Der Monotheismus im ersten Gebot, die Stellung der Frau im Sabbatgebot

Es verbietet dem Israeliten, es auf ein unentbehrliches oder auf ein kostbares

Gut des Nachbarn und auf seine Frau solange abzusehen, bis er sie

schließlich in seinen Besitz gebracht hat. Absicht des Gebotes ist es, den

Neid als Triebfeder aus dem sozialen und wirtschaftlichen Leben Israels

auszuschließen, denn er ist ein Unruheherd, von dem die ständige
Versuchung ausgeht, durch illegale Mittel die Besitz- und Lebensverhältnisse

zu verändern24.

Die Form der Exodus-Fassung hat sich somit in ihrem Unterschied
zur Fassung im Deuteronomium geklärt :

1. Exodus : V. 17a verbietet es, den Nachbarn um sein Haus zu bringen,
weil das Wohnhaus unabdingbar zu einer Familie gehört. Ohne Haus

bleibt der Familie nur noch die Auswanderung, d.h. praktisch die
Ausbürgerung, der Verlust der Heimat. Daher ist das Haus als Familien-
wohnstätte unantastbar. V. 17b untersagt es demgegenüber, besonders

kostbare, wertvolle Personen, Tiere und Sachen, die Begierlichkeit
wecken, an sich zu bringen. Da das Grundeigentum nicht erwähnt ist,
sind vielleicht vor allem städtische Verhältnisse vorausgesetzt.

Das Gebot ist somit im Exodus polar strukturiert : weder die
unentbehrliche Lebensbedingung jeder Familie, ihr Haus, noch die besonders

wertvollen, begehrenswerten Personen und Dinge, durch die eine Familie

den Neid der anderen wecken kann, dürfen zum Opfer fremder
Habgier werden.
2. Deuteronomium : Es unterscheidet klar zwischen der Frau einerseits
und dem materiellen Besitz anderseits. Das braucht nicht notwendig eine

bevorzugte Stellung der Frau anzudeuten ; es kann auch das Empfinden
für die spezifische Jagd sein, die jemand auf eine verheiratete Frau
macht, von der sich die Jagd auf Gegenstände gefühlsmäßig stark
unterscheidet. Von da vielleicht auch die Unterscheidung der zwei
Verben für «begehren, es absehen auf» und «gelüsten, verlangen
nach»: Don Juan und Harpagon sind zwei verschiedene Figuren der
comédie humaine.

Bei der Besitzliste in V. 21b sind sowohl Immobilien (Haus,
Grundeigentum) als auch Mobilien aufgereiht. Es sind sieben Besitztümer. Das

Haus ist durch Asyndese von der folgenden Dreiergruppe Feld, Knecht

24 Den Neid als auslösendes Moment der Gewalt rückt in die Mitte seiner Gewalt-
analyse R. Girard, Das Ende der Gewalt. Analyse des Menschheitsverhängnisses. Übers.
A. Berz (Freiburg i.Br. 1983) 18—31 (und öfter); Girard zieht es vor, von Mimesis statt
von Neid zu sprechen.



und zwei andere Sachfragen zum Dekalog 339

und Magd ab- und dadurch als etwas Besonderes wie in der Exodusfassung

herausgehoben. Die Erwähnung des Grundeigentums setzt
vielleicht dörfliche Verhältnisse voraus. (Möglicherweise schließt sich die
zweite Dreiergruppe Ochs, Esel und Habe aus Gründen stilistischer
Symmetrie an die erste Gruppe durch Asjndese an.)

In Exodus ist der Gesichtspunkt der Liste ein doppelter: Zweierlei
braucht besonderen Schutz vor dem Zugriff Habgieriger : die Existenzbedingung

der Familien (V. 17a Haus) und begehrte Personen, Tiere und
Sachen (V. 17b), d.h. also entweder Dinge, deren Verlust für die
Betroffenen besonders schwer wiegt (Haus), oder Dinge, die besonders
leicht Begierlichkeit und Neid wecken.

Im Deuteronomium ist der Gesichtspunkt, nach dem die Liste
zusammengestellt ist, ebenfalls doppelt : entweder die Frau oder der materielle
Besitz, und in der Liste dieser materiellen Besitztümer werden sämtliche
Güter aufgezählt, die entweder unentbehrlich (Haus, Boden) oder besonders

verlockend sind (der Rest der Liste) — wie in der Exodusfassung!25

25 Hossfeld, Dekalog (A. 1) 87-140 widmet dem Dekalogschluß eine sehr lange,
äußerst gründliche Untersuchung. Meine Einwände gegen seine Ergebnisse sind die
folgenden :

1. H.s Voraussetzung ist es, daß es sich in Ex 20.17; Dtn 5.21 um eine Liste von
Besitzgütern handle, S. 106—127. Der Gesichtspunkt der Liste ist jedoch derjenige des

besonders Notwendigen und des besonders Kostbaren, das dem Nachbarn gehört, gleichviel ob
es sich um Gegenstände des Besitzes oder um Personen der Familie handelt Es scheint mir
daher in eine Sackgasse zu führen, wenn H. die aufgezählten Personen, Tiere und Sachen
sämtlich unter das gemeinsame Charakteristikum «Besitz» subsumieren will. Das Gemeinsame

an ihnen ist vielmehr, daß sie alle besonders begehrenswert sind.
2. « Haus » bedeutet somit hier weder « Besitz » noch « Familie », sondern das Haus, in dem
die Familie wohnt, das ihr gehört, und durch dessen Verlust sie wohl genötigt würde,
auszuwandern und in einem fremden Gebiet ger, Beisasse, zu werden.
3. Die Erklärung H.s, «Feld» fehle in Ex 20.17 durch sekundäre Omission, wirkt gewunden,

besonders da er gleichzeitig hervorhebt, daß einerseits die Fassung in Ex alles von
ihrer Vorlage (deuteronomische Fassung) bewahrt, was sich bewahren läßt, und Totalität
der Liste anstrebt (S. 123—125 u. S. 92 Mitte; hier sagt H. : «die Reihe tendiert als

«sekundäre Spezialisierung» auf Totalität... Daß von den Sachgütern ein so bedeutender

Bereich wie Grundbesitz fehlt, bleibt ein schwerwiegender Ausfall. »). Die in Erwägung

gezogenen historischen Gründe auf S. 125—127 wirken nicht sehr überzeugend.
4. hmd wurde gewählt, weil das Verb die Kostbarkeit der aufgezählten Personen, Tiere und
Sachen aussagt, die den Reiz des Neides, Habenwollens, Es-darauf-Absehens auslöst
(S. 132-140). (gz/heißt demgegenüber, wie//. zeigt, «mit Gewalt raubeni>,gnb«heimlich
beiseite schaffen, entwenden».).
5. Das Fehlen von Immobilien («Feld») in Ex 20.17 erklärt sich vielleicht am besten auf
Grund des nahala-Rechtes (Recht des Patrimoniums der Familie) : Familienbesitz kann ja

grundsätzlich nicht aus der Familie kommen. Wer also ein Grundstück von seinem



340 Der Monotheismus im ersten Gebot, die Stellung der Frau im Sabbatgebot

Die Schwierigkeit Alts schließlich, der Diebstahl passe schlecht in
die Reihenfolge: Töten, Ehebrechen, Stehlen, Ablegen falscher

Zeugenaussage, also in die Grundrechte: Leben, Ehe, Besitz, Ehre,
wiegt, wie er selbst sagt26, nicht schwer. Das Verbot des Diebstahls mag
das Grundrecht der Freiheit mitenthalten, aber es geht in ihm vor allem

um die soziale Ruhe, die durch ruhige, unangefochtene Besitzverhältnisse

geschaffen wird. Freiheit wird ja konkret erlebt als unbedrohtes
Leben als eigener Herr und Meister, d.h. im eigenen Besitztum. So

gesehen geht es auch im Diebstahlverbot um Freiheit. Ebenso schützt
das letzte Gebotspaar das soziale Leben vor der Unrast der Besitzgier
und des Neides. Die beiden Gebote zeigen, wie sehr in Israel die Ruhe
der menschlichen Gemeinschaft als eine Funktion stabiler, unbestrittener, weil

ausgewogener Besitzverhältnisse empfunden wurde.

6.

Zusammenfassung

1. Der Prolog des Dekalogs ist eine Garantie, mit der JHWH den

Dekalog versieht: Er selbst ist es, der ihn kraft seiner Hoheit und
Vollmacht erläßt, und der seine Erfüllung einfordern wird.

2. Das erste Gebot enthält eine ausnahmslose, absolute Forderung an
Israel, JHWH allein zu verehren. Dieser Forderung auf menschlich-irdischer

Ebene entspricht symmetrisch ein Sachverhalt aufgöttlich-himmlischer

Ebene: dort gibt es kein göttliches Wesen, das dieser Forderung
JHWHs entgegentreten wollte oder könnte. Somit ist JHWH von allen
Göttern ausnahmslos anerkannter, d.h. absoluter Herr der Götter; diese
sind seine Knechte. Dies ist aber ein Ausdruck für Monotheismus.

Nachbarn erwirbt, muß damit rechnen, daß es früher oder später wieder an die Familie
zurückfällt, die es kraft des Rückkaufrechtes (oder des Jubeljahres) wieder zurückgewinnen

will. Das mag auch der Grund sein, weshalb «Söhne und Töchter» in dieser Liste
fehlen, eine Frage, die H. S. 92 aufwirft, denn auch diese werden von der Familie
zurückgekauft oder nach sechs Jahren automatisch frei.
Da dieses nahala-Recht im Heiligkeitsgesetz (Lev 25) bes. Bedeutung erlangt, mag H. auf
diesem Weg Recht bekommen, wenn er den Ex-Dekalog im Bereiche solcher theol.
Kreise entstanden sein läßt.

26 Alt, Diebstahl (A. 21) 338.



und zwei andere Sachfragen zum Dekalog 341

3. Das Sabbatgebot ordnet die Ruhe aller Arbeit am Sabbat an,
sowohl die selbst geleistete Arbeit des Israeliten als auch die durch
Arbeitskräfte ausgeführte, indirekte Arbeit. Solche Arbeitskräfte sind:
die freien Kinder der israelitischen Familie, die Sklaven, die Arbeitstiere,

der fronpflichtige Fremde, nicht aber die Frau des Israeliten und
auch nicht die Frau des Fremden.

4. Das letzte Gebotspaar des Dekalogs schließt den Neid als legitimen

Motor sozialer Bewegung aus, denn aus dem Neid auf den Besitz
anderer fließen jene Aktivitäten, die unter dem Schein der Legalität
Sicherheit und Ruhe des sozialen Gefüges zerstören, um sich in den Besitz

begehrter Dinge zu setzen. In dieser Interpretation ist es überflüssig, das

Diebstahlverbot im Dekalog aufden Menschenraub einzuengen. Dieses
meint vielmehr die heimliche Entwendung von Sachen und gelegentlich

auch von Menschen, die ebenfalls, aber auf andere Weise, Unrast in
das Zusammenleben der Menschen wirft.

Was jedoch das abschließende Doppelgebot des Dekalogs anlangt,
so läßt es sich so umschreiben : Du wirst es weder auf den für deinen
Nächsten unentbehrlichen Besitz noch auf seine Kostbarkeiten absehen.

Denn jenen braucht er selber, um leben zu können, während du selber

diese nicht brauchst, um leben zu können. Absicht des Gebotes ist der
Friede in der gesamten Gesellschaft, denn wenn der unentbehrliche Besitz

jeder Familie einerseits respektiert wird und anderseits die Kostbarkeiten,
die ihr gehören, zu keiner Gier Anlaß geben, herrscht ruhige Sicherheit
unter den Menschen.


	Der Monotheismus im ersten Gebot, die Stellung der Frau im Sabbatgebot und die zwei andere Sachfragen zu Dekalog

