Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 32 (1985)

Heft: 1-2

Artikel: Literar- und Problemgeschichtliches zur neuen kritischen Edition der
Opera omnia des Heinrich von Gent

Autor: Hodl, Ludwig

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760738

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760738
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Lupwic HopL

Literar- und Problemgeschichtliches
zur neuen kritischen Edition der
Opera omnia des Heinrich von Gent

Zu den beiden Binden der « Bibliotheca manuscripta», Bd. I und II
der Opera omnia des Heinrich von Gent!, und der « Lectura ordinaria
super sacram Scripturam», Bd. XXXVI?, sind innerhalb von fiinf
Jahren bereits 4 Binde der Quodlibeta, des Hauptwerkes des Genter
Theologen, im Druck erschienen:

Quodl. 1, 42 Quistionen. Bd. V, 1979 XCIV + 262 S. von R. Mak-
ken.

Quodl. II, 19 Quistionen. Bd. VI, 1983 XLVIII+ 166 S. von
R. Wielockx.

Quodl. IX, 32 Quistionen. Bd. XIII, 1983 XCII+ 362 S. von
R. Macken.

Quodl. X, 17 Quistionen. Bd. XIV, 1981 CXXVI+ 333 S. von
R. Macken.

Die beiden folgenden Quodlibeta XI und XII und der Traktat
«Super facto praelatorum et fratrum» werden im kommenden Jahr
erscheinen. Dal3 dieses Editionswerk ziigig und sicher vorankommt,
hingt nicht nur an der FuBeren Organisation, die ohne Zweifel auch
einen wesentlichen Beitrag leistet?, sondern an der Methode, die in der
Theorie von Anfang an grundgelegt, in der Praxis aber im Fortgang der

! Ed. R. Macken (Ancient and Medieval Philosophy. De Wulf-Mansion Centre.
Ser. 2) Léwen-Leiden 1979.

2 Ebd. 1980.

* Ebd. Bd. XIV, 1981, V.



296 Literar- und Problemgeschichtliches zur neuen kritischen Edition

Edition stindig iiberpriift und den Erkenntnissen der Arbeit angepal3t
wird. In ihren Grundlagen und Grundziigen ist die Methode fest, in
ihrer praktischen Anwendung aber auBlerordentlich beweglich. Gerade
dadurch kommt die Textarbeit zu Erkenntnissen, die alle Beachtung
verdienen, und zwar 1. iber das Pariser Universititsexemplar der
Quodlibeta des Heinrich von Gent, 2. iiber dessen Handexemplar und
3. iiber die Geistesgeschichte dieses Buches. Textarbeit und Begriffsge-
schichte sind unlésbar verbunden.

1. DAs PARISER UNIVERSITATSEXEMPLAR DER QUODLIBETA
DES HEINRICH VvON GENT

a. Ein unentbehrliches Werkzeug der Editionsarbeit ist die « Biblio-
theca manuscripta», die Sammlung und Sichtung simtlicher Textzeu-
gen der Werke des Heinrich von Gent und die méglichst genaue
Beschreibung der einzelnen Handschriften. Besondere Bedeutung
kommt dabei den expliziten und impliziten Petienangaben zu, die fiir
jedes Quodlibet gesondert untersucht werden miissen. Petien sind
bekanntlich die Lagen bzw. Hefte von 2 Doppelblittern (4 Folien) des
Exemplars eines von der Universititsbibliothek zur Veréffentlichung
bestimmten Werkes eines Magisters. Das Exemplar wurde im Scripto-
rium der «stationarii» (Bibliotheksangestellte) vom Apograph, das vom
Autor besorgt, bzw. unter seiner Verantwortung hergestellt wurde,
abgeschrieben — gelegentlich auch vom Autograph des Autors —, gepriift
und gegen Entgelt von den «stationarii» zum weiteren Abschreiben
ausgeliehen. Die «petiarii» waren Beauftragte der Universitit, die die
Ubereinstimmung der Exemplare der Universitit mit der authentischen
Schrift des Autors zu priifen hatten.

Zum Zwecke der Kontrolle und wohl auch der Berechnung wurden
die einzelnen Petien der Exemplare der Reihe nach alphabetisch
gezihlt. Nach einer am 25. Februar 1304 veroffentlichten « Preisliste »
der Pariser Universitit umfa3te das vollstindige Exemplar der Quod-
libeta des Heinrich von Gent 191 Petien (= 764 Folien, 1528 Seiten)
zum Ausleihpreis von 12 «solidi»%. Mit Ausnahme von Quodlibet II

# R. MAckeN, Les Quodlibets d’Henri de Gand et leur exemplaire Parisien, in : Rech.
théol. anc. méd. 37(1970) 75-96.



der Opera omnia des Heinrich von Gent 297

und ITI, die der Magister wahrscheinlich zusammen herausgab, wurden
die ibrigen einzeln, unmittelbar nach der Disputation verdffentlicht.
Da einzelne Schreiber am Ende eines Quodlibet die Zahl der Petien des
Universititsexemplars angaben, konnte Dr. Macken in miihsamer
Kleinarbeit den Umfang simtlicher Quodlibeta, die auf das Pariser
Exemplar zurtickgehen, genau bestimmen. Der Wechsel der einzelnen
Petien wurde von den Schreibern oft ausdriicklich (mit Angabe der
neuen Petie) vermerkt, und auch dort, wo diese expliziten Angaben
fehlen, lassen sich durch dulere Beobachtungen im Ductus der Schrift
oder mitunter durch Wiederholung desselben Wortes diese Uberginge
ausmachen. Eine moglichst vollstindige Rekonstruktion der Petien der
einzelnen Quodlibeta wire wiinschenswert, damit die Familienbildung
der Textzeugen genau beschrieben werden kann. Wenn allerdings beim
«stationarius» bei groler Nachfrage von einem Werk zwei Exemplare
mit der gleichen Petieneinteilung hergestellt wurden, dann konnte es
passieren, daB3 beim Ausleihen die Petien der beiden Exemplare ver-
wechselt wurden. Der dadurch bedingte Mischtext einzelner Textzeu-
gen bringt naturgemil3 Unebenheiten und Unsicherheiten in die ganze
Uberlieferung. Die Erforschung der Petien der Universititstradition
hat aber eine groBBe Bedeutung, denn damit kénnen einerseits alle zu
einem Exemplar gehérenden Uberlieferungszeugen bestimmt werden —
einerlei ob sie direkt in Paris hergestellt wurden oder mittelbar auf
diesen Text zuriickgehen —, andererseits kann damit auch ein anderer,
von einem zweiten, spiteren Exemplar (mit anderer Petieneinteilung)
abstammender Text festgestellt werden. SchlieBlich kann auf diesem
Wege auch eine von der Universititstradition unabhingige, ihr vorgin-
gige Textgestalt ausgemacht werden. Die Textwerdung der scholasti-
schen Literatur ist auBBerordentlich komplex. Sie beginnt mit der «lec-
tio» oder «disputatio» des Magisters, deren schriftlichen Fixierung (in
der Mitschrift oder Nachschrift) und deren Abschrift durch die Uni-
versititsbibliothek (bzw. durch private Schreiber). Nachweislich miis-
sen wir damit rechnen, dal3 der Magister auch noch im Apograph, das in
der Universititsbibliothek vorlag und dem Exemplar zugrunde liegt,
Korrekturen vornehmen konnte. Die moderne Idee eines bis auf das
Komma authentischen Autorentextes trifft auf das Mittelalter nicht
zu. Das Ziel einer kritischen Edition kann darum nur sein, mit Text
und Apparat den werdenden und gewordenen Text transparent zu
machen.



298 Literar- und Problemgeschichtliches zur neuen kritischen Edition

b. Um in die vielfiltige Textiiberlieferung der einzelnen Quodlibeta
Heinrichs —Quodl. I: 34 Hss., IT: 36, IX: 34, X : 29, X1I: 27, XIII: 28 —
Licht zu bringen, war es zunichst notwendig, die ganze Universitits-
tradition zu sammeln und zu sichten. Da das Exemplar bzw. die Exem-
plare, die in der Bibliothek auflagen, nicht mehr erhalten sind, kommt
es darauf an, iiber die Abschriften méglichst nahe an sie heranzukom-
men. Die Anzahl der Petien eines jeden Quodlibet, die gemeinsamen
unterschiedlichen Lesarten der Textfamilien und das Mittel der an-
wachsenden singuliren Lesarten weisen den Weg zum urspriinglichen
verdffentlichten Text des Apographs, das vom Magister bei den «sta-
tionarii» hinterlegt wurde und das von den «petiarii» gepriift werden
muBte. Eine bemerkenswert grofle Zahl von Textzeugen simtlicher
Quodlibeta weisen auf das Exemplar zuriick, das einen Umfang von 191
Petien hatte. Spitzenzeugen dieser x'-Familie sind?:

Paris Bibl. Arsenal 455 (=C), Paris NB 15358 (=D), Vatic. Borgh.
299 (=H), Erlangen UB 269 (=S).

Die Handschriften mit den meisten Petienangaben tragen ein du-
Beres Giitezeichen, da diese Angaben im Laufe der Zeit mehr und mehr
vernachlissigt wurden. Sie hatten ihren erkennbaren Wert nur bei
direkten Abschriften vom Universititsexemplar. Nicht weniger bedeut-
sam sind aber die impliziten Petienangaben, wie ]. Decorte zu den
Editionen von Quodlibet XII und XIII zeigt. Von ihrem Utrsprung her
ist die Textiiberlieferung in der Familie x' sehr einheitlich und auch
sicher.

Die bisherigen Editionen von Macken, Wielockx und Decorte
haben gezeigt, daf3 eine Reihe von Handschriften der Quodlibeta Hein-
richs eine von x! abweichende Petieneinteilung aufweist®:

Bologna UB 2236 (=R), Paris Bibl. Arsenal 454 (=Y), Valencia,
Cath. Bibl. 46 (=V) Vatic. 852 (=I).

«Es scheint also gesichert, daf3 die Quodlibeta I-XIII des Heinrich
von Gent wenigstens in 2 Exemplaren verbreitet waren, von denen das

5 Vgl. Quodl. T Bd. V, LXXXIV; Quodl II Bd. VI, XXXV ; Quodl X Bd. XIV,
XLIL
¢ Vgl. R. MackEeN, Bibl. manusc. Bd. I 80f., 498f., Bd. II 728, 778.



der Opera omnia des Heinrich von Gent 299

eine eine andere Petieneinteilung hatte als das andere»’. Da die oben
erwihnte Preisliste von 1304 nur ein Exemplar im Umfang von 191
Petien kennt, kénnte man schlieBen, dal3 das 2. Exemplar nach 1304
aufgelegt wurde, nachdem das 1. Exemplar infolge der zahlreichen
Abschriften abgegriffen oder unbrauchbar geworden war. Nach den
Beobachtungen von Dr. Wielockx wire das 2. Exemplar vom 1. abhin-
gig und kénnte darum bei der Erstellung des kritischen Textes vernach-
lissigt werden® Macken und Decorte haben aber dieser Meinung mit
Recht widersprochen. Decorte zeigt in der Einleitung zu Quodlibet
X111, daB3 das 2. Exemplar nicht einfach vom 1. kopiert wurde, sondern
von einer gut leserlichen und korrigierten Abschrift desselben; ja,
moéglicherweise wurde das 2. Exemplar vom Apograph des Autors neu
abgeschrieben, so dal3 es ein selbstindiger Zeuge des Textes ist®. Dieses
2. Exemplar wurde wohl gar nicht in einem Zug geschrieben und aus-
geliehen, sondern nach und nach, so daf} wir fiir eine gewisse Zeit beide
Exemplare nebeneinander haben. Fiir das 13. Quodlibet liefert x? ver-
schiedentlich einen besseren Text als x!. Selbstredend weist aber auch
dieses 2. Exemplar andere zusitzliche Fehler auf. Fiir Quaestio 31 des
XII. Quodlibet haben wir eine dhnliche Textlage. Fiir jedes Quodlibet
muf die Textlage neu untersucht werden.

Dr. Macken warf auch die Frage eines Oxforder Universititsexem-
plars auf. Die Hypothese einer englischen Ausgabe der Quodlibeta
Heinrichs stiitzt sich einmal auf die Beobachtung, daf3 die englischen
Textzeugen (von Salisbury, Cath. Bibl. 15 abgesehen) keine expliziten
Petienangaben aufweisen, obwohl die englische Uberlieferung auf die
Pariser zuriickgeht, zum anderen weisen einige englische Textzeugen
die Merkmale einer gruppentypischen Formierung auf!?. Auch in der
Edition des IX. Quodlibet 148t Macken diese Frage aber weiterhin
offen*!,

7 Quodl. II Bd. VI, XXV.

8 Ebd. XXXIII: «La famille x? reflétant au moins 1 exemplaire postérieur et tribu-
taire d’'un manuscrit x', peut dans 'ensemble étre négligée pour I’établissement du
texte. »

9 Ebd. Quodl IX Bd. XIII, XXIIIf,, LIVf,, LXXXIIf.; Quodl. XIII Bd. XVIII,
XLIV (nach vorlduf. Zihlung im Manuskript. Dankenswerterweise hat mir Dr. J. Decorte
die Manuskripte der Edition der Quodlibeta XII und XIII zum Studium iiberlassen).

2 Ebd. Quodl. I Bd. V, LXVIL

11 Ebd. Quodl IX Bd. XIII, LVIf.,, LXXVIIf.



300 Literar- und Problemgeschichtliches zur neuen kritischen Edition

c. Die Erforschung der Petienangaben ist fiir die Rekonstruktion des
Universititstextes und der davon abhingigen bzw. von ihr unabhingi-
gen Textzeugen unerldBlich. Die verschiedenen Textfamilien x', x? und
moglicherweise x* (= exemplar Oxoniensis), die letztlich auf das Apo-
graph der Pariser Universititsbibliothek zuriickgehen, nahmen je fiir
sich gesehen wiederum eine unterschiedliche Geschichte. Erst die
Erfindung der Buchdruckerkunst enthob den einmal edierten Text
einer weiteren Textgeschichte. Diese Geschichte des kopierten Textes,
die oft auch eine Textverschlechterung bedeutet, kann nur dadurch
erhellt werden, da3 die qualifiziertesten Zeugen der verschiedenen
Familien ausgesondert werden und auf ihre exemplarische Vorlage hin
analysiert werden. Vom Exemplar darf dann auf das Apograph des
Autors geschlossen werden, das der Bibliothek zur Verfiigung stand.
Daf3 auch das Apograph des Autors noch seine Geschichte hatte, kann
erst spiter erortert werden.

Um die Textzeugen der einzelnen Familien (und Gruppen in den
Familien) zu sichten und zu qualifizieren, wendet die kritische Edition
der Opera omnia Heinrichs von Gent die kritisch-philologische Me-
thode an'? Fiir jede einzelne Petie eines Quodlibet wihlen die Her-
ausgeber 100 (bzw. Decorte 150) Zeilen des nach Cod. Paris. 15848
(=A) vorprogrammierten Textes aus, stellen in einer Statistik die simt-
lichen singuliren Lesarten zusammen: die Auslassungen (omissiones),
Additiones, Textvarianten und Umkehrungen von Worten («inversio-
nes») und ermitteln aus der Summe simtlicher Varianten der einzelnen
Petien die Textqualitit der einzelnen Handschriften.

Zahl der Varianten X Zahl der Petien (des Quodlibet)
geteilt durch tatsichliche Zahl der Petien.

So einsichtig und durchsichtig diese Methode ist, so umsichtig muf3
sie angewandt werden'3, denn die anfallenden Korrekturen von Feh-
lern in den Handschriften miissen fiir den Fall, da3 sie nicht eindeutig
von der Hand des ersten Schreibers stammen, zu den Varianten gerech-
net werden. Uberdies kann ein guter Textzeuge, der nicht zu einer
bestimmten Familiengruppierung gehoért, weniger gemeinsame Varian-

2 Vgl. Bd. V, L-LXII.
3 Ebd. Quodl. X Bd. XIV, XXXIII: «Cependant les érudits sont d’accord pour
employer ce critere du nombre des accidents isolés avec une grande circonspection. »



der Opera omnia des Heinrich von Gent 301

ten enthalten als die gruppenbestimmten und so in der Statistik der
isolierten Varianten eine nachgeordnete Stelle einnehmen.

Vergleicht man die Tabellen der bislang verdffentlichten Quodli-
beta beziiglich des Listenranges und der Rangfolge der einzelnen Hand-
schriften, so verindert sich die Position ein und desselben Textzeugen
in den verschiedenen Quodlibeta. Der Textzeuge H (= Vat. Borgh.
299/300) nimmt 1mal den 1. Rang, 3mal den 2. Rang, 1mal den 2. bis
4. Rang'®. Bei anderen Handschriften (z.B. Bordeaux 146 oder Erlan-
gen 269) ist die Streuungsbreite noch gréBer. Trotz dieser Unsicherheit
leistet die kritisch-philologische Methode unentbehrliche Dienste. Sie
mul3 nur fiir jedes Quodlibet gesondert angewandt werden. Sie enthebt
den Editor der zeitraubenden und sinnlosen Arbeit, jede Variante zu
registrieren.

d. Bei der Edition von Quodlibet II und IX legten Wielockx und
Macken ebenso das Augenmerk auf die statistische Erhebung der
gemeinsamen gruppenbildenden Varianten, die es ermdglicht, die
Textfamilien von x' und x? unterzugliedern und Gruppen von Hand-
schriften zusammenzufassen. Die wachsende Zahl von gruppenspezi-
fischen Varianten 146t auf den wachsenden Qualititsverlust schlieBen.
Bei der Analyse der Textlage fiir Quodlibet IX kam Dr. Macken zu
diesem Ergebnis'’: 1. Eine vom Universititsexemplar x! abhingige,
umfangreiche Handschriftengruppe bietet Textzeugen mit relativ hiu-
figen Petienangaben und einer geringeren Zahl von gemeinsamen
unterschiedlichen Lesarten. Die Edition darf sich ohne Furcht vor
Uberraschungen auf diese Zeugen stiitzen. — 2. In den von x2 abhingi-
gen, viel wenigeren Textzeugen sind die Petienangabe seltener, die
gemeinsamen Varianten hdufiger und insgesamt ist der Text weniger
homogen. Dieser Textzeuge befindet sich auf einem niedrigeren Niveau
als x'. — 3. Eine Gruppe von englischen Handschriften haben zwar
gemeinsame Lesarten; sie reichen aber (noch!) nicht aus, um auf ein
Oxforder Exemplar zu schlieBen. — Und 4. : Eine letzte Gruppe scheint
einen typischen Mischtext (aus x' und x?) zu haben. Zu ihnlichen
Erkenntnissen kam auch Dr. Wielockx bei der Edition des II. Quodli-

' Ebd. Quodl. IT Bd. VI, XXVII; Quodl. IX Bd. XIII, LIX; Quod. I Bd. V, LXI;
Quodl. X Bd. XIV, XXXIV; Quodl. XII Bd. XVI, LIV (vorlduf. Zihl.); Quodl. XIII
Bd. XVIII, XXXIII (vorliuf. Zihl.).

P Quodl IX Bd. XIII, LIV-LVIL



302 Literar- und Problemgeschichtliches zur neuen kritischen Edition

bet!¢, Bei der Bearbeitung des XII. Quodlibet ist nun umgekehrt
Decorte zur gegenteiligen Erkenntnis gekommen, daB sich x' in seiner
Familie mehr von Paris NB 15350 (=A) entfernt als x?, ja daf, trotz der
unleugbaren falschen Lesarten des 2. Exemplars, dieses an manchen
Stellen die bessere Uberlieferung hat!”. Wie soll diese Textlage begreif-
lich gemacht werden ? Gehoért A zur Textfamilie von x* oder kommt x?
wieder auf A zuriick und bietet an den genannten Stellen einen besseren
Text? Diese Beobachtung Decortes bestitigt auch die Textlage von
Quaestio 31 des XII. Quodlibet, des Traktates « Super facto praelatorum
et fratrum», woriiber spiter zu berichten ist'.

2. DAs APOGRAPH ODER HANDEXEMPLAR
DER QUODLIBETA DES HEINRICH VON GENT

a. Die Untersuchungen zur Universititstradition der Quodlibeta des
Heinrich von Gent haben nicht nur deren Geschichte transparent
gemacht, sie haben gleichzeitig auch den Blick fiir die universititsunab-
hingige Textiiberlieferung geschirft. Die beiden Handschriften der
Pariser Nationalbibliothek 15848 und 15350 (= A) bieten die Quodli-
beta I-VI und VII-XII (XIII-XIV in Abkiirzung) unabhingig von der
Universititsiiberlieferung. Sie stammen aus dem Nachlaf3 des Gottfried
von Fontaines, eines Schiilers und Kollegen des Heinrich!®. Beide
Magister gehorten der Sorbona an (nicht als Studenten und Stipendia-
ten, sondern als Lehrer), und Magister Gottfried vermachte bei seinem
Tode (1306 bzw. 1309) dem Studienkolleg mit anderen Schriften die
erwihnten Codices der Quodlibeta des Heinrich.

Es besteht in der Forschung kein Zweifel, daBl Heinrich seine
Quodlibeta einzeln nach der Disputation veréffentlicht hat. Die éffent-
lichen Disputationen wurden von den «notarii» (Schreibern) der Uni-
versitit aufgezeichnet und diese Notizen wurden in Heften ins Reine
geschrieben. Die Magister konnten ihr «scriptum» korrigieren und

16 Quodl II Bd. VI, XXVIII-XXXIV.

17 Quodl XII Bd. XVI, LIf. (vorlduf. Zihl.).
18 S, u. 2b.

19 Bibl., manuscr. Bd. I 620-28; 577-88.



der Opera omnia des Heinrich von Gent 303

durch die Universititsbibliothek veroffentlichen. Da die feierlichen
Disputationes «de quolibet» (im Advent und in der Quadragesima)
universititsoffentlich waren und das Interesse der verschiedenen Lehr-
stithle (Schulen) fanden, setzte die Kritik und Auseinandersetzung mit
den disputierten Thesen und Positionen sofort ein. Die Disputation
fand in den verschiedenen Schulen ihre Fortsetzung und der Magister
hatte naturgemil3 bei der Verdsffentlichung seines « scriptum » ein Inter-
esse, die Gegenargumente aufzunehmen und zu entkriften. Zwischen
der Nachschrift der Disputation und dem verdffentlichten Universi-
titstext konnen darum vielfach bemerkenswerte Unterschiede beste-
hen.

Nach dem Stand der Erforschung der Quodlibeta I-IT und IX-X,
XII-XIII kénnen wir die Textwerdung der Quodlibeta Heinrichs von
der Disputation bis zur Veroffentlichung sehr detailliert verfolgen. Die
genannten Pariser Handschriften (A) weisen sehr viele (fiir die einzel-
nen Quodlibeta aber sehr unterschiedliche) Korrekturen auf, die nach-
weislich den Universititstext bestimmt haben. Der Korrektor (wer
immer er war) verbesserte in dem ihm vorliegenden Text offensichtli-
che Schreibfehler; er fiillte Liicken aus, die der Schreiber fiir ein ihm
unleserliches Wort offen gelassen hatte. Er verbesserte gelegentlich
auch die Ausdrucksweise, fiigte Verweisstellen auf seine Schriften ein
und erginzte auch Argumente?°.

Dr. Wielockx konnte in A eine fortschreitende Revision des Textes
des II. Quodlibet feststellen und sie sogar zeitlich fixieren (im Verhilt-
nis der Disputation an Weihnachten 1277 und der nichstfolgenden
Ostern 1278 bzw. 1279)2.. In diesen Erginzungen begniigte sich der
Magister nicht nur mit einzelnen Korrekturen, sondern revidierte
Argumente und verdeutlichte Lehrstandpunkte. In der umstrittenen
Frage nach der Wesensform der Geistseele-Leib-Wirklichkeit des Men-
schen und dem Individuationsprinzip bezog Heinrich in der weihnacht-
lichen Disputation 1277 (II. Quodlibet) Lehrpositionen, die sofort
scharf kritisiert wurden. Seine Gegner, unter ihnen Aegidius Romanus,
warfen thm vor, seine Lehre von den zwei Wesensformen des Men-
schen, der Geistseele und der Leibgestalt («forma corporeitatis»),

20 Vgl. R. MAckEN, Les corrections d’Henri de Gand 4 ses Quodlibets, in: Rech.
théol. anc. méd. 40(1973) 5-51.
2l Quodl. 1T Bd. VI, XII-XXII.



304 Literar- und Problemgeschichtliches zur neuen kritischen Edition

nihere sich dem averroistischen Irrtum von der Einzigkeit des Intel-
lekts und gerate damit unter die Verurteilung der philosophischen Irr-
timer durch Bischof Stephan Tempier (vom 18. Mirz 1277). In meh-
reren Randnotizen fing der Magister diese Kritik auf und revidierte den
verdffentlichten Text des II. Quodlibet.

Andere Randnotizen in A machen deutlich, daf3 sich Heinrich von
Gent unter dem Eindruck der Verurteilung des Pariser Bischofs von der
Formphilosophie des Avicenna distanzierte, vor allem dort, wo es um
die Frage geht, daf3 und wie leibfreie Geistwesen (z.B. die Engel) orts-
haft sein kénnen, bzw. wie sie als Subjekte in der Vielzahl einer «spe-
cies» denkbar wiren?2. Das «scriptum» des II. Quodlibet hat eine
bemerkenswerte Geschichte gehabt, die wir erst durch das Studium der
Pariser Handschrift kennen. Wahrscheinlich hat Heinrich von Gent
dieses Quodlibet zusammen mit dem III. herausgegeben und die Aus-
einandersetzung in der Zeit zwischen den beiden Quodlibeta und den
darin aufgeworfenen Problemen war fiir seine eigene wissenschaftliche
Entwicklung auBlerordentlich wichtig, vor allem fiir die Formphiloso-
phie, die Heinrich von Gent in der kritischen Auseinandersetzung mit
Avicenna und Aristoteles entwickelte.

Wir kennen auch den umgekehrten Fall, daB3 die Hefte der Pariser
Handschrift (A) Korrekturen enthalten oder Erginzungen anfiihren,
die im nachhinein aber wieder getilgt wurden, so dal} sie nicht im
verdffentlichten Universititstext stehen. Wiederum erorterte Heinrich
in der Disputation des X. Quodlibet, Weihnachten 1286, die Frage nach
der zweifachen Wesensform des Menschen in seiner Geistseele-Leib-
Wirklichkeit?*. Die Kliarung dieser Frage war nicht nur fiir die Anthro-
pologie (Psychologie), sondern auch fiir die Christologie und Sakramen-
tentheologie wichtig. Wenn die Geistseele die einzige substanziale
Form des Menschen ist, dann ist (nach der Meinung Heinrichs) die
Identitit des lebendigen und toten Leibes philosophisch und theolo-
gisch nicht zu kliren. Die Identitit des gekreuzigten und im Grabe
ruhenden Leibes des Herrn mit dem lebendigen Leib Jesu ist aber eine
fiir das Heilsverstindnis des Todes Christi unverzichtbare Wahrheit.

22 Ebd. q.8 Bd. VI 35-57: « Utrum possint fieri a Deo duo angeli solis substantialibus
distincti»; 9. ebd. 58-72: « Utrum angelus secundum substantiam suam sine operatione
est in loco. »

23 Quodl. X q.5 Bd. XIV 55-131: « Utrum corpus Christi vivum et Petri vivum sint

idem specie. »



der Opera omnia des Heinrich von Gent 305

Ebenso setzt das Verstindnis der Abendmahlsworte diese Identitit
voraus.

Johannes Peckham hatte 1286 in der Londoner Verurteilung eine
Reihe von philosophischen Sitzen, einschlieBlich dem von der Einzig-
keit der Wesensform des Menschen, als «errores » erklirt 24, Auch Hein-
rich von Gent zitierte in der Disputation diese verurteilten philoso-
phisch-theologischen Sitze, die sich aus der Grundthese von der Ein-
zigkeit der Wesensform ergaben?’. Diese These hatte Heinrich von
Gent immer aus philosophischen Erwigungen abgelehnt und den
«Dyomorphismus» in der Psychologie vertreten. Als er aber nun 1286
die verurteilten «errores» geltend machte, erfuhr er in Paris eine
aullerordentlich scharfe Kritik. Zwolf Magister der Theologie besiegel-
ten eine Erklirung, dafl in Paris die Doktrin von der Einzigkeit der
substanzialen Form im Menschen niemals lehramtlich verurteilt wor-
den wire. Heinrich geriet in den Verdacht, Parteiginger der Londoner
Verurteilung in Paris zu sein. Dabei ging es ihm nur darum, zu zeigen,
daB die in den «errores» zugrunde liegende These von der Einzigkeit
der Wesensform falsch sei und dafB3 in der Tat aus dieser falschen
Annahme die fragwiirdigen Thesen tiber das Corpus Domini folgten. Ex
wollte aber mitnichten die Londoner «errores» in Paris geltend
machen 26

Bei der Uberarbeitung der 5. Quaestio des X. Quodlibet schrieb der
Korrektor zwei lange Passagen an den Rand der Hefte von A?. In
der 1.Passage exzerpierte er die Quistion des englischen
Dominikanertheologen Richard Knapwell, die dieser Ostern 1286 zur
Verteidigung der thomanischen Formphilosophie gegen die Verurtei-
lung derselben durch Johannes Peckham geschrieben hatte. Mit diesen
Exzerpten wollte Heinrich zeigen, daf3 die (in England) verurteilten
Sitze in der Tat aus dem philosophischen Grundsatz von der Einzigkeit
der Wesensform folgten. In der anderen Textpassage stellte er klar, daf3
dieser philosophische Satz und seine theologischen Folgesitze in Paris
zwar niemals offiziell und &ffentlich zensuriert worden wiren, dal3 sie

? Vagl. F. PELsTER, Die Sitze der Londoner Verurteilung von 1286 und die Schriften
des Magister Richard Knapwell O.P., in: Arch. Fr. Praed. 16(1976) 83—106.

#* Quodl. X q.5 Bd. XIV 106f.

%6 Vgl. L. Hopr, Neue Nachrichten iiber die Pariser Verurteilungen der thomasi-
schen Formlehre, in: Schol. 39(1964) 178-196.

?” Ebd. Quodl. X q.5 Bd. XIV 106-110; 127f.



306 Literar- und Problemgeschichtliches zur neuen kritischen Edition

aber seit mehr als zehn Jahren, nimlich seit 1276, dem Lehramt suspekt
waren. In diesem Zusammenhang berichtet Heinrich {iber die Beratun-
gen des pipstlichen Legaten Simon de Brie und des Pariser Bischofs
Stephan Tempier mit den Magistern der theologischen Fakultit beziig-
lich der thomanischen Formlehre und der Weisung des Legaten an ihn
personlich. Er hatte die These von der Einzigkeit der Wesensform der
Leib-Geistseele-Wirklichkeit des Menschen immer fiir falsch gehalten
und zwar aus philosophischen und theologischen Griinden (unabhingig
von kirchlichen Zensuren). Beide Textstellen, die fiir die geschichtliche
Entwicklung der Formphilosophie des Thomas sehr wichtig sind, hat
Heinrich, bzw. der Autor der beiden Passagen, noch einmal durchkor-
rigiert, um sie aber am Ende vollends im Manuskript zu streichen 8.
Beide Texte hitten den Zusammenhangder 5. Quistion gesprengt. Die
kritische Ausgabe bietet diese Korrekturen und erméglicht es, die
geschichtliche Auseinandersetzung der Quistionen mitzulesen.

Wer war der Korrektor dieser und der vielen anderen Anderungen
und Erginzungen zu Quodlibet X und einiger anderer Quodlibeta in
den Pariser Handschriften A?%? Der Autor der oben erwihnten Passa-
gen konnte kein anderer gewesen sein als Heinrich von Gent. Der
2. Text ist im Ich-Stil geschrieben und beinhaltet Nachrichten, die nur
von Heinrich von Gent stammen kénnen. Die Form der Korrektur zeigt
ferner, da3 die Texte nicht aus einer Vorlage abgeschrieben wurden.
Demnach darf mit guten Griinden angenommen werden, daf3 wir fiir
die Hefte des X. Quodlibet in der Pariser Handschrift A das «scriptum
magistri» haben, das Handexemplar des Magisters, in dem die Hand des
Magisters selbst korrigiert hat?’, Der Text des Quodlibet ist selbstre-
dend von einem anderen Schreiber geschrieben. Uberdies muf3 gepriift
werden, ob nicht auch eine zweite Hand Korrekturen vorgenommen
hat. '

Die kodikologische Forschung muB die handschriftliche Uberliefe-
rung jedes einzelnen Quodlibet gesondert untersuchen. Decorte ge-
langte bei seiner sorgfiltigen Untersuchung des Pariser Textzeugen
15350 (A) fiir die Edition der Quodlibeta XII und XIII zu einer wei-
teren Gberraschenden Erkenntnis: Zu Quaestio 10 des XII. Quodlibet

28 Ebd.

29 R. MACKEN, Les corrections d’Henri de Gand 2 ses Quodlibets, in: Rech. théol.
anc. méd. 40(1973) 5-51.

30 Vgl. L. H6pL, Neue Nachrichten (Anm. 26).



der Opera omnia des Heinrich von Gent 307

bringt die Pariser Handschrift A, die — wie gesagt —aus dem Nachlal3 des
Gottfried von Fontaines stammt, 3 Korrekturen bzw. Erginzungen als
Marginalglossen?!. Zwei von ihnen betreffen wiederum die Formphi-
losophie: Wenn die Geistseele als Formkraft im Menschen von der
naturalen Form der Leiblichkeit unterschieden werden muf3, dann muf3
auch der Begriff von Materie hinsichtlich der Geistseele und Leibnatur
differenziert werden. Gerade diese Unterscheidung machte aber Hein-
rich von Gent nicht. Im iibrigen, so gibt die 2. umfangreiche Korrektur
zu bedenken, wird das Verstindnis der « transsubstantiatio» durch die
Annahme einer «forma corporeitatis» keineswegs erleichtert, denn
einerlei, ob die Wesensverwandlung mittels der «forma corporeitatis »
geschieht oder nicht, sie vollendet sich in der Kraft der Wesensform der
Geistseele. Sie mul3 in jedem Fall als Leib und Materie durchformende
und tiberformende Wirklichkeit interpretiert werden. Was leistet aber
dann die Theorie des Dyomorphismus fiir das Verstindnis des Men-
schen und vor allem fiir das Verstindnis des Geheimnisses des « corpus
Domini»? Diese beiden Korrekturen kénnen ebenso wenig von Hein-
rich von Gent annotiert worden sein wie die dritte zu Quaestio 23.
Ferner registrierte Dr. Decorte zu Quodlibet XII und XIII eine
beachtliche Anzahl von Varianten, die den Text in A als urspriingli-
cheren, der Universititstradition vorgingigen, erkennen lassen *2, Letz-
tere bezeugt vielfach den nachgebesserten Text der Schule. A war
darum fiir Quodlibet XII und XIII nicht die Vorlage, von der das
Universititsexemplar abgeschrieben wurde. Dieser Befund wider-
spricht dem von Quodlibet X, das in seiner Universititstradition aus
den Heften des Cod. A abgeschrieben wurde. Wenn aber umgekehrt die
Hefte von A fiir Quodlibet XII und XIII eine vorgingige Textform
bezeugen, dann miissen wir schlieBen, da3 das Apograph dieser beiden
Quodlibeta, das der Magister der Universititsbibliothek aushindigte,
nicht mehr zu ihm zuriickkam, sondern in der Bibliothek verblieb, und
daf3 darum die Schule die fehlenden Hefte durch diese andere Kopie
erginzte, die vorher abgeschrieben worden war und in die (moglicher-
weise von Gottfried von Fontaines) die Korrekturen eingefiigt wurden.
Die scholastische Literatur ist Schulliteratur, sie hat in der «lectio» und
«disputatio» der Schule ihren Sitz im Leben. Diese Hypothese kann

31 Quodl. XII Bd. XVI, LIX-LXVI (vorlauf. Zihl.).
32 Ebd. LVII-LXX; Quodl. XIIT Bd. XVIII, LIV-LX (vorlduf. Zihl.).



308 Literar- und Problemgeschichtliches zur neuen kritischen Edition

eine weitere, auf den ersten Blick iiberraschende Feststellung Decortes
gut erkliren3?: Die vom 2. Universititsexemplar abstammenden Text-
zeugen bieten mitunter eine bessere und in der Entsprechung mit A
urspriinglichere Lesart als Zeugen des 1. Exemplars. Offensichtlich
wurde das 2. Exemplar der Universititsbibliothek nicht einfach vom 1.
abgeschrieben, sondern vom Apograph, das in der Bibliothek vorhan-
den war. Die kritische Edition des Quodlibet XII und XIII kann iiber
die zweifache Universititstradition das Apograph des Magisters anvi-
sieren und hat als kritische Instanz den vorgingigen Text in A. Sie kann
so der Textgestalt der Quodlibeta auf die Spur kommen, die diese
hatten, als sie die Schule Heinrichs verlieBen.

Méglicherweise wurde aber auch fiir das Quodlibet X nicht das
Handexemplar des Magisters der Universititsbibliothek iibergeben,
sondern ein Apograph desselben, weil manche Seiten dieses Hand-
exemplars durch die vielfiltigen Korrekturen und Erginzungen so
uniibersichtlich geworden waren (vgl. die der Edition des Quodl. X am
Ende der «Etude critique» angefiigten Photographien der Pariser Hs
15350, fol. 171v und 182r—v)3*4, daB der Magister ein Apograph fiir die
Universititsbibliothek herstellen lieB. Zur Bestitigung dieser Hypo-
these verweist Dr. Macken auf einen Sonderzeugen der Uberlieferung
dieses Quodlibets, der im Stemma der universitiren und unabhingigen
Tradition wirklich «dazwischen kommt». Cod. lat. 33(46) der Seminar-
bibliothek aus dem (1823 sikularisierten) deutschen Zisterzienserklo-
ster Pelplin (WestpreuB3en) enthilt die Quodlibeta V-XI des Heinrich
von Gent. Eine genaue Analyse des Textes von Quodlibet X zeigt, dal3
dieser Textzeuge (= U) einerseits der Universititsiiberlieferung (x')
iiberlegen ist, andererseits aber der Qualitit des Handexemplars (A)
nachsteht?’. Er geht einerseits mit A zusammen gegen x', andererseits
stimmt er aber auch gegen A mit der Universititstradition iiberein.
Daraus méchte Dr. Macken schlieBBen, daB3 U zwar nicht das von Hein-
rich von Gent erstellte Apograph seines (durch die Autorkorrekturen
recht unleserlich gewordenen) Handexemplars ist, sehr wohl aber eine
Abschrift desselben sein kénnte. Damit wiire die eigentiimliche Mittel-
stellung dieser Textiiberlieferung geklirt, und vor allem wiirde damit
einsichtig, daf3 U als einzige Handschrift (von A abgesehen) in Quaestio

33 Quodl. XII, LXXf. (vorlduf. Zihl) Quodl XIII, XLII-XLVII (vorlduf. Zihl.).
3 Bd. XIV.
3 Ebd. LXXXIII-LXXXYV.



der Opera omnia des Heinrich von Gent 309

5 des Quodlibet X eine der beiden oben erwihnten Passagen aus der
Quistion des Richard von Knapwell enthiillt3¢. Fir Quodlibet XII
besaf3 die Schule nicht mehr das Handexemplar des Magisters; es blieb
bei der Universititsbibliothek. Diese Hypothese kann auch das litera-
rische Problem von Quaestio 31 dieses Quodlibet XII kldren.

b. In der handschriftlichen Uberlieferung der Quodlibeta des Hein-
rich von Gent hat diese 31. Quaestio des XII. Quodlibet eine aulBlerge-
wohnliche Geschichte : Sie hat die Form einer normalen quodlibetalen
Frage, und zwar im Rahmen der Uberlieferung des Quodlibet X1I der
Universititstradition (x'). In 2 Textzeugen der anderen Universitiits-
iiberlieferung (Vatic. 853 = I und Valencia, Cath. Bibl. 46 = V) hat sie
den Umfang eines langen Traktates und sprengt vollig Mal und Rah-
men einer Quaestio disputata. In mehreren Textzeugen der Quodlibeta
fehlt die Quaestio ganz, dabei wird dieses Fehlen ausdriicklich vermerkt
bzw. in der Zihlung und Gliederung der Quistionen erwihnt?’.
SchlieBlich ist der ganze Traktat in der bekannten Dokumentensamm-
lung Cod. Paris. 3120 (= M) zusammen mit anderen Stiicken, die die
Auseinandersetzung um das Pastoralstatut der Mendikantenorden be-
treffen, iiberliefert3®. Um die auBBerordentlich komplizierte Textlage fiir
die kritische Edition dieses Traktates durchsichtiger zu machen, miissen
wir zunichst die literarischen Daten dieses Traktates sammeln (1.)
und dann den kodikographischen Befund der Textiiberlieferung vor-
stellen (2.).

1. Heinrich von Gent hatte Weihnachten 1288 das XII. Quodlibet
diskutiert und — wie tiblich — fiir die ziigige Verosffentlichung iiberar-
beitet. Aus der Gliederung des Stoffes und der Quiistionen des Quod-
libet wird deutlich, daB3 der Magister auch in dieser Disputation wieder
mit der Frage nach der Bulivollmacht der Mendikantenpriester kon-
frontiert wurde. Die beiden Mendikantenorden nahmen auf Grund der
ihnen von den Pipsten, zuletzt von Martin IV., 1281 gewihrten Pasto-

36 Ebd. LXXXIV; 106-110.

37 Quodl. XII Bd. XVI, XXIV-XXVIII beschreibt J. DEcorTE die Handschriften
dieser 31. Quaestio, die als « Tractatus super facto praclatorum et fratrum» in Bd. XVII
der Opera omnia erscheinen wird.

38 K. ScHLEYER, Anfinge des Gallikanismus im 13. Jahrhundert. Der Widerstand
des franz. Klerus gegen die Privilegierung der Bettelorden (Hist. Stud. 314) Berlin 1935;
P. GLoriEux, Un recueil polémique de Guillaume de Micon, in: Stud. Grat. 2(1954)
621-642.



310 Literar- und Problemgeschichtliches zur neuen kritischen Edition

ralprivilegien die freie BuB3- und Predigttitigkeit in Anspruch?®. Dem
widersetzten sich die franzésischen Bischéfe, die auf der Bischofsver-
sammlung vom 7. Dez. 1286 diesen Streit zur nationalen und kirchli-
chen Frage gemacht hatten. Heinrich hatte bereits 1282 im VII. Quod-
libet und 1286 im X. zu den nimlichen Fragen Stellung genommen.
Auch 1288 im XII. Quodlibet muBte er dazu Stellung nehmen. Im
Handexemplar der Pariser Hs 15350 (= A), die den Text der 31. Quae-
stio nicht bietet, wird sie in der Gliederung aber erwihnt:

«Nonum autem pertinebat ad comperationem actuum... Utrum
confessus privilegiato tenetur eadem confiteri curato suo, quod dif-

fuse fuit determinatum sive disputatum seorsum et petr se» fol.
234vb.

Diese Notiz, die im Zusammenhang der Gliederung der letzten
neun Quistionen steht, soll offensichtlich erkliren, warum die Qui-
stion mitgezihlt, aber nicht mitversffentlicht ist. Die Notiz besagt, dal3
die 31. Quaestio ausgedehnt (diffuse), anderweitig (seorsum) und fiir
sich disputiert und determiniert wurde und daB sie deshalb nicht im
Rahmen des Quodlibet vorliegt, sondern als Traktat, den Heinrich in
cigenen Heften (Petien) der Universititsbibliothek zum Abschreiben
iibergab4®. Da der Magister im Handexemplar ausdriicklich 31 Qui-
stionen zihlt und das Thema in der vorgingigen Gliederung angibt,
miissen wir annehmen, dal3 er den Traktat als letzte Quaestio des
Quodlibet verdffentlichen wollte. In der Universititsbibliothek wurde
aber fiir das 1. Normalexemplar des XII. Quodlibet nur der 1. Teil des
Traktates (hochstens 1/6 des ganzen) abgeschrieben, der in der Tat
Form und Umfang einer quodlibetalen Frage hat. Diese Auswahl geht
aber sicher nicht auf Heinrich von Gent zuriick, weil im ausgewihlten

3% Y.M.]. CoNGAR, Aspects ecclésiologiques de la querelle entre mendiants et sécu-
liers dans la seconde moitié du XIII¢ siecle et le début du XIV¢, in: Arch. Hist. Doctr. Litt.
m.a. 28(1961) 35-151, verzeichnet alle einschligigen lehramtlichen und theologischen
Dokumente dieser Auseinandersetzung (44-52).

40 Cod. lat. Paris. 3120 fol. 92ra—141vb enthilt den Traktat auf circa 12 Petien (= 48
Folien). Nach der amtlichen Liste vom 25. Febr. 1304 (s. Anm. 4) umfaBiten die Quod-
libeta Heinrich im Univ. Exemplar 191 Petien, nimlich CLXXX et X1, wie es im Chart.
Univ. Paris. IT 109 heiBt. Diese Ausdrucksweise kann doch nur bedeuten, daB3 neben den
180 Petien 11 Petien in unterschiedlichem Format vorlagen. Kénnte es sich dabei nicht
um den selbstindigen Liber handeln, der nach glaubhafter Uberlieferung im Umfang von
12 Petien verdffentlicht wurde? (Vgl. Anm. 42.)



der Opera omnia des Heinrich von Gent 311

Text die Gliederung des ganzen Traktates stehen blieb. Diese pal3t aber
gar nicht fiir die Quaestio. Auch der Titel dieser 31. Quistion verrit
eher die Hand des Redaktors als die des Magisters. Er lautet: «Circa
nonum quod est trigesimum primum et ultimum arguitur multipliciter
pro et contra, quia quaestio illa erat per se disputata seorsum; illa ergo
quaestio erat...» Mehrere Handschriften der beiden Textfamilien, wel-
che diese 31.Quistion nicht enthalten, bemetken nach der 30.4:
«Diesem Quodlibet fiigte er eine andere Quaestio an, die er frither
disputiert hatte, nimlich... (es folgt der Titel). Diese steht hier deshalb
nicht, weil sie sehr weitliufig anderswo und fiir sich disputiert wurde. »
Diese Notiz ist korrekt und besagt: Der Magister hat diese umfangrei-
che, traktathafte Quaestio den Heften der Quodlibeta hinzugefiigt, und
zwar mit der Absicht, sie zu verdffentlichen. Die «stationarii», Ange-
stellte der Universitit, haben den zu veréffentlichenden Text ausge-
wihlt und im Normalexemplar als Anhang gekennzeichnet. Der ganze
Traktat blieb aber in der Bibliothek liegen.

Uber diesen Traktat erfahren wir aus einem (vielfach Gottfried von
Fontaines zugeschriebenen) Bericht iiber das Pariser Nationalkonzil
1289, daB3 «der Magister Heinrich von Gent... viel iiber das Privileg
disputiert habe und einen Liber im Umfang von 12 Petien veréffent-
licht habe...»%? Liber bezeichnet kein selbstindiges Buch, wohl aber
einen eigenstindigen Titel. Der Traktat, der in der Tat den Umfang von
c. 48 Folien hat (fol. 92ra—141vb; Cod. Paris. 3120), wurde als Streit-
schrift fir die Auseinandersetzung zwischen den Prilaten und Mendi-
kanten verfaB3t und gehérte zur Dokumentensammlung des Bischofs
von Amiens, Wilhelm von MAcon, die dieser fiir die Gesandtschaft nach
Rom und auf dem Nationalkonzil verwendete 3. Dokumente wurden in
der Regel in den Kanzleien doppelt ausgefertigt und sorgfiltig korri-
giert. Das uns erhaltene Exemplar in M trigt alle Spuren einer eilfer-
tigen Arbeit des Schreibers. M6glicherweise blieb das andere authenti-
sche Exemplar an der Kurie (zur Verfiigung des Kardinallegaten Bene-
dikt Gaetani auf dem Pariser Nationalkonzil). Und es ist anzunehmen,
daB auch die Schule des Heinrich von Gent noch eine Kopie des

1 Cod. lat, 697 der Jagiell. Bibl. Krakau (Bibl. manuscr. I 173); Cod. lat. A. 2.506
Nat. Bibl. Florenz (ebd. 280); Cod. lat. 454 Bibl. Arsen. Paris. (ebd. 501).

42 H. FINkE, Aus den Tagen Bonifaz VIII. Funde und Forschungen (Vorreforma-
tionsgeschichtl. Forsch. II) Miinster 1902, V.

43 Vgl. Anm. 38.



312 Literar- und Problemgeschichtliches zur neuen kritischen Edition

Traktates besal3, denn der Schiiler des Heinrich und der Kollege des
Gottfried von Fontaines, Johannes de Polliaco, der spiter gegen die
Bulle «Inter cunctas» Benedikt XI. (vom 13. Febr. 1304) die Position
der Weltgeistlichen gegen die Mendikanten vertrat, beruft sich in seiner
Verteidigungsschrift in dem gegen ihn in Avignon angestrengten Pro-
zeB auf die «scripta» der beiden genannten Magister, die sie hinterlas-
sen haben und die er nach Avignon mitgebracht hitte4. Auch diese
beiden «scripta» sind verschollen. Vielleicht tauchen sie einmal in
spanischen Bibliotheken auf, wohin ja ein Teil der pipstlichen Biblio-
thek von Avignon verschlagen wurde.

Wir fassen die Ergebnisse der literargeschichtlichen Forschung
zusammen: Heinrich von Gent verdffentlichte den Traktat «Super
facto praelatorum et fratrum» unabhingig von den Quodlibeta als
Streitschrift der Weltgeistlichen gegen das Pastoralstatut der Mendikan-
ten. Bei der Veroffentlichung des XII. Quodlibet entschlof3 sich der
Magister, diesen Traktat als letzte, 31. Quistion des Quodlibet mither-
auszugeben und besorgte deshalb fiir die Universititsbibliothek ein
Apograph des Liber, das er selbst oder ein Mitarbeiter fiir die Edition
korrigierte. Der Korrektor gab dem Traktat die Einleitung der Quae-
stio, lie3 (der literarischen Form entsprechend) die «fratres» als «con-
trarii» zu Wort kommen und verbesserte (seltener) die Ausdrucksweise,
hiufiger aber die Consecutio temporum. Die «stationarii» lieBen aber
fiir das 1. Normalexemplar nur einen kurzen Teil des Traktates als
Quaestio 31 abschreiben. Mehrere Textzeugen dieser Familie verzich-
ten iiberhaupt auf diese Quistion. 2 Handschriften, die in den iibrigen
Quiistionen des XII. Quodlibets zur 2. Textfamilie gehéren, enthalten
den ganzen Traktat. Er wurde aber wahrscheinlich nicht von einem
Exemplar abgeschrieben, sondern vom Apograph des Liber, denn in I
(= Vatic. lat. 853) notierte am Rand unserer Quaestio 31 der Schreiber
fortlaufend f (= frater) und h (= Henricus) im Wechsel von Einwand
und Antwort, obgleich im Universititstext nicht von den «fratres»,

4 Mag. JouanNIs DE Porriaco Responsio II, Cod. lat. B VII 9 Univ. Bibl. Basel
fol. 161r. GorTFRIED vON FONTAINES, Quodl. IIIq.7, Les Phil. Belg. 11 214-216: « Utrum
confessus ab aliquo habente potestatem audiendi confessiones et absolvendi confitentes
virtute privilegii Martini teneatur eadem peccata proprio sacerdoti iterum confiteri. » Zu
Beginn des corpus quaestionis heift es: «In libro magistri responsio». Aus diesem Liber
des Magisters entnahm Johannes de Polliaco die entsprechenden Hefte und brachte sie
nach Avignon. Seitdem sind sie verschollen.



der Opera omnia des Heinrich von Gent 313

sondern von den «contrarii» gesprochen wird. Diese Notae standen im
Liber (M).

2. Zu diesem literarischen Befund muf3 umgehend der kodikogra-
phische Textbefund angefiigt werden: M bezeugt die universititsunab-
hingige Textgestalt des Liber mit vielen Lese- und Schreibfehlern, und
zwar in bemerkenswert unterschiedlicher Zahl im ersten und letzten
Teil des Traktates. M bietet den iltesten und urspriinglicheren Text des
Liber und bleibt die Fithrungshandschrift fiir die kritische Edition. Die
Universititstradition haben wir in der doppelten Textgestalt: der (ge-
kiirzten) Quistion des 1. Exemplars und als ungekiirzte Quistion in I
und V. Der Text des 1. Exemplars ist der korrigierte, homogene Text
des Apographs; IV sind moéglicherweise direkt vom Apograph abge-
schrieben und haben darum gelegentlich die bessere und urspriingli-
chere Lesart. Das Apograph enthielt aber Fehler, die nur durch M
korrigert werden kénnen. Sofern aber das Apograph den korrigierten
und korrekten Text der Schule bietet, der von Heinrich von Gent
stammt bzw. von ihm zugelassen wurde, kommt IV und x' (1. Exemplar
der Universitit) die kritische Leitungsautoritit bei der Erstellung der
Edition zu. Zur Zeit Heinrichs waren das gesprochene und das geschrie-
bene Latein nicht mehr identisch. Die Universitit brauchte und
besorgte den korrekten, lesbaren Text. Der Text des Liber und des
quodlibetalen Traktates sind nicht deckungsgleich; beide Textformen
sind aber in dem Sinne authentisch, als sie von Heinrich stammen. Der
authentische Text der scholastischen Literatur ist nicht der buchstabier-
te, diktierte, sondern der dozierte, disputierte Text. Die kritische Edi-
tion braucht keine Bedenken zu haben, den korrekten « Schultext» der
Universititstradition zu beriicksichtigen, wenngleich der Liber der
urspriinglichere vertffentlichte Text ist. M bleibt die Fihrungshand-
schrift der Edition; das Apograph der Universititstradition, das selber
nicht erhalten ist, durch I und V und das Normalexemplar der Text-
familie x! rekonstruiert werden kann, hat leitende Bedeutung. Die
Handschriftenlage stellt sich im Stemma so dar:



314 Literar- und Problemgeschichtliches zur neuen kritischen Edition

Liber (de XII petiis editus)

l l

. Apograph
M (fehlerhafte Kopie) (vom Magister besorgt)

|
| |

x! (1. Normal- Iv
exemplar der UB)

CDHS

Das sind die besten Zeugen der Universititstradition x': C = Cod.
Paris. 456 fol. 157va—161rb; D = Cod. Paris. 15358 fol. 325-329ra; H=
Vatic. lat. 300 fol. 206ra—211va; S = Erlangen 269/2 fol. 198va—
203rb.

3. ZUR BEGRIFFSGESCHICHTE DER (QUODLIBETA
DES HEINRICH vON GENT

Die Textarbeit dient immer der Textauslegung, ja, sie ist der erste
und entscheidende Schritt dazu. Die Geschichte der Textwerdung und
der Textwirkung ist ein Stiick Geistesgeschichte, Begriffsgeschichte, die
bekanntlich sehr mithsam vorankommt. In der angespannten Zeit von
1276 bis 1291, in der Heinrich von Gent Jahr fiir Jahr die Quaestiones
de quolibet disputierte, wurden wichtige Begriffe der Philosophie neu
diskutiert. Die Diskussion iiber den Begriff der formalen und intentio-
nalen Unterscheidung, der sogenannten «differentia media», ist schon
wiederholt untersucht worden in den Schriften Heinrichs#’. Nicht
weniger bedeutsam ist aber die Analyse des objektiv und subjektiv
Moglichen («possibile objectivum» — «possibile subjectivum») in der

45 ]. Paurus, Henri de Gand. Essai sur les tendences de sa Métaphysique (Etudes
Phil. Méd. 25) Paris 1938 ; L. Hoeres, Wesen und Dasein bei Heinrich von Gent und
Duns Scotus, in: Franz, Stud. 47(1965) 121-186.



der Opera omnia des Heinrich von Gent 315

quodlibetalen Diskussion des Heinrich von Gent. Der Begriff der
objektiven Moglichkeit ist aber aus der mittelalterlichen und neuzeitli-
chen Begriffsgeschichte nicht wegzudenken.

Der Ursprung des Begriffes und der Unterscheidung von subjektiver
und objektiver Moglichkeit liegt im Spannungsfeld der aristotelischen
und avicennischen Philosophie. Aristoteles unterschied die logische
und reale Moglichkeit und beschiftigte sich in den drei ersten Biichern
der Physik und der Metaphysik (V c.12) mit der Differenzierung der
realen Moglichkeit, der Potenz etwas zu erleiden (« potentia passiva»)
und der Potenz, etwas zu erwirken (« potentia activa»)4’. Diese doppelte
Potenz qualifiziert das Konkrete als Werdewirklichkeit. Sie erlaubt es,
das Werden und die Veridnderung als Bewegung des «Noch-nicht-
Seienden» zu verstehen, Identitit und Differenz des Konkreten zu
begriinden. Bekanntlich hat Aristoteles diese (im Material-Seienden
verifizierte) Unterscheidung auch auf den menschlichen Intellekt ange-
wendet und damit einen entscheidenden Schritt hin auf die Naturali-
sierung unseres Erkennens vollzogen.

Avicenna, neuplatonischer Philosoph und muslimischer Gelehrter
(T 1037), interpretierte das Mogliche vom Wesentlichen her*®. Die
gottliche Erstursache ist und wirkt wesensnotwendig, und zwar so, dal3
die kosmischen Geistwesen der oberen Welt und alle Wesen der
unteren Welt in formalursichlicher Notwendigkeit hierarchisch von
oben nach unten emanieren. In seiner Art ist darum der Mensch dieser
Welt ebenso notwendig und ewig wie die kosmischen Geistwesen der
oberen Welt. Die Individualitit und Konkretheit der Geistseele des
Menschen ist durch dessen Leiblichkeit bestimmt. Ein individuelles
Fortleben der Geistseele nach dem Tode ist undenkbar. Als Stoff- und
leibfreie Geistwesen kénnen die (biblischen) Engel nicht in Raum und
Zeit dasein. Der Engel als handelndes Subjekt der Geschichte ist
undenkbar. Mit diesen Thesen eines theistischen, religiés gestimmten

46 W. HoerEes, Wesen und Dasein (Anm. 45), kommt (a.2.0. 158—166) wiederholt
auf den wichtigen Begriff der Méglichkeit im Verstindnis des Heinrich von Gent und
Johannes Duns Scotus zu sprechen, erértert ihn aber nicht thematisch.

47 Metaph. V c.12, 1019a19f.; VIII c.4, 1047b3-30.

48 G. SmrTH, Avicenna and the Possibles, in: The Neo-Scolast. 17(1943) 340-357;
M. Louis GARDET, La Pensée religieuse d’Avicenna (Ibn Sin4) (Etudes Phil. Méd. XLI)
Paris 1951; P. Guy JALBERT, Le nécessaire et le possible dans la philosophie d’Avicenne,
in: Rev. Univ. Ottawa 30(1060) 89*-101*,



316 Literar- und Problemgeschichtliches zur neuen kritischen Edition

«Nezessitarismus » muBten sich die Theologen auseinandersetzen und
Stephan Tempier verurteilte sie am 7. Mirz 1277 als Irrtiimer.

Heinrich von Gent, der Avicennas Metaphysik kannte und schitzte,
muBte seine Positionen unter dem Eindruck der Pariser Verurteilung
deutlicher von den avicennischen abgrenzen. Im II. Quodlibet disku-
tierte er die umstrittenen Fragen, wie zwei Engel als Geistwesen sin-
gulir erscheinen und in der Geschichte wirken kénnten*®. Dabei
begriindete er die These, da3 auch Geistwesen, stofffreie Formen fiir die
schopferische und freie Macht Gottes « multiplikabel » seien. Die « pos-
sibilitas multiplicationis» (bzw. « multiplicandi») ist bei immaterialen
Formen das Wesen selbst. Aristoteles kannte diesen Begriff der «com-
pleta possibilitas rei susceptibilis» nicht, weil er nur die materialen
Wesensformen und das eine gottliche, absolute Wesen kannte’®. Er
differenzierte und definierte die Potenz wirkursichlich und nicht for-
malursichlich und kannte nur die quantitativ bestimmte Materie als
Individuationsprinzip.

Das absolute géttliche Wesen ist in der Weise schépferisch, dal3 die
Fille der kosmischen Formen wesensnotwendig in héherer geeinterer
und niederer differenzierter Vollkommenheit ausstromte; der schépfe-
rische Geist Gottes erkennt das Wesensmogliche in seiner Fiille, enthilt
es in seiner Vollkommenheit und setzt es in der Freiheit seines guten
Wollens in der Schépfung und Geschichte. Das Wesens-Mégliche kann
darum nicht zugleich seins-notwendig sein. In einer groflangelegten
Modalanalyse entwickelte Heinrich von Gent 1284 in Quodlibet VIII
diese verschiedenen Seinsmodi dessen, was aus sich wesensnotwendig
und zugleich wesenhaft von einem anderen abhingig ist, und unter-
schied (von dieser géttlichen Seinsweise) jene andere, in der etwas aus
sich wesensmoglich, in seiner Verwirklichung aber von einem anderen
abhingig ist’!. Um diesen Seinsmodus des « Wesenhaft-Moglichen »
und « Wirkursichlich-Abhingigen » genauer zu bestimmen, unterschied
Heinrich die doppelte « potentia subjectiva » und « potentia objectiva » *2,
Das objektiv Mégliche ist nicht einfach das, was ebenso sein wie nicht
sein kann, das Wesenhafte hat nur diese eine und einzigartige Méglich-

4 HeinricH VON GENT, Quodl. II q.8-9 (Anm. 22).

50 Ebd. 43f.

’l Quodl. VIII q.9, ed. Paris. 1518 fol.314vb.

52 Ebd.; vgl. ferner q.3 fol. 304v; Quodl. VI q.3 fol. 330v; Quodl. X q.7 Bd. XIV,
178-182; Quodl. XI q.3 fol. 443r—v.



der Opera omnia des Heinrich von Gent 317

keit zu sein, objektiv méglich zu sein. Nur in negativer Hinsicht f4llt das
objektiv Mégliche unter das Nichtsein; es kann aber nur in positiver
Hinsicht betrachtet werden. In dieser Hinsicht eréffnet das Wesens-
mogliche Fiille und Vollkommenheit in Gott und in der Schépfung. Die
Verwirklichung des Wesensmoglichen ist vom Subjekt her bestimmt:
die subjektive Potenz fiigt zum Wesens-Méglichen nichts hinzu, son-
dern zeigt den Stand, das Zu-stehen-kommen des Mdéglichen an. Das,
was in seiner Existenz von einem anderen abhingig ist und von diesem
hervorgebracht wird, ist nicht formal und wesentlich notwendig. Es
bleibt als Wirklich-Seiendes in sich méglich. Die « potentia subjectiva »,
so wird man spiter sagen, wird in der Verwirklichung nicht aufgeho-
ben, und darum ist kein Geschopf als solches notwendig seiend, auch
wenn es sich um eine Substanz handelt.

Die Wesensmoglichkeit ist nicht einfach die Denkbarkeit einer
Sache, erst recht nicht nur der Widerspruchsfreiheit. Das Wesensmog-
liche ist die Fiille und Vollkommenheit géttlichen Erkennens. Aber
Gott erkennt das Wesenhafte nicht, weil es méglich ist, so gesehen
wiitde Gottes Erkennen fremd determiniert, vielmehr ist das Wesen-
hafte moglich, weil und indem es Gott erkennt. Gottes wesentliches
Erkennen ist die Fiille und Vollkommenheit des Méglichen. Die Vater-
schaft in Gott, die potentia generandi, darf darum nicht nur von der
auctoritas des Vaters her gesehen werden ; sie muf3 auch als die einzig-
artige Moglichkeit des Sohnes begriffen werden. Heinrich von Gent
machte den Begriff der objektiven Méglichkeit zum trinititstheologi-
schen Begriff*3. Auch in Gott gibt es die objektive Moglichkeit, weil er
der absolut Seiende ist. Duns Scotus setzte sich mit dieser These Hein-
richs sehr kritisch auseinander.

Die eigentliche Auseinandersetzung iiber die Unterscheidung zwi-
schen objektiver und subjektiver Méglichkeit vollzog sich aber in der
Schépfungstheologie. Der Begriff des Objektiv-Méglichen und Wirk-
lich-Existierenden qualifiziert das Konkret-Seiende in seiner Wesens-
moglichkeit und Existenzabhingigkeit als das Nicht-Notwendige. Die
Wirklichkeit und Existenz fiigt zum Wesensmoéglichen nicht etwas
Absolutes hinzu, so dafl man «esse» und «essentia » real unterscheiden
kénnte, die Existenz ist der Zustand des Wesensméglichen im Verhilt-
nis und in der Beziehung zu seinem Grund. Die thomanische Erklirung

53 Summa Quaestionum Art. 59 q.2, ed. 1520 (Nachdr. 1953) fol. 140r.



318 Literar- und Problemgeschichtliches zur neuen kritischen Edition

des Schopfungsbegriffes aus der realen Differenz von «esse» und «es-
sentia» 143t Heinrich nicht gelten, da die «essentia» nicht ohne «esse»
gedacht werden kann, vielmehr spricht Heinrich immer vom «esse
essentiae», und da ferner Sein und Wesen nicht zusammengefiigt,
addiert werden kénnen®4. In der Schopfung setzt Gott das Wesens-
Magliche konkret in raum-zeitlicher Abhingigkeit und welthafter
Distanz zu sich.

Nicht in der metaphysischen Acht auf den realen Unterschied von
«esse » und «essentia», sondern in der Wesensschau des « possibile » und
«actuale» erklirte Heinrich von Gent den Charakter des Geschopfli-
chen und Kontingenten?®’. In dieser Hinsicht lassen sich «esse» und
«essentia» nicht real unterscheiden, denn das «esse essentiae» steht
prinzipiell im Rang und in der Bedeutung des Seins, der Vollkommen-
heit. Die Existenz gibt den Seinsstand an, daf3 und wie das Subjekt sein
Dasein hat, das «esse essentiae» besitzt. Existenz ist Seinshabe, Seins-
besitz; dieser ist steigerungsfihig: Je mehr ein Subjekt mit dem Wesen
eins ist und je vollkommener dieses Wesen ist, desto wirklicher ist es.
Wie «unitas» und « bonitas » gehért auch «entitas» zu den transzenden-
talen Bestimmungen des Seins®®. Heinrich von Gent verwendet den
Begriff «entitas» nur gelegentlich, spiter hat er Schule gemacht.

Mit diesem Begriff und der Unterscheidung von « Wesensmogli-
chem» und «Seinswirklichem » forderte Heinrich von Gent sofort den
Widerspruch seiner Kollegen an der Pariser Universitit heraus. Aegi-
dius von Rom (T 1316) machte gegeniiber Heinrich von Gent den
grundsitzlichen, irreduziblen Unterschied von «esse» und «essentia»
geltend, die nicht wechselseitig aufeinander reduziert werden koén-
nen’®’. Auch das « possibile » kann nicht als «esse essentiae » verstanden
werden, weil das, was sein kann und ebenso nicht sein kann, nicht
zugleich ist. Aegidius machte die thomanische These vom realen Unter-

54 HeiNricH vON GENT, Quodl. X q.7 Bd. XTIV 145-197: « Utrum ponens essentiam
creaturae esse idem re cum suo esse potest salvare creationem. »

% Vgl. W. HoerEes, Wesen und Dasein (Anm. 45).

*¢ Quodl. X q.8 Bd. XIV 207; Quodl. XI q.3 ed. Paris 1518 fol. 445r. Vgl. dazu
Metaph. Cod.h II 1 Madrid Escorial fol. 6v (nach M. GraBMANN, Mittelalterliche lat.
Aristotelesiibersetzungen und Aristoteleskommentare in Handschriften spanischer Bi-
bliotheken. (Ges. Akademieabhandl. Miinch. Univ. Schr. 25) Paderborn 1979 466.

7 Arcprus voN Rowm, De esse et essentia q.12 ed. Venet. 1503 (Nachdr. 1968)
fol. 26-32v: « Utrum creatura posset annihilari, si non differret in ea realiter essentia et
esse. »



der Opera omnia des Heinrich von Gent 319

schied zwischen «esse» und «essentia» zu einer fundamentalen Unter-
scheidungslehre der Schule. Thomas von Sutton, ein englischer Domi-
nikaner in Paris, nahm die Kritik des Aegidius auf und warf Heinrich
von Gent einen uneigentlichen Sprachgebrauch vor, denn nur in einem
metaphorischen Sinne kénnte man sagen, etwas sei méglich, ehe es
tiberhaupt erschaffen sei’®. Was der (erschaffene) Engel formal und
notwendig als Engel ist, ist er auf Grund der Schépfung durch Gott: er
ist nicht aus sich formal-wesentlich notwendig und seinshaft-wirklich
kraft seines Erschaffenseins.

Auch Duns Scotus kritisierte Heinrichs Begriff des « esse essentiae »,
er nahm aber das Anliegen der Modalanalyse des Mdéglichen positiv
auf’®. Er loste einerseits das «possibile logicum» vom Real-Mégli-
chen®® und grenzte das Wirkliche streng vom Notwendigen ab. Die
Wesensmoglichkeit geniigt nicht, um die Existenz des Wirklichen als
notwendig zu begriinden, sie mul3 aber vorgegeben sein, sofern das
Realmégliche existent ist. Das «esse» filigt zur «essentia» nicht etwas
Absolutes hinzu, sondern ist der je unterschiedliche « modus entitatis»
des Wirklichen. Dieses ist in seiner Dingnatur sehr vielschichtig und
nur die intentionale Unterscheidung kann diese « entitates » ausmachen.
Werden und Verinderung der materialen Wirklichkeit kénnen aber
nach Scotus niemals allein von der « potentia objectiva » her verstanden
werden. Wer die Materie nur in Beziehung zum Objektiv-Méglichen
betrachtet, verkennt sie philosophisch vélligél. Bei allen materialen
Prozessen konkurrieren objektive und subjektive Potenz. Diese ist
Grund der Vervielfiltigung, jene aber der Vervollkommnung. «... sic
igitur generans largitur perfectionem, prout accipit totum terminum
generationis, quod erat in potentia obiectiva. Alio autem modo, acci-
piendo potentiam subiectivam, ut de qua extraxit formam, sic largitur
aliquam multitudinem actualem»©2. Die objektive und subjektive Po-
tenz erdffnen die Beziehung der Werdewirklichkeit zum Wesen und zur
Materie an. Scotus unterschied aber diese Beziechung von ihrem Fun-

’8 TroMas voN SurtoN, Quodl. IIT q.10, ed. M. Scamaus — M. GoNzALEs-HaBa,
Minchen 1969, Quaest. ordinariae q.25, ed. J. ScHNEIDER, Miinchen 1977, 683-714.

9 Vgl. W. Hoeres, Wesen und Dasein (Anm. 45), 163-166.

¢ H. Deku, Possibile Logicum, in: Phil. Jahrb. 64(1956) 1-21.

¢! JouanNEs Duns Scorus, Ordinatio I1d.12 q.1 n.10 ed. Lyon 1639 VI,2 670: «Et
ideo ponens materiam solum in potentia obiectiva, et non subiectiva, negat omnem

rationem philosophi de materia. »
$2 Ebd. nr. 17, 675.



320 Literar- und Problemgeschichtliches zur neuen kritischen Edition

dament, nicht aber Heinrich von Gent. Das Wesen der Materie und
deren Beziehung zur «potentia subjectiva» wird fortan immer wieder
diskutiert 3.

Der eigentliche Ort der philosophischen Erérterung der Unter-
scheidungslehre von objektiver und subjektiver Potenz wurde aber die
theologische Frage nach der Mitteilbarkeit schopferischer Kraft an ein
Geschopf. Duns Scotus behandelte diese Frage zu Beginn der Erklirung
des 4. Sentenzenbuches im Kontext der Sakramententheologie, die den
Dienst der Kirche und das schopferische Gnadenhandeln Gottes ineins-
sehen muBite. Mit dem Einsatz der Unterscheidung von subjektiver und
objektiver Moglichkeit briuchte auch das kreatiirliche Wirken nicht
einfach als transitives, verinderndes Verursachen gedacht werden; es
kénnte als immanentes, vollendendes verstanden werden®. Wenn das
«possibile objectivum» etwas Absolutes ist, kénnte dann nicht in der
Tat schopferische Kraft einem Geschopf mitgeteilt werden, fragt der
Franziskanertheologe und Anhinger des Scotus Jakob von Ascoli in
seinem Quodlibet (um 1311/12)%°. Der Abstand von Sein und Nicht-
sein wire nicht mehr unendlich und Erschaffen wire dann gar nicht
mehr die freie und unbedingte Setzung des Seienden aus dem Nichts,
sondern Verwirklichung des immer schon Méglichen. Dagegen oppo-
nierten die Theologen, auch Duns Scotus. Ohne Zweifel mul3 etwas aus
sich méglich sein, ehe es erschaffen wird — dies war auch die Meinung
des Thomas von Aquin!%¢ — aber die objektive Moglichkeit auf seiten
der Dinge ist nicht nur deren Widerspruchslosigkeit, sondern deren
Synthesis im géttlichen Erkennen®’. Das Objektiv-Mogliche ist Termi-
nus des schépferischen Erkennens Gottes, keine «entitas rei», aber
Ordnung und Bestimmung alles Wirklichen, das Gott frei erschafft (die
Schoépfung), das er einschafft (die Geist-Seele in der Zeugung) und das

¢ Vgl. L. H6pL, Die «averroistische » Unterscheidung zwischen Materie und Még-
lichkeit in den naturphilosophischen Schriften des Siger von Brabant (Actas del V.
Congreso internacional de Filosofia medieval), Madrid 1979, 831-841.

6% JouaNNEs Duns Scotus, Ordinatio IV d.1 q.1 ed. Lyon 1639 VIII, 26.

5 Quaest. 15, Cod.Vat.lat. 932 fol. 65ra—68ra: « Consequenter quaerebatur suppo-
sito quod possibile obiectivum fundere super aliquid absolutum reale utrum potentia
creandi possit communicari creaturae. »

6 Summa c.g. II ¢.37. :

¢7 Vgl. RAMBERT DE PrimMaDIzzI de Bologne, Apologeticum veritatis contra corrup-
torium, Art. 6 ed. J.P. MurLLER (Studi e Testi 108), Rom 1941, 88.



der Opera omnia des Heinrich von Gent 321

er hervorschafft (in der Gnade der Rechtfertigung)®®. Wilhelm von
Alnwick, Schiiler des Scotus (1 1333) kritisierte mit Recht, dal3 auch die
Theologen oft zu ungeschiitzt vom «intelligibile aeternum» sprichen,
selbst Scotus, wie er personlich erfahren habe, und auch der «doctor
solemnis, Magister Henricus de Gandavo»®. Dort, wo sie das Thema
explizit erdrterten, haben sich aber alle sehr viel kritischer geduBert. Als
Terminus des schopferischen Erkennens Gottes ist die « potentia objec-
tiva» allem Wirklichen vor und tiber’®. Die Unterscheidung zwischen
subjektiver und objektiver Méglichkeit geht den philosophischen Prin-
zipien Akt und Potenz, Materie und Form voran, denn sie betrifft die
Seinsdifferenz’.

Jakob von Ascoli versuchte im Anschlufl an Duns Scotus eine
systematische Darstellung der Unterscheidungslehre, und zwar «ad
mentem Aristotelis»’2. Sie darf als vorliufige Zusammenfassung der
Begriffsgeschichte (von 1287 bis 1312) gelten; Wilhelm von Alnwick
schloB sich dieser Darstellung an, wie ich in einer Untersuchung zeigen
werde 3. Jakob von Ascoli resiimiert: 1. Die subjektive Potenz besteht
zusammen mit dem sie verwirklichenden Akt, nicht aber die objektive.
— 2. Jene setzt sich zusammen mit dem Akt; diese aber wird durch den
Akt aufgehoben. — 3. Die subjektive Potenz bleibt ungeteilt und (durch
den Akt) unteilbar dieselbe; die objektive aber wird durch den Akt
vervielfiltigt. — 4. Die subjektive Potenz ist offen und empfinglich fur
gegensitzliche Verinderungen; die objektive kann nicht anders wer-
den. — 5. Die subjektive Potenz ist als numerisch selbige unbestimmt
und fihig, den sie vervollkommnenden Akt als ihre Wirklichkeit zu
empfangen, und sie ist als freie (Willens-)Potenz michtig, ihn zu erwir-

8 JacQues DE THERINES, Quodlibets I et II. ed. P. GLorieux (Text. Phil. M. A. VII)
Paris 1958, 60f.

% Fr. GuiLeLm1 ALNwIck O.F.M., Quaest. disp. De esse intelligibili, ed. A. LEpoux
(Bibl. Franc. Schol. m.a. X)), Quaracchi 1937, 161.

70 Ebd. 169.

' Vgl. Jakos voN THERINES, Quodl. I q.2 ed. P. GLoriEUX (Anm. 68): «53 Utrum
potentia quae est differentia entis sit subiectiva vel obiectiva»; HEINrRICH vON HARCLEY,
Quaest. disp. Cod.lat. F 3 Cath. Bibl. Worcester fol. 214v—215r: « Utrum potentia quae
dividit ens sit potentia obiectiva et subiectiva.»

2 Jakos voN AscoLr, Quodl. I q.5, Florenz Bibl. Laurenz. Plut 31 dextr. 8 fol. 55vg—
56vb: «Utrum potentia quae est differentia entis sit potentia obiectiva vel potentia
subiectiva. »

3 Quaestiones (sive Determinationes) 18, Cod.Vat.Palat. 1805 fol. 137v—1484:
«Utrum voluntas humana possit movere se ad actum volendi. »



322 Literar- und Problemgeschichtliches zur neuen kritischen Edition

ken. Die objektive Potenz kann immer nur verwirklicht werden. —
6. Grundsitzlich geht die objektive Potenz der subjektiven voraus, weil
auch die « potentia materiae primae » als erste subjektive Potenz méglich
sein muf3. Die Riickbindung der Unterscheidung von « potentia subjec-
tiva» und «objectiva» in die aristotelische Ursachenlehre gab der sub-
jektiven Potenz wieder das Ubergewicht. In der Bedeutung des Noch-
nicht-Seienden (nicht einfach des Nicht-Seienden) betrifft sie das Mate-
riale als Seinsdifferenz und Seinspotential in seiner Perfektibilitit.



	Literar- und Problemgeschichtliches zur neuen kritischen Edition der Opera omnia des Heinrich von Gent

