
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 32 (1985)

Heft: 1-2

Artikel: Literar- und Problemgeschichtliches zur neuen kritischen Edition der
Opera omnia des Heinrich von Gent

Autor: Hödl, Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760738

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760738
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ludwig Hödl

Literar- und Problemgeschichtliches
zur neuen kritischen Edition der

Opera omnia des Heinrich von Gent

Zu den beiden Bänden der « Bibliotheca manuscripta », Bd. I und II
der Opera omnia des Heinrich von Gent1, und der «Lectura ordinaria

super sacram Scripturam », Bd. XXXVI2, sind innerhalb von fünf
Jahren bereits 4 Bände der Quodlibeta, des Hauptwerkes des Genter
Theologen, im Druck erschienen:

Quodl. I, 42 Quästionen. Bd. V, 1979 XCIV+ 262 S. von R. Mak-
ken.

Quodl. II, 19 Quästionen. Bd. VI, 1983 XLVIII+166 S. von
R. Wielockx.

Quodl. IX, 32 Quästionen. Bd. XIII, 1983 XCII+362 S. von
R. Macken.

Quodl. X, 17 Quästionen. Bd. XIV, 1981 CXXVI+333 S. von
R. Macken.

Die beiden folgenden Quodlibeta XI und XII und der Traktat
«Super facto praelatorum et fratrum» werden im kommenden Jahr
erscheinen. Daß dieses Editionswerk zügig und sicher vorankommt,
hängt nicht nur an der äußeren Organisation, die ohne Zweifel auch

einen wesentlichen Beitrag leistet3, sondern an der Methode, die in der
Theorie von Anfang an grundgelegt, in der Praxis aber im Fortgang der

1 Ed. R. Macken (Ancient and Medieval Philosophy. De Wulf-Mansion Centre.
Ser. 2) Löwen-Leiden 1979.

2 Ebd. 1980.
5 Ebd. Bd. XIV, 1981, V.



296 Literar- und Problemgeschichtliches zur neuen kritischen Edition

Edition ständig überprüft und den Erkenntnissen der Arbeit angepaßt
wird. In ihren Grundlagen und Grundzügen ist die Methode fest, in
ihrer praktischen Anwendung aber außerordentlich beweglich. Gerade
dadurch kommt die Textarbeit zu Erkenntnissen, die alle Beachtung
verdienen, und zwar 1. über das Pariser Universitätsexemplar der
Quodlibeta des Heinrich von Gent, 2. über dessen Handexemplar und
3. über die Geistesgeschichte dieses Buches. Textarbeit und Begriffsgeschichte

sind unlösbar verbunden.

1. Das Pariser Universitätsexemplar der Quodlibeta
des Heinrich von Gent

a. Ein unentbehrliches Werkzeug der Editionsarbeit ist die « Biblio-
theca manuscripta », die Sammlung und Sichtung sämtlicher Textzeugen

der Werke des Heinrich von Gent und die möglichst genaue
Beschreibung der einzelnen Handschriften. Besondere Bedeutung
kommt dabei den expliziten und impliziten Petienangaben zu, die für
jedes Quodlibet gesondert untersucht werden müssen. Petien sind
bekanntlich die Lagen bzw. Hefte von 2 Doppelblättern (4 Folien) des

Exemplars eines von der Universitätsbibliothek zur Veröffentlichung
bestimmten Werkes eines Magisters. Das Exemplar wurde im Scriptorium

der « stationarii » (Bibliotheksangestellte) vom Apograph, das vom
Autor besorgt, bzw. unter seiner Verantwortung hergestellt wurde,
abgeschrieben — gelegentlich auch vom Autograph des Autors —, geprüft
und gegen Entgelt von den «stationarii» zum weiteren Abschreiben
ausgeliehen. Die «petiarii» waren Beauftragte der Universität, die die
Übereinstimmung der Exemplare der Universität mit der authentischen
Schrift des Autors zu prüfen hatten.

Zum Zwecke der Kontrolle und wohl auch der Berechnung wurden
die einzelnen Petien der Exemplare der Reihe nach alphabetisch
gezählt. Nach einer am 25. Februar 1304 veröffentlichten «Preisliste»
der Pariser Universität umfaßte das vollständige Exemplar der Quodlibeta

des Heinrich von Gent 191 Petien 764 Folien, 1528 Seiten)
zum Ausleihpreis von 12 «solidi»4. Mit Ausnahme von Quodlibet II

4 R. Macken, Les Quodlibets d'Henri de Gand et leur exemplaire Parisien, in : Rech,
théol. anc. méd. 37(1970) 75—96.



der Opera omnia des Heinrich von Gent 297

und III, die der Magister wahrscheinlich zusammen herausgab, wurden
die übrigen einzeln, unmittelbar nach der Disputation veröffentlicht.
Da einzelne Schreiber am Ende eines Quodlibet die Zahl der Petien des

Universitätsexemplars angaben, konnte Dr. Macken in mühsamer
Kleinarbeit den Umfang sämtlicher Quodlibeta, die auf das Pariser

Exemplar zurückgehen, genau bestimmen. Der Wechsel der einzelnen
Petien wurde von den Schreibern oft ausdrücklich (mit Angabe der

neuen Petie) vermerkt, und auch dort, wo diese expliziten Angaben
fehlen, lassen sich durch äußere Beobachtungen im Ductus der Schrift
oder mitunter durch Wiederholung desselben Wortes diese Übergänge
ausmachen. Eine möglichst vollständige Rekonstruktion der Petien der
einzelnen Quodlibeta wäre wünschenswert, damit die Familienbildung
der Textzeugen genau beschrieben werden kann. Wenn allerdings beim
« stationarius » bei großer Nachfrage von einem Werk zwei Exemplare
mit der gleichen Petieneinteilung hergestellt wurden, dann konnte es

passieren, daß beim Ausleihen die Petien der beiden Exemplare
verwechselt wurden. Der dadurch bedingte Mischtext einzelner Textzeugen

bringt naturgemäß Unebenheiten und Unsicherheiten in die ganze
Überlieferung. Die Erforschung der Petien der Universitätstradition
hat aber eine große Bedeutung, denn damit können einerseits alle zu
einem Exemplar gehörenden Überlieferungszeugen bestimmt werden —

einerlei ob sie direkt in Paris hergestellt wurden oder mittelbar auf
diesen Text zurückgehen —, andererseits kann damit auch ein anderer,
von einem zweiten, späteren Exemplar (mit anderer Petieneinteilung)
abstammender Text festgestellt werden. Schließlich kann auf diesem

Wege auch eine von der Universitätstradition unabhängige, ihr vorgängige

Textgestalt ausgemacht werden. Die Textwerdung der scholastischen

Literatur ist außerordentlich komplex. Sie beginnt mit der « lectio

» oder « disputatio » des Magisters, deren schriftlichen Fixierung (in
der Mitschrift oder Nachschrift) und deren Abschrift durch die
Universitätsbibliothek (bzw. durch private Schreiber). Nachweislich müssen

wir damit rechnen, daß der Magister auch noch im Apograph, das in
der Universitätsbibliothek vorlag und dem Exemplar zugrunde liegt,
Korrekturen vornehmen konnte. Die moderne Idee eines bis auf das

Komma authentischen Autorentextes trifft auf das Mittelalter nicht
zu. Das Ziel einer kritischen Edition kann darum nur sein, mit Text
und Apparat den werdenden und gewordenen Text transparent zu
machen.



298 Literar- und Problemgeschichtliches zur neuen kritischen Edition

b. Um in die vielfältige Textüberlieferung der einzelnen Quodlibeta
Heinrichs - Quodl. 1: 34 Hss., II : 36, IX : 34, X : 29, XII : 27, XIII : 28 -
Licht zu bringen, war es zunächst notwendig, die ganze Universitätstradition

zu sammeln und zu sichten. Da das Exemplar bzw. die Exemplare,

die in der Bibliothek auflagen, nicht mehr erhalten sind, kommt
es darauf an, über die Abschriften möglichst nahe an sie heranzukommen.

Die Anzahl der Petien eines jeden Quodlibet, die gemeinsamen
unterschiedlichen Lesarten der Textfamilien und das Mittel der
anwachsenden singulären Lesarten weisen den Weg zum ursprünglichen
veröffentlichten Text des Apographs, das vom Magister bei den «sta-
tionarii » hinterlegt wurde und das von den « petiarii » geprüft werden
mußte. Eine bemerkenswert große Zahl von Textzeugen sämtlicher
Quodlibeta weisen auf das Exemplar zurück, das einen Umfang von 191

Petien hatte. Spitzenzeugen dieser x1-Familie sind5:

Paris Bibl. Arsenal 455 (=C), Paris NB 15358 (=D), Vatic. Borgh.
299 (=H), Erlangen UB 269 (=S).

Die Handschriften mit den meisten Petienangaben tragen ein
äußeres Gütezeichen, da diese Angaben im Laufe der Zeit mehr und mehr
vernachlässigt wurden. Sie hatten ihren erkennbaren Wert nur bei
direkten Abschriften vom Universitätsexemplar. Nicht weniger bedeutsam

sind aber die impliziten Petienangaben, wie J. Decorte zu den
Editionen von Quodlibet XII und XIII zeigt. Von ihrem Ursprung her
ist die Textüberlieferung in der Familie x1 sehr einheitlich und auch
sicher.

Die bisherigen Editionen von Macken, Wielockx und Decorte
haben gezeigt, daß eine Reihe von Handschriften der Quodlibeta Heinrichs

eine von x1 abweichende Petieneinteilung aufweist6:

Bologna UB 2236 (=R), Paris Bibl. Arsenal 454 (=Y), Valencia,
Cath. Bibl. 46 (=V) Vatic. 852 (=1).

« Es scheint also gesichert, daß die Quodlibeta I-XIII des Heinrich
von Gent wenigstens in 2 Exemplaren verbreitet waren, von denen das

5 Vgl. Quodl. I Bd. V, LXXXIV ; Quodl. II Bd. VI, XXXV; Quodl. X Bd. XIV,
XLI.

6 Vgl. R. Macken, Bibl. manusc. Bd. I 80f„ 498f„ Bd. II 728, 778.



der Opera omnia des Heinrich von Gent 299

eine eine andere Petieneinteilung hatte als das andere»7. Da die oben
erwähnte Preisliste von 1304 nur ein Exemplar im Umfang von 191

Petien kennt, könnte man schließen, daß das 2. Exemplar nach 1304

aufgelegt wurde, nachdem das 1. Exemplar infolge der zahlreichen
Abschriften abgegriffen oder unbrauchbar geworden war. Nach den

Beobachtungen von Dr. Wielockx wäre das 2. Exemplar vom 1. abhängig

und könnte darum bei der Erstellung des kritischen Textes vernachlässigt

werden8. Macken und Decorte haben aber dieser Meinung mit
Recht widersprochen. Decorte zeigt in der Einleitung zu Quodlibet
XIII, daß das 2. Exemplar nicht einfach vom 1. kopiert wurde, sondern

von einer gut leserlichen und korrigierten Abschrift desselben; ja,

möglicherweise wurde das 2. Exemplar vom Apograph des Autors neu
abgeschrieben, so daß es ein selbständiger Zeuge des Textes ist9. Dieses
2. Exemplar wurde wohl gar nicht in einem Zug geschrieben und
ausgeliehen, sondern nach und nach, so daß wir für eine gewisse Zeit beide

Exemplare nebeneinander haben. Für das 13. Quodlibet liefert x2

verschiedentlich einen besseren Text als x1. Selbstredend weist aber auch
dieses 2. Exemplar andere zusätzliche Fehler auf. Für Quaestio 31 des

XII. Quodlibet haben wir eine ähnliche Textlage. Für jedes Quodlibet
muß die Textlage neu untersucht werden.

Dr. Macken warf auch die Frage eines Oxforder Universitätsexemplars

auf. Die Hypothese einer englischen Ausgabe der Quodlibeta
Heinrichs stützt sich einmal auf die Beobachtung, daß die englischen
Textzeugen (von Salisbury, Cath. Bibl. 15 abgesehen) keine expliziten
Petienangaben aufweisen, obwohl die englische Uberlieferung auf die
Pariser zurückgeht, zum anderen weisen einige englische Textzeugen
die Merkmale einer gruppentypischen Formierung auf10. Auch in der
Edition des IX. Quodlibet läßt Macken diese Frage aber weiterhin
offen11.

7 Quodl. II Bd. VI, XXV.
8 Ebd. XXXIII : « La famille x2 reflétant au moins 1 exemplaire postérieur et tributaire

d'un manuscrit x', peut dans l'ensemble être négligée pour l'établissement du
texte. »

9 Ebd. Quodl. IX Bd. XIII, XXIIIf., LIVf., LXXXIIf. ; Quodl. XIII Bd. XVIII,
XLIV (nach vorläuf. Zählung im Manuskript. Dankenswerterweise hat mir Dr. J. Decorte
die Manuskripte der Edition der Quodlibeta XII und XIII zum Studium überlassen).

10 Ebd. Quodl. I Bd. V, LXVII.
11 Ebd. Quodl. IX Bd. XIII, LVIf., LXXVIIf.



300 Literar- und Problemgeschichtliches zur neuen kritischen Edition

c. Die Erforschung der Petienangaben ist für die Rekonstruktion des

Universitätstextes und der davon abhängigen bzw. von ihr unabhängigen

Textzeugen unerläßlich. Die verschiedenen Textfamilien x1, x2 und
möglicherweise x3 exemplar Oxoniensis), die letztlich auf das

Apograph der Pariser Universitätsbibliothek zurückgehen, nahmen je für
sich gesehen wiederum eine unterschiedliche Geschichte. Erst die

Erfindung der Buchdruckerkunst enthob den einmal edierten Text
einer weiteren Textgeschichte. Diese Geschichte des kopierten Textes,
die oft auch eine Textverschlechterung bedeutet, kann nur dadurch
erhellt werden, daß die qualifiziertesten Zeugen der verschiedenen
Familien ausgesondert werden und auf ihre exemplarische Vorlage hin
analysiert werden. Vom Exemplar darf dann auf das Apograph des

Autors geschlossen werden, das der Bibliothek zur Verfügung stand.

Daß auch das Apograph des Autors noch seine Geschichte hatte, kann
erst später erörtert werden.

Um die Textzeugen der einzelnen Familien (und Gruppen in den

Familien) zu sichten und zu qualifizieren, wendet die kritische Edition
der Opera omnia Heinrichs von Gent die kritisch-philologische
Methode an12. Für jede einzelne Petie eines Quodlibet wählen die
Herausgeber 100 (bzw. Decorte 150) Zeilen des nach Cod. Paris. 15848

(=A) vorprogrammierten Textes aus, stellen in einer Statistik die
sämtlichen singulären Lesarten zusammen : die Auslassungen (omissiones),
Additiones, Textvarianten und Umkehrungen von Worten («inversio-
nes ») und ermitteln aus der Summe sämtlicher Varianten der einzelnen
Petien die Textqualität der einzelnen Handschriften.

Zahl der Varianten X Zahl der Petien (des Quodlibet)
geteilt durch tatsächliche Zahl der Petien.

So einsichtig und durchsichtig diese Methode ist, so umsichtig muß
sie angewandt werden13, denn die anfallenden Korrekturen von Fehlern

in den Handschriften müssen für den Fall, daß sie nicht eindeutig
von der Hand des ersten Schreibers stammen, zu den Varianten gerechnet

werden. Überdies kann ein guter Textzeuge, der nicht zu einer
bestimmten Familiengruppierung gehört, weniger gemeinsame Varian-

12 Vgl. Bd. V, L-LXII.
13 Ebd. Quodl. X Bd. XIV, XXXIII: «Cependant les érudits sont d'accord pour

employer ce critère du nombre des accidents isolés avec une grande circonspection. »



der Opera omnia des Heinrich von Gent 301

ten enthalten als die gruppenbestimmten und so in der Statistik der
isolierten Varianten eine nachgeordnete Stelle einnehmen.

Vergleicht man die Tabellen der bislang veröffentlichten Quodli-
beta bezüglich des Listenranges und der Rangfolge der einzelnen
Handschriften, so verändert sich die Position ein und desselben Textzeugen
in den verschiedenen Quodlibeta. Der Textzeuge H Vat. Borgh.
299/300) nimmt lmal den 1. Rang, 3mal den 2. Rang, lmal den 2. bis
4. Rang14. Bei anderen Handschriften (z.B. Bordeaux 146 oder Erlangen

269) ist die Streuungsbreite noch größer. Trotz dieser Unsicherheit
leistet die kritisch-philologische Methode unentbehrliche Dienste. Sie

muß nur für jedes Quodlibet gesondert angewandt werden. Sie enthebt
den Editor der zeitraubenden und sinnlosen Arbeit, jede Variante zu

registrieren.

d. Bei der Edition von Quodlibet II und IX legten Wielockx und
Macken ebenso das Augenmerk auf die statistische Erhebung der
gemeinsamen gruppenbildenden Varianten, die es ermöglicht, die
Textfamilien von x1 und x2 unterzugliedern und Gruppen von
Handschriften zusammenzufassen. Die wachsende Zahl von gruppenspezifischen

Varianten läßt auf den wachsenden Qualitätsverlust schließen.
Bei der Analyse der Textlage für Quodlibet IX kam Dr. Macken zu
diesem Ergebnis15: 1. Eine vom Universitätsexemplar x1 abhängige,
umfangreiche Handschriftengruppe bietet Textzeugen mit relativ
häufigen Petienangaben und einer geringeren Zahl von gemeinsamen
unterschiedlichen Lesarten. Die Edition darf sich ohne Furcht vor
Überraschungen auf diese Zeugen stützen. — 2. In den von x2 abhängigen,

viel wenigeren Textzeugen sind die Petienangabe seltener, die

gemeinsamen Varianten häufiger und insgesamt ist der Text weniger
homogen. Dieser Textzeuge befindet sich auf einem niedrigeren Niveau
als x1. — 3. Eine Gruppe von englischen Handschriften haben zwar
gemeinsame Lesarten ; sie reichen aber (noch nicht aus, um auf ein
Oxforder Exemplar zu schließen. — Und 4. : Eine letzte Gruppe scheint
einen typischen Mischtext (aus x1 und x2) zu haben. Zu ähnlichen
Erkenntnissen kam auch Dr. Wielockx bei der Edition des II. Quodli-

14 Ebd. Quodl. II Bd. VI, XXVII; Quodl. IX Bd. XIII, LIX; Quod. I Bd. V, LXI;
Quodl. X Bd. XIV, XXXIV ; Quodl. XII Bd. XVI, LIV (vorläuf. Zähl.) ; Quodl. XIII
Bd. XVIII, XXXIII (vorläuf. Zähl.).

15 Quodl. IX Bd. XIII, LIV-LVII.



302 Literar- und Problemgeschichtliches zur neuen kritischen Edition

bet16. Bei der Bearbeitung des XII. Quodlibet ist nun umgekehrt
Decorte zur gegenteiligen Erkenntnis gekommen, daß sich x1 in seiner

Familie mehr von Paris NB 15350 (=A) entfernt als x2, ja daß, trotz der

unleugbaren falschen Lesarten des 2. Exemplars, dieses an manchen

Stellen die bessere Überlieferung hat17. Wie soll diese Textlage begreiflich

gemacht werden Gehört A zur Textfamilie von x2 oder kommt x2

wieder auf A zurück und bietet an den genannten Stellen einen besseren

Text? Diese Beobachtung Decortes bestätigt auch die Textlage von
Quaestio 31 des XII. Quodlibet, des Traktates « Super facto praelatorum
et fratrum», worüber später zu berichten ist18.

2. Das Apograph oder Handexemplar
DER QUODLIBETA DES HEINRICH VON GENT

a. Die Untersuchungen zur Universitätstradition der Quodlibeta des

Heinrich von Gent haben nicht nur deren Geschichte transparent
gemacht, sie haben gleichzeitig auch den Blick für die universitätsunabhängige

Textüberlieferung geschärft. Die beiden Handschriften der
Pariser Nationalbibliothek 15848 und 15350 A) bieten die Quodlibeta

I—VI und VII—XII (XIII—XIV in Abkürzung) unabhängig von der

Universitätsüberlieferung. Sie stammen aus dem Nachlaß des Gottfried
von Fontaines, eines Schülers und Kollegen des Heinrich19. Beide

Magister gehörten der Sorbona an (nicht als Studenten und Stipendiaten,

sondern als Lehrer), und Magister Gottfried vermachte bei seinem
Tode (1306 bzw. 1309) dem Studienkolleg mit anderen Schriften die
erwähnten Codices der Quodlibeta des Heinrich.

Es besteht in der Forschung kein Zweifel, daß Heinrich seine

Quodlibeta einzeln nach der Disputation veröffentlicht hat. Die öffentlichen

Disputationen wurden von den «notarii» (Schreibern) der
Universität aufgezeichnet und diese Notizen wurden in Heften ins Reine
geschrieben. Die Magister konnten ihr «scriptum» korrigieren und

16 Quodl. II Bd. VI, XXVIII-XXXIV.
17 Quodl. XII Bd. XVI, LIf. (Vorlauf. Zähl.).
18 S. u. 2b.
19 Bibl. manuscr. Bd. I 620-28; 577-88.



der Opera omnia des Heinrich von Gent 303

durch die Universitätsbibliothek veröffentlichen. Da die feierlichen
Disputationes «de quolibet» (im Advent und in der Quadragesima)
universitätsöffentlich waren und das Interesse der verschiedenen
Lehrstühle (Schulen) fanden, setzte die Kritik und Auseinandersetzung mit
den disputierten Thesen und Positionen sofort ein. Die Disputation
fand in den verschiedenen Schulen ihre Fortsetzung und der Magister
hatte naturgemäß bei der Veröffentlichung seines « scriptum » ein Interesse,

die Gegenargumente aufzunehmen und zu entkräften. Zwischen
der Nachschrift der Disputation und dem veröffentlichten Universitätstext

können darum vielfach bemerkenswerte Unterschiede bestehen.

Nach dem Stand der Erforschung der Quodlibeta I—II und IX—X,
XII—XIII können wir die Textwerdung der Quodlibeta Heinrichs von
der Disputation bis zur Veröffentlichung sehr detailliert verfolgen. Die
genannten Pariser Handschriften (A) weisen sehr viele (für die einzelnen

Quodlibeta aber sehr unterschiedliche) Korrekturen auf, die
nachweislich den Universitätstext bestimmt haben. Der Korrektor (wer
immer er war) verbesserte in dem ihm vorliegenden Text offensichtliche

Schreibfehler ; er füllte Lücken aus, die der Schreiber für ein ihm
unleserliches Wort offen gelassen hatte. Er verbesserte gelegentlich
auch die Ausdrucksweise, fügte Verweisstellen auf seine Schriften ein
und ergänzte auch Argumente20.

Dr. Wielockx konnte in A eine fortschreitende Revision des Textes
des II. Quodlibet feststellen und sie sogar zeitlich fixieren (im Verhältnis

der Disputation an Weihnachten 1277 und der nächstfolgenden
Ostern 1278 bzw. 1279)21. In diesen Ergänzungen begnügte sich der

Magister nicht nur mit einzelnen Korrekturen, sondern revidierte
Argumente und verdeutlichte Lehrstandpunkte. In der umstrittenen
Frage nach der Wesensform der Geistseele-Leib-Wirklichkeit des
Menschen und dem Individuationsprinzip bezog Heinrich in der weihnachtlichen

Disputation 1277 (II. Quodlibet) Lehrpositionen, die sofort
scharf kritisiert wurden. Seine Gegner, unter ihnen Aegidius Romanus,
warfen ihm vor, seine Lehre von den zwei Wesensformen des

Menschen, der Geistseele und der Leibgestalt («forma corporeitatis»),

20 Vgl. R. Macken, Les corrections d'Henri de Gand à ses Quodlibets, in: Rech,
théol. anc. méd. 40(1973) 5-51.

21 Quodl. II Bd. VI, XII-XXII.



304 Literar- und Problemgeschichtliches zur neuen kritischen Edition

nähere sich dem averroistischen Irrtum von der Einzigkeit des Intellekts

und gerate damit unter die Verurteilung der philosophischen
Irrtümer durch Bischof Stephan Tempier (vom 18. März 1277). In
mehreren Randnotizen fing der Magister diese Kritik auf und revidierte den
veröffentlichten Text des II. Quodlibet.

Andere Randnotizen in A machen deutlich, daß sich Heinrich von
Gent unter dem Eindruck der Verurteilung des Pariser Bischofs von der

Formphilosophie des Avicenna distanzierte, vor allem dort, wo es um
die Frage geht, daß und wie leibfreie Geistwesen (z.B. die Engel) orts-
haft sein können, bzw. wie sie als Subjekte in der Vielzahl einer «species

» denkbar wären22. Das « scriptum » des II. Quodlibet hat eine
bemerkenswerte Geschichte gehabt, die wir erst durch das Studium der
Pariser Handschrift kennen. Wahrscheinlich hat Heinrich von Gent
dieses Quodlibet zusammen mit dem III. herausgegeben und die

Auseinandersetzung in der Zeit zwischen den beiden Quodlibeta und den
darin aufgeworfenen Problemen war für seine eigene wissenschaftliche

Entwicklung außerordentlich wichtig, vor allem für die Formphilosophie,

die Heinrich von Gent in der kritischen Auseinandersetzung mit
Avicenna und Aristoteles entwickelte.

Wir kennen auch den umgekehrten Fall, daß die Hefte der Pariser
Handschrift (A) Korrekturen enthalten oder Ergänzungen anführen,
die im nachhinein aber wieder getilgt wurden, so daß sie nicht im
veröffentlichten Universitätstext stehen. Wiederum erörterte Heinrich
in der Disputation des X. Quodlibet, Weihnachten 1286, die Frage nach
der zweifachen Wesensform des Menschen in seiner Geistseele-Leib-
Wirklichkeit23. Die Klärung dieser Frage war nicht nur für die Anthropologie

(Psychologie), sondern auch für die Christologie und
Sakramententheologie wichtig. Wenn die Geistseele die einzige substanziale
Form des Menschen ist, dann ist (nach der Meinung Heinrichs) die
Identität des lebendigen und toten Leibes philosophisch und theologisch

nicht zu klären. Die Identität des gekreuzigten und im Grabe
ruhenden Leibes des Herrn mit dem lebendigen Leib Jesu ist aber eine
für das Heilsverständnis des Todes Christi unverzichtbare Wahrheit.

22 Ebd. q.8 Bd. VI 35-57 : « Utrum possint fieri a Deo duo angeli solis substantialibus

distincti»; 9. ebd. 58-72: «Utrum angelus secundum substantiam suam sine operatione
est in loco. »

23 Quodl. X q.5 Bd. XIV 55—131 : «Utrum corpus Christi vivum et Petri vivum sint
idem specie. »



der Opera omnia des Heinrich von Gent 305

Ebenso setzt das Verständnis der Abendmahlsworte diese Identität
voraus.

Johannes Peckham hatte 1286 in der Londoner Verurteilung eine
Reihe von philosophischen Sätzen, einschließlich dem von der Einzigkeit

der Wesensform des Menschen, als « errores » erklärt24. Auch Heinrich

von Gent zitierte in der Disputation diese verurteilten
philosophisch-theologischen Sätze, die sich aus der Grundthese von der
Einzigkeit der Wesensform ergaben25. Diese These hatte Heinrich von
Gent immer aus philosophischen Erwägungen abgelehnt und den
« Dyomorphismus » in der Psychologie vertreten. Als er aber nun 1286

die verurteilten «errores» geltend machte, erfuhr er in Paris eine
außerordentlich scharfe Kritik. Zwölf Magister der Theologie besiegelten

eine Erklärung, daß in Paris die Doktrin von der Einzigkeit der
substanzialen Form im Menschen niemals lehramtlich verurteilt worden

wäre. Heinrich geriet in den Verdacht, Parteigänger der Londoner
Verurteilung in Paris zu sein. Dabei ging es ihm nur darum, zu zeigen,
daß die in den « errores » zugrunde liegende These von der Einzigkeit
der Wesensform falsch sei und daß in der Tat aus dieser falschen
Annahme die fragwürdigen Thesen über das Corpus Domini folgten. Er
wollte aber mitnichten die Londoner « errores » in Paris geltend
machen26.

Bei der Überarbeitung der 5. Quaestio des X. Quodlibet schrieb der
Korrektor zwei lange Passagen an den Rand der Hefte von A27. In
der 1. Passage exzerpierte er die Quästion des englischen
Dominikanertheologen Richard Knapwell, die dieser Ostern 1286 zur
Verteidigung der thomanischen Formphilosophie gegen die Verurteilung

derselben durch Johannes Peckham geschrieben hatte. Mit diesen

Exzerpten wollte Heinrich zeigen, daß die (in England) verurteilten
Sätze in der Tat aus dem philosophischen Grundsatz von der Einzigkeit
der Wesensform folgten. In der anderen Textpassage stellte er klar, daß
dieser philosophische Satz und seine theologischen Folgesätze in Paris

zwar niemals offiziell und öffentlich zensuriert worden wären, daß sie

24 Vgl. F. Pelster, Die Sätze der Londoner Verurteilung von 1286 und die Schriften
des Magister Richard Knapwell O.P., in: Arch. Fr. Praed. 16(1976) 83-106.

25 Quodl. X q.5 Bd. XIV 106f.
26 Vgl. L. Hödl, Neue Nachrichten über die Pariser Verurteilungen der thomasischen

Formlehre, in: Schol. 39(1964) 178-196.
27 Ebd. Quodl. X q.5 Bd. XIV 106-110; 127f.



306 Literar- und Problemgeschichtliches zur neuen kritischen Edition

aber seit mehr als zehn Jahren, nämlich seit 1276, dem Lehramt suspekt
waren. In diesem Zusammenhang berichtet Heinrich über die Beratungen

des päpstlichen Legaten Simon de Brie und des Pariser Bischofs

Stephan Tempier mit den Magistern der theologischen Fakultät bezüglich

der thomanischen Formlehre und der Weisung des Legaten an ihn
persönlich. Er hatte die These von der Einzigkeit der Wesensform der
Leib-Geistseele-Wirklichkeit des Menschen immer für falsch gehalten
und zwar aus philosophischen und theologischen Gründen (unabhängig
von kirchlichen Zensuren). Beide Textstellen, die für die geschichtliche
Entwicklung der Formphilosophie des Thomas sehr wichtig sind, hat

Heinrich, bzw. der Autor der beiden Passagen, noch einmal durchkorrigiert,

um sie aber am Ende vollends im Manuskript zu streichen28.
Beide Texte hätten den Zusammenhang der 5. Quästion gesprengt. Die
kritische Ausgabe bietet diese Korrekturen und ermöglicht es, die

geschichtliche Auseinandersetzung der Quästionen mitzulesen.
Wer war der Korrektor dieser und der vielen anderen Änderungen

und Ergänzungen zu Quodlibet X und einiger anderer Quodlibeta in
den Pariser Handschriften A ?29 Der Autor der oben erwähnten Passagen

konnte kein anderer gewesen sein als Heinrich von Gent. Der
2. Text ist im Ich-Stil geschrieben und beinhaltet Nachrichten, die nur
von Heinrich von Gent stammen können. Die Form der Korrektur zeigt
ferner, daß die Texte nicht aus einer Vorlage abgeschrieben wurden.
Demnach darf mit guten Gründen angenommen werden, daß wir für
die Hefte des X. Quodlibet in der Pariser Handschrift A das « scriptum
magistri » haben, das Handexemplar des Magisters, in dem die Hand des

Magisters selbst korrigiert hat30. Der Text des Quodlibet ist selbstredend

von einem anderen Schreiber geschrieben. Überdies muß geprüft
werden, ob nicht auch eine zweite Hand Korrekturen vorgenommen
hat.

Die kodikologische Forschung muß die handschriftliche Überlieferung

jedes einzelnen Quodlibet gesondert untersuchen. Decorte
gelangte bei seiner sorgfältigen Untersuchung des Pariser Textzeugen
15350 (A) für die Edition der Quodlibeta XII und XIII zu einer
weiteren überraschenden Erkenntnis: Zu Quaestio 10 des XII. Quodlibet

28 Ebd.
29 R. Macken, Les corrections d'Henri de Gand à ses Quodlibets, in : Rech, théol.

anc. méd. 40(1973) 5-51.
30 Vgl. L. Hödl, Neue Nachrichten (Anm. 26).



der Opera omnia des Heinrich von Gent 307

bringt die Pariser Handschrift A, die — wie gesagt — aus dem Nachlaß des

Gottfried von Fontaines stammt, 3 Korrekturen bzw. Ergänzungen als

Marginalglossen31. Zwei von ihnen betreffen wiederum die Formphilosophie:

Wenn die Geistseele als Formkraft im Menschen von der
naturalen Form der Leiblichkeit unterschieden werden muß, dann muß
auch der Begriff von Materie hinsichtlich der Geistseele und Leibnatur
differenziert werden. Gerade diese Unterscheidung machte aber Heinrich

von Gent nicht. Im übrigen, so gibt die 2. umfangreiche Korrektur
zu bedenken, wird das Verständnis der « transsubstantiatio » durch die
Annahme einer «forma corporeitatis» keineswegs erleichtert, denn
einerlei, ob die Wesensverwandlung mittels der «forma corporeitatis»
geschieht oder nicht, sie vollendet sich in der Kraft der Wesensform der
Geistseele. Sie muß in jedem Fall als Leib und Materie durchformende
und überformende Wirklichkeit interpretiert werden. Was leistet aber
dann die Theorie des Dyomorphismus für das Verständnis des
Menschen und vor allem für das Verständnis des Geheimnisses des «corpus
Domini » Diese beiden Korrekturen können ebenso wenig von Heinrich

von Gent annotiert worden sein wie die dritte zu Quaestio 23.

Ferner registrierte Dr. Decorte zu Quodlibet XII und XIII eine
beachtliche Anzahl von Varianten, die den Text in A als ursprünglicheren,

der Universitätstradition vorgängigen, erkennen lassen32. Letztere

bezeugt vielfach den nachgebesserten Text der Schule. A war
darum für Quodlibet XII und XIII nicht die Vorlage, von der das

Universitätsexemplar abgeschrieben wurde. Dieser Befund
widerspricht dem von Quodlibet X, das in seiner Universitätstradition aus

den Heften des Cod. A abgeschrieben wurde. Wenn aber umgekehrt die
Hefte von A für Quodlibet XII und XIII eine vorgängige Textform
bezeugen, dann müssen wir schließen, daß das Apograph dieser beiden

Quodlibeta, das der Magister der Universitätsbibliothek aushändigte,
nicht mehr zu ihm zurückkam, sondern in der Bibliothek verblieb, und
daß darum die Schule die fehlenden Hefte durch diese andere Kopie
ergänzte, die vorher abgeschrieben worden war und in die (möglicherweise

von Gottfried von Fontaines) die Korrekturen eingefügt wurden.
Die scholastische Literatur ist Schulliteratur, sie hat in der « lectio » und
«disputatio» der Schule ihren Sitz im Leben. Diese Hypothese kann

31 Quodl. XII Bd. XVI, LIX-LXVI (vorläuf. Zähl.).
32 Ebd. LVII-LXX ; Quodl. XIII Bd. XVIII, LIV-LX (vorläuf. Zähl.).



308 Literar- und Problemgeschichtliches zur neuen kritischen Edition

eine weitere, auf den ersten Blick überraschende Feststellung Decortes

gut erklären33 : Die vom 2. Universitätsexemplar abstammenden Text-

2eugen bieten mitunter eine bessere und in der Entsprechung mit A
ursprünglichere Lesart als Zeugen des 1. Exemplars. Offensichtlich
wurde das 2. Exemplar der Universitätsbibliothek nicht einfach vom 1.

abgeschrieben, sondern vom Apograph, das in der Bibliothek vorhanden

war. Die kritische Edition des Quodlibet XII und XIII kann über
die zweifache Universitätstradition das Apograph des Magisters
anvisieren und hat als kritische Instanz den vorgängigen Text in A. Sie kann
so der Textgestalt der Quodlibeta auf die Spur kommen, die diese

hatten, als sie die Schule Heinrichs verließen.

Möglicherweise wurde aber auch für das Quodlibet X nicht das

Handexemplar des Magisters der Universitätsbibliothek übergeben,
sondern ein Apograph desselben, weil manche Seiten dieses

Handexemplars durch die vielfältigen Korrekturen und Ergänzungen so

unübersichtlich geworden waren (vgl. die der Edition des Quodl. X am
Ende der «Etude critique» angefügten Photographien der Pariser Hs

15350, fol. 171v und 182r—v)34, daß der Magister ein Apograph für die
Universitätsbibliothek herstellen ließ. Zur Bestätigung dieser Hypothese

verweist Dr. Macken auf einen Sonderzeugen der Überlieferung
dieses Quodlibets, der im Stemma der universitären und unabhängigen
Tradition wirklich «dazwischen kommt». Cod. lat. 33(46) der
Seminarbibliothek aus dem (1823 säkularisierten) deutschen Zisterzienserkloster

Pelplin (Westpreußen) enthält die Quodlibeta V—XI des Heinrich
von Gent. Eine genaue Analyse des Textes von Quodlibet X zeigt, daß

dieser Textzeuge U) einerseits der Universitätsüberlieferung (x1)

überlegen ist, andererseits aber der Qualität des Handexemplars (A)
nachsteht35. Er geht einerseits mit A zusammen gegen x1, andererseits

stimmt er aber auch gegen A mit der Universitätstradition überein.
Daraus möchte Dr. Macken schließen, daß U zwar nicht das von Heinrich

von Gent erstellte Apograph seines (durch die Autorkorrekturen
recht unleserlich gewordenen) Handexemplars ist, sehr wohl aber eine
Abschrift desselben sein könnte. Damit wäre die eigentümliche
Mittelstellung dieser Textüberlieferung geklärt, und vor allem würde damit

einsichtig, daß U als einzige Handschrift (von A abgesehen) in Quaestio

33 Quodl. XII, LXXf. (vorläuf. Zähl.) Quodl. XIII, XLII-XLVII (vorläuf. Zähl.).
34 Bd. XIV.
35 Ebd. LXXXIII-LXXXV.



der Opera omnia des Heinrich von Gent 309

5 des Quodlibet X eine der beiden oben erwähnten Passagen aus der

Quästion des Richard von Knapwell enthüllt36. Für Quodlibet XII
besaß die Schule nicht mehr das Handexemplar des Magisters ; es blieb
bei der Universitätsbibliothek. Diese Hypothese kann auch das literarische

Problem von Quaestio 31 dieses Quodlibet XII klären.

b. In der handschriftlichen Überlieferung der Quodlibeta des Heinrich

von Gent hat diese 31. Quaestio des XII. Quodlibet eine
außergewöhnliche Geschichte : Sie hat die Form einer normalen quodlibetalen
Frage, und zwar im Rahmen der Überlieferung des Quodlibet XII der
Universitätstradition (x1). In 2 Textzeugen der anderen
Universitätsüberlieferung (Vatic. 853 I und Valencia, Cath. Bibl. 46 V) hat sie

den Umfang eines langen Traktates und sprengt völlig Maß und Rahmen

einer Quaestio disputata. In mehreren Textzeugen der Quodlibeta
fehlt die Quaestio ganz, dabei wird dieses Fehlen ausdrücklich vermerkt
bzw. in der Zählung und Gliederung der Quästionen erwähnt37.
Schließlich ist der ganze Traktat in der bekannten Dokumentensammlung

Cod. Paris. 3120 (=M) zusammen mit anderen Stücken, die die

Auseinandersetzung um das Pastoralstatut der Mendikantenorden
betreffen, überliefert38. Um die außerordentlich komplizierte Textlage für
die kritische Edition dieses Traktates durchsichtiger zu machen, müssen

wir zunächst die literarischen Daten dieses Traktates sammeln (1.)
und dann den kodikographischen Befund der Textüberlieferung
vorstellen (2.).

1. Heinrich von Gent hatte Weihnachten 1288 das XII. Quodlibet
diskutiert und — wie üblich — für die zügige Veröffentlichung überarbeitet.

Aus der Gliederung des Stoffes und der Quästionen des Quodlibet

wird deutlich, daß der Magister auch in dieser Disputation wieder
mit der Frage nach der Bußvollmacht der Mendikantenpriester
konfrontiert wurde. Die beiden Mendikantenorden nahmen auf Grund der
ihnen von den Päpsten, zuletzt von Martin IV., 1281 gewährten Pasto-

36 Ebd. LXXXIV; 106-110.
37 Quodl. XII Bd. XVI, XXIV-XXVIII beschreibt J. Decorte die Handschriften

dieser 31. Quaestio, die als «Tractatus super facto praelatorum et fratrum» in Bd. XVII
der Opera omnia erscheinen wird.

38 K. Schleyer, Anfänge des Gallikanismus im 13. Jahrhundert. Der Widerstand
des franz. Klerus gegen die Privilegierung der Bettelorden (Hist. Stud. 314) Berlin 1935 ;

P. Glorieux, Un recueil polémique de Guillaume de Mâcon, in: Stud. Grat. 2(1954)
621-642.



310 Literar- und Problemgeschichtliches zur neuen kritischen Edition

ralprivilegien die freie Büß- und Predigttätigkeit in Anspruch39. Dem
widersetzten sich die französischen Bischöfe, die auf der Bischofsversammlung

vom 7. Dez. 1286 diesen Streit zur nationalen und kirchlichen

Frage gemacht hatten. Heinrich hatte bereits 1282 im VII. Quodlibet

und 1286 im X. zu den nämlichen Fragen Stellung genommen.
Auch 1288 im XII. Quodlibet mußte er dazu Stellung nehmen. Im
Handexemplar der Pariser Hs 15350 A), die den Text der 31. Quae-
stio nicht bietet, wird sie in der Gliederung aber erwähnt :

«Nonum autem pertinebat ad comperationem actuum... Utrum
confessus privilegiato tenetur eadem confiteri curato suo, quod
diffuse fuit determinatum sive disputatum seorsum et per se» fol.
234vb.

Diese Notiz, die im Zusammenhang der Gliederung der letzten

neun Quästionen steht, soll offensichtlich erklären, warum die Quä-
stion mitgezählt, aber nicht mitveröffentlicht ist. Die Notiz besagt, daß

die 31. Quaestio ausgedehnt (diffuse), anderweitig (seorsum) und für
sich disputiert und determiniert wurde und daß sie deshalb nicht im
Rahmen des Quodlibet vorliegt, sondern als Traktat, den Heinrich in
eigenen Heften (Petien) der Universitätsbibliothek zum Abschreiben
übergab40. Da der Magister im Handexemplar ausdrücklich 31

Quästionen zählt und das Thema in der vorgängigen Gliederung angibt,
müssen wir annehmen, daß er den Traktat als letzte Quaestio des

Quodlibet veröffentlichen wollte. In der Universitätsbibliothek wurde
aber für das 1. Normalexemplar des XII. Quodlibet nur der 1. Teil des

Traktates (höchstens 1/6 des ganzen) abgeschrieben, der in der Tat
Form und Umfang einer quodlibetalen Frage hat. Diese Auswahl geht
aber sicher nicht auf Heinrich von Gent zurück, weil im ausgewählten

39 Y.M.J. Congar, Aspects ecclésiologiques de la querelle entre mendiants et séculiers

dans la seconde moitié du XIIIe siècle et le début du XIVe, in : Arch. Hist. Doctr. Litt,
m.a. 28(1961) 35-151, verzeichnet alle einschlägigen lehramtlichen und theologischen
Dokumente dieser Auseinandersetzung (44—52).

40 Cod. lat. Paris. 3120 fol. 92ra-141vb enthält den Traktat auf circa 12 Petien 48

Folien). Nach der amtlichen Liste vom 25. Febr. 1304 (s. Anm. 4) umfaßten die Quod-
libeta Heinrich im Univ. Exemplar 191 Petien, nämlich CLXXX et XI, wie es im Chart.
Univ. Paris. II 109 heißt. Diese Ausdrucksweise kann doch nur bedeuten, daß neben den
180 Petien 11 Petien in unterschiedlichem Format vorlagen. Könnte es sich dabei nicht
um den selbständigen Liber handeln, der nach glaubhafter Überlieferung im Umfang von
12 Petien veröffentlicht wurde? (Vgl. Anm. 42.)



der Opera omnia des Heinrich von Gent 311

Text die Gliederung des ganzen Traktates stehen blieb. Diese paßt aber

gar nicht für die Quaestio. Auch der Titel dieser 31. Quästion verrät
eher die Hand des Redaktors als die des Magisters. Er lautet : « Circa

nonum quod est trigesimum primum et ultimum arguitur multipliciter
pro et contra, quia quaestio illa erat per se disputata seorsum ; illa ergo
quaestio erat... » Mehrere Handschriften der beiden Textfamilien, welche

diese 31. Quästion nicht enthalten, bemerken nach der 30. 41
:

«Diesem Quodlibet fügte er eine andere Quaestio an, die er früher
disputiert hatte, nämlich... (es folgt der Titel). Diese steht hier deshalb

nicht, weil sie sehr weitläufig anderswo und für sich disputiert wurde. »

Diese Notiz ist korrekt und besagt : Der Magister hat diese umfangreiche,

traktathafte Quaestio den Heften der Quodlibeta hinzugefügt, und
zwar mit der Absicht, sie zu veröffentlichen. Die « stationarii », Angestellte

der Universität, haben den zu veröffentlichenden" Text ausgewählt

und im Normalexemplar als Anhang gekennzeichnet. Der ganze
Traktat blieb aber in der Bibliothek liegen.

Uber diesen Traktat erfahren wir aus einem (vielfach Gottfried von
Fontaines zugeschriebenen) Bericht über das Pariser Nationalkonzil
1289, daß «der Magister Heinrich von Gent... viel über das Privileg
disputiert habe und einen Liber im Umfang von 12 Petien veröffentlicht

habe...»42 Liber bezeichnet kein selbständiges Buch, wohl aber

einen eigenständigen Titel. Der Traktat, der in der Tat den Umfang von
c. 48 Folien hat (fol. 92ra—141vb; Cod. Paris. 3120), wurde als

Streitschrift für die Auseinandersetzung zwischen den Prälaten und Mendi-
kanten verfaßt und gehörte zur Dokumentensammlung des Bischofs

von Amiens, Wilhelm von Mâcon, die dieser für die Gesandtschaft nach
Rom und aufdem Nationalkonzil verwendete 4ä. Dokumente wurden in
der Regel in den Kanzleien doppelt ausgefertigt und sorgfältig korrigiert.

Das uns erhaltene Exemplar in M trägt alle Spuren einer eilfertigen

Arbeit des Schreibers. Möglicherweise blieb das andere authentische

Exemplar an der Kurie (zur Verfügung des Kardinallegaten Benedikt

Gaetani auf dem Pariser Nationalkonzil). Und es ist anzunehmen,
daß auch die Schule des Heinrich von Gent noch eine Kopie des

41 Cod. lat. 697 der Jagiell. Bibl. Krakau (Bibl. manuscr. I 173); Cod. lat. A. 2.506
Nat. Bibl. Florenz (ebd. 280); Cod. lat. 454 Bibl. Arsen. Paris, (ebd. 501).

42 H. Finke, Aus den Tagen Bonifaz VIII. Funde und Forschungen (Vorreforma-
tionsgeschichtl. Forsch. II) Münster 1902, V.

43 Vgl. Anm. 38.



312 Literar- und Problemgeschichtliches zur neuen kritischen Edition

Traktates besaß, denn der Schüler des Heinrich und der Kollege des

Gottfried von Fontaines, Johannes de Polliaco, der später gegen die
Bulle «Inter cunctas» Benedikt XI. (vom 13. Febr. 1304) die Position
der Weltgeistlichen gegen die Mendikanten vertrat, beruft sich in seiner

Verteidigungsschrift in dem gegen ihn in Avignon angestrengten Prozeß

auf die « scripta » der beiden genannten Magister, die sie hinterlassen

haben und die er nach Avignon mitgebracht hätte44. Auch diese

beiden «scripta» sind verschollen. Vielleicht tauchen sie einmal in
spanischen Bibliotheken auf, wohin ja ein Teil der päpstlichen Bibliothek

von Avignon verschlagen wurde.
Wir fassen die Ergebnisse der literargeschichtlichen Forschung

zusammen: Heinrich von Gent veröffentlichte den Traktat «Super
facto praelatorum et fratrum» unabhängig von den Quodlibeta als

Streitschrift der Weltgeistlichen gegen das Pastoralstatut der Mendikanten.

Bei der Veröffentlichung des XII. Quodlibet entschloß sich der

Magister, diesen Traktat als letzte, 31. Quästion des Quodlibet
mitherauszugeben und besorgte deshalb für die Universitätsbibliothek ein

Apograph des Liber, das er selbst oder ein Mitarbeiter für die Edition
korrigierte. Der Korrektor gab dem Traktat die Einleitung der Quae-
stio, ließ (der literarischen Form entsprechend) die « fratres » als « con-
trarii » zu Wort kommen und verbesserte (seltener) die Ausdrucksweise,
häufiger aber die Consecutio temporum. Die « stationarii » ließen aber

für das 1. Normalexemplar nur einen kurzen Teil des Traktates als

Quaestio 31 abschreiben. Mehrere Textzeugen dieser Familie verzichten

überhaupt auf diese Quästion. 2 Handschriften, die in den übrigen
Quästionen des XII. Quodlibets zur 2. Textfamilie gehören, enthalten
den ganzen Traktat. Er wurde aber wahrscheinlich nicht von einem

Exemplar abgeschrieben, sondern vom Apograph des Liber, denn in I
Vatic, lat. 853) notierte am Rand unserer Quaestio 31 der Schreiber

fortlaufend f frater) und h Henricus) im Wechsel von Einwand
und Antwort, obgleich im Universitätstext nicht von den «fratres»,

44 Mag. Johannis de Polliaco Responsio II, Cod. lat. B VII 9 Univ. Bibl. Basel
fol. 161 r. Gottfried von Fontaines, Quodl. III q.7, Les Phil. Belg. II 214—216: «Utrum
confessus ab aliquo habente potestatem audiendi confessiones et absolvendi confitentes
virtute privilegii Martini teneatur eadem peccata proprio sacerdoti iterum confiteri. » Zu
Beginn des corpus quaestionis heißt es : « In libro magistri responsio ». Aus diesem Liber
des Magisters entnahm Johannes de Polliaco die entsprechenden Hefte und brachte sie
nach Avignon. Seitdem sind sie verschollen.



der Opera omnia des Heinrich von Gent 313

sondern von den « contrarii » gesprochen wird. Diese Notae standen im
Liber (M).

2. Zu diesem literarischen Befund muß umgehend der kodikogra-
phische Textbefund angefügt werden : M bezeugt die universitätsunabhängige

Textgestalt des Liber mit vielen Lese- und Schreibfehlern, und
zwar in bemerkenswert unterschiedlicher Zahl im ersten und letzten
Teil des Traktates. M bietet den ältesten und ursprünglicheren Text des

Liber und bleibt die Führungshandschrift für die kritische Edition. Die
Universitätstradition haben wir in der doppelten Textgestalt: der
(gekürzten) Quästion des 1. Exemplars und als ungekürzte Quästion in I
und V. Der Text des 1. Exemplars ist der korrigierte, homogene Text
des Apographs; IV sind möglicherweise direkt vom Apograph
abgeschrieben und haben darum gelegentlich die bessere und ursprünglichere

Lesart. Das Apograph enthielt aber Fehler, die nur durch M
korrigert werden können. Sofern aber das Apograph den korrigierten
und korrekten Text der Schule bietet, der von Heinrich von Gent
stammt bzw. von ihm zugelassen wurde, kommt IV und x1 (1. Exemplar
der Universität) die kritische Leitungsautorität bei der Erstellung der
Edition zu. Zur Zeit Heinrichs waren das gesprochene und das geschriebene

Latein nicht mehr identisch. Die Universität brauchte und
besorgte den korrekten, lesbaren Text. Der Text des Liber und des

quodlibetalen Traktates sind nicht deckungsgleich; beide Textformen
sind aber in dem Sinne authentisch, als sie von Heinrich stammen. Der
authentische Text der scholastischen Literatur ist nicht der buchstabierte,

diktierte, sondern der dozierte, disputierte Text. Die kritische Edition

braucht keine Bedenken zu haben, den korrekten «Schultext» der
Universitätstradition zu berücksichtigen, wenngleich der Liber der

ursprünglichere veröffentlichte Text ist. M bleibt die Führungshandschrift

der Edition ; das Apograph der Universitätstradition, das selber
nicht erhalten ist, durch I und V und das Normalexemplar der
Textfamilie x1 rekonstruiert werden kann, hat leitende Bedeutung. Die
Handschriftenlage stellt sich im Stemma so dar:



314 Literar- und Problemgeschichtliches zur neuen kritischen Edition

Liber (de XII petiis editus)

' Apograph
M (fehlerhafte Kopie) (vom Magister besorgt)

x1 (1. Normal- I V
exemplar der UB)

C D H S

Das sind die besten Zeugen der Universitätstradition x1 : C Cod.
Paris. 456 fol. 157va-161rb; D Cod. Paris. 15358 fol. 325-329ra ; H
Vatic, lat. 300 fol. 206ra—21 Iva; S Erlangen 269/2 fol. 198va—

203rb.

3. Zur Begriffsgeschichte der Quodlibeta
des Heinrich von Gent

Die Textarbeit dient immer der Textauslegung, ja, sie ist der erste
und entscheidende Schritt dazu. Die Geschichte der Textwerdung und
der Textwirkung ist ein Stück Geistesgeschichte, Begriffsgeschichte, die
bekanntlich sehr mühsam vorankommt. In der angespannten Zeit von
1276 bis 1291, in der Heinrich von Gent Jahr für Jahr die Quaestiones
de quolibet disputierte, wurden wichtige Begriffe der Philosophie neu
diskutiert. Die Diskussion über den Begriff der formalen und intentio-
nalen Unterscheidung, der sogenannten «differentia media», ist schon

wiederholt untersucht worden in den Schriften Heinrichs45. Nicht
weniger bedeutsam ist aber die Analyse des objektiv und subjektiv
Möglichen («possibile objectivum» - «possibile subjectivum ») in der

45 J. Paulus, Henri de Gand. Essai sur les tendences de sa Métaphysique (Etudes
Phil. Méd. 25) Paris 1938; L. Hoeres, Wesen und Dasein bei Heinrich von Gent und
Duns Scotus, in: Franz. Stud. 47(1965) 121-186.



der Opera omnia des Heinrich von Gent 315

quodlibetalen Diskussion des Heinrich von Gent46. Der Begriff der

objektiven Möglichkeit ist aber aus der mittelalterlichen und neuzeitlichen

Begriffsgeschichte nicht wegzudenken.
Der Ursprung des Begriffes und der Unterscheidung von subjektiver

und objektiver Möglichkeit liegt im Spannungsfeld der aristotelischen
und avicennischen Philosophie. Aristoteles unterschied die logische
und reale Möglichkeit und beschäftigte sich in den drei ersten Büchern
der Physik und der Metaphysik (V c. 12) mit der Differenzierung der
realen Möglichkeit, der Potenz etwas zu erleiden (« potentia passiva »)

und der Potenz, etwas zu erwirken (« potentia activa ») 47. Diese doppelte
Potenz qualifiziert das Konkrete als Werdewirklichkeit. Sie erlaubt es,
das Werden und die Veränderung als Bewegung des «Noch-nicht-
Seienden» zu verstehen, Identität und Differenz des Konkreten zu

begründen. Bekanntlich hat Aristoteles diese (im Material—Seienden

verifizierte) Unterscheidung auch auf den menschlichen Intellekt
angewendet und damit einen entscheidenden Schritt hin auf die Naturalisierung

unseres Erkennens vollzogen.
Avicenna, neuplatonischer Philosoph und muslimischer Gelehrter

(f 1037), interpretierte das Mögliche vom Wesentlichen her48. Die
göttliche Erstursache ist und wirkt wesensnotwendig, und zwar so, daß
die kosmischen Geistwesen der oberen Welt und alle Wesen der
unteren Welt in formalursächlicher Notwendigkeit hierarchisch von
oben nach unten emanieren. In seiner Art ist darum der Mensch dieser
Welt ebenso notwendig und ewig wie die kosmischen Geistwesen der
oberen Welt. Die Individualität und Konkretheit der Geistseele des

Menschen ist durch dessen Leiblichkeit bestimmt. Ein individuelles
Fortleben der Geistseele nach dem Tode ist undenkbar. Als Stoff- und
leibfreie Geistwesen können die (biblischen) Engel nicht in Raum und
Zeit dasein. Der Engel als handelndes Subjekt der Geschichte ist
undenkbar. Mit diesen Thesen eines theistischen, religiös gestimmten

46 W. Hoeres, Wesen und Dasein (Anm. 45), kommt (a.a.O. 158-166) wiederholt
auf den wichtigen Begriff der Möglichkeit im Verständnis des Heinrich von Gent und
Johannes Duns Scotus zu sprechen, erörtert ihn aber nicht thematisch.

47 Metaph. V c.12, 1019al9f. ; VIII c.4, 1047b3-30.
48 G. Smith, Avicenna and the Possibles, in: The Neo-Scolast. 17(1943) 340—357;

M. Louis Gardet, La Pensée religieuse d'Avicenna (Ibn Sinâ) (Etudes Phil. Méd. XLI)
Paris 1951 ; P. Guy Jalbert, Le nécessaire et le possible dans la philosophie d'Avicenne,
in: Rev. Univ. Ottawa 30(1060) 89*-101*.



316 Literar- und Problemgeschichtliches zur neuen kritischen Edition

« Nezessitarismus » mußten sich die Theologen auseinandersetzen und
Stephan Tempier verurteilte sie am 7. März 1277 als Irrtümer.

Heinrich von Gent, der Avicennas Metaphysik kannte und schätzte,
mußte seine Positionen unter dem Eindruck der Pariser Verurteilung
deutlicher von den avicennischen abgrenzen. Im II. Quodlibet diskutierte

er die umstrittenen Fragen, wie zwei Engel als Geistwesen
singular erscheinen und in der Geschichte wirken könnten49. Dabei

begründete er die These, daß auch Geistwesen, stofffreie Formen für die

schöpferische und freie Macht Gottes « multiplikabel » seien. Die « pos-
sibilitas multiplicationis » (bzw. « multiplicandi ») ist bei immaterialen
Formen das Wesen selbst. Aristoteles kannte diesen Begriff der «compléta

possibilitas rei susceptibilis » nicht, weil er nur die materialen
Wesensformen und das eine göttliche, absolute Wesen kannte50. Er
differenzierte und definierte die Potenz wirkursächlich und nicht
formalursächlich und kannte nur die quantitativ bestimmte Materie als

Individuationsprinzip.
Das absolute göttliche Wesen ist in der Weise schöpferisch, daß die

Fülle der kosmischen Formen wesensnotwendig in höherer geeinterer
und niederer differenzierter Vollkommenheit ausströmte; der schöpferische

Geist Gottes erkennt das Wesensmögliche in seiner Fülle, enthält
es in seiner Vollkommenheit und setzt es in der Freiheit seines guten
Wollens in der Schöpfung und Geschichte. Das Wesens-Mögliche kann
darum nicht zugleich seins-notwendig sein. In einer großangelegten
Modalanalyse entwickelte Heinrich von Gent 1284 in Quodlibet VIII
diese verschiedenen Seinsmodi dessen, was aus sich wesensnotwendig
und zugleich wesenhaft von einem anderen abhängig ist, und
unterschied (von dieser göttlichen Seinsweise) jene andere, in der etwas aus

sich wesensmöglich, in seiner Verwirklichung aber von einem anderen

abhängig ist51. Um diesen Seinsmodus des «Wesenhaft-Möglichen»
und « Wirkursächlich-Abhängigen » genauer zu bestimmen, unterschied
Heinrich die doppelte « potentia subjectiva » und « potentia objectiva »52.

Das objektiv Mögliche ist nicht einfach das, was ebenso sein wie nicht
sein kann, das Wesenhafte hat nur diese eine und einzigartige Möglich-

49 Heinrich von Gent, Quodl. II q.8-9 (Anm. 22).
50 Ebd. 43f.
51 Quodl. VIII q.9, ed. Paris. 1518 fol.314vb.
52 Ebd. ; vgl. ferner q.3 fol. 304v; Quodl. VI q.3 fol. 330v; Quodl. X q.7 Bd. XIV,

178-182; Quodl. XI q.3 fol. 443r-v.



der Opera omnia des Heinrich von Gent 317

keit zu sein, objektiv möglich zu sein. Nur in negativer Hinsicht fällt das

objektiv Mögliche unter das Nichtsein; es kann aber nur in positiver
Hinsicht betrachtet werden. In dieser Hinsicht eröffnet das Wesens-

mögliche Fülle und Vollkommenheit in Gott und in der Schöpfung. Die
Verwirklichung des Wesensmöglichen ist vom Subjekt her bestimmt:
die subjektive Potenz fügt zum Wesens-Möglichen nichts hinzu,
sondern zeigt den Stand, das Zu-stehen-kommen des Möglichen an. Das,
was in seiner Existenz von einem anderen abhängig ist und von diesem

hervorgebracht wird, ist nicht formal und wesentlich notwendig. Es
bleibt als Wirklich-Seiendes in sich möglich. Die «potentia subjectiva»,
so wird man später sagen, wird in der Verwirklichung nicht aufgehoben,

und darum ist kein Geschöpf als solches notwendig seiend, auch

wenn es sich um eine Substanz handelt.
Die Wesensmöglichkeit ist nicht einfach die Denkbarkeit einer

Sache, erst recht nicht nur der Widerspruchsfreiheit. Das Wesensmög-
liche ist die Fülle und Vollkommenheit göttlichen Erkennens. Aber
Gott erkennt das Wesenhafte nicht, weil es möglich ist, so gesehen
würde Gottes Erkennen fremd determiniert, vielmehr ist das Wesenhafte

möglich, weil und indem es Gott erkennt. Gottes wesentliches
Erkennen ist die Fülle und Vollkommenheit des Möglichen. Die Vaterschaft

in Gott, die potentia generandi, darf darum nicht nur von der
auctoritas des Vaters her gesehen werden ; sie muß auch als die einzigartige

Möglichkeit des Sohnes begriffen werden. Heinrich von Gent
machte den Begriff der objektiven Möglichkeit zum trinitätstheologi-
schen Begriff53. Auch in Gott gibt es die objektive Möglichkeit, weil er
der absolut Seiende ist. Duns Scotus setzte sich mit dieser These Heinrichs

sehr kritisch auseinander.
Die eigentliche Auseinandersetzung über die Unterscheidung

zwischen objektiver und subjektiver Möglichkeit vollzog sich aber in der
Schöpfungstheologie. Der Begriff des Objektiv-Möglichen und Wirk-
lich-Existierenden qualifiziert das Konkret-Seiende in seiner
Wesensmöglichkeit und Existenzabhängigkeit als das Nicht-Notwendige. Die
Wirklichkeit und Existenz fügt zum Wesensmöglichen nicht etwas
Absolutes hinzu, so daß man « esse » und « essentia » real unterscheiden

könnte, die Existenz ist der Zustand des Wesensmöglichen im Verhältnis

und in der Beziehung zu seinem Grund. Die thomanische Erklärung

53 Summa Quaestionum Art. 59 q.2, ed. 1520 (Nachdr. 1953) fol. 140r.



318 Literar- und Problemgeschichtliches zur neuen kritischen Edition

des Schöpfungsbegriffes aus der realen Differenz von « esse » und «

essentia » läßt Heinrich nicht gelten, da die « essentia » nicht ohne « esse »

gedacht werden kann, vielmehr spricht Heinrich immer vom «esse

essentiae», und da ferner Sein und Wesen nicht zusammengefügt,
addiert werden können54. In der Schöpfung setzt Gott das Wesens-

Mögliche konkret in raum-zeitlicher Abhängigkeit und welthafter
Distanz zu sich.

Nicht in der metaphysischen Acht auf den realen Unterschied von
« esse » und « essentia », sondern in der Wesensschau des « possibile » und
«actuale» erklärte Heinrich von Gent den Charakter des Geschöpflichen

und Kontingenten55. In dieser Hinsicht lassen sich «esse» und
«essentia» nicht real unterscheiden, denn das «esse essentiae» steht

prinzipiell im Rang und in der Bedeutung des Seins, der Vollkommenheit.

Die Existenz gibt den Seinsstand an, daß und wie das Subjekt sein

Dasein hat, das « esse essentiae » besitzt. Existenz ist Seinshabe,
Seinsbesitz; dieser ist steigerungsfähig: Je mehr ein Subjekt mit dem Wesen
eins ist und je vollkommener dieses Wesen ist, desto wirklicher ist es.

Wie « unitas » und «bonitas » gehört auch « entitas » zu den transzendentalen

Bestimmungen des Seins56. Heinrich von Gent verwendet den

Begriff «entitas» nur gelegentlich, später hat er Schule gemacht.
Mit diesem Begriff und der Unterscheidung von «Wesensmöglichem

» und « Seinswirklichem » forderte Heinrich von Gent sofort den

Widerspruch seiner Kollegen an der Pariser Universität heraus. Aegidius

von Rom (f 1316) machte gegenüber Heinrich von Gent den

grundsätzlichen, irreduziblen Unterschied von «esse» und «essentia»

geltend, die nicht wechselseitig aufeinander reduziert werden
können57. Auch das «possibile» kann nicht als «esse essentiae» verstanden
werden, weil das, was sein kann und ebenso nicht sein kann, nicht
zugleich ist. Aegidius machte die thomanische These vom realen Unter-

54 Heinrich von Gent, Quodl. Xq.7Bd. XIV 145—197: «Utrum ponens essentiam
creaturae esse idem re cum suo esse potest salvare creationem. »

55 Vgl. W. Hoeres, Wesen und Dasein (Anm. 45).
56 Quodl. X q.8 Bd. XIV 207; Quodl. XI q.3 ed. Paris 1518 fol. 445r. Vgl. dazu

Metaph. Cod.h II 1 Madrid Escorial fol. 6v (nach M. Grabmann, Mittelalterliche lat.
Aristotelesübersetzungen und Aristoteleskommentare in Handschriften spanischer
Bibliotheken. (Ges. Akademieabhandl. Münch. Univ. Sehr. 25) Paderborn 1979 466.

57 Aegidius von Rom, De esse et essentia q.12 ed. Venet. 1503 (Nachdr. 1968)
fol. 26—32v: «Utrum creatura posset annihilari, si non differret in ea realiter essentia et
esse.»



der Opera omnia des Heinrich von Gent 319

schied zwischen «esse» und «essentia» zu einer fundamentalen
Unterscheidungslehre der Schule. Thomas von Sutton, ein englischer
Dominikaner in Paris, nahm die Kritik des Aegidius auf und warf Heinrich
von Gent einen uneigentlichen Sprachgebrauch vor, denn nur in einem
metaphorischen Sinne könnte man sagen, etwas sei möglich, ehe es

überhaupt erschaffen sei58. Was der (erschaffene) Engel formal und
notwendig als Engel ist, ist er auf Grund der Schöpfung durch Gott : er
ist nicht aus sich formal-wesentlich notwendig und seinshaft-wirklich
kraft seines Erschaffenseins.

Auch Duns Scotus kritisierte Heinrichs Begriff des « esse essentiae »,

er nahm aber das Anliegen der Modalanalyse des Möglichen positiv
auf59. Er löste einerseits das «possibile logicum» vom Real-Möglichen60

und grenzte das Wirkliche streng vom Notwendigen ab. Die
Wesensmöglichkeit genügt nicht, um die Existenz des Wirklichen als

notwendig zu begründen, sie muß aber vorgegeben sein, sofern das

Realmögliche existent ist. Das «esse» fügt zur «essentia» nicht etwas
Absolutes hinzu, sondern ist der je unterschiedliche « modus entitatis »

des Wirklichen. Dieses ist in seiner Dingnatur sehr vielschichtig und
nur die intentionale Unterscheidung kann diese « entitates » ausmachen.

Werden und Veränderung der materialen Wirklichkeit können aber
nach Scotus niemals allein von der « potentia objectiva » her verstanden
werden. Wer die Materie nur in Beziehung zum Objektiv-Möglichen
betrachtet, verkennt sie philosophisch völlig61. Bei allen materialen
Prozessen konkurrieren objektive und subjektive Potenz. Diese ist
Grund der Vervielfältigung, jene aber der Vervollkommnung. «... sie

igitur generans largitur perfectionem, prout aeeipit totum terminum
generationis, quod erat in potentia obiectiva. Alio autem modo, acci-

piendo potentiam subiectivam, ut de qua extraxit formam, sie largitur
aliquam multitudinem actualem»62. Die objektive und subjektive
Potenz eröffnen die Beziehung der Werdewirklichkeit zum Wesen und zur
Materie an. Scotus unterschied aber diese Beziehung von ihrem Fun-

58 Thomas von Sutton, Quodl. III q.10, ed. M. Schmaus - M. Gonzales-Haba,
München 1969, Quaest. ordinariae q.25, ed. J. Schneider, München 1977, 683—714.

59 Vgl. W. Hoer.es, Wesen und Dasein (Anm. 45), 163—166.
60 H. Deku, Possibile Logicum, in: Phil. Jahrb. 64(1956) 1—21.
61 Johannes Duns Scotus, Ordinatio II d.12 q. 1 n.10 ed. Lyon 1639 VI,2 670: «Et

ideo ponens materiam solum in potentia obiectiva, et non subiectiva, negat omnem
rationem philosophi de materia. »

62 Ebd. nr. 17, 675.



320 Literar- und Problemgeschichtliches zur neuen kritischen Edition

dament, nicht aber Heinrich von Gent. Das Wesen der Materie und
deren Beziehung zur « potentia subjectiva » wird fortan immer wieder
diskutiert63.

Der eigentliche Ort der philosophischen Erörterung der

Unterscheidungslehre von objektiver und subjektiver Potenz wurde aber die

theologische Frage nach der Mitteilbarkeit schöpferischer Kraft an ein

Geschöpf. Duns Scotus behandelte diese Frage zu Beginn der Erklärung
des 4. Sentenzenbuches im Kontext der Sakramententheologie, die den

Dienst der Kirche und das schöpferische Gnadenhandeln Gottes ineins-
sehen mußte. Mit dem Einsatz der Unterscheidung von subjektiver und

objektiver Möglichkeit bräuchte auch das kreatürliche Wirken nicht
einfach als transitives, veränderndes Verursachen gedacht werden; es

könnte als immanentes, vollendendes verstanden werden64. Wenn das

«possibile objectivum» etwas Absolutes ist, könnte dann nicht in der

Tat schöpferische Kraft einem Geschöpf mitgeteilt werden, fragt der

Franziskanertheologe und Anhänger des Scotus Jakob von Ascoli in
seinem Quodlibet (um 1311/12)65. Der Abstand von Sein und Nichtsein

wäre nicht mehr unendlich und Erschaffen wäre dann gar nicht
mehr die freie und unbedingte Setzung des Seienden aus dem Nichts,
sondern Verwirklichung des immer schon Möglichen. Dagegen
opponierten die Theologen, auch Duns Scotus. Ohne Zweifel muß etwas aus

sich möglich sein, ehe es erschaffen wird — dies war auch die Meinung
des Thomas von Aquin !66 — aber die objektive Möglichkeit auf Seiten

der Dinge ist nicht nur deren Widerspruchslosigkeit, sondern deren

Synthesis im göttlichen Erkennen67. Das Objektiv-Mögliche ist Terminus

des schöpferischen Erkennens Gottes, keine «entitas rei», aber

Ordnung und Bestimmung alles Wirklichen, das Gott frei erschafft (die
Schöpfung), das er einschafft (die Geist-Seele in der Zeugung) und das

63 Vgl. L. Hödl, Die « averroistische » Unterscheidung zwischen Materie und
Möglichkeit in den naturphilosophischen Schriften des Siger von Brabant (Actas del V.
Congreso internacional de Filosofia medieval), Madrid 1979, 831-841.

64 Johannes Duns Scotus, Ordinatio IV d.l q.l ed. Lyon 1639 VIII, 26.
65 Quaest. 15, Cod.Vat.lat. 932 fol. 65ra-68ra: «Consequenter quaerebatur suppo-

sito quod possibile obiectivum fundere super aliquid absolutum reale utrum potentia
creandi possit communicari creaturae. »

66 Summa e.g. II c.37.
67 Vgl. Rambert de PrimadiZZi de Bologne, Apologeticum veritatis contra corrup-

torium, Art. 6 ed. J.P. Muller (Studi e Testi 108), Rom 1941, 88.



der Opera omnia des Heinrich von Gent 321

er hervorschafft (in der Gnade der Rechtfertigung)68. Wilhelm von
Alnwick, Schüler des Scotus (f 1333) kritisierte mit Recht, daß auch die

Theologen oft zu ungeschützt vom « intelligibile aeternum » sprächen,
selbst Scotus, wie er persönlich erfahren habe, und auch der «doctor
solemnis, Magister Henricus de Gandavo»69. Dort, wo sie das Thema

explizit erörterten, haben sich aber alle sehr viel kritischer geäußert. Als
Terminus des schöpferischen Erkennens Gottes ist die «potentia objectiva»

allem Wirklichen vor und über70. Die Unterscheidung zwischen

subjektiver und objektiver Möglichkeit geht den philosophischen
Prinzipien Akt und Potenz, Materie und Form voran, denn sie betrifft die
Seinsdifferenz71.

Jakob von Ascoli versuchte im Anschluß an Duns Scotus eine

systematische Darstellung der Unterscheidungslehre, und zwar «ad

mentem Aristotelis»72. Sie darf als vorläufige Zusammenfassung der

Begriffsgeschichte (von 1287 bis 1312) gelten; Wilhelm von Alnwick
schloß sich dieser Darstellung an, wie ich in einer Untersuchung zeigen
werde73. Jakob von Ascoli resümiert: 1. Die subjektive Potenz besteht

zusammen mit dem sie verwirklichenden Akt, nicht aber die objektive.
— 2. Jene setzt sich zusammen mit dem Akt; diese aber wird durch den
Akt aufgehoben. — 3. Die subjektive Potenz bleibt ungeteilt und (durch
den Akt) unteilbar dieselbe; die objektive aber wird durch den Akt
vervielfältigt. — 4. Die subjektive Potenz ist offen und empfänglich für
gegensätzliche Veränderungen; die objektive kann nicht anders werden.

— 5. Die subjektive Potenz ist als numerisch selbige unbestimmt
und fähig, den sie vervollkommnenden Akt als ihre Wirklichkeit zu
empfangen, und sie ist als freie (Willens-)Potenz mächtig, ihn zu erwir-

68 Jacques de Thérines, Quodlibets I et II. ed. P. Glorieux (Text. Phil. M.A. VII)
Paris 1958, 60£

69 Fr. Guilelmi Alnwick O.F.M., Quaest. disp. De esse intelligibili, ed. A. Ledoux
(Bibl. Franc. Schol. m.a. X), Quaracchi 1937, 161.

70 Ebd. 169.
71 Vgl. Jakob von Thérines, Quodl. I q.2 ed. P. Glorieux (Anm. 68) : « 53 Utrum

potentia quae est differentia entis sit subiectiva vel obiectiva » ; Heinrich von Harcley,
Quaest. disp. Cod.lat. F 3 Cath. Bibl. Worcester fol. 214v—215r: «Utrum potentia quae
dividit ens sit potentia obiectiva et subiectiva. »

72 Jakob von Ascoli, Quodl. I q.5, Florenz Bibl. Laurenz. Plut 31 dextr. 8 fol. 55vg-
56vb: «Utrum potentia quae est differentia entis sit potentia obiectiva vel potentia
subiectiva. »

73 Quaestiones (sive Determinationes) 18, Cod.Vat.Palat. 1805 fol. 137v-1484:
« Utrum voluntas humana possit movere se ad actum volendi. »



322 Literar- und Problemgeschichtliches zur neuen kritischen Edition

ken. Die objektive Potenz kann immer nur verwirklicht werden. —

6. Grundsätzlich geht die objektive Potenz der subjektiven voraus, weil
auch die « potentia materiae primae » als erste subjektive Potenz möglich
sein muß. Die Rückbindung der Unterscheidung von «potentia subjec-
tiva» und «objectiva» in die aristotelische Ursachenlehre gab der
subjektiven Potenz wieder das Übergewicht. In der Bedeutung des Noch-
nicht-Seienden (nicht einfach des Nicht-Seienden) betrifft sie das Mate-
riale als Seinsdifferenz und Seinspotential in seiner Perfektibilität.


	Literar- und Problemgeschichtliches zur neuen kritischen Edition der Opera omnia des Heinrich von Gent

