Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 32 (1985)

Heft: 1-2

Artikel: Le Traité de Pierre d'Ailly sur I'Oraison dominicale
Autor: Kaluza, Zénon

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760737

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760737
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ZENON KaLuza
(C.N.R.S., Paris)

Le Traité de Pierre d’Ailly
sur I’Oraison dominicale

1. Pierre d’Ailly a écrit deux commentaires sur le Pater noster. L’un,
trés bref, est une «exposition anagogique» rédigée le 6 juillet 1414 a
Bile: Oratio dominica anagogice exposita... Datum Basilie anno domini
M. CCCC. XIIII, mense julii, die sexto. Un autographe et plusieurs
copies et éditions de cette paraphrase sont conservés dans des biblio-
theques !. L’autre est le 77actatus de Oratione dominica, conservé aussi
dans plusieurs manuscrits et éditions 2, et dont nous allons nous occuper
ici. Ces manuscrits, tous du X V¢ siecle, sont:

Paris, Bibliothéque nationale, lat. 3122, f. 224r—2351;

Camsral, Bibliothéque municipale, 514, f. 166r-186r; 531, f. 61r—71r;

BALE, Bibliothe¢que universitaire, A. VL. 4, f. 93v—100r; A. X. 132, f.
144r—148s;

MunicH, Bayerische Staatsbibliothek, clm. 18638, f. 73r—77r; 18969,
f. 136r—145r;

ViENNE, Osterreichische Nationalbibliothek, 4351, f. 137r—139r 3.

! PETRUS DE AILLIACO, Tractatus et sermones, Strasbourg 1490, f. M 3rb—vb. Réim-
ptession du volume: Minerva, Frankfurt a. Main 1971. Pour "autographe voir G. Ouy,
Autographes d’auteurs francais des XIV® et XV siecles: leur utilité pour I’histoire intel-
lectuelle, «Studia Zrédloznawcze», XX VIII (1983) 69-102, part. p. 95 (photo du ms.
Cambrai, Bibl. munic., 514, f. 80v).

2 L. SALEMBIER, Ailly (d’) Pierre, dans: Dictionnaire de Théol. cathol., I (1923)
642-654, cite quatre éditions du Traité. Nous nous servons de la réimpression mentionnée
dans la note 1. MAx LIEBERMAN, Pierre d’Ailly, Jean Gerson et le culte de saint Joseph, II,
«Cahiers de Joséphologie», XIV (1966) 271-314, partic. p. 296 note 53, suppose que le
ms. Avignon 342, f. 61-65, posséde un autre texte du commentaire «qui semble &tre un
premier état» du Traité.

3 La premiere liste des manuscrits a été publiée par L. SALEMBIER, Petrus de Alliaco,
Lille 1886, p. XLI. J’ai aussi eu acces au fichier de I'Institut de Recherche et d’Histoire des



274 Le Traité de Pierre d’Ailly sur I'Oraison dominicale

Quant 2 la date du Traité, L. Salembier dans sa thése de doctorat a
proposé la période entre 1372 et 1395 *. P. Glorieux, dans son ouvrage
sur «’(Buvre littéraire de Pierre d’Ailly», ne se prononce pas, on est
toutefois en droit de supposer qu’il était d’accord avec Salembier pour
une raison qu’il a donnée dans une autre publication et qui se résume en
ceci: le ms. 3122, offert par d’Ailly lui-méme au Colleége de Navarre, ne
renferme que des pieces écrites pendant la premiére période de son
activité, donc aussi le Traité °. Or le Traité en question, derniére piéce
du recueil, a été a I'évidence écrit au XV€ siecle par une main qui n’a
copié aucun autre texte du manuscrit. D’ailleurs celui-ci n’est pas écrit
d’un seul jet mais a été effectué par plusieurs copistes. Il est plus probable
que le Traité y a été ajouté au moment de la remise du volume dans les
mains du relieur. A luiseul le ms. lat. 3122 ne prouve aucunement que le
Traité date du XIVe siecle.

Dans une excellente étude consacrée a «Pierre d’Ailly, Jean Gerson
et le culte de saint Joseph», Max Lieberman a son tour revient deux fois
sur le probleme de la date du Traité. D’abord il propose la période
comprise entre 1411, date a laquelle Pierre d’Ailly a commencé, selon
cet érudit, a s’intéresser a la spiritualité, et le 26 septembre 1414, date ou
d’Ailly a terminé le De falsis prophetis, ouvrage dans lequel il se réfere au
Traité 6. Plus loin encore il justifie sa proposition par les pratiques
pieuses des Bilois concernant I’Oraison dominicale et par les exagéra-
tions d’un servite Jacques de Bingen auxquelles le cardinal-légat a dd
faire face durant son séjour a2 Bile. La rétractation de Jacques de Bingen a
eu lieu le 3 mars 1414. M. Lieberman conclut: «Pourtant, si d’Ailly
s’abstint de condamner ou d’approuver la doctrine de Jacques de Bin-
gen, son intérét dans l’affaire ne s’arréta pas avec la rétractation du
Servite. Pour remédier a la situation générale qu’il trouvait dans les
dévotions populaires, il écrivit d’abord son Tractatus de oratione dominica
qui commence par ‘Sic ergo orabitis’ (Matth. VI,9)» 7. Selon Lieberman

Textes a Paris (Section latine) et 4 celui de M. Gilbert Ouy qui, avec ses collaborateurs,
prépare la liste compléte des manuscrits, autographes ou non, contenant les ceuvres de
Pierre d’Ailly.

4 L. SALEMBIER, op. cit., p. XV n° 66.

> P. GLorIEUX, L’(Euvre littéraire de Pierre d’Ailly. Remarques et précisions, « Mé-
langes de science religieuse », XII (1965) 61-78; 1p., Les années d’études de Pierre d’Ailly,
«Recherches de Théologie ancienne et médiévale», XLIV (1977) 127-149.

¢ M. LIEBERMAN, op. cit., II, p. 296 note 53.

7 M. LiEBERMAN, Pierre d’Ailly, Jean Gerson et le culte de saint Joseph, III, « Cahiers
de Joséphologie», XV (1967) 37-38. Le probléme a consisté en ceci: Les Balois crurent



Le Traité de Pierre d’Ailly sur 1’Oraison dominicale 275

le Traité date donc de mars-septembre 1414. Nous n’avons rien 2 redire
sur la date et les circonstances de la rédaction du Traité proposées par
M. Lieberman. Sauf ce détail peut-étre que le Traité étant une copie faite
sur le texte de Thomas d’Aquin, il est plutét exclu qu’il ait pu étre rédigé
dans les années quatre-vingt, époque ou d’Ailly ne considére pas Tho-
mas comme une autorité incontestable et sa doctrine comme parfaite et
absolument orthodoxe; d’Ailly souligne alors des incohérences et des
contradictions dans sa pensée. Combattant dés 1387 Jean de Montesono,
en lutte contre les dominicains en 1388, contestant, avec toute la Faculté
de théologie, I'autorité de leur Docteur, Pierre d’Ailly ne pouvait cer-
tainement pas copier en méme temps la Somme théologique et la dif-
fuser sous son propre nom .

Le Traité est divisé en deux parties principales: la premiere con-
cerne I’Oraison dominicale, la seconde souléve quelques problemes
généraux de la priere; la premiere traite iz speciali, 1a seconde in gene-
rali.

La subdivision de la premiere partie principale suit les trois parties
du texte commenté: [exordium, le tractatus ou les petitiones, la conclusio®.
La premieére particule (¢irca exordium, f. L 1vb—21b) est composée des
quatre bréves notices et la derniére (f. L 4va) d’une seule. Le commen-
taire des sept pétitions est précédé des remarques générales (L 2rb—vb)
et suivi par deux courts exposés de la priere ad sensum misticum vel
moralem (L 4va-b) et par trois dubia:

qu'on peut dire le Pater en ’honneur d’un saint; Jacques de Bingen, en revanche,
considéra que cette priere ne s’applique qu’a Dieu. Voir E. VANSTENBERGHE, Consulta-
tion sur une forme de dévotion populaire, « Revue des sciences religieuses», XIII (1933)
165-185; La réponse de Jean Gerson, consulté par les Balois, dans: (Buvres complétes, II,
n° 32, éd. P. GLORIEUX, Paris-Tournai 1960, p. 151-152. Lieberman en citant le Traité de
d’Ailly: «Sed etiam in tercio ex parte accessorum, quia dicitur g7 es in celss, id est in sanctis
quorum auxilio erigimur per spem», le commente: « Cette fagon ingénieuse de donner une
place aux saints dans le Pazer aurait di apaiser les esprits et contenter les Bilois» (op. cit.,
II1, p. 38). La «fagon ingénieuse » a cependant été trouvée chezsaint Augustin dans son De
sermone in monte, 11 5; PL 34, 1276. Depuis c’est un lieu commun de quasiment tous les
commentateurs de ’Oraison.

8 Cf. P. GLorIEUX, Pierre d’Ailly et saint Thomas, dans Littérature et religion —
Mélanges Joseph Coppin, 1966, p. 45-54. L. SALEMBIER, op. cit., p. 392-393, voit I'in-
fluence de Thomas d’Aquin sur le Speculum considerationis qu’il date soit bien avant 1408,
soit apres cette date. LIEBERMAN, op. cit., II, p. 274-277, propose 'année 1417.

? Autrement dit: invocatio, petitio et le mot final Amen. Cette troisiéme partie est
cependant rarement explicitée; elle I'est chez saint Bonaventure, Expositio Orationis
dominicae.



276 Le Traité de Pierre d’Ailly sur ’Oraison dominicale

Sed adhuc circa hanc orationem dominicam tria occurrunt dubia.
Primum est, quia hec oratio non videtur sufficiens, ex eo quod non
docet orare pro inimicis, et tamen Christus pro eis orare docuit,
Mat. V: Orate pro persequentibus et calumniantibus vos. Et per
consequens hec oratio non continet omnia de quibus est orandum,
quare etc. (...)

Sed ex hac responsione oritur secundum dubium, quia videtur quod
non debeamus orare pro omnibus, quia pro bonis non oportet orare
cum ipsi pro seipsis orantes exaudiantur et sic frustra pro eis ab aliis
oratur. Sed pro malis orare prohibemur iuxta illud... Igitur pro illis
non est orandum, quare etc. (...)

Sed adhuc est tercium dubium, quia videtur quod oratio dominica
non conueniat omnibus, ex eo scilicet quod non conuenit peccato-
ribus, nam in ea dicitur: dimitte nobis etc. sicut et nos etc. Hoc
autem peccatores non faciunt, ergo vel mentiuntur hoc dicendo et
sic non sunt exauditione digni, imo sic orando peccant nouo pec-
cato. Uel si hoc non dicant, non exaudiuntur, quia non seruant
formam orandi institutam a Christo... (L 4vb—5va).

La seconde partie principale prend pour modele la démarche d’un
dialecticien: de méme que celui-ci pose trois questions: Quae, Qualis et
Quanta, Pierre d’Ailly se propose d’examiner I'exactitude de la défini-
tion de la priere (guae sit), les conditions de la priere (qualis sit) et sa
petfection (guanta sit). En réalité les trois questions ont une construc-
tion simple et bien classique, celle adoptée par exemple par Thomas
d’Aquin dans sa Somme théologique. On y distingue donc d’abord les
arguments contra, ensuite ’exposé doctrinal, et enfin la réponse aux
arguments; on est ainsi bien loin de longs développements dialectiques
avec leur suite d’arguments et de contre-arguments se succédant sans fin
chez des théologiens-dialecticiens du XIV* siecle. Mais Pierre d’Ailly
écrit un ouvrage de spiritualité et non un traité dialectique, il sait donc a
quoi s’en tenir et quels moyens adopter. Ses questions sont les suivantes.
La premiere prend comme point de départ la définition proposée par
Jean Damasceéne (Oratio est ascensus intellectus ad Denm, vel petitio decen-
tium a Deo'°): Utrum bene diffiniatur oratio dicendo quod est petitio decen-

10 Jean DamAsciNE, De fide orthodoxa, III 24; PG 94, 1089. Cf. la traduction de
Burgundio de Pise, éditée par E. M. BuYTAERT, St. Bonaventure, N.Y., 1955, ch. 68,
p. 267,34, Mais Pierre d’Ailly I'a trouvée chez saint Thomas, Summa theologiae, 11-11,
q-83,a lcetad 2;a. 17c.



Le Traité de Pierre d’Ailly sur ’Oraison dominicale , 277

tium a Deo (L 5va—6va). La deuxieme est: Utrum in oratione bona tem-
poralia discrete possimus petere (L 6va—M 1va). Enfin la derni¢re pose trois
problemes: Uzrum ad debitam et perfectam orationem requiratur mentis
attentio continua, Utrum oratio vocalis debeat esse diuturna,; Utrum oratio
tanti boni quantum petitur sit meritoria (M 1vb—31b).

Si la premiere partie principale est réellement I'exposition et le
commentaire de I’Oraison dominicale, la seconde ajoute 4 cet exposé
une valeur supplémentaire en faisant de ce Traité sur le Pater un vrai
Traité de la priere tout court. Le texte sort ainsi de la dévotion privée
pour devenir une réflexion plus générale non pas tant sur la condition de
I’homme et son devoir de piété envers le Créateur, mais sur ce qu’il est
convenable de demander et sur la forme de cette demande. L’apport
personnel du cardinal de Cambrai dans cette réflexion pourra étre
mesuré et défini apres 'analyse des sources du Traité. .

Bien peu d’historiens, 4 notre connaissance, se sont occupés du
Traité. Outre quelques lignes déja citées et d’autres qui le seront encore
de M. Lieberman, E. Vansteenberghe a bri¢vement résumé la doctrine
spirituelle des trois questions sans cependant savoir qu’il s’agit, en
grande partie, du texte de saint Thomas différement disposé. Ne nous
occupant pas de cette doctrine, nous renvoyons les lecteurs intéressés a
I'article de Vansteenberghe 1.

2. Si ’on pense aux sources du Traité de Pierre d’Ailly, on tourne
évidemment le regard vers les commentaires de ’Oraison dominicale
en commengant par celui de saint Cyprien et en descendant jusqu’a celui
de Thomas d’Aquin et de Maitre Eckhart. Effectivement, un certain
nombre de commentateurs sont cités par le cardinal de Cambrai et
M. Lieberman qui, n’ayant certainement pas le temps de chercher les
vraies sources du Traité, a fait un simple relevé des auteurs mentionnés:
«Augustin (17 fois), Chrysostome (5), Basile (3), Jean Damascene (3),
Grégoire le Grand (3), Isidore de Séville (2), Cyprien (1), et méme
Valére-Maxime (1) et Aristote (1)»'2. Pourtant la seule vraie source

I E. VANSTEENBERGHE, Ailly (Pierre d’), dans Dictionnaire de spiritualité, I (1937),
256~260, partic. 259, f.

12 M. LIEBERMAN, op. cit., II, p. 311-312. Pourtant Isidore de Séville n’est pas cité
par Thomas d’Aquin dans la q. 83 de la II-II; quelques-unes des citations de Jean
Chrysostome ne proviennent pas non plus de la méme source. Par contre, d’autres
autorités citées par Thomas ont été supprimées par d’Ailly.



278 Le Traité de Pierre d’Ailly sur I’Oraison dominicale

n’est méme pas mentionnée: la Somme de théologie, I1-11%¢, q. 83: De
oratione, de saint Thomas, ou dans I’article 9 on trouve un commentaire
de I’Oraison dominicale et ou plusieurs autres articles ont le méme
énoncé (ou presque) que les dubia ou les questions du Traité. Pour nous
rendre compte de la dépendance du Traité de la Somme de théologie, il
nous faut ouvrir les deux ouvrages et les comparer. Nous allons le faire
en parcourant chaque partie énumérée auparavant, afin de bien voir
I’étendue de ce qui n’est pas original dans le Traité et de le séparer de ce
qui appartient en propre a son auteur ou de ce qui a été puisé ail-

leurs.

Tractatus, f. L 2rb:

Post exordium sequitur tractatus
in quo septem petitiones ordinan-
tur. Et primo circa eas aliqua sunt
premittenda generaliter. Secundo
singule earum sunt exponende
specialiter. Primo ergo notandum
est quod hec oratio dominica per-
fectissima est, quia sicut Augusti-
nus dicit, si recte et congruenter
oramus, nihil aliud dicere possu-
mus...

Quia enim oratio nostra est quo-
dammodo desiderii nostri expres-
siua, illa solum recte orando peti-
mus, que recte desiderare vale-
mus...

Pro cuius declaratione secundo
notandum est quod in ordinato
desiderio primo cadit finis, deinde
ordinata in finem. Finis autem
noster est Deus in quem noster
affectus tendit dupliciter: uno
modo prout volumus gloriam Dei,
alio modo prout volumus frui glo-

S. th, II-11, q. 83, a. 9 ¢:

Respondeo dicendum quod Ora-
tio dominica perfectissima est:
quia, sicut Augustinus dicit, 44
Probam, ‘si recte et congruenter
oramus, nihil aliud dicere possu-

>

maus...

Quia enim oratio est quodam-
modo desiderii nostri interpres
apud Deum, illa solum recte
orando petimus quae recte deside-
rare valemus...

Manifestum est autem quod primo
cadit in desiderio finis; deinde ea
quae sunt ad finem. Finis autem
noster Deus est. In quem noster
affectus tendit dupliciter: uno qui-
dem modo, prout volumus glo-
riam Dei; alio modo, secundum



Le Traité de Pierre d’Ailly sur ’Oraison dominicale 279

ria eius. Primum pertinet ad dilec-
tionem qua Deum in seipso diligi-
mus, secundum vero ad dilectio-
nem qua diligimus nos in Deo. Ad
primum pertinet prima petitio qua
dicitur  ‘Sanctificetur nomen
tuum’, per quam petimus gloriam
Dei. Ad secundum pertinet se-
cunda petitio: ‘Adueniat regnum
tuum’, per quam petimus ad glo-
riam eius peruenire. Et sic iste due
petitiones ordinantur ad nostrum
ultimum finem, scilicet ad beatitu-

dinem: prima ad beatitudinem

obiectiuam, secunda ad beatitudi-
nem formalem.

Ad finem autem predictum ordi-
nat nos seu dirigit aliquid duplici-
ter. Uno modo per se, alio modo
per accidens. Per se quidem bo-
num quod est vtile in finem. Est
autem aliquid vtile in finem beati-
tudinis dupliciter. Uno modo di-
recte et principaliter... Alio modo
instrumentaliter et quasi coa-
divuando nos ad merendum...

quod volumus frui gloria eius.
Quorum primum pertinet ad di-
lectionem qua Deum in seipso di-
ligimus; secundum vero pertinet
ad dilectionem qua diligimus nos
in Deo. Et ideo prima petitio po-
nitur: ‘Santificetur nomen tuum’,
per quam petimus gloriam Dei.
Secunda vero ponitur: ‘Adveniat
regnum tuum’, per quam petimus
ad gloriam regni eius pervenire.

Ad finem autem praedictum ordi-
nat nos aliquid dupliciter: uno
modo, per se; alio modo, per acci-
dens. Per se quidem, bonum quod
est utile in finem. Est autem ali-
quid utile in finem beatitudinis
dupliciter. Uno modo directe et
principaliter... Alio modo instru-
mentaliter et quasi coadiuvans nos
ad merendum...

Poursuivons cette comparaison: le secundo notandum reprend tout le
corpus de l'article 9 de la méme question 83, avec deux omissions sur
lesquelles cependant d’Ailly reviendra un peu plus tard. Le tertzo notan-

dum puise dans la méme source:

Tractatus, . L 2 va:

Tertio notandum est quod, sicut
patet Luc. XI et sicut dicit Augus-
tinus in Enchiridion, Lucas in Ora-

S. th., ibid., ad 4:

Ad quartum dicendum quod, sicut
Augustinus dicit in Enchiridion:
‘Lucas in Oratione dominica peti-



280 Le Traité de Pierre d’Ailly sur I’Oraison dominicale

tione dominica non petitiones
septem, sed quinque complexus
est. Ut enim ostendat tertiam peti-
tionem duarum premissarum esse
quodammodo repetitionen...

tiones non septem sed quinque
complexus est. Ostendens enim
tertiam petitionem duarum prae-
missarum esse quodammodo re-
petitionem...”

Apres avoir transcrit la réponse 4 ’argument 4, Pierre d’Ailly ajoute
sa propre conclusion et, enfin, en tant que gwuarto notandum, un texte qui
ne provient pas de la Somme de saint Thomas. En somme donc les
remarques générales répetent presque mot a mot le corps de I’article 9 et

la réponse au quatriéme argument.

Passons maintenant 4 ’explication des pétitions ou le procédé du
cardinal se fait plus varié. Pour la premiere pétition nous trouvons de

nouveau le texte parallele:

Tractatus, f. L 2 vb:

Sed postea de singulis harum peti-
tionum dicendum est eas expo-
nendo specialiter. Et quantum ad
tres primas sciendum est quod in-
tellectu litterali earundem sicut
dicit Augustinus in libro De ser-
mone Domini in monte, cum dicimus
‘Sanctificetur nomen tuum’ non
hoc petitur quasi nomen Dei non
semper sit sanctum, sed vt sanc-
tum ab omnibus habeatur. Et hoc
pertinet ad Dei gloriam in omni-
bus propagandam. Quod autem
dicitur ‘Adueniat regnum tuum’
non ita dictum est quasi Deus
nunc non regnet... Quod autem
dicitur ‘Fiat voluntas tua’ etc. non
ideo dicitur quasi Dei voluntas
beneplaciti aliquando non fiat vel

S. th., ibid., ad 1:

Ad primum ergo dicendum quod,
sicut Augustinus dicit in libro De
sermone Domini in monte, cam dici-
mus ‘Sanctificetur nomen tuum’
non hoc petitur quasi non sit sanc-
tum Dei nomen, sed ut sanctum ab
hominibus habeatur; quod perti-
net ad Dei gloriam in hominibus
propagandam. Quod autem dici-
tur ‘Adveniat regnum tuum’ non
ita dictum est quasi Deus nunc
non regnet... Quod autem dicitur
‘Fiat volontas tua’ recte intelligi-
tur:



Le Traité de Pierre d’Ailly sur I'Oraison dominicale 281

impleatur, cum scriptum sit: ‘om-
nis voluntas mea fiet’, Ysaie
XLVI, sed hoc de voluntate signi
intelligitur vt sit sensus: Obedia-
tur voluntati tue, id est preceptis
tuis; ‘sicut in celo et in terra’, id est
sicut ab angelis ita ab hominibus.
Nec intelligendum est quod sicut
sit nota quantitatis, sed qualitatis,
scilicet similitudinis vt similitudi-
nem insinuet et non equalitatem.
Et sic erit intellectus quod sicut
angeli voluntatem Dei faciunt in
celo, sic homines eam faciant in
terra, et si non secundum quanti-
tatem et qualitatem, tamen secun-
dum simititudinem, id est si non
secundum illorum perfectionem,
tamen secundum perfectionis illo-
rum imitationem. Unde he tres
petitiones perfecte complebuntur
in vita futura. Alie vero quattuor
sunt presenti vite presidia, vt dicit
Augustinus in Enchiridion.

(=a.9,1: Voluntas etiam Dei sem-
petr impletur, secundum illud Is.
46, 10)

obediatur praeceptis tuis, ‘Sicut in
caelo et in terra’, id est sicut ab
angelis ita ab hominibus.

Unde hae tres petitiones perfecte
complebuntur in vita futura; aliae
vero quattuor pertinent ad neces-
sitatem vitae praesentis, sicut Au-
gustinus dicit in Enchiridion.

Nous sommes donc toujours 4 I’article 9 de la q. 83: explication de
la premiére demande reprend et développe la réponse de saint Thomas
au premier argument. Apres le texte cité le cardinal de Cambrai aban-
donne momentanément sa source pour terminer le commentaire de la
premiére pétition (a partir des mots E5sz igitur primo...) et écrire celui de
deux pétitions suivantes. Ensuite il rouvre la Somme de théologie soit
pour enrichir son propre commentaire de quelques éléments d’érudi-
tion, soit pour y trouver un fond doctrinal:



282 Le Traité de Pierre d’Ailly sur I’Oraison dominicale

Tractatus, f. L 3 rb:

Sequitur quarta petitio ‘Panem
nostrum’ etc. In qua petitis illis
que ad beatitudinem pertinent
directe et principaliter conse-
quenter illud petimus quod ad
eam pertinet instrumentaliter.
Ubi primo notandum est quod
hoc ad litteram potest dupliciter
exponi: uno modo de pane sacra-
mentali cuius quotidianus vsus
cum debitis conditionibus profi-
cit homini. Unde ipsum panem
nostrum quotidianum dicimus,
licet in Euangelio Matthei scrip-
tum sit supersubstantialem, id
est precipuum vt exponit Hiero-
nymus, per quod intelligimus eu-
karistiam quod est precipuum sa-
cramentum, Unde et in ipso om-
nia alia sacramenta subintelli-
guntur. Alio modo potest exponi
de pane corporali vt etiam per
panem intelligatur omnis suffi-
cientia victus, sicut dicit Augus-
tinus...

()

Unde Cyprianus libro De oratione
dominica ideo, inquit, non dicimus
Pater meus, sed noster, nec Da
mihi...

S. th., ibid., a.9¢:

Alio modo instrumentaliter et
quasi coadiuvans nos ad meren-
dum. Et ad hoc pertinet quod
dicitur: ‘Panem nostrum quoti-
dianum da nobis hodie’, sive hoc
intelligatur de pane sacramenta-
li, cuius quotidianus usus proficit
homini, in quo etiam intelligun-
tur omnia alia sacramenta; sive
etiam intelligatur de pane corpo-
rali, ut per panem intelligatur
omnis sufficientia victus, sicut
dicit Augustinus, Ad Probam;
quia et Eucharistia est praeci-
puum sacramentum et panis est
praecipuus cibus; unde et in
Evangelio Matthaei scriptum est
supersubstantialem, id est prae-
cipuum, ut Hieronymus expo-
nit.

Ibid., a. 7 ad 1:

Ad primum ergo dicendum quod,
sicut Cyprianus dicit in libro De
oratione dominica, ideo non dici-

mus Pater meus, sed noster, nec
Da mibhi...



Le Traité de Pierre d’Ailly sur ’Oraison dominicale

Ibid., f L 4ra-b:

Ubi primo notandum est quod
per hoc non simpliciter petimus
vt non tentemur, quia tentari
non est per se malum, sed quan-

Ibid., a. 9e¢:

per quod non petimus ut non
tentemur, sed ut a tentatione
non vincamur, quod est in tenta-
tionem induci.

283

doque ad virtutis exercitium,
quando scilicet viriliter resisti-
tur, propter quod dicit Psalmis-
ta: ‘Proba me Domine et tenta
me’; sed petimus ne in tentatio-
nem inducamur, id est ab ipsa
vincamur...

Les explications «spéciales» des sept pétitions sont donc relative-
ment indépendantes, les emprunts 2 la Somme de théologie de Thomas
d’Aquin sont plus rares et on peut les considérer presque comme de
vraies citations. Ces moments ou 'auteur du Traité s’éloigne de sa
source et de son modele sont cependant bien exceptionnels. La particule
dite conclusio reprend, a la méme Somme et a la méme question, Iarti-
cle 1: argument 1 et les réponses ad 1 et ad 2; la deuxieme des trois
explications morales, celle notamment qui adapte les sept pétitions aux
sept bénédictions, répete le texte de saint Augustin cité par saint Tho-
mas 2 la méme question a. 9, ad 313,

Pour en finir avec la premiére partie principale, il nous reste encore
a voir les trois dubia, ajoutés par Pierre d’Ailly 4 la fin du commentaire
proprement dit. Le premier dubium, composé des trois notandum est, suit
de pres le modele habituel: primo notandum = S. th., II-11, q. 83, a. 7, Sed
contra et corpus; secundo notandum = ibid., a. 8 c; tertio notandum est fondé
sur a. 7, ad 1, ou d’Ailly a trouvé le texte de saint Cyprien cité aupara-
vant.

'3 La méme adaptation dans: HUGUES DE S.-VicTor, De quinque septenis, édité et
traduit par R. BAroN, dans Hugues de S.-Victor, Six opuscules spirituels, Paris 1969,
p.- 100-119 (Sources chrétiennes, 155), texte connu de Pierre d’Ailly; cf. LIEBERMAN,
op. cit., II, p. 292.



284 Le Traité de Pierre d’Ailly sur I’Oraison dominicale

La méme comparaison peut se faire facilement pour le deuxie¢me
dubium : e probleme est posé 4 partir de la méme q. 83,a. 7,3eta. 8,1. La
suite n’est qu’une réponse a ces arguments:
primo dicendum = a.7 ad 3;
secundo dicendum = ibid.;
tertio dicendumm = 2.8 ad 1 et ad 2.

Enfin, le dernier dubium copie, avec deux courtes interventions de
Pierre d’Ailly, I’article 16,3 et ad 3 de saint Thomas.

Reprenant toujours mot 2 mot le texte de Thomas d’Aquin, Pierre
d’Ailly ne s’éloigne que fort rarement de son modele. Il se sent méme
plus indépendant au début de son commentaire et dans les explications
«spéciales» des pétitions. Comme le montrent les comparaisons des
deux textes, il serait inexact d’affirmer que d’Ailly s’inspire du texte de
saint Thomas; en vérité il le recopie et remanie. Il fait donc un travail de
plagiaire. Pour nous en persuader définitivement, analysons encore la
seconde partie principale, c’est-a-dire les trois questions.

La premitre de ces questions demande si la définition de la priere
proposée par Jean Damascene et reprise par Thomas est exacte. En
reprenant le sujet, Pierre d’Ailly avance trois arguments contra pour les
réfuter ensuite dans les trois notandum est.

Comparé a la méme q. 83, son texte se présente comme suit:
le premier argument = q. 83, a. 2, 1-2;
le deuxieéme argument est construit 4 partir de Iarticle 4;

I’argument troisiéme = a. 17, 2 et in contrarium.
Les trois particules de la question suivent cette méme disposition.

Pour la premicre:

Primo notandum = q. 83, a. 2 c (premiére partie);
Secundo notandum = a. 2 c (suite);

Tertio notandum = a.2ad 1;a.5c;a.5ad 2.

Il
IS

Pour la deuxié¢me:

I’argument contra =q.83,a.4, 2;
ad oppositum = a. 4 c (fin seulement);
Pexposé =a. 4c;

réponse a 'argument = a. 4 ad 2.

La troisiéme particule reprend Particle 17 ¢, quelque peu abrégé, et
la réponse a argument 2 dans le méme article. L’apport personnel du



Le Traité de Pierre d’Ailly sur ’Oraison dominicale 285

cardinal est inexistant; disons qu’il se limite au déplacement des moz-
ceaux du texte copié.

Cela est moins vrai pour la deuxi¢éme question, divisée en quatre
particules dont la deuxiéme et la quatriéme n’ont rien en commun (sauf
peut-étre quelques autorités) avec le texte de saint Thomas. Pour la
premiére particule le rapport entre les deux textes se présente comme
suit:

Iargument contra = q. 83, a. 6, 1-2;
loppositum = a. 0, sed contra;
lopinion du cardinal  =a. 6 c (avec omission de ’autorité d’ Aristote);

la réponse a argument = a.6 ad 1 et ad 2.

Ce rapport est, si 'on peut dire, tout naturel, car le probléeme que le
cardinal se pose ici est Utrum in oratione bona temporalia discrete possimus
petere, et 'article 6 de Thomas d’ Aquin porte sur le méme sujet: Utrum
homo debeat temporalia petere a Deo orando. Cette méme justification est
valable pour la troisiéme partie de la question II de Pierre d’Ailly;
celle-ci est intitulée Utrum orationes peccatorum aliquid impetrent apud
Deum, et l'article 16 de la méme q. 83 de Thomas: Uzrum peccatores
orando impetrent aliquid a Deo. En effet, d’Ailly reprend a I’article 16:
Pargument 1, le sed contra, le corps de Particle et la réponse ad 1.

Les rapports entre la troisieéme et derniére question de Pierre d’Ailly
et la q. 83 de Thomas sont 2 la fois plus simples et plus compliqués. Ils
sont plus simples parce que d’Ailly, 4 part quelques lignes d’introduc-
tion, n’y a donné aucun apport personnel; plus compliqués parce qu’il a
fait un collage des différents morceaux provenant de la méme q. 83.
Pourtant la premiére particule est organisée selon le procédé que nous
avons déja observé:

I’argument contra = a. 13, 2-3;

in contrarium = a. 13, sed contra,

primo et secundo a. 13 ¢ (avec omission du nom de Hugues de
notandum = St-Victor 14);

tertio notandum = a.13 ad 3 et ad 2. Ainsi la réponse a I'argu-

ment n’est plus nécessaire: E? per ista patet
responsio ad istud primum dubium (f. M 2ra).

14 A propos de I’influence de cet auteur sur I’(Euvre spirituelle de Pierre d’Ailly, voir
LIEBERMAN, op. cit., II, p. 292, 296-297, 300; III, p. 81-82.



286 Le Traité de Pierre d’Ailly sur ’'Oraison dominicale

La deuxi¢me particule correspond aux articles 12 et 14 de Tho-
mas:
P’argument contra
sed contra
primo notandum
secundo notandum
tertio notandum =
réponse a I'argument =

.14, 1 et 3 (dont d’Ailly s’inspire);
. 14, sed contra;

. 12 ¢ légerement abrégé;

.14 c;

. 14 c (suite et fin);

.14 ad 1, ad 3, ad 4.

Il
PP P PP P

Cette petite particule intitulée Utrum oratio vocalis debeat esse dinturna
doit reprendre les deux articles de Thomas; le 12¢: Utrum oratio debeat
esse vocalis, et le 14¢: Utrum oratio debeat esse diuturna, car les deux
seulement peuvent répondre 2 la question posée dans le Traité de
d’Ailly.

Il nous reste enfin la derniére particule:

Pargument contra = q. 83, a. 15, 2;

Pexposé de Pierre:
primo notandum =
secundo notandum

.15 ¢ (le début);

. 15 ¢ (fin seulement)

. 15 ad 2 (sans fin),

. 7,2 (autorité d’Augustin),
.7 ad 2,

.15 ad 2 (fin);

.16, 2 et ad 2,

. 15, 1 (autorité scripturaire),
.15 4d 1,

tertio notandum =

PP OP PP oD o oD o

Tels sont, examinés en détail, les rapports entre le Traité de Pierre
d’Ailly et la question 83 de la Secunda secundae de Thomas d’ Aquin. Sur
les trente colonnes du texte examiné, un peu plus de vingt, soit les deux
tiers, ont été empruntées a la Secunda secundae. On peut supposer que
le reste n’est pas original non plus '°.

1 Le feuillet L 2va—vb (Quarto notandum) semble résumer quelques idées de Bona-
venture; cf. Comment. in Evang. Lucae, X1 6—-8 (Opera omnia, t. VII, p. 279) et Brevilo-
guinm, V 10 (ibid., t. V, p. 264). Pour les cing significations du mot panis (f. L 3va) cf.
Comment. in Evang. Lucae, X1 14. Je cite la grande édition de Quaracchi.



Le Traité de Pierre d’Ailly sur I'Oraison dominicale 287

3. En réalité, le résultat de notre enquéte ne doit surprendre aucun
de ceux qui ont déja consulté la production littéraire de Pierre d’Ailly ou
quelques publications modernes consacrées a lui. Un érudit célebre,
Max Lieberman, s’est déja intéressé a I’ceuvre de spiritualité du cardinal
de Cambrai et a prouvé, texte i 'appui, que cette ceuvre n’est pas
originale du tout. Il s’agit notamment des écrits suivants:

1. Speculum considerationis — renfermant «des pages entiéres qui sont
la transcription littéraire du Benjamin major de Richard de Saint-Vic-
tor»;

2. Epilogus de quadruplici exercitio spirituali — abrégé du Soliloquium de
quattuor mentalibus exercitiis (Dialogus) de saint Bonaventure;

3. Tractatus de quattuor gradibus spiritualibus — abrégé de ’opuscule
Scala claustralium du Pseudo-Bernard;

4, Devota meditatio super salutatione b. Virginis — dépendant entre
autres de saint Bernard;

5. Tractatus super tribus Evangelii canticis - dépendant de Hugues de
Saint-Victor et de Pierre le Mangeur;

6. De XII honoribus s. Joseph ot on trouve des pages entieres de
Pierre le Mangeur !¢,

Mais dans le méme article — oti 'on a une aussi bonne et exacte
description de la méthode utilisée par d’Ailly pour composer et mul-
tiplier les écrits (une paire de ciseaux, le découpage et la colle) '’ —
Lieberman affirme encore une chose, de nature plus générale, et a ce
titre beaucoup plus intéressante. Il soutient que toute I’ceuvre de Pierre
d’Ailly, tant scientifique que pseudo-scientifique (développée sous le
patronage de Roger Bacon '®) ou politique !?, manque d’originalité. «Le

16 M. LIEBERMAN, op. cit., I, p. 277, 284-287, 292-304; III, p. 6-9.

17 Ibid., II, p. 284, 285, 287, 295, 300 etc. L’analyse du Traité présentée plus haut
montre trés bien la démarche de Pierre d’Ailly et sa méthode de travail.

18 Ibid., II, p. 307-310, 312.

19 Tbid., I1, p. 310. Voir aussi p. 301. Le De materia concilii generalis, premiére partie,
utilise largement le traité De concilio generali unius oboedientiae de Gerson ((Euvres com-
pletes, VI, p. 51-58). D¢ja Gilles Charlier, en annotant dans son manuscrit (Paris, B.N.,
lat. 3124) le texte du cardinal, le savait parfaitement. Les deux premieres parties du De

2.2 2 2

materia concilii generalis ont été éditées pas B. MELLER, Studien zur Erkenntnislehre des



288 Le Traité de Pierre d’Ailly sur I'Oraison dominicale

cardinal de Cambrai est un écrivain remarquable par son défaut d’ori-
ginalité. Il n’a pas su composer de son propre fond. Il a récrit, abrégé et
arrangé, s’exprimant dans les termes mémes de ses sources, et reliant ses
citations par des passages qui sont encore des réminiscences de ses
lectures» 2%, «... d’aprés ce qu’on peut conclure de ses autres écrits, il est
manifestement évident que d’Ailly n’était pas un esprit novateur. C’était
plutdt un retardataire avec des qualités éminentes, mais chez qui rien
n’est innovation. Ses idées, les réformes mémes qu’il proposait, étaient
celles que l'on trouvait déja dans les écrits de ses auteurs préférés. Il n’a
fait qu’adapter leurs vues aux circonstances de son temps, sans par cela
risquer de compromettre sa carriere»?!. Certes, Lieberman s’intéresse
au premier chef 4 'ceuvre spirituelle, mais il est évident, et les exemples
qu’il 2 donnés le prouvent suffisamment, que son jugement dépasse ce
cadre et porte sur toute 'ceuvre du fameux cardinal.

L’appréciation de Lieberman n’est cependant pas isolée, bien qu’un
verdict aussi dur et général n’ait jamais été formulé d’'une maniére aussi
claire et décidée. Déja bien avant I’étude de Lieberman, Pierre Duhem
savait que Roger Bacon avait été la source principale des connaissances
scientifiques du prélat: « La plupart des concordances citées par Pierre
d’Ailly sont empruntées 2 Roger Bacon, car le cardinal de Cambrai, dans
les divers ouvrages que nous venons de citer comme dans son De izagine
mundi, plagie sans scrupule I’Opaus majus. Nous ne nous arréterons donc
pas 4 analyser le contenu, fort peu original, des deux Concordantiae ; nous
croyons plus intéressant de citer le jugement sévére, mais mérité, que
Jean Pic de la Mirandole a formulé a leur sujet.» Ce jugement est
finalement le suivant: « Presque tout ce qu’il a écrit, il I’a tiré mot pour
mot de Roger Bacon, d’Abraham le Juif (ber Ezra), d’'Henri (Bate) de

Peter von Ailly, Freiburg i. B. 1954, p. 289-336; le texte complet dans F. OakLEY, The
Political Thought of Pierre d’Ailly, New Heven 1964, 244-342. F. OakLEY, Gerson and
d’Ailly: an Admonition, «Speculum», XL (1965) 78, note 28 (aujourd’hui dans le recueil
de ses articles: Natural Law, Conciliarism and Consent in the Late Middle Ages, London
1984), explique 'emprunt chez Gerson: «But if d’Ailly was willing to appropriate Get-
son’s words it was because he agreed with them. Some of the views Gerson expresses
consort very well with the position d’Ailly himself had adopted in one of his early
disputations, and the similarity may perhaps be explained by the influence of John of Paris
on the ecclesiology of both men.» Si la source commune est 2 admettre, il faut tout de
méme remarquer que les emprunts chez Gerson ne sont pas un fait isolé et que, en régle
générale, le plagiaire est d’accord avec le texte plagié.

20 M. LIEBERMAN, op. cit., II, p. 312-313.

2 TIbid., p. 313.



Le Traité de Pierre d’Ailly sur I'Oraison dominicale 289

Malines, d’Albumasar, et de la somme composée par je ne sais quel Jean
le Breton » 22. Derniérement, E. Grant a démontré que les chapitres 8, 9
et 10 du Zractatus contra astronomos plagient le De commensurabilitate vel
incommensurabilitate motuum caeli de Nicole Oresme 23,

Les écrits philosophiques et théologiques du cardinal de Cambrai
n’ont jamais été systématiquement examinés, et plus particuliérement
sous ’aspect de leurs sources. Toutefois signalons deux articles de
L. Saint-Blancat: «Recherches sur les sources de la théologie luthé-
rienne (1509-1510) » 24 et « La théologie de Luther et un nouveau plagiat
de Pierre d’Ailly » # ; dans le premier, I’auteur montre que Pierre d’Ailly
a plagié le Commentaire des Sentences de Grégoire de Rimini, notamment
les textes sur la charité ; dans le second, il montre le méme phénomene
concernant cette fois-ci la conception de la théologie comme science. La
démonstration du plagiat a été reconnue par H. A. Oberman ?¢. Pour-
tant, en reprenant les textes pris en compte par le second des deux
articles et en les analysant, Oberman a établi les limites de la fidélité du
prélat 2 ’égard de Grégoire de Rimini et des liens 'unissant a2 Ock-
ham ?’. Quant au probléme de la charité chez d’Ailly, il a auparavant été
analysé par P. Vignaux qui n’a pas caché ni les emprunts, textuels ou

22 P. DuHEM, Le systeme du monde, t. VIII, Paris 1958, p. 492 et 494.

23 E. GranT, Nicole Oresme and the Kinematics of Circular Motion, Madison—
Milwaukee—London 1971, p. 129, note 115, p. 130-131 (ibid., note 121 sur le plagiat dans
le De falsis prophetis de Pierre d’Ailly).

24 «Verbum caro. Revue théologique et ecclésiastique», VIII (1954) 81-91. C’est un
compte rendu d’une conférence donnée 4 la Luther-Akademie en 1952,

%5 «Positions luthériennes», 4 (1956) 61-81.

%6 H. A. OBerMAN, The Harvest of Medieval Theology. Gabriel Biel and Late
Medieval Nominalism, Cambridge, Mass., 1963, p. 199, ot Oberman ajoute: «the passa-
ges are sufficiently identical — often verbatim — to warrant the verdict of plagiarism,
though of course the medieval understanding of copyright is to be taken into considera-
tion». A Grégoire de Rimini, d’Ailly reprend aussi la définition de la double puissance en
Dieu; voir W. J. CourTENAY, Nominalisme and the Late Medieval Religion, dans: The
Pursuit of Holiness in the Late Medieval and Renaissance Religion, ed. by CH. TRINKAUS
with H. A. OBErMAN, Leiden 1974, p. 40—41, note out Courtenay cite Ockham, Grégoire
de Rimini et d’Ailly. L. SAINT-BLaNCAT, La théologie de Luther, p. 61 note 1, indique que
d’autres plagiats du cardinal ont déja été décelés par K. MicuaLski, Le criticisme et le
scepticisme dans la philosophie du XIV® siécle, Cracovie 1925 (et non 1955); cf.
K. Micuavrski, La Philosophie au XIV¢siécle. Six études, hrsg. von K. Frasch, Frankfurt
1969, p. 140.

27 H. A. OBERMAN, op. cit., p. 199: « A closer investigation of the plagiarized texts,
however, makes clear that whereas d’Ailly at places in his formulation is dependent on
Gregory, in content and ad sententiam he follows obediently his master Occam.» Pour
I'ensemble des analyses voir p. 199-202.



290 Le Traité de Pierre d’Ailly sur ’Oraison dominicale

doctrinaux, du cardinal 2 Grégoire de Rimini, ni les rapprochements
avec Ockham; L. Saint-Blancat semble ignorer ce travail 8. D’une
maniére plus globale le probléeme de ces «emprunts» a déja été traité par
K. Michalski dans son étude consacrée 4 Jean de Mirecourt et publiée en
1923 %, 1l y a montré 'utilisation du Commentaire des Sentences de Mire-
court et de quelques textes de Nicolas d’ Autrecourt par d’Ailly 3°. Plus
tard, en 1925, Michalski a donné une vue d’ensemble : « Pierre d’Ailly a
introduit dans son commentaire sur Lombard de longs passages copiés
textuellement dans d’autres auteurs, appartenant surtout a 1’école ter-
ministe. » Selon Michalski les textes concernant la «science au premier
et au second degré» et I’évidence sont copiés sur Jean de Mirecourt;
ceux qui concernent la connaissance intuitive et abstractive, sur Guil-
laume d’Ockham. Mais Michalski ne voulait pas entrer dans les détails
pour montrer «combien librement Pierre d’Ailly a fait usage des écrits

d’Ockham, de Jean de Mirecourt et de Nicolas d’ Autrecourt » *!. F. Oak-
ley, pour sa part, dépasse largement le cadre de la pensée politique et

28 P. VigNAUX, Luther commentateur des Sentences, Paris 1935, Appendice II,
p. 100-105. L’ignorance de ce livre est d’autant moins excusable que Saint-Blancat
reprend dans ses articles le probleéme Luther-nominalisme, de loin plus important que de
simples comparaisons des textes, et qu’il se fonde sur le méme texte, les Annotations de
Luther sur le Livre des Sentences de 1509-1510 (I’éd. de Weimar, t. IX), que P. Vignaux.
En fait, P. Vignaux est mentionné dans les conclusions du second article («Tous les
luthérologues, tous ceux qui, grice aux travaux remarquables de M. Paul Vignaux et de M.
Robert Guelluy...») avec cette remarque (p. 77 note 2): «Cet éloge de M. Paul Vignaux ne
nous empéche nullement de faire remarquer que cet éminent critique a analysé les textes
de P. d’Ailly qui, en fait, sont des plagiats de Grégoire de Rimini»; et Saint-Blancat
renvoie aux p. 80-81 du livre sur Lusher. Il n’empéche non plus que dans "appendice
mentionné et sans utiliser le mot «plagiat», P. Vignaux a fait en 1933 ce 4 quoi est arrivé,
vingt ans plus tard, Saint-Blancat. Mieux encore, Vignaux a réussi, pour les textes con-
cernant la charité, 2 dépasser le probléme de la dépendance textuelle de P. d’Ailly 4 I'égard
de G. de Rimini et, au-del3, 2 montrer leurs convergences et différences doctrinales —
résultat auquel, pour un autre groupe de textes, aboutit ’analyse de Oberman. Cela
indique les limites d’une démonstration par comparaison des textes: celle-ci montre la
source, mais ne prouve rien sur le plan des idées.

# K. Micuavski, Wplyw Oksfordu na filozofie Jana z Mirecourt, « Rozprawy Polskiej
Akademii Umiejgtnoscin, Wydz. Histor.-filoz., Série II, t. XXXVIII, n° 1 (t. 63 de la
collection), p. 3—74.

30 TIbid., p. 66—67 et 73—74. Mais Michalski ne connaissait pas encore I’Exigit ordo
executionis, découvert plus tard par A. Birkenmajer qui d’ailleurs pensait alors 4 I’éditer; cf.
K. MicnaLski, La philosophie au XIV€ si¢cle, p. 135. Voir aussi P'article de 1921: Les
courants philosophiques 4 Oxford et a Paris pendant le XIV® siecle, dans: La philosophie
au XIV€ siecle, p. 24-25.

3t K. MicHALski, Le criticisme..., dans: La philosophie au XIV¢ siecle, p. 14.



Le Traité de Pierre d’Ailly sur ’Oraison dominicale 291

ecclésiologique du cardinal et pose le probleme de fagon plus générale,
pour plusieurs textes. C’est ainsi qu’il distingue les sources principales et
secondaires, des auteurs connus de premiére ou de seconde main, enfin
les sources communes 4 Pierre d’Ailly et aux auteurs qu’il copie. Il
démontre, pour les textes politiques, la dépendance a ’égard de Guil-
laume d’Ockham et de Jean de Paris, et, pour les actes de doctorat, le
pillage d’Ockham 32. Sans aller aussi loin que Lieberman, Michalski et
Oakley semblent confirmer le jugement de I’érudit américain concer-
nant la méthode de travail du cardinal de Cambrai 3.

Venant de plusieurs cétés, les constatations du pillage (the plunde-
rings), du plagiat ou des emprunts posent évidemment un probléeme 2
chaque historien qui voudrait analyser la doctrine de Pierre d’Ailly. Ce
probleéme peut étre envisagé sous différents aspects. Il est indéniable que
les idées du cardinal ont joué au cours des siecles un certain role. Il y a
donc le fait historique de ces idées, créé, il est vrai, pour une grande part
par Gerson exaltant son ancien maitre, mais fonctionnant aussi indé-
pendamment de cette propagande. Ce fait historique constitue un point
de départ et de comparaison rendant compréhensible une suite d’autres
faits. Les écrits et les idées vivent ainsi leur propre vie, ont leur propre
histoire — la fortuna.

Mais nous savons que ce «fait historique », celui des idées de Pierre
d’Ailly, sorti de son contexte, est sujet aux fluctuations du temps, selon
les besoins qui changent, insaisissable dans son originalité et sa totalité.
Ces idées, il faut donc les étudier « pour elles-mémes, sans autre préoc-
cupation que de les comprendre» 34 Or, le probléme que posent les
écrits du cardinal réside ici-méme. Le nombre d’emprunts ou de pla-
giats, si 'on veut, est si élevé que les historiens en évoquant le peu
d’originalité de ces écrits auraient pu facilement s’en détourner, comme
ils 'ont fait par exemple des écrits de Jean de Mirecourt. S’ils ne ’ont pas
fait, c’est parce que son réle personnel dans Ihistoire et le role histo-
rique de ses idées le leur interdisaient, parce que la pensée du cardinal de
Cambrai ne suit pas toujours, comme ’ont affirmé Vignaux et Oberman,
celle des auteurs copiés, parce que souvent il parle avec plus de préci-
sion, plus de droiture et d’a-propos que ses sources. Cela montre qu’il est

32 F. OAKLEY, The Political Thought, p. 198-211; pour les questions de doctorat de
Pierre d’Ailly, p. 203 note 18.

3 Voir ibid., p. 199-200.

34 P. VIGNAUX, Justification et prédestination au XIV€ siecle, Paris 1981, p. 1.



292 Le Traité de Pierre d’Ailly sur I’Oraison dominicale

impossible de traiter de sa pensée sans envisager en méme temps ses
sources, comme si celle-1a existait sans celles-ci.

Il est évident qu’une édition critique des ceuvres complétes de Pierre
d’Ailly, annoncée ici ou la, répondra ou aidera 4 répondre aux questions
qui demeurent, concernant notamment ’étendue des emprunts, des
plagiats, et la fidélité du cardinal aux sources copiées, et amorcera ainsi
une analyse réelle de sa pensée en tenant compte de tout le contexte
historique et doctrinal. Elle répondra certainement aussi a la question
des sources de premiére et de seconde main. Car si d’Ailly a réellement
copié le Commentaire de Mirecourt, lui-méme un mosaique de citations,
il y a trouvé un nombre important d’auteurs sans recourir aux textes
originaux. Ce fait n’a jamais été ni envisagé ni examiné.

Un autre fait frappant mérite aussi d’étre relevé: c’est celui d’une
incohérence entre d’Ailly, théologien nominaliste, et d’Ailly, auteur
d’écrits spirituels, copiés sur des textes de non-nominalistes: Thomas
d’Aquin, Bonaventure, les Victorins etc. Faudra-t-il alors revenir sur les
opinions aujourd’hui rejetées selon lesquelles le nominalisme ne serait
pas capable d’une mystique, qu’il n’a pas sa propre spiritualité 3*? Ou
plus simplement, faudra-t-il constater que d’Ailly multipliait ses com-
positions — action condamnable aux yeux de Gerson — sans le moindre
souci pour la cobérence intérieure de ses écrits et de ses pensées, parce
qu’en réalité il copiait les grands spirituels pour des gens simples 3¢?
Sans aller jusqu’a affirmer que le nominalisme avait été pour d’Ailly une
sorte de gnose réservée aux seuls universitaires et que la piété des
simples aurait dii se nourrir d’autres aliments, ne faut-il pas voir dans
son attitude cette superbe des théologiens si décriée par les spirituels ? La
vérité est peut-étre ailleurs. Pierre d’Ailly est devenu théologien nomi-
naliste parce qu’a ’époque de ses études les choses ne pouvaient pas se
passer autrement : les auteurs nominalistes étaient fort en vogue a Paris,
les professeurs nominalistes jugeaient son travail. Mais sans penser a la
physique des nominalistes, il s’est jeté dans ’étude de I’astrologie en
trouvant comme maitres et guides Roger Bacon, Abu Massar et Nicolas

% Cf. H. A. OBERMAN, op. cit., p. 326 sqq.; S. OzMENT, Mysticistn, Nominalism and
Dissent, dans: The Pursuit of Holiness, p. 68sqq.

3¢ M. LIEBERMAN, op. cit., II, p. 287, remarque en citant Pierre d’Ailly: «‘ad erudi-
tionem et exercitationem simplicium’, comme il le dit; c’est-a-dire, des simples gens qui
comprenaient le latin. Evidemment ce n’étaient pas les mémes simples gens 4 qui Gerson
adressait ses ceuvres de vulgarisation».



Le Traité de Pierre d’Ailly sur ’Oraison dominicale 293

Oresme. Il a adopté ensuite la pensée politique de Guillaume d’Ockham
et de Jean de Paris comme instrument d’action politique, dans le but
d’influencer le cours des événements avant et pendant le concile de Pise
et celui de Constance. Enfin, il a copié les textes spirituels parce que
Gerson, son maitre, lui a fourni leur liste et I’a poussé 2 les lire *’. La
théologie, la spiritualité et ecclésiologie, subordonnées 2 ses buts per-
sonnels, 4 son action, aux missions qui lui ont été confiées, n’ont donc
qu’une valeur instrumentale, permettant au cardinal de Cambrai de les
manier 2 la perfection, sans que pour autant ses propres idées entrent
dans un seul moule ou se confondent entierement avec celles d’une
seule école ou d’un seul penseur. La pratique instrumentale des con-
naissances dans tous les domaines 1’a obligé a chercher toujours un guide
sar. Telle est probablement la raison du haut niveau intellectuel de ses
écrits et de leur manque d’originalité.

37 JeaN GERson, épitre 30: 87 de temporali ((Buvres completes, II, p. 125-128). M.
LIEBERMAN, op. cit., III, p. 36, note: «Et quels sont ces livres que le cardinal devait
préférer? Ceux-la mémes que Gerson avait conseillés, en 1400, au ‘theologiae novus
auditor’ au college de Navarre»; cf. I’épitre Jucundum est (Euvres complétes, I, p. 33-34).
Mais la liste fournie 4 d’Ailly est plus proche encore de celle envoyée «a un nouvel
évéque», probablement Gilles des Champs; cf. 'épitre Scriptum est melius (ibid. p. 108—
116). A propos des relations d’Ailly-Gerson voir M. LIEBERMAN, Gerson et d’Ailly,
«Romania», LXXVIII (1957) 433-462; LXXIX (1958), p. 339-375; LXXX (1959), p.
289-336; LXXXI (1960) 44-98; 0., Gerson ou d’Ailly, « Romania», LXXIX (1958)
339-375; F. OAgLEY, Gerson and Ailly: an Admeonition, cité note 19.






	Le Traité de Pierre d'Ailly sur l'Oraison dominicale

