
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 32 (1985)

Heft: 1-2

Artikel: Le Traité de Pierre d'Ailly sur l'Oraison dominicale

Autor: Kaluza, Zénon

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760737

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760737
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZÉNON KALUZA
(C.N.R.S., Paris)

Le Traité de Pierre d'Ailly
sur l'Oraison dominicale

1. Pierre d'Ailly a écrit deux commentaires sur le Pater noster. L'un,
très bref, est une «exposition anagogique» rédigée le 6 juillet 1414 à

Bâle: Oratio dominica anagogice exposita... Datum Basilie anno domini

M. CCCC. XIIII, mense julii, die sexto. Un autographe et plusieurs
copies et éditions de cette paraphrase sont conservés dans des

bibliothèques1. L'autre est le Tractatus de Oratione dominica, conservé aussi

dans plusieurs manuscrits et éditions 2, et dont nous allons nous occuper
ici. Ces manuscrits, tous du XVe siècle, sont:

Paris, Bibliothèque nationale, lat. 3122, f. 224r—235r;

Cambrai, Bibliothèque municipale, 514, f. 166r—186r; 531, f. 61r—71r;

Bâle, Bibliothèque universitaire, A. VI. 4, f. 93v—lOOr; A. X. 132, f.

144r—148r;

Munich, Bayerische Staatsbibliothek, elm. 18638, f. 73r—77r; 18969,
f. 136r—145r;

Vienne, Österreichische Nationalbibliothek, 4351, f. 137r—139r3.

1 Petrus de Ailliaco, Tractatus et sermones, Strasbourg 1490, f. M 3rb-vb.
Réimpression du volume: Minerva, Frankfurt a.Main 1971. Pour l'autographe voir G. Ouy,
Autographes d'auteurs français des XIVe et XVe siècles : leur utilité pour l'histoire
intellectuelle, «Studia Zrodloznawcze», XXVIII (1983) 69—102, part. p. 95 (photo du ms.
Cambrai, Bibl. munie., 514, f. 80v).

2 L. Salembier, Ailly (d') Pierre, dans: Dictionnaire de Théol. cathol., I (1923)
642-654, cite quatre éditions du Traité. Nous nous servons de la réimpression mentionnée
dans la note 1. Max Lieberman, Pierre d'Ailly, Jean Gerson et le culte de saint Joseph, II,
«Cahiers de Joséphologie», XIV (1966) 271—314, partie, p. 296 note 53, suppose que le
ms. Avignon 342, f. 61—65, possède un autre texte du commentaire «qui semble être un
premier état» du Traité.

3 La première liste des manuscrits a été publiée par L. Salembier, Petrus de Alliaco,
Lille 1886, p. XLI. J'ai aussi eu accès au fichier de l'Institut de Recherche et d'Histoire des



274 Le Traité de Pierre d'Ailly sur l'Oraison dominicale

Quant à la date du Traité, L. Salembier dans sa thèse de doctorat a

proposé la période entre 1372 et 1395 4. P. Glorieux, dans son ouvrage
sur «L'Œuvre littéraire de Pierre d'Ailly», ne se prononce pas, on est
toutefois en droit de supposer qu'il était d'accord avec Salembier pour
une raison qu'il a donnée dans une autre publication et qui se résume en
ceci: le ms. 3122, offert par d'Ailly lui-même au Collège de Navarre, ne
renferme que des pièces écrites pendant la première période de son
activité, donc aussi le Traité 5. Or le Traité en question, dernière pièce
du recueil, a été à l'évidence écrit au XVe siècle par une main qui n'a
copié aucun autre texte du manuscrit. D'ailleurs celui-ci n'est pas écrit
d'un seul jet mais a été effectué par plusieurs copistes. Il est plus probable
que le Traité y a été ajouté au moment de la remise du volume dans les

mains du relieur. A lui seul le ms. lat. 3122 ne prouve aucunement que le
Traité date du XIVe siècle.

Dans une excellente étude consacrée à «Pierre d'Ailly, Jean Gerson
et le culte de saint Joseph», Max Lieberman à son tour revient deux fois
sur le problème de la date du Traité. D'abord il propose la période
comprise entre 1411, date à laquelle Pierre d'Ailly a commencé, selon

cet érudit, à s'intéresser à la spiritualité, et le 26 septembre 1414, date où

d'Ailly a terminé le Defalsisprophetis, ouvrage dans lequel il se réfère au
Traité 6. Plus loin encore il justifie sa proposition par les pratiques
pieuses des Bâlois concernant l'Oraison dominicale et par les exagérations

d'un servite Jacques de Bingen auxquelles le cardinal-légat a dû
faire face durant son séjour à Bâle. La rétractation deJacques de Bingen a

eu lieu le 3 mars 1414. M. Lieberman conclut: «Pourtant, si d'Ailly
s'abstint de condamner ou d'approuver la doctrine de Jacques de Bingen,

son intérêt dans l'affaire ne s'arrêta pas avec la rétractation du
Servite. Pour remédier à la situation générale qu'il trouvait dans les

dévotions populaires, il écrivit d'abord son Tractatus de oratione dominica

qui commence par 'Sic ergo orabitis' (Matth. VI,9)» 1. Selon Lieberman

Textes à Paris (Section latine) et à celui de M. Gilbert Ouy qui, avec ses collaborateurs,
prépare la liste complète des manuscrits, autographes ou non, contenant les œuvres de

Pierre d'Ailly.
4 L. Salembier, op. cit., p. XV n° 66.
5 P. Glorieux, L'Œuvre littéraire de Pierre d'Ailly. Remarques et précisions, «

Mélanges de science religieuse», XII (1965) 61-78 ; id., Les années d'études de Pierre d'Ailly,
«Recherches de Théologie ancienne et médiévale», XLIV (1977) 127—149.

6 M. Lieberman, op. cit., II, p. 296 note 53.
7 M. Lieberman, Pierre d'Ailly, Jean Gerson et le culte de saint Joseph, III, «Cahiers

de Joséphologie», XV (1967) 37-38. Le problème a consisté en ceci: Les Bâlois crurent



Le Traité de Pierre d'Ailly sur l'Oraison dominicale 275

le Traité date donc de mars-septembre 1414. Nous n'avons rien à redire

sur la date et les circonstances de la rédaction du Traité proposées par
M. Lieberman. Sauf ce détail peut-être que le Traité étant une copie faite

sur le texte de Thomas d'Aquin, il est plutôt exclu qu'il ait pu être rédigé
dans les années quatre-vingt, époque où d'Ailly ne considère pas Thomas

comme une autorité incontestable et sa doctrine comme parfaite et
absolument orthodoxe; d'Ailly souligne alors des incohérences et des

contradictions dans sa pensée. Combattant dès 138 7Jean de Montesono,
en lutte contre les dominicains en 1388, contestant, avec toute la Faculté
de théologie, l'autorité de leur Docteur, Pierre d'Ailly ne pouvait
certainement pas copier en même temps la Somme théologique et la
diffuser sous son propre nom 8.

Le Traité est divisé en deux parties principales: la première
concerne l'Oraison dominicale, la seconde soulève quelques problèmes
généraux de la prière ; la première traite in speciali, la seconde in generali.

La subdivision de la première partie principale suit les trois parties
du texte commenté : 1'exordium, le tractatus ou lespetitiones, la conclusio 9.

La première particule (circa exordium, f. L Ivb—2rb) est composée des

quatre brèves notices et la dernière (f. L 4va) d'une seule. Le commentaire

des sept pétitions est précédé des remarques générales (L 2rb—vb)

et suivi par deux courts exposés de la prière ad sensum misticum vel

moralem (L 4va—b) et par trois dubia:

qu'on peut dire le Pater en l'honneur d'un saint; Jacques de Bingen, en revanche,
considéra que cette prière ne s'applique qu'à Dieu. Voir E. Vanstenberghe, Consultation

sur une forme de dévotion populaire, «Revue des sciences religieuses», XIII (1933)
165—185 ; La réponse de Jean Gerson, consulté par les Bâlois, dans : Œuvres complètes, II,
n° 32, éd. P. Glorieux, Paris-Tournai 1960, p. 151—152. Lieberman en citant le Traité de

d'Ailly : « Sed etiam in tercio ex parte accessorum, quia dicitur qui es in celis, id est in Sanctis

quorum auxilio erigimur per spem », le commente : « Cette façon ingénieuse de donner une
place aux saints dans le Pater aurait dû apaiser les esprits et contenter les Bâlois » (op. cit.,
Ill, p. 38). La « façon ingénieuse » a cependant été trouvée chez saint Augustin dans son De
sermone in monte, II 5; PL 34, 1276. Depuis c'est un lieu commun de quasiment tous les

commentateurs de l'Oraison.
8 Cf. P. Glorieux, Pierre d'Ailly et saint Thomas, dans Littérature et religion -

Mélanges Joseph Coppin, 1966, p. 45—54. L. Salembier, op. cit., p. 392-393, voit
l'influence de Thomas d'Aquin sur le Speculum considerationis qu'il date soit bien avant 1408,
soit après cette date. Lieberman, op. cit., II, p. 274—277, propose l'année 1417.

9 Autrement dit : invocatio, petitio et le mot final Amen. Cette troisième partie est

cependant rarement explicitée; elle l'est chez saint Bonaventure, Expositio Orationis
dominicae.



276 Le Traité de Pierre d'Ailly sur l'Oraison dominicale

Sed adhuc circa hanc orationem dominicam tria occurrunt dubia.
Primum est, quia hec oratio non videtur suffïciens, ex eo quod non
docet orare pro inimicis, et tarnen Christus pro eis orare docuit,
Mat. V : Orate pro persequentibus et calumniantibus vos. Et per
consequens hec oratio non continet omnia de quibus est orandum,

quare etc.
Sed ex hac responsione oritur secundum dubium, quia videtur quod
non debeamus orare pro omnibus, quia pro bonis non oportet orare
cum ipsi pro seipsis orantes exaudiantur et sic frustra pro eis ab aliis
oratur. Sed pro malis orare prohibemur iuxta illud... Igitur pro illis
non est orandum, quare etc.
Sed adhuc est tercium dubium, quia videtur quod oratio dominica
non conueniat omnibus, ex eo scilicet quod non conuenit peccato-
ribus, nam in ea dicitur: dimitte nobis etc. sicut et nos etc. Hoc
autem peccatores non faciunt, ergo vel mentiuntur hoc dicendo et
sic non sunt exauditione digni, imo sic orando peccant nouo pec-
cato. Uel si hoc non dicant, non exaudiuntur, quia non seruant
formam orandi institutam a Christo... (L 4vb—5va).

La seconde partie principale prend pour modèle la démarche d'un
dialecticien : de même que celui-ci pose trois questions : Quae, Qualis et
Quanta, Pierre d'Ailly se propose d'examiner l'exactitude de la définition

de la prière (quae sit), les conditions de la prière (qualis sit) et sa

perfection (<quanta sit). En réalité les trois questions ont une construction

simple et bien classique, celle adoptée par exemple par Thomas

d'Aquin dans sa Somme théologique. On y distingue donc d'abord les

arguments contra, ensuite l'exposé doctrinal, et enfin la réponse aux

arguments ; on est ainsi bien loin de longs développements dialectiques
avec leur suite d'arguments et de contre-arguments se succédant sans fin
chez des théologiens-dialecticiens du XIVe siècle. Mais Pierre d'Ailly
écrit un ouvrage de spiritualité et non un traité dialectique, il sait donc à

quoi s'en tenir et quels moyens adopter. Ses questions sont les suivantes.
La première prend comme point de départ la définition proposée par
Jean Damascène (Oratio est ascensus intellectus ad Deum, velpetitio decen-

tium a Deo10): Utrum bene diffiniatur oratio dicendo quod estpetitio decen-

10 Jean Damascene, De fide orthodoxa, III 24; PG 94, 1089. Cf. la traduction de

Burgundio de Pise, éditée par E. M. Buytaert, St. Bonaventure, N. Y., 1955, ch. 68,
p. 267,3-4. Mais Pierre d'Ailly l'a trouvée chez saint Thomas, Summa theologiae, II—II,
q. 83, a. le et ad 2; a. 17c.



Le Traité de Pierre d'Ailly sur l'Oraison dominicale 277

tium a Deo (L 5va—6va). La deuxième est: Utrum in oratione bona tem-

poralia discretepossimuspetere (L 6va—M Iva). Enfin la dernière pose trois
problèmes: Utrum ad debitam et perfectam orationem requiratur mentis

attentio continua; Utrum oratio vocalis debeat esse diuturna; Utrum oratio

tanti boni quantum petitur sit meritoria (M Ivb—3rb).
Si la première partie principale est réellement l'exposition et le

commentaire de l'Oraison dominicale, la seconde ajoute à cet exposé

une valeur supplémentaire en faisant de ce Traité sur le Pater un vrai
Traité de la prière tout court. Le texte sort ainsi de la dévotion privée
pour devenir une réflexion plus générale non pas tant sur la condition de

l'homme et son devoir de piété envers le Créateur, mais sur ce qu'il est

convenable de demander et sur la forme de cette demande. L'apport
personnel du cardinal de Cambrai dans cette réflexion pourra être
mesuré et défini après l'analyse des sources du Traité. -

Bien peu d'historiens, à notre connaissance, se sont occupés du

Traité. Outre quelques lignes déjà citées et d'autres qui le seront encore
de M. Lieberman, E. Vansteenberghe a brièvement résumé la doctrine
spirituelle des trois questions sans cependant savoir qu'il s'agit, en

grande partie, du texte de saint Thomas différement disposé. Ne nous

occupant pas de cette doctrine, nous renvoyons les lecteurs intéressés à

l'article de Vansteenberghe n.

2. Si l'on pense aux sources du Traité de Pierre d'Ailly, on tourne
évidemment le regard vers les commentaires de l'Oraison dominicale
en commençant par celui de saint Cyprien et en descendant jusqu'à celui
de Thomas d'Aquin et de Maître Eckhart. Effectivement, un certain
nombre de commentateurs sont cités par le cardinal de Cambrai et
M. Lieberman qui, n'ayant certainement pas le temps de chercher les

vraies sources du Traité, a fait un simple relevé des auteurs mentionnés:

«Augustin (17 fois), Chrysostome (5), Basile (3), Jean Damascène (3),
Grégoire le Grand (3), Isidore de Séville (2), Cyprien (1), et même
Valère-Maxime (1) et Aristote (l)»12. Pourtant la seule vraie source

11 E. Vansteenberghe, Ailly (Pierre d'), dans Dictionnaire de spiritualité, I (1937),
256-260, partie. 259, f.

12 M. Lieberman, op. cit., II, p. 311—312. Pourtant Isidore de Séville n'est pas cité

par Thomas d'Aquin dans la q. 83 de la II—II; quelques-unes des citations de Jean
Chrysostome ne proviennent pas non plus de la même source. Par contre, d'autres
autorités citées par Thomas ont été supprimées par d'Ailly.



278 Le Traité de Pierre d'Ailly sur l'Oraison dominicale

n'est même pas mentionnée: la Somme de théologie, II—IIae, q. 83: De

oratione, de saint Thomas, où dans l'article 9 on trouve un commentaire
de l'Oraison dominicale et où plusieurs autres articles ont le même
énoncé (ou presque) que les dubia ou les questions du Traité. Pour nous
rendre compte de la dépendance du Traité de la Somme de théologie, il
nous faut ouvrir les deux ouvrages et les comparer. Nous allons le faire
en parcourant chaque partie énumérée auparavant, afin de bien voir
l'étendue de ce qui n'est pas original dans le Traité et de le séparer de ce

qui appartient en propre à son auteur ou de ce qui a été puisé
ailleurs.

Tractatus, f L 2 rb:

Post exordium sequitur tractatus
in quo septem petitiones ordinan-
tur. Et primo circa eas aliqua sunt
premittenda generaliter. Secundo

singule earum sunt exponende
specialiter. Primo ergo notandum
est quod hec oratio dominica per-
fectissima est, quia sicut Augustinus

dicit, si recte et congruenter
oramus, nihil aliud dicere possu-
mus...

Quia enim oratio nostra est quo-
dammodo desiderii nostri expres-
siua, ilia solum recte orando peti-
mus, que recte desiderare vale-
mus...

Pro cuius declaratione secundo
notandum est quod in ordinato
desiderio primo cadit finis, deinde
ordinata in finem. Finis autem
noster est Deus in quem noster
affectus tendit dupliciter: uno
modo prout volumus gloriam Dei,
alio modo prout volumus frui glo-

S. th., II-II, q. 83, a. 9 c:

Respondeo dicendum quod Oratio

dominica perfectissima est:

quia, sicut Augustinus dicit, Ad
Probam, 'si recte et congruenter
oramus, nihil aliud dicere possu-
mus...'

Quia enim oratio est quodam-
modo desiderii nostri interpres
apud Deum, ilia solum recte
orando petimus quae recte desiderare

valemus...

Manifestum est autem quod primo
cadit in desiderio finis; deinde ea

quae sunt ad finem. Finis autem
noster Deus est. In quem noster
affectus tendit dupliciter: uno qui-
dem modo, prout volumus
gloriam Dei; alio modo, secundum



Le Traité de Pierre d'Ailly sur l'Oraison dominicale

ria eius. Primum pertinet ad dilec-
tionem qua Deum in seipso diligi-
mus, secundum vero ad dilectio-
nem qua diligimus nos in Deo. Ad
primum pertinet prima petitio qua
dicitur 'Sanctificetur nomen
tuum', per quam petimus gloriam
Dei. Ad secundum pertinet se-
cunda petitio: 'Adueniat regnum
tuum', per quam petimus ad
gloriam eius peruenire. Et sic iste due

petitiones ordinantur ad nostrum
ultimum finem, scilicet ad beatitu-
dinem: prima ad beatitudinem
obiectiuam, secunda ad beatitudinem

formalem.

Ad finem autem predictum ordi-
nat nos seu dirigit aliquid duplici-
ter. Uno modo per se, alio modo

per accidens. Per se quidem bo-

num quod est vtile in finem. Est
autem aliquid vtile in finem beati-
tudinis dupliciter. Uno modo
directe et principaliter... Alio modo
instrumentaliter et quasi coa-
diuuando nos ad merendum...

279

quod volumus frui gloria eius.

Quorum primum pertinet ad di-
lectionem qua Deum in seipso

diligimus; secundum vero pertinet
ad dilectionem qua diligimus nos
in Deo. Et ideo prima petitio po-
nitur: 'Santificetur nomen tuum',
per quam petimus gloriam Dei.
Secunda vero ponitur: 'Adveniat

regnum tuum', per quam petimus
ad gloriam regni eius pervenire.

Ad finem autem praedictum ordi-
nat nos aliquid dupliciter: uno
modo, per se; alio modo, per
accidens. Per se quidem, bonum quod
est utile in finem. Est autem
aliquid utile in finem beatitudinis
dupliciter. Uno modo directe et

principaliter... Alio modo
instrumentaliter et quasi coadiuvans nos
ad merendum...

Poursuivons cette comparaison : le secundo notandum reprend tout le

corpus de l'article 9 de la même question 83, avec deux omissions sur
lesquelles cependant d'Ailly reviendra un peu plus tard. Le tertio notandum

puise dans la même source:

Tractatus, f L 2 va:

Tertio notandum est quod, sicut

patet Luc. XI et sicut dicit Augustinus

in Enchiridion, Lucas in Ora-

S. th., ibid., ad 4:

Ad quartum dicendum quod, sicut

Augustinus dicit in Enchiridion:
'Lucas in Oratione dominica peti-



280 Le Traité de Pierre d'Ailly sur l'Oraison dominicale

tione dominica non petitiones
Septem, sed quinque complexus
est. Ut enim ostendat tertiam peti-
tionem duarum premissarum esse

quodammodo repetitionen...

tiones non septem sed quinque
complexus est. Ostendens enim
tertiam petitionem duarum prae-
missarum esse quodammodo re-
petitionem...'

Après avoir transcrit la réponse à l'argument 4, Pierre d'Ailly ajoute
sa propre conclusion et, enfin, en tant que quarto notandum, un texte qui
ne provient pas de la Somme de saint Thomas. En somme donc les

remarques générales répètent presque mot à mot le corps de l'article 9 et
la réponse au quatrième argument.

Passons maintenant à l'explication des pétitions où le procédé du
cardinal se fait plus varié. Pour la première pétition nous trouvons de

nouveau le texte parallèle:

Tractatus, f. L 2 vb:

Sed postea de singulis harum peti-
tionum dicendum est eas expo-
nendo specialiter. Et quantum ad

très primas sciendum est quod in-
tellectu litterali earundem sicut
dicit Augustinus in libro De ser-

mone Domini in monte, cum dicimus
'Sanctificetur nomen tuum' non
hoc petitur quasi nomen Dei non
semper sit sanctum, sed vt sanctum

ab omnibus habeatur. Et hoc

pertinet ad Dei gloriam in omnibus

propagandam. Quod autem
dicitur 'Adueniat regnum tuum'
non ita dictum est quasi Deus

nunc non regnet... Quod autem
dicitur 'Fiat voluntas tua' etc. non
ideo dicitur quasi Dei voluntas

beneplaciti aliquando non fiat vel

S. th., ibid., ad 1 :

Ad primum ergo dicendum quod,
sicut Augustinus dicit in libro De
sermone Domini in monte, cum dicimus

'Sanctificetur nomen tuum'
non hoc petitur quasi non sit sanctum

Dei nomen, sed ut sanctum ab

hominibus habeatur; quod pertinet

ad Dei gloriam in hominibus
propagandam. Quod autem dicitur

'Adveniat regnum tuum' non
ita dictum est quasi Deus nunc
non regnet... Quod autem dicitur
'Fiat volontas tua' recte intelligi-
tur:



Le Traité de Pierre d'Ailly sur l'Oraison dominicale

impleatur, cum scriptum sit: 'om-
nis voluntas mea fiet', Ysaie

XLVI, sed hoc de voluntate signi
intelligitur vt sit sensus: Obedia-
tur voluntati tue, id est preceptis
tuis ; 'sicut in celo et in terra', id est
sicut ab angelis ita ab hominibus.
Nec intelligendum est quod sicut
sit nota quantitatis, sed qualitatis,
scilicet similitudinis vt similitudi-
nem insinuet et non equalitatem.
Et sic erit intellectus quod sicut
angeli voluntatem Dei faciunt in
celo, sic homines earn faciant in
terra, et si non secundum quanti-
tatem et qualitatem, tamen secundum

simititudinem, id est si non
secundum illorum perfectionem,
tamen secundum perfectionis
illorum imitationem. Unde he très
petitiones perfecte complebuntur
in vita futura. Alie vero quattuor
sunt presenti vite presidia, vt dicit
Augustinus in Enchiridion.

281

a. 9,1 : Voluntas etiam Dei semper

impletur, secundum illud Is.

46, 10)
obediatur praeceptis tuis, 'Sicut in
caelo et in terra', id est sicut ab

angelis ita ab hominibus.

Unde hae très petitiones perfecte
complebuntur in vita futura; aliae

vero quattuor pertinent ad neces-
sitatem vitae praesentis, sicut
Augustinus dicit in Enchiridion.

Nous sommes donc toujours à l'article 9 de la q. 83: l'explication de
la première demande reprend et développe la réponse de saint Thomas
au premier argument. Après le texte cité le cardinal de Cambrai
abandonne momentanément sa source pour terminer le commentaire de la

première pétition (à partir des mots Est igiturprimo...) et écrire celui de

deux pétitions suivantes. Ensuite il rouvre la Somme de théologie soit

pour enrichir son propre commentaire de quelques éléments d'érudition,

soit pour y trouver un fond doctrinal:



282 Le Traité de Pierre d'Ailly sur l'Oraison dominicale

Tractatus, f L 3 rb:

Sequitur quarta petitio 'Panem
nostrum' etc. In qua petitis illis
que ad beatitudinem pertinent
directe et principaliter conse-

quenter illud petimus quod ad

eam pertinet instrumentaliter.
Ubi primo notandum est quod
hoc ad litteram potest dupliciter
exponi : uno modo de pane sacra-
mentali cuius quotidianus vsus

cum debitis conditionibus profï-
cit homini. Unde ipsum panem
nostrum quotidianum dicimus,
licet in Euangelio Matthei scriptum

sit supersubstantialem, id
est precipuum vt exponit
Hieronymus, per quod intelligimus eu-
karistiam quod est precipuum sa-

cramentum. Unde et in ipso omnia

alia sacramenta subintelli-

guntur. Alio modo potest exponi
de pane corporali vt etiam per
panem intelligatur omnis suffï-
cientia victus, sicut dicit Augustinus...

Unde Cyprianus libro De oratione
dominica ideo, inquit, non dicimus
Pater meus, sed noster, nec Da
mihi...

S. th., ibid., a. 9c:

Alio modo instrumentaliter et

quasi coadiuvans nos ad meren-
dum. Et ad hoc pertinet quod
dicitur: 'Panem nostrum
quotidianum da nobis hodie', sive hoc

intelligatur de pane sacramenta-
li, cuius quotidianus usus proficit
homini, in quo etiam intelligun-
tur omnia alia sacramenta; sive
etiam intelligatur de pane corporali,

ut per panem intelligatur
omnis sufficientia victus, sicut
dicit Augustinus, Ad Probam;

quia et Eucharistia est praeci-

puum sacramentum et panis est

praecipuus cibus; unde et in
Evangelio Matthaei scriptum est

supersubstantialem, id est prae-
cipuum, ut Hieronymus exponit.

Ibid., a. 7 ad 1 :

Ad primum ergo dicendum quod,
sicut Cyprianus dicit in libro De
oratione dominica, ideo non dicimus

Pater meus, sed noster, nec
Da mihi...



Le Traité de Pierre d'Ailly sur l'Oraison dominicale 283

Ibid., f. L 4ra-b:

Ubi primo notandum est quod
per hoc non simpliciter petimus
vt non tentemur, quia tentari
non est per se malum, sed quan-
doque ad virtutis exercitium,
quando scilicet viriliter resisti-

tur, propter quod dicit Psalmis-
ta: 'Proba me Domine et tenta
me'; sed petimus ne in tentatio-
nem inducamur, id est ab ipsa
vincamur...

Ibid., a. 9 c:

per quod non petimus ut non
tentemur, sed ut a tentatione
non vincamur, quod est in tenta-
tionem induci.

Les explications «spéciales» des sept pétitions sont donc relativement

indépendantes, les emprunts à la Somme de théologie de Thomas

d'Aquin sont plus rares et on peut les considérer presque comme de

vraies citations. Ces moments où l'auteur du Traité s'éloigne de sa

source et de son modèle sont cependant bien exceptionnels. La particule
dite conclusio reprend, à la même Somme et à la même question, l'article

1 : argument 1 et les réponses ad 1 et ad 2 ; la deuxième des trois
explications morales, celle notamment qui adapte les sept pétitions aux

sept bénédictions, répète le texte de saint Augustin cité par saint Thomas

à la même question a. 9, ad 3 13.

Pour en finir avec la première partie principale, il nous reste encore
à voir les trois dubia, ajoutés par Pierre d'Ailly à la fin du commentaire

proprement dit. Le premier dubium, composé des trois notandum est, suit
de près le modèle habituel:primo notandum S. th., II—II, q. 83, a. 7, Sed

contra et corpus; secundo notandum ibid., a. 8 c ; tertio notandum est fondé

sur a. 7, ad 1, où d'Ailly a trouvé le texte de saint Cyprien cité auparavant.

13 La même adaptation dans: Hugues de S.-Victor, De quinque septenis, édité et
traduit par R. Baron, dans Hugues de S.-Victor, Six opuscules spirituels, Paris 1969,

p. 100—119 (Sources chrétiennes, 155), texte connu de Pierre d'Ailly; cf. Lieberman,
op. cit., II, p. 292.



284 Le Traité de Pierre d'Ailly sur l'Oraison dominicale

La même comparaison peut se faire facilement pour le deuxième
dubium: le problème est posé à partir de la même q. 83, a. 7,3 et a. 8,1. La
suite n'est qu'une réponse à ces arguments:
primo dicendum a. 7 ad 3;
secundo dicendum ibid. ;

tertio dicendum a. 8 ad 1 et ad 2.

Enfin, le dernier dubium copie, avec deux courtes interventions de

Pierre d'Ailly, l'article 16,3 et ad 3 de saint Thomas.

Reprenant toujours mot à mot le texte de Thomas d'Aquin, Pierre

d'Ailly ne s'éloigne que fort rarement de son modèle. Il se sent même

plus indépendant au début de son commentaire et dans les explications
«spéciales» des pétitions. Comme le montrent les comparaisons des

deux textes, il serait inexact d'affirmer que d'Ailly s'inspire du texte de

saint Thomas; en vérité il le recopie et remanie. Il fait donc un travail de

plagiaire. Pour nous en persuader définitivement, analysons encore la
seconde partie principale, c'est-à-dire les trois questions.

La première de ces questions demande si la définition de la prière
proposée par Jean Damascène et reprise par Thomas est exacte. En

reprenant le sujet, Pierre d'Ailly avance trois arguments contra pour les

réfuter ensuite dans les trois notandum est.

Comparé à la même q. 83, son texte se présente comme suit:
le premier argument q. 83, a. 2, 1—2;

le deuxième argument est construit à partir de l'article 4;
l'argument troisième a. 17, 2 et in contrarium.

Les trois particules de la question suivent cette même disposition.

Pour la première:
Primo notandum q. 83, a. 2 c (première partie);
Secundo notandum a. 2 c (suite) ;

Tertio notandum a. 2 ad 1 ; a. 5 c ; a. 5 ad 2.

Pour la deuxième:

l'argument contra q. 83, a. 4, 2;
ad oppositum =a.4c (fin seulement) ;

l'exposé a. 4 c ;

réponse à l'argument a. 4 ad 2.

La troisième particule reprend l'article 17 c, quelque peu abrégé, et
la réponse à l'argument 2 dans le même article. L'apport personnel du



Le Traité de Pierre d'Ailly sur l'Oraison dominicale 285

cardinal est inexistant; disons qu'il se limite au déplacement des

morceaux du texte copié.
Cela est moins vrai pour la deuxième question, divisée en quatre

particules dont la deuxième et la quatrième n'ont rien en commun (sauf
peut-être quelques autorités) avec le texte de saint Thomas. Pour la

première particule le rapport entre les deux textes se présente comme
suit:
l'argument contra q. 83, a. 6, 1—2;

l'oppositum a. 6, sed contra;
l'opinion du cardinal a. 6 c (avec omission de l'autorité d'Aristote) ;

la réponse à l'argument a. 6 ad 1 et ad 2.

Ce rapport est, si l'on peut dire, tout naturel, car le problème que le
cardinal se pose ici est Utrum in oratione bona temporalia discretepossimus

petere, et l'article 6 de Thomas d'Aquin porte sur le même sujet : Utrum
homo debeat temporalia petere a Deo orando. Cette même justification est

valable pour la troisième partie de la question II de Pierre d'Ailly;
celle-ci est intitulée Utrum orationes peccatorum aliquid impetrent apud
Deum, et l'article 16 de la même q. 83 de Thomas: Utrum peccatores
orando impetrent aliquid a Deo. En effet, d'Ailly reprend à l'article 16:

l'argument 1, le sed contra, le corps de l'article et la réponse ad 1.

Les rapports entre la troisième et dernière question de Pierre d'Ailly
et la q. 83 de Thomas sont à la fois plus simples et plus compliqués. Us

sont plus simples parce que d'Ailly, à part quelques lignes d'introduction,

n'y a donné aucun apport personnel ; plus compliqués parce qu'il a

fait un collage des différents morceaux provenant de la même q. 83.

Pourtant la première particule est organisée selon le procédé que nous
avons déjà observé:

l'argument contra a. 13, 2—3;

in contrarium a. 13, sed contra;

primo et secundo a. 13 c (avec omission du nom de Hugues de

notandum St.-Victor14);
tertio notandum a. 13 ad 3 et ad 2. Ainsi la réponse à l'argu¬

ment n'est plus nécessaire: Et per ista patet
responsio ad istud primum dubium (f. M 2ra).

14 A propos de l'influence de cet auteur sur l'Œuvre spirituelle de Pierre d'Ailly, voir
Lieberman, op. cit., II, p. 292, 296—297, 300; III, p. 81—82.



286 Le Traité de Pierre d'Ailly sur l'Oraison dominicale

La deuxième particule correspond aux articles 12 et 14 de Thomas:

l'argument contra
sed contra

primo notandum
secundo notandum

tertio notandum

réponse à l'argument

a. 14, 1 et 3 (dont d'Ailly s'inspire);
a. 14, sed contra;
a. 12 c légèrement abrégé;
a. 14 c;
a. 14 c (suite et fin);
a. 14 ad 1, ad 3, ad 4.

Cette petite particule intitulée Utrum oratio vocalis debeat esse diuturna
doit reprendre les deux articles de Thomas; le 12e: Utrum oratio debeat

esse vocalis, et le 14e: Utrum oratio debeat esse diuturna, car les deux
seulement peuvent répondre à la question posée dans le Traité de

d'Ailly.
Il nous reste enfin la dernière particule:

l'argument contra q. 83, a. 15, 2;
l'exposé de Pierre:

a. 15 c (le début);
a. 15 c (fin seulement)
a. 15 ad 2 (sans fin),
a. 7,2 (autorité d'Augustin),
a. 7 ad 2,

a. 15 ad 2 (fin);
a. 16, 2 et ad 2,
a. 15, 1 (autorité scripturaire),
a. 15 ad 1.

primo notandum
secundo notandum

tertio notandum

Tels sont, examinés en détail, les rapports entre le Traité de Pierre
d'Ailly et la question 83 de la Secunda secundae de Thomas d'Aquin. Sur
les trente colonnes du texte examiné, un peu plus de vingt, soit les deux

tiers, ont été empruntées à la Secunda secundae. On peut supposer que
le reste n'est pas original non plus 15.

15 Le feuillet L 2va-vb [Quarto notandum) semble résumer quelques idées de Bona-
venture; cf. Comment, in Evang. Lucae, XI 6-8 (Opera omnia, t. VII, p. 279) et Brevilo-
quium, V 10 (ibid., t. V, p. 264). Pour les cinq significations du mot panis (f. L 3va) cf.
Comment, in Evang. Lucae, XI 14. Je cite la grande édition de Quaracchi.



Le Traité de Pierre d'Ailly sur l'Oraison dominicale 287

3. En réalité, le résultat de notre enquête ne doit surprendre aucun
de ceux qui ont déjà consulté la production littéraire de Pierre d'Ailly ou
quelques publications modernes consacrées à lui. Un érudit célèbre,
Max Lieberman, s'est déjà intéressé à l'œuvre de spiritualité du cardinal
de Cambrai et a prouvé, texte à l'appui, que cette œuvre n'est pas

originale du tout. Il s'agit notamment des écrits suivants:

1. Speculum considerations — renfermant «des pages entières qui sont
la transcription littéraire du Benjamin major de Richard de Saint-Victor»;

2. Epilogus de quadruplici exercitio spirituali— abrégé du Soliloquium de

quattuor mentalibus exercitiis (Dialogue) de saint Bonaventure ;

3. Tractatus de quattuor gradibus spiritualibus — abrégé de l'opuscule
Scala claustralium du Pseudo-Bernard;

4. Devota meditatio super salutatione b. Virginie — dépendant entre
autres de saint Bernard;

5. Tractatus super tribus Evangelii canticis - dépendant de Hugues de

Saint-Victor et de Pierre le Mangeur;

6. De XII honoribus s. Joseph où on trouve des pages entières de

Pierre le Mangeur 16.

Mais dans le même article — où l'on a une aussi bonne et exacte

description de la méthode utilisée par d'Ailly pour composer et
multiplier les écrits (une paire de ciseaux, le découpage et la colle)17 —

Lieberman affirme encore une chose, de nature plus générale, et à ce
titre beaucoup plus intéressante. Il soutient que toute l'œuvre de Pierre

d'Ailly, tant scientifique que pseudo-scientifique (développée sous le

patronage de Roger Bacon 18) ou politique 19, manque d'originalité. «Le

16 M. Lieberman, op. cit., II, p. 277, 284—287, 292—304; III, p. 6—9.
17 Ibid., II, p. 284, 285, 287, 295, 300 etc. L'analyse du Traité présentée plus haut

montre très bien la démarche de Pierre d'Ailly et sa méthode de travail.
18 Ibid., II, p. 307-310, 312.
19 Ibid., II, p. 310. Voir aussi p. 301. Le De materia conciliigeneralis, première partie,

utilise largement le traité De concilio generali unius oboedientiae de Gerson (Œuvres
complètes, VI, p. 51-58). Déjà Gilles Charlier, en annotant dans son manuscrit (Paris, B.N.,
lat. 3124) le texte du cardinal, le savait parfaitement. Les deux premières parties du De
materia concilii generalis ont été éditées pas B. Meller, Studien zur Erkenntnislehre des



288 Le Traité de Pierre d'Ailly sur l'Oraison dominicale

cardinal de Cambrai est un écrivain remarquable par son défaut

d'originalité. Il n'a pas su composer de son propre fond. Il a récrit, abrégé et

arrangé, s'exprimant dans les termes mêmes de ses sources, et reliant ses

citations par des passages qui sont encore des réminiscences de ses

lectures»20. «... d'après ce qu'on peut conclure de ses autres écrits, il est

manifestement évident que d'Ailly n'était pas un esprit novateur. C'était

plutôt un retardataire avec des qualités éminentes, mais chez qui rien
n'est innovation. Ses idées, les réformes mêmes qu'il proposait, étaient
celles que l'on trouvait déjà dans les écrits de ses auteurs préférés. Il n'a

fait qu'adapter leurs vues aux circonstances de son temps, sans par cela

risquer de compromettre sa carrière»21. Certes, Lieberman s'intéresse

au premier chef à l'œuvre spirituelle, mais il est évident, et les exemples

qu'il a donnés le prouvent suffisamment, que son jugement dépasse ce

cadre et porte sur toute l'œuvre du fameux cardinal.

L'appréciation de Lieberman n'est cependant pas isolée, bien qu'un
verdict aussi dur et général n'ait jamais été formulé d'une manière aussi

claire et décidée. Déjà bien avant l'étude de Lieberman, Pierre Duhem
savait que Roger Bacon avait été la source principale des connaissances

scientifiques du prélat : « La plupart des concordances citées par Pierre

d'Ailly sont empruntées à Roger Bacon, car le cardinal de Cambrai, dans

les divers ouvrages que nous venons de citer comme dans son De imagine
mundi, plagie sans scrupule Y Opus majus. Nous ne nous arrêterons donc

pas à analyser le contenu, fort peu original, des deux Concordantiae ; nous

croyons plus intéressant de citer le jugement sévère, mais mérité, que
Jean Pic de la Mirandole a formulé à leur sujet. » Ce jugement est

finalement le suivant : « Presque tout ce qu'il a écrit, il l'a tiré mot pour
mot de Roger Bacon, d'Abraham le Juif (pen Ezra), d'Henri (Bate) de

Peter von Ailly, Freiburg i. B. 1954, p. 289-336; le texte complet dans F. Oakley, The
Political Thought of Pierre d'Ailly, New Heven 1964, 244—342. F. Oakley, Gerson and

d'Ailly: an Admonition, «Spéculum», XL (1965) 78, note 28 (aujourd'hui dans le recueil
de ses articles : Natural Law, Conciliarism and Consent in the Late Middle Ages, London
1984), explique l'emprunt chez Gerson: «But if d'Ailly was willing to appropriate Ger-
son's words it was because he agreed with them. Some of the views Gerson expresses
consort very well with the position d'Ailly himself had adopted in one of his early
disputations, and the similarity may perhaps be explained by the influence ofjohn ofParis
on the ecclesiology of both men. » Si la source commune est à admettre, il faut tout de
même remarquer que les emprunts chez Gerson ne sont pas un fait isolé et que, en règle
générale, le plagiaire est d'accord avec le texte plagié.

20 M. Lieberman, op. cit., II, p. 312—313.
21 Ibid., p. 313.



Le Traité de Pierre d'Ailly sur l'Oraison dominicale 289

Malines, d'Albumasar, et de la somme composée par je ne sais quel Jean
le Breton » 22. Dernièrement, E. Grant a démontré que les chapitres 8, 9

et 10 du Tractatus contra astronomos plagient le De commensurabilitate vel

incommensurabilitate motuum caeli de Nicole Oresme 23.

Les écrits philosophiques et théologiques du cardinal de Cambrai
n'ont jamais été systématiquement examinés, et plus particulièrement
sous l'aspect de leurs sources. Toutefois signalons deux articles de

L. Saint-Blancat: «Recherches sur les sources de la théologie
luthérienne (1509-1510) » 24 et « La théologie de Luther et un nouveau plagiat
de Pierre d'Ailly » 25

; dans le premier, l'auteur montre que Pierre d'Ailly
a plagié le Commentaire des Sentences de Grégoire de Rimini, notamment
les textes sur la charité ; dans le second, il montre le même phénomène
concernant cette fois-ci la conception de la théologie comme science. La
démonstration du plagiat a été reconnue par H. A. Oberman26. Pourtant,

en reprenant les textes pris en compte par le second des deux
articles et en les analysant, Oberman a établi les limites de la fidélité du

prélat à l'égard de Grégoire de Rimini et des liens l'unissant à Ock-
ham 27. Quant au problème de la charité chez d'Ailly, il a auparavant été

analysé par P. Vignaux qui n'a pas caché ni les emprunts, textuels ou

22 P. Duhem, Le système du monde, t. VIII, Paris 1958, p. 492 et 494.
23 E. Grant, Nicole Oresme and the Kinematics of Circular Motion, Madison—

Milwaukee-London 19 71, p. 129, note 115, p. 130—131 (ibid., note 121 sur le plagiat dans
le De falsis prophetis de Pierre d'Ailly).

24 « Verbum caro. Revue théologique et ecclésiastique», VIII (1954) 81—91. C'est un
compte rendu d'une conférence donnée à la Luther-Akademie en 1952.

25 «Positions luthériennes», 4 (1956) 61—81.
26 H. A. Oberman, The Harvest of Medieval Theology. Gabriel Biel and Late

Medieval Nominalism, Cambridge, Mass., 1963, p. 199, où Oberman ajoute: «the passages

are sufficiently identical — often verbatim — to warrant the verdict of plagiarism,
though of course the medieval understanding of copyright is to be taken into consideration

». A Grégoire de Rimini, d'Ailly reprend aussi la définition de la double puissance en
Dieu ; voir W. J. Courtenay, Nominalisme and the Late Medieval Religion, dans : The
Pursuit of Holiness in the Late Medieval and Renaissance Religion, ed. by Ch. Trinkaus
with H. A. Oberman, Leiden 1974, p. 40—41, note où Courtenay cite Ockham, Grégoire
de Rimini et d'Ailly. L. Saint-Blancat, La théologie de Luther, p. 61 note 1, indique que
d'autres plagiats du cardinal ont déjà été décelés par K. Michalski, Le criticisme et le

scepticisme dans la philosophie du XIVe siècle, Cracovie 1925 (et non 1955); cf.
K. Michalski, La Philosophie au XIVe siècle. Six études, hrsg. von K. Flasch, Frankfurt
1969, p. 140.

27 H. A. Oberman, op. cit., p. 199: «A closer investigation of the plagiarized texts,
however, makes clear that whereas d'Ailly at places in his formulation is dependent on
Gregory, in content and ad sententiam he follows obediently his master Occam. » Pour
l'ensemble des analyses voir p. 199—202.



290 Le Traité de Pierre d'Ailly sur l'Oraison dominicale

doctrinaux, du cardinal à Grégoire de Rimini, ni les rapprochements
avec Ockham ; L. Saint-Blancat semble ignorer ce travail28. D'une
manière plus globale le problème de ces « emprunts » a déjà été traité par
K. Michalski dans son étude consacrée à Jean de Mirecourt et publiée en
1923 29. Il y a montré l'utilisation du Commentaire des Sentences de Mire-
court et de quelques textes de Nicolas d'Autrecourt par d'Ailly 30. Plus

tard, en 1925, Michalski a donné une vue d'ensemble: «Pierre d'Ailly a

introduit dans son commentaire sur Lombard de longs passages copiés
textuellement dans d'autres auteurs, appartenant surtout à l'école ter-
ministe. » Selon Michalski les textes concernant la « science au premier
et au second degré» et l'évidence sont copiés sur Jean de Mirecourt;
ceux qui concernent la connaissance intuitive et abstractive, sur
Guillaume d'Ockham. Mais Michalski ne voulait pas entrer dans les détails

pour montrer « combien librement Pierre d'Ailly a fait usage des écrits

d'Ockham, de Jean de Mirecourt et de Nicolas d'Autrecourt »31. F. Oakley,

pour sa part, dépasse largement le cadre de la pensée politique et

28 P. Vignaux, Luther commentateur des Sentences, Paris 1935, Appendice II,
p. 100-105. L'ignorance de ce livre est d'autant moins excusable que Saint-Blancat
reprend dans ses articles le problème Luther-nominalisme, de loin plus important que de

simples comparaisons des textes, et qu'il se fonde sur le même texte, les Annotations de
Luther sur le Livre des Sentences de 1509—1510 (l'éd. de Weimar, t. IX), que P. Vignaux.
En fait, P. Vignaux est mentionné dans les conclusions du second article («Tous les

luthérologues, tous ceux qui, grâce aux travaux remarquables de M. Paul Vignaux et de M.
Robert Guelluy...») avec cette remarque (p. 77 note 2): «Cet éloge de M. Paul Vignaux ne
nous empêche nullement de faire remarquer que cet éminent critique a analysé les textes
de P. d'Ailly qui, en fait, sont des plagiats de Grégoire de Rimini »; et Saint-Blancat
renvoie aux p. 80-81 du livre sur Luther. Il n'empêche non plus que dans l'appendice
mentionné et sans utiliser le mot «plagiat», P. Vignaux a fait en 1933 ce à quoi est arrivé,
vingt ans plus tard, Saint-Blancat. Mieux encore, Vignaux a réussi, pour les textes
concernant la charité, à dépasser le problème de la dépendance textuelle de P. d'Ailly à l'égard
de G. de Rimini et, au-delà, à montrer leurs convergences et différences doctrinales —

résultat auquel, pour un autre groupe de textes, aboutit l'analyse de Oberman. Cela

indique les limites d'une démonstration par comparaison des textes : celle-ci montre la

source, mais ne prouve rien sur le plan des idées.
29 K. Michalski, WplywOksfordu na fllozofiçJanazMirecourt, «Rozprawy Polskiej

Akademii Umiejçtnosci», Wydz. Histor.-filoz., Série II, t. XXXVIII, n° 1 (t. 63 de la

collection), p. 3-74.
30 Ibid., p. 66—67 et 73-74. Mais Michalski ne connaissait pas encore YExigit ordo

executionis, découvert plus tard par A. Birkenmajer qui d'ailleurs pensait alors à l'éditer ; cf.
K. Michalski, La philosophie au XIVe siècle, p. 135. Voir aussi l'article de 1921: Les
courants philosophiques à Oxford et à Paris pendant le XIVe siècle, dans: La philosophie
au XIVe siècle, p. 24-25.

31 K. Michalski, Le criticisme..., dans: La philosophie au XIVe siècle, p. 14.



Le Traité de Pierre d'Ailly sur l'Oraison dominicale 291

ecclésiologique du cardinal et pose le problème de façon plus générale,

pour plusieurs textes. C'est ainsi qu'il distingue les sources principales et
secondaires, des auteurs connus de première ou de seconde main, enfin
les sources communes à Pierre d'Ailly et aux auteurs qu'il copie. Il
démontre, pour les textes politiques, la dépendance à l'égard de
Guillaume d'Ockham et de Jean de Paris, et, pour les actes de doctorat, le

pillage d'Ockham 32. Sans aller aussi loin que Lieberman, Michalski et

Oakley semblent confirmer le jugement de l'érudit américain concernant

la méthode de travail du cardinal de Cambrai33.

Venant de plusieurs côtés, les constatations du pillage (the plunde-
rings), du plagiat ou des emprunts posent évidemment un problème à

chaque historien qui voudrait analyser la doctrine de Pierre d'Ailly. Ce

problème peut être envisagé sous différents aspects. Il est indéniable que
les idées du cardinal ont joué au cours des siècles un certain rôle. Il y a

donc le fait historique de ces idées, créé, il est vrai, pour une grande part
par Gerson exaltant son ancien maître, mais fonctionnant aussi

indépendamment de cette propagande. Ce fait historique constitue un point
de départ et de comparaison rendant compréhensible une suite d'autres
faits. Les écrits et les idées vivent ainsi leur propre vie, ont leur propre
histoire — la fortuna.

Mais nous savons que ce « fait historique », celui des idées de Pierre

d'Ailly, sorti de son contexte, est sujet aux fluctuations du temps, selon
les besoins qui changent, insaisissable dans son originalité et sa totalité.
Ces idées, il faut donc les étudier « pour elles-mêmes, sans autre
préoccupation que de les comprendre »34. Or, le problème que posent les

écrits du cardinal réside ici-même. Le nombre d'emprunts ou de

plagiats, si l'on veut, est si élevé que les historiens en évoquant le peu
d'originalité de ces écrits auraient pu facilement s'en détourner, comme
ils l'ont fait par exemple des écrits deJean de Mirecourt. S'ils ne l'ont pas
fait, c'est parce que son rôle personnel dans l'histoire et le rôle historique

de ses idées le leur interdisaient, parce que la pensée du cardinal de
Cambrai ne suit pas toujours, comme l'ont affirmé Vignaux et Oberman,
celle des auteurs copiés, parce que souvent il parle avec plus de précision,

plus de droiture et d'à-propos que ses sources. Cela montre qu'il est

32 F. Oakley, The Political Thought, p. 198—211 ; pour les questions de doctorat de
Pierre d'Ailly, p. 203 note 18.

33 Voir ibid., p. 199-200.
34 P. Vignaux, Justification et prédestination au XIVe siècle, Paris 1981, p. 1.



292 Le Traité de Pierre d'Ailly sur l'Oraison dominicale

impossible de traiter de sa pensée sans envisager en même temps ses

sources, comme si celle-là existait sans celles-ci.
Il est évident qu'une édition critique des œuvres complètes de Pierre

d'Ailly, annoncée ici ou là, répondra ou aidera à répondre aux questions
qui demeurent, concernant notamment l'étendue des emprunts, des

plagiats, et la fidélité du cardinal aux sources copiées, et amorcera ainsi
une analyse réelle de sa pensée en tenant compte de tout le contexte
historique et doctrinal. Elle répondra certainement aussi à la question
des sources de première et de seconde main. Car si d'Ailly a réellement
copié le Commentaire de Mirecourt, lui-même un mosaïque de citations,
il y a trouvé un nombre important d'auteurs sans recourir aux textes

originaux. Ce fait n'a jamais été ni envisagé ni examiné.
Un autre fait frappant mérite aussi d'être relevé: c'est celui d'une

incohérence entre d'Ailly, théologien nominaliste, et d'Ailly, auteur
d'écrits spirituels, copiés sur des textes de non-nominalistes : Thomas

d'Aquin, Bonaventure, les Victorins etc. Faudra-t-il alors revenir sur les

opinions aujourd'hui rejetées selon lesquelles le nominalisme ne serait

pas capable d'une mystique, qu'il n'a pas sa propre spiritualité 35 Ou
plus simplement, faudra-t-il constater que d'Ailly multipliait ses

compositions — action condamnable aux yeux de Gerson — sans le moindre
souci pour la cohérence intérieure de ses écrits et de ses pensées, parce
qu'en réalité il copiait les grands spirituels pour des gens simples 36

Sans aller jusqu'à affirmer que le nominalisme avait été pour d'Ailly une
sorte de gnose réservée aux seuls universitaires et que la piété des

simples aurait dû se nourrir d'autres aliments, ne faut-il pas voir dans

son attitude cette superbe des théologiens si décriée par les spirituels La
vérité est peut-être ailleurs. Pierre d'Ailly est devenu théologien
nominaliste parce qu'à l'époque de ses études les choses ne pouvaient pas se

passer autrement : les auteurs nominalistes étaient fort en vogue à Paris,
les professeurs nominalistes jugeaient son travail. Mais sans penser à la

physique des nominalistes, il s'est jeté dans l'étude de l'astrologie en
trouvant comme maîtres et guides Roger Bacon, Abu Massar et Nicolas

35 Cf. H. A. Oberman, op. cit., p. 326 sqq. ; S. Ozment, Mysticism, Nominalism and
Dissent, dans : The Pursuit of Holiness, p. 68sqq.

36 M. Lieberman, op. cit., II, p. 287, remarque en citant Pierre d'Ailly: «'ad erudi-
tionem et exercitationem simplicium', comme il le dit; c'est-à-dire, des simples gens qui
comprenaient le latin. Evidemment ce n'étaient pas les mêmes simples gens à qui Gerson
adressait ses œuvres de vulgarisation».



Le Traité de Pierre d'Ailly sur l'Oraison dominicale 293

Oresme. Il a adopté ensuite la pensée politique de Guillaume d'Ockham
et de Jean de Paris comme instrument d'action politique, dans le but
d'influencer le cours des événements avant et pendant le concile de Pise

et celui de Constance. Enfin, il a copié les textes spirituels parce que
Gerson, son maître, lui a fourni leur liste et l'a poussé à les lire 37. La

théologie, la spiritualité et l'ecclésiologie, subordonnées à ses buts
personnels, à son action, aux missions qui lui ont été confiées, n'ont donc

qu'une valeur instrumentale, permettant au cardinal de Cambrai de les

manier à la perfection, sans que pour autant ses propres idées entrent
dans un seul moule ou se confondent entièrement avec celles d'une
seule école ou d'un seul penseur. La pratique instrumentale des

connaissances dans tous les domaines l'a obligé à chercher toujours un guide
sûr. Telle est probablement la raison du haut niveau intellectuel de ses

écrits et de leur manque d'originalité.

37 Jean Gerson, épitre 30: Si de temporali (Œuvres complètes, II, p. 125-128). M.
Lieberman, op. cit., Ill, p. 36, note: «Et quels sont ces livres que le cardinal devait
préférer? Ceux-là mêmes que Gerson avait conseillés, en 1400, au 'theologiae novus
auditor' au collège de Navarre » ; cf. l'épîtreJucundum est (Œuvres complètes, II, p. 33—34).
Mais la liste fournie à d'Ailly est plus proche encore de celle envoyée «à un nouvel
évêque», probablement Gilles des Champs; cf. l'épître Scriptum est melius (ibid. p. 108-
116). A propos des relations d'Ailly-Gerson voir M. Lieberman, Gerson et d'Ailly,
«Romania», LXXVIII (1957) 433-462; LXXIX (1958), p. 339-375; LXXX (1959), p.
289-336; LXXXI (1960) 44-98; id., Gerson ou d'Ailly, «Romania», LXXIX (1958)
339—375; F. Oakley, Gerson and Ailly: an Admonition, cité note 19.




	Le Traité de Pierre d'Ailly sur l'Oraison dominicale

