
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 32 (1985)

Heft: 1-2

Artikel: Albert von Köln und Peter von Ailly

Autor: Pluta, Olaf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760736

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760736
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Olaf Pluta

Albert von Köln und Peter von Ailly

Peter von Ailly - Leben und Werk

Peter von Ailly (1350—1420)1, Stipendiat und später Rektor des

Kollegs von Navarra2, Magister der Philosophie und Doktor der Theologie,

Kanzler der Universität Paris, Beichtvater Karls VI. und
Schatzmeister der königlichen Hauskapelle, Bischof von Le Puy und Cambrai,
schließlich Kardinal mit der Titelkirche des heiligen Chrysogonos, war
ein Mann von weitgespannten Interessen und unermüdlicher
Schaffenskraft, der — wie später der Kardinal Nikolaus von Kues — neben den

Verpflichtungen, die seine kirchlichen und weltlichen Amter mit sich

brachten, eine Vielzahl von Abhandlungen zu den verschiedensten

1 Die erste biographische Skizze in neuerer Zeit verfaßte Arthur Dinaux : Notice
historique et littéraire sur le cardinal Pierre d'Ailly, évêque de Cambrai au XVe siècle,
Cambrai 1824. Zum Lebensgang des Peter von Ailly vgl. Paul Tschackert: Peter von
Ailli (Petrus de Alliaco). Zur Geschichte des grossen abendländischen Schisma und der
Reformconcilien von Pisa und Constanz, Gotha 1877 (Reprint Amsterdam 1968) ; Louis
Salembier : Le Cardinal Pierre d'Ailly, Chancelier de l'Université de Paris, Evêque du

Puy et de Cambrai, 1350—1420, Tourcoing 1932; Bernhard Meller: Studien zur
Erkenntnislehre des Peter von Ailly, Freiburg 1954, S. 1-9; Francis Oakley: The
Political Thought ofPierre d'Ailly. The Voluntarist Tradition, New Häven/London 1964

(Yale Historical Publications, 81), S. 8-14; ders. : Pierre d'Ailly, in: B.A. Gerrish
(Hrsg.): Reformers in Profile, Philadelphia 1967, S. 40-57; Alan E. Bernstein: Pierre
d'Ailly and the Blanchard Affair. University and Chancellor of Paris at the Beginning of
the Great Schism, Leiden 1978 (Studies in Medieval and Reformation Thought, 24),
S. 60—81 ; G. Ouy : Art. « Ailly, Pierre d' », in : Lexikon des Mittelalters, Bd. I, München
1980, Sp. 239.

2 Das Kolleg von Navarra war zur damaligen Zeit neben dem Kolleg der Sorbonne
das bedeutendste, vgl. Gilbert Ouy: Le Collège de Navarre, berceau de l'humanisme
français, in: Actes du 95e Congrès national des sociétés savantes de Paris et des
départements. Sect, de philologie et d'histoire, Reims 1970, Bd. 1, Paris 1975, S. 275—299. Die
wichtigste Quelle zur Geschichte des Kollegs von Navarra ist Joannes Launoius Jean



262 Albert von Köln und Peter von Ailly

Wissensgebieten geschrieben hat. Die letzte von Salembier veröffentlichte

Werkliste3 umfaßt nicht weniger als 174 Titel ; dabei sind nur die

fraglos authentischen Werke gezählt.
Peter von Ailly hat aber nicht nur viel geschrieben, sondern hat in

seinen Schriften auch Bedeutendes geleistet.
Bedeutend sind zunächst seine kirchenpolitischen Schriften, die

hauptsächlich der Beendigung des großen Schismas (1378—1417) und
der Reform der Kirche gewidmet sind, vor allem der «Tractatus de

potestate ecclesiastica» (1416) und der «Tractatus de reformatione
ecclesiae» (1416—1417), eine überarbeitete Fassung des dritten Teils des

umfangreichen « Tractatus de materia concilii generalis » (1402—1403)4.
Peter von Ailly vertritt in diesen Schriften energisch die Superiorität des

Konzils über den Papst. Als führender Vertreter des Konziliarismus
nahm er an den allgemeinen Konzilien von Pisa (1409) und Konstanz
(1414—1418) teil. Insbesondere der «Tractatus de reformatione ecclesiae»

erschien in zahlreichen Ausgaben bis hinein ins 18.Jahrhundert5
und spielte eine nicht unbedeutende Rolle als antipapistische
Propagandaschrift ; als solche wurde er 1551 in Basel von Protestanten unter

Eaunoy, 1603—1678): Regii Navarrae gymnasii Parisiensis historia, 2 vols., Paris 1677.
Zur frühen Geschichte der Sorbonne vgl. P. Glorieux : Aux Origines de la Sorbonne, 2

vols., Paris 1965/1966, I, S. 71-145. Im 14. Jahrhundert waren neben Peter von Ailly
berühmte Schüler dieses Kollegs Nikolaus Oresme und Johannes Gerson, Schüler Peters

von Ailly. (Zum Verhältnis von Peter von Ailly und Johannes Gerson vgl. Max
Lieberman: Chronologie Gersonienne VI—VIII, in: Romania 79[1958], S. 339—375;
80[ 1959] S. 289—336 ; 81[1960], S. 44—98.) Der erste magister artistarum des 1315
eingeweihten neuen Kollegs war Johannes von Jandun (vgl. Ludwig Schmugge : Johannes von
Jandun [1285/89—1328], Untersuchungen zur Biographie und Sozialtheorie eines
lateinischen Averroisten, Stuttgart 1966 [Pariser historische Studien, 5], S. 8-14).

3 Salembier, a.a.O., S. 368-374.
4 Die ersten beiden Teile des «Tractatus de materia concilii generalis» wurden

erstmalig kritisch ediert von Meller, a.a.O., Anhang, S. 289-336 ; eine vollständige und
verbesserte Edition bietet Oakley: The Political Thought, a.a.O., Appendix III, S. 244—

342; zur Kritik der Edition von Meller vgl. ebd. Appendix IV, S. 343—345. Der «Tractatus

de potestate ecclesiastica» findet sich in Louis Ellies Dupin (Hrsg.): Johannis
Gersonii Opera Omnia, 5 vols., Antwerpen 1706, Bd. II, Sp. 925—960.

5 Unter den Titeln «De emendatione ecclesiae», «De squaloribus ecclesiae Roma-
nae », « De squaloribus curiae Romanae », « Canones super reformatione ecclesiae », « De
reformatione ecclesiae» s.l. 1415 (Hain 857); s.l s.a. (1495) (Goff A—475) ; s.l. 1671 (BLC
6,41), 1690 (ebd.), 1680,1698, 1706 (vgl. Tschackert, a.a.O., S. 355) ; auch deutsch unter
dem Titel « Oeconomia papalis squalida, das verwüstet Haus- und Kirchen-Regiment im
Pabstthumb», Zürich 1600 (vgl. ebd.). Eine kritische Edition des «Tractatus de
reformatione ecclesiae» bei Oakley: The Political Thought, a.a.O., S. 314—342.



Albert von Köln und Peter von Ailly 263

dem bezeichnenden Titel « De squaloribus ecclesiae Romanae »

veröffentlicht. Einfluß auf die Reformation nahm Peter von Ailly auch mit
seiner Theologie.

Martin Luther wurde in seiner Abendmahlslehre maßgeblich von
Peter von Aillys diesbezüglicher Diskussion im 4. Buch seines
Sentenzenkommentars6 beeinflußt. In seiner Schrift «Von der Babylonischen
Gefangenschaft der Kirche » (1520) erinnert sich Luther : « Einst, als ich
die scholastische Theologie in mich aufnahm, gab mir Peter von Ailly
(D. Cardinalis Cameracensis) Anlaß zum Nachdenken beim vierten
Buch der Sentenzen, wo er überaus scharfsinnig erörtert, es sei viel
wahrscheinlicher und man brauche viel weniger dieser überflüssigen
Wunder vorauszusetzen, wenn man hinzufügen würde, auf dem Altar
seien wahres Brot und wahrer Wein, nicht dagegen allein die bloßen
Akzidentien — wenn nicht die Kirche das Gegenteil festgesetzt hätte.

Als ich später sah, was für eine Kirche das ist, die solches bestimmt,
nämlich die thomistische..., da bin ich mutiger geworden»7. Den großen

Einfluß Peters von Ailly auf Luther dokumentiert der Bericht
Melanchthons, Luther habe die Sentenzenkommentare Gabriel Biels
und Peters von Ailly fast auswendig gekannt8.

Christoph Columbus besaß Peter von Aillys geographische Werke

«Imago mundi» (1410) und «Epilogus mappae mundi» (1410), die ihn
bei der Suche des Seeweges nach Indien und damit der Entdeckung
Amerikas maßgeblich beeinflußten9; unter den Schriftstellern, die
Columbus zu Rate gezogen hat, wird, wie bereits Alexander von Humboldt

festgestellt hat, keiner mit größerer Vorliebe von ihm angeführt

6 Vgl. In IV Sent., qq. 5 und 6.
7

« Dedit mihi quondam, cum Theologiam scholasticam haurirem, occasionem cogi-
tandi D. Cardinalis Cameracensis libro sententiarum quarto, acutissime disputans, multo
probabilius esse et minus superfluorum miraculorum poni, si in altari verus panis ver-
umque vinum, non autem sola accidentia esse astruerentur, nisi Ecclesia determinasset
contrarium. Postea videns, quae esset Ecclesia, quae hoc determinasset, nempe Thomi-
stica... audacior factus sum.» (Luther: De captivitate Babylonica ecclesiae praeludium,
in: Werke [Kritische Gesamtausgabe], Bd. 6, Weimar 1888, S. 508; vgl. Tschackert,
a.a.O., S. 321.)

8 « Gabrielem et Cameracensem pene ad verbum memoriter recitare poterat. » (Prae-
fatio Melanthonis in «Tomum secundum omnium operum... Martini Lutheri...»,
Wittenberg 1546; vgl. Corpus Reformatorum, Bd. IV, Sp. 159.)

9 Vgl. Tschackert, a.a.O., S. 333—335 ; Louis Salembier : Un Evêque de Cambrai et
la Découverte de l'Amérique, Lille 1892; ders. : Pierre d'Ailly and the Discovery of
America, in: United States Catholic Historical Society. Historical Records and Studies

(New York) 7(1914), S. 90—131 ; Fortunato de Almeida: La Découverte de l'Amérique.
Pierre d'Ailly et Christophe Colomb, Coimbre 1913.



264 Albert von Köln und Peter von Ailly

als der Kardinal Peter von Ailly10. Die von Columbus benutzte und mit
zahlreichen Randbemerkungen versehene Inkunabel11 befindet sich

heute in der Biblioteca Colombina in Sevilla12.

Johannes Kepler, selbst Apologet einer reformierten Astrologie13,
bezieht sich in seiner Abhandlung « De Stella nova in pede Serpenta-
rii»14 ausdrücklich auf Peter von Aillys astrologische Schriften15. Die
wichtigsten dieser Schriften sind : « De concordantia theologiae et astro-
nomiae » (1414), « De concordantia astronomicae veritatis et narrationis
historicae» (Mai 1414), «Elucidarium astronomicae concordiae cum
theologica et historica veritate» (September 1414). Hier findet sich

Peter von Aillys berühmte Vorhersage der französischen Revolution16,

10 Vgl. Alexander von Humboldt: Kosmos. Entwurf einer physischen
Weltbeschreibung, Bd. 2, Stuttgart o.J. (1844) (Gesammelte Werke, 2), Abschnitt B. IV, S. 198

und S. 213.
11 s.l. s.a. (Louvain, Johann von Paderborn, ca. 1480) (Hain 836, Proctor 9258,

Polain 134, Goff A-477).
12 Zusammen mit den Marginalien des Christoph Columbus hrsg. von Edmond

Buron: Ymago mundi de Pierre d'Aiily, Tom. I—III, Paris 1930.
13 Vgl. dazu vor allem seine Schrift «Tertius interveniens. Das ist: Warnung an

etliche Theologos, Medicos und Philosophos..., daß sie bey billicher Verwerffung der
Sternguckerischen Aberglauben nicht das Kindt mit dem Badt außschütten... », hrsg. von
Max Caspar/Franz Hammer, in: Gesammelte Werke, Bd. IV, München 1941, S. 141—

258 ; hrsg. von Fritz Krafft : Johannes Kepler, Warnung an die Gegner der Astrologie.
Tertius Interveniens, München 1971.

14 Hrsg. von Max Caspar, in: Gesammelte Werke, Bd. I, München 1938, S. 149-
356.

15 «Jam quod homines attinet, eorumque congregationes : etsi quidem conjunctio-
num magnarum ipsarum inter ipsos evidentes videre licet effectus, ut supradictum : etsi
etiam ad articulos conjunctionum multa specialia sese accommodant ex Historijs ; quae
Petro de Aliaco Cardinali dederunt occasionem comparandi historias et religionum perio-
dos cum Astronomia. » (De Stella nova in pede Serpentarii, cap. 29 ; ed. cit., S. 326,11—16 ;

vgl. Eugenio Garin : Lo zodiaco della vita. La polemica sull'astrologia dal Trecento al

Cinquecento, Rom/Bari 1976 [Universale Laterza, 349], S. 134, Anm. 24.)
16 De concordantia astronomicae veritatis et narrationis historicae, c. 60 : De octava

coniunctione maxima: «Iam vero de octava coniunctione maxima loquamur, quam
futuram esse diximus, si Deus voluerit anno ab initio mundi 7040, a diluvio 4798, a Christi
incarnatione 1693 vel circiter. Et post illam erit complementum decern revolutionum
Saturnalium anno Christi 1789; et hoc erit post dictam coniunctionem per annos 97 vel
prope... His itaque praesuppositis dicimus, quod, si mundus usque ad illa tempora dura-
verit, quod solus Deus novit, multae tunc et magnae et mirabiles alterationes mundi et
mutationes futurae sunt et maxime circa leges et sectas. » (München, Bayerische
Staatsbibliothek, Cod. lat. 3821, f. 164v; Cod. lat. 18175, f. 161rb-va.) Diese Voraussage
erwähnt bereits George Pameyer : Pierre d'Ailly. Sa vie et ses ouvrages (Thèse), Strasbourg
1840, S. 32. Zu den astrologischen Schriften Aillys vgl. Salembier: Petrus de Alliaco,
a.a.O., S. 177-194; Lynn Thorndike: A History of Magic and Experimental Science,
Vol. IV, New York 1934, S. 101-113.



Albert von Köln und Peter von Ailly 265

die er später noch einmal wiederholt hat17. Die astrologischen Schriften
Peters von Ailly kritisiert hat Johannes Pico della Mirandola in seinen
« Disputationes adversus astrologiam divinatricem»17a, insbesondere
Peter von Aillys These, die Astrologie sei der Theologie nützlich.

Nikolaus von Kues benutzte für seine Abhandlung « De correctione
kalendarii » Peter von Aillys « Exhortatio super kalendarii correctione »

(1411) an Papst Johannes XXIII., später auf dem Konzil zu Konstanz
öffentlich vorgetragen1717, wo er bereits — vergeblich — jene Kalenderreform

vorschlägt, die später von Papst Gregor XIII. durchgeführt
worden ist17c.

Unter den logischen Schriften Peters von Ailly sind besonders
hervorzuheben die mehrfach gemeinsam gedruckten Abhandlungen « Con-

ceptus» und «Insolubilia»18. Letztere hat nach dem Zeugnis François
Rahelais' geradezu sprichwörtliche Bekanntheit erlangt: «Wird meine
Frage von euch nicht gelöst, so erachte ich sie für unlösbar wie die

17 In seinem Traktat «De persecutionibus Ecclesiae», ed. N. Valois, in: Bibliothèque

de l'Ecole des Chartes (Paris) 65(1904), S. 574 ; vgl. Salembier : Hommes et Choses de

Flandre, Lille 1911, S. 325.
17a Johannes Pico della Mirandola möchte Peter von Ailly lieber loben als tadeln:

« Et quidem optarem scripsisse ilium potius quae mihi laudanda esset quam confutanda,
quoniam ut ingenium habens ad litteras amo, et personam veneror quam in Ecclesia
gessit » (Disputationes adversus astrologiam divinatricem, üb. 2, cap. 4 ; ed. Eugenio
Garin, Bd. 1, Florenz 1946, S. 120.) Gleichwohl urteilt er, Peter von Ailly habe, nachdem

er, schon ein Greis, anfing, der Theologie ein wenig überdrüssig zu werden (paululum
degustare), seine astrologischen Schriften zu schnell (properanter nimis), d.h. ohne die

notwendige Sorgfalt, geschrieben (vgl. ebd. ; vgl. auch Richard Walter Remé : Darstellung

des Inhalts der « Disputationes in astrologiam » des Pico della Mirandola [Buch I—III]
und historisch-kritische Untersuchung, Philos. Diss. Hamburg 1933, S. 18f.)

i'b Vgl. Hermann von der Hardt (Hrsg.): Rerum conciüi oecumenici Constan-
tiensis, Vol. III, Francofurti/Lipsiae 1698, Sp. 72-91.

170 Vgl. Nikolaus von Kues : Die Kalenderverbesserung. De correctione kalendarii.
Lateinisch und Deutsch. Eingel. und übers, von Viktor Stegemann, Heidelberg 1955,
S. XXXIV.

18 Unter dem Titel «Conceptus et insolubilia» vor 1500 mehrfach gemeinsam
gedruckt (Hain 833, Goff A—472; Copinger 389; Copinger 390; Copinger 391, Proctor
8315; Copinger 392; Copinger 393, Proctor 8014; Reichling 805). Eine Übersetzung
beider Abhandlungen bietet Paul Vincent Spade: Peter of Ailly: Concepts and
Insolubles. An Annotated Translation, Dordrecht/Boston/London 1980 (Synthese Historical
Library, 19). Eine neue Edition der « Conceptus» aufder Grundlage dreier Inkunabeln hat
Ludger Kaczmarek erstmalig 1980 vorgelegt : Modi significandi und ihre Destruktionen.
Zwei Texte zur scholastischen Sprachtheorie im 14. Jahrhundert, Münster 1980 (Materialien

zur Geschichte der Sprachwissenschaft und der Semiotik, 1). Eine verbesserte

Ausgabe erschien 1983 : Destructiones modorum significandi. Conceptus Petri de Alliaco,
hrsg. von Ludger Kaczmarek, Beelen 1983.



266 Albert von Köln und Peter von Ailly

Insolubilia des Alliacus»19; hier hat Peter von Ailly Wittgensteins
Lösung logischer Paradoxe im «Tractatus» vorweggenommen20.

Nicht alle Werke Peters von Ailly sind später als Inkunabel oder
Postinkunabel gedruckt worden; hier ist noch mancher Schatz zu
heben. Bei den bisher nur handschriftlich überlieferten Schriften Peters

von Ailly sei insbesondere hingewiesen auf seinen Traktat zur Conso-

latio philosophiae des Boethius21.

Nicht zuletzt ist Peter von Aillys « Tractatus de anima »2 2 zu nennen,
der im späten Mittelalter zu den meistgelesenen seiner Art gehörte. Dies

zeigen allein schon Anzahl und Verbreitung der Handschriften und
Drucke23. Er gehörte darüber hinaus zu den einflußreichsten, deren

Wirkung sich erstreckt bis in die Zeit des Humanismus. Gabriel Biel hat
einen Kommentar dazu geschrieben24, in dessen Vorwort er die

Abhandlung Peters von Ailly kennzeichnet als « clare et breviter trac-
tatulum compendiosum et utilissimum»25.

Der Einfluß Alberts des Großen auf Peter von Ailly

Peter von Ailly gilt als Vertreter der «via moderna»; insofern
erscheint eine Beeinflussung durch Albert den Großen wenig wahr-

19 Gargantua und Pantagruel III, 30; hrsg. von Horst und Edith Heintze, Frankfurt

am Main 1974, Bd. I, S. 421.
20 Vgl. Anton Dumitriu : Wittgenstein's solution of the paradoxes and the conception

of the scholastic logician Petrus de Allyaco, in : Journal of the History of Philosophy
12(1974), S. 227—237. Dumitriu urteilt: «Ludwig Wittgenstein... expressed exactly and
almost verbatim the ideas ofPetrus de Allyaco» (ebd., S. 237). Diese Aussage bezieht sich
auf Wittgensteins Lösung logischer Paradoxe im «Tractatus logico-philosophicus»
3.333.

21 Eine Edition dieses Werkes wird vorbereitet von M. Chappuis-Baeriswyl ; zu den
Handschriften und für eine erste Interpretation vgl. M. Chappuis-Baeriswyl : Notice sur
le Traité de Pierre d'Ailly sur la Consolation de Boèce, in: Freiburger Zeitschrift für
Philosophie und Theologie 31(1984), S. 89—107.

22 Die kritische Edition dieses Traktats wird in Kürze erscheinen, vgl. Bulletin de

philosophie médiévale 24(1982), S. 25.
23 Erhalten sind 22 Handschriften in den Bibliotheken Spaniens (Escorial, Salamanca,

Valencia) bis Polens (Krakau) sowie 9 Drucke zwischen 1484 und 1518.
24 Vgl. Franz Joseph Burkhard: Ein handschriftlicher Kommentar Gabriel Biels

zum Traktat «De anima» des Peter von Ailly, in: Alte Fragen und neue Wege des

Denkens. Festschrift fürJosef Stallmach, Bonn 1977, S. 82-91. Der Kommentar ist in zwei
Handschriften erhalten : Gießen, Universitätsbibliothek, Cod. 756, ff. 53r—78r und Trier,
Stadtbibliothek, Cod. 698/260, ff. 185r—214r. Die kritische Edition dieses Kommentars
wird in Kürze erscheinen, vgl. Bulletin de philosophie médiévale 24(1982), S. 23.

25 Cod. Gießen, f. 53r; Cod. Trier, f. 185r.



Albert von Köln und Peter von Ailly 267

scheinlich. In der Tat wird Albertus Magnus beispielsweise in Peter von
Aillys Sentenzenkommentar kein einziges Mal namentlich erwähnt;
häufig und namentlich zitierte Autoren sind dagegen Wilhelm von
Ockham, dessen Schüler Adam Wodeham und Gregor von Rimini.
Umso überraschender ist die Feststellung, daß Peter von Ailly nicht
unerheblich von Albert dem Großen beeinflußt worden ist.

Für Peter von Aillys «Tractatus de anima», zwischen 1376—1377,

dem Jahr seiner Lectura Sententiarum, und 1385 abgefaßt26, hat
Katharine Park 1980 in ihrem Aufsatz «Albert's Influence on Late Medieval

Psychology»27 als erste auf einen solchen Zusammenhang
hingewiesen28. Die Kapitel 2—7 des «Tractatus de anima» behandeln im
einzelnen die Vermögen der Seele. Die wichtigste Quelle dieser Kapitel
ist, neben den «Quaestiones de anima» des Johannes Buridan, das

fünfte Buch (De potentiis animae) der Albert dem Großen zugeschriebenen

«Summa naturalium», besser bekannt unter dem Namen «Phi-
losophia pauperum»29, einer Kompilation seiner naturphilosophischen
Schriften30. Peter von Ailly folgt der « Summa naturalium » nicht nur im
großen bei der Aufzählung, Einteilung und Benennung der Seelenvermögen,

sondern auch im kleinen bei der Gliederung einzelner Kapitel
und Absätze. Bei der Behandlung der anima sensitiva beispielsweise
ordnet er die Besprechung der einzelnen äußeren Sinne nach dem

26 Zu dieser neuen Datierung vgl. Olaf Pluta : Utinam haberem hoc
Sprachphilosophische Betrachtungen bei Adam Wodeham, Gregor von Rimini und Peter von Ailly,
in : Rekonstruktion und Interpretation. Problemgeschichtliche Studien zur Sprachtheorie
von Ockham bis Humboldt, hrsg. von Klaus D. Dutz/Ludger Kaczmarek, Tübingen
1985 (Tübinger Beiträge zur Linguistik, 264), S. 23—51 ; ebd. S. 26.

27 In : James Athanasius Weisheipl (Hrsg.) : Albertus Magnus and the Sciences,
Toronto 1980 (Pontifical Institute of Medieval Studies. Studies and Texts, 49), S. 501—

535.
28 Vgl. ebd. S. 519-522.
29 Philosophia pauperum sive Isagoge in libres Aristotelis Physicorum, De caelo et

mundo, De generatione et corruptione, Meteororum et De anima, in : Albertus Magnus,
Opera omnia, hrsg. von A. Borgnet, Bd. 5, Paris 1890, S. 445-536. Eine verbesserte
Edition von Buch V bietet Bernhard Geyer : Die Albert dem Grossen zugeschriebene
Summa naturalium (Philosophia pauperum). Texte und Untersuchungen, Münster i.W.
1938 (Beiträge zur Geschichte der Philosophie und Theologie des Mittelalters, XXXV, 1),
S. 38*—62* (Rezension A) und S. 63*—82* (Rezension B).

30 Zur Verfasserfrage vgl. Martin Grabmann : Die Philosophia pauperum und ihr
Verfasser Albert von Orlamünde, in: Beiträge zur Geschichte der Philosophie und
Theologie des Mittelalters, XX,1 (Münster i.W. 1918), S. 29—46, und Geyer, a.a.O.,
S. 1-3 und 42-47.



268 Albert von Köln und Peter von Ailly

Schema obiectum—medium—Organum31. Die Übereinstimmung
beschränkt sich aber nicht allein auf Ordnungsgesichtspunkte, sondern

geht bei einigen Passagen bis hinein in die Formulierung32. Eingeschoben

sind dabei immer wieder Diskussionen aus Johannes Buridans

«Quaestiones de anima»33 ; in den genannten Kapiteln des «Tractatus
de anima» findet sich auf diese Weise, was die Quellen angeht, ein
unvermitteltes Nebeneinander34 von Autoren der «via antiqua» und
der «via moderna».

Von Albert dem Großen beeinflußt ist auch Peter von Aillys
Abhandlung «De impressionibus aeris»35, während seiner Pariser Jahre
(1372—1396) verfaßt36, wie ein Vergleich mit dem fünften Buch (De
meteoris) der « Summa naturalium »37 und mit dem Albert dem Großen
zugeschriebenen Traktat « De passionibus aeris sive de vaporum impres-

31 « Sed dicendum est particulariter de uniuscuiusque sensus organo, medio et obiec-
to» (Tractatus de anima, 3.5); vgl. die Abschnitte 3.5-3.9.

32 Vgl. beispielsweise den folgenden Satz mit der entsprechenden Stelle aus der
«Summa naturalium» (ed. Geyer, S. 49*, 25—29): «Organum ergo visus est oculus, ad

quem pervenit nervus opticus protensus a cerebro usque ad pupillam, per quem mittitur
Spiritus visibilis recipiens species visibiles ab humore cristallino, qui est in pupilla. »

(Tractatus de anima, 3.5.)
33 So ist der Einschub « Unde, cum lumen requiratur ad videndum, fuit inter quos-

dam philosophos quaestio, utrum requiratur propter medium aut propter colorem seu
obiectum. Et potest dici, quod propter utrumque, tarnen principaliter propter colorem,
qui non sufficit suam speciem agere sine coniuncto lumine » (Tractatus de anima, 3.5) eine
gedrängte Wiedergabe der Diskussion in Johannes Buridans Quaestio « Utrum ad videndum

colores lumen requiratur propter ipsos colores an propter medium » (lib. II, q. 27 ; ed.

Lokert, ff. 14va-15ra).
34 Während Peter von Ailly bei der Aufzählung, Einteilung und Benennung der

Seelenvermögen Albertus Magnus folgt, entscheidet er sich in der zentralen philosophischen

Frage nach der Möglichkeit einer rationalen Psychologie « sequendo apparentiam
rationis naturalis» mit Johannes Buridan für die materialistische Auffassung des Alexander

von Aphrodisias (vgl. Peter von Ailly: Tractatus de anima, 6.1; Johannes
Buridan : Quaestiones de anima, lib. III, q. 3 ; ed. Lokert, f. 24ra-vb).

35 Tractatus Petri de Eliaco episcopi Cameracensis, super libros Meteororum, de

impressionibus aeris ac de his, quae in prima, secunda atque tertia regionibus aeris fiunt,
sicut sunt sidera cadentia, stellae, cometae, pluvia, ros, pruina, nix, grando, ventus, terrae
motus, denique generatis infra terram. Argentinae Straßburg) 1504 (Panzer VI,31;
BLC 6,42). In der Handschrift München, Bayerische Staatsbibliothek, Cod. lat. 27105,
ff. lr-33r, ist der Titel wie folgt angegeben : «De impressionibus aeris venerabilis domini
Petri de Eliaco episcopi Cameracensis, studii Parisiensis cancellarii, libellus super
libros Meteororum Aristotelis» (f. lr).

36 Terminus ante quem ist der 26. September 1396 (vgl. die datierte Handschrift
Paris, Bibliothèque Nationale, Cod. lat. 2831).

37 Albertus Magnus: Opera omnia, hrsg. von A. Borgnet, Bd. 5, Paris 1890,
S. 478-505.



Albert von Köln und Peter von Ailly 269

sionibus »38 zeigt. Auch hier wird Albertus Magnus kein einziges Mal
namentlich genannt39; auf den großen Kölner deutet aber folgende
Bemerkung Peters von Ailly über die verschiedenen Benennungen der
Milchstraße: «via alba in diversis mundi partibus diversimode appel-
latur : in quadam vocatur via pura, in Colonia vocatur via Sancti Iaco-
bi»40.

Peter von Ailly hat Köln persönlich kennengelernt; im Jahre 1414

hat er sich als päpstlicher Legat für Deutschland einige Monate dort
aufgehalten. Während dieser Zeit scheint er auch die Schriften Alberts
des Großen eingehend studiert zu haben, denn in seiner Abhandlung
«De concordantia theologiae et astronomiae»41, auch unter dem Titel
« Vigintiloquium de concordantia astronomicae veritatis cum theolo-
gia» bekannt, die er in Köln konzipiert und abgeschlossen hat42, ist
Albertus Magnus eine der wichtigsten namentlich genannten Autoritäten.

Gleich zu Anfang verweist Peter von Ailly auf das Albert dem

38 Ebd., Bd. 9, Paris 1890, S. 659-682. Vgl. dazu Fr. Pelster: Neue philosophische
Schriften Alberts des Grossen, in: Philosophisches Jahrbuch 36 (1923), S. 150-168; ebd.
S. 157-161. Pelster hält den Traktat für eine authentische Schrift Alberts des Großen.

39 Eine mehrfach namentlich genannte auctoritas ist Peter von Auvergne (Petrus
de Alvernia) (gest. 1304) und sein bisher ungedruckter «Comment, in libros Meteoro-
rum»: vgl. Peter von Ailly, De impressionibus aeris, ed. cit., f. 2v, 6r, 17r. Zum
Kommentar des Peter von Auvergne vgl. Gundisalvus M. Grech (Hrsg.) : The
Commentary of Peter of Auvergne on Aristotle's Politics, the inedited part : book III, less. I—

VI, Rom 1967, S. 31-32.
40 Peter von Ailly: De impressionibus aeris, ed. cit., f. 5r; Cod. München 27105,

f. 5v.
41 Concordantia astronomiae cum theologia. Concordantia astronomiae cum histo-

rica narratione. Et Elucidarium duorum praecedentium domini Petri de Aliaco, cardinalis
Cameracensis. Augustae Vindelicorum Augsburg) (Erhard Ratdolt) 1490, ff. 2r—14r.
Zu diesen und zu den anderen astronomischen und astrologischen Traktaten Peter von
Aillys vgl. L. Salembier: Petrus de Alliaco, Insulis Lille) 1886, Kap. 4: Alliaceni
astrologia, S. 177-194, und Lynn Thorndike: A History of Magic and Experimental
Science, Bd. 4, New York 1934, S. 101—113.

42 Vgl. das Explicit : « Explicit tractatus de concordantia theologiae et astronomiae a

domino Petro cardinali Cameracensi, compilatus et completus in civitate Coloniensis
Anno Christi 1414.» (Ed. cit., f. 14r.) Peter von Ailly hat in Köln noch zwei weitere
astronomisch-astrologische Schriften verfaßt, nämlich eine « Apologetica defensio
astronomicae veritatis» (26. September 1414) und eine «Altera apologetica defensio astronomicae

veritatis» (3. Oktober 1414) gegen Heinrich von Langenstein. (Diese beiden
Schriften habe ich bedauerlicherweise nicht einsehen können.) Davon zu unterscheiden
ist die «Apologia defensiva astronomiae ad Johannem Gersonium» (Dezember 1419),
ediert in: Jean Gerson, Œuvres complètes, hrsg. von P. Glorieux, Bd. II, Paris 1960,
S. 218-221.



270 Albert von Köln und Peter von Ailly

Großen zugeschriebene «Speculum astronomiae»43 mit den Worten:
« Albertus Magnus perutilem etiam tractatum edidit, in quo verae
astronomiae et artis magicae libros per eorum principia et fines distinxit, ut
astronomicam veritatem et magicam vanitatem ab invicem sequestra-
ret »44. Und weiter unten zitiert er Albert als maßgebliche Autorität, um
die These zu stützen, alle Astronomen stimmten darin überein, daß eine

große Konjunktion der bedeutenden Planeten in der Vergangenheit
stets eine große und bemerkenswerte Veränderung auf der Erde
bewirkt habe, «ut innuit Albertus in De natura et proprietatibus ele-
mentorum»45.

Schlußfolgerungen

Peter von Ailly hat, wie wir gesehen haben, in nicht unerheblichem
Maße albertische oder pseudo-albertische Schriften verwendet, in der
Mehrzahl der Fälle, ohne die Entlehnungen namentlich zu kennzeichnen.

Daraus kann man verschiedene Schlußfolgerungen ziehen :

Erstens : Peter von Ailly sei ein Plagiator46, weil er seine Quellen in
vielen Fällen verschweige. — Dieser Vorwurf ist unhistorisch, denn

unser heutiger Begriff von geistigem Eigentum war der Zeit Peters von
Ailly weitgehend fremd.

43 In: Albertus Magnus, Opera omnia, hrsg. von A. Borgnet, Bd. 10, Paris 1891,
S. 629-651 ; sowie in : Albertus Magnus, Speculum astronomie, hrsg. von Stefano
Caroti/Michela Pereira/Stefano Zamponi, Pisa 1977 (Quaderni di Storia e Critica
della Scienza, N.S. 10). Zur Frage der Authentizität vgl. B.Geyer: Das «Speculum
astronomiae » kein Werk des Albertus Magnus, in : Studien zur historischen Theologie.
Festschrift für F.X. Seppelt, München 1953, S. 95—101.

44 Vigintiloquium, Verbum 3; ed. cit., f. 3r.
45 Vigintiloquium, Verbum 14; ed. cit., f. 9v. Vgl. Albertus Magnus: De causis

proprietatum elementorum, in : Opera omnia, hrsg. von A. Borgnet, Bd. 9, Paris 1890,
S. 585-657.

46 Diesen Vorwurfhaben erhoben Louis Saint-Blancat : Recherches sur les sources
de la théologie Luthérienne primitive (1509-1510), in: Verbum Caro 8(1954) S. 81—90;
ders. : La théologie de Luther et un nouveau plagiat de Pierre d'Ailly, in : Positions
Luthériennes 4(1956), S. 61-81 (Peter von Ailly plagiiert Gregor von Rimini), sowie
G.W. Coopland: Nicole Oresme and the Astrologers. A Study of his Livre de divina-
cions, Liverpool 1952, S. 11, und Edward Grant: Nicole Oresme and the Kinematics of
Circular Motion. Tractatus de commensurabilitate vel incommensurabilitate motuum
celi, Madison/Milwaukee/London 19 71, S. 130 (Peter von Ailly plagiiert Nikolaus Oresme).



Albert von Köln und Peter von Ailly 271

Zweitens : Peter von Ailly sei ein Eklektiker47, weil er Autoren der
«via moderna» und der «via antiqua» ohne Unterschied benutze. —

Auch dieser Vorwurf ist unhistorisch, denn der Begriff des philosophischen

Systems findet sich erst in Descartes' Philosophiekonzept.
In der Tatsache, daß Peter von Ailly, häufig stillschweigend, neben

Autoren der «via moderna» (im «Tractatus de anima» vor allem
Wilhelm von Ockham, Johannes Buridan und Gregor von Rimini48) auch
solche der «via antiqua» benutzt hat, sehe ich vielmehr lediglich ein
weiteres Indiz dafür, daß die Grenzen zwischen « via antiqua » und « via
moderna» im späten Mittelalter49 fließend waren. Wie fließend diese

Grenzen in der Tat waren, zeigt der Umstand, daß in Köln, einem
Zentrum des Albertismus und Thomismus, Sentenzenvorlesungen «

secundum Adam» gehalten wurden, wie Courtenay herausgefunden
hat50, d.h. Vorlesungen nach Adam Wodeham, einem unmittelbaren
Schüler Wilhelms von Ockham und Herausgeber seiner Werke.

47 Diesen Vorwurf hat erhoben Park, a.a.O., S. 521.
48 Vgl. dazu Pluta, a.a.O., S. 30-32.
49 Vgl. dazu Albert Zimmermann (Hrsg.) : Antiqui und moderni. Traditionsbewußtsein

und Fortschrittsbewußtsein im späten Mittelalter, Berlin/New York 1974

(Miscellanea mediaevalia, 9).
50 Vgl. William J. Courtenay: Adam Wodeham. An Introduction to his Life and

Writings, Leiden 1978 (Studies in Medieval and Reformation Thought, 21), S. 133—135,

215-222.




	Albert von Köln und Peter von Ailly

