
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 32 (1985)

Heft: 1-2

Artikel: Noterelle sulle fonti albertine del "De tempore" di Nicola di Strasburgo

Autor: Suárez-Nani, Tiziana

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760734

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760734
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Tiziana Suärez-Nani

Noterelle sulle fonti albertine del
«De tempore» di Nicola di Strasburgo

I. Struttura e carattere del «de tempore»

II De tempore, che occupa 208 colonne délia Summa philosophiae, è

collocato all'interno dell'ampia trattazione sulle misure in generale (De
mensuris in communi), délia quale costituisce una parte come studio di
quel tipo particolare di misura che sono le misure di durata. Esso si

compone di sei trattati. L'oggetto del primo è il tempo degli uomini
(Tempus noster; 179va—195vb) ; il secondo si occupa del tempo in rela-
zione ai suoi oggetti (Tempus in ordine ad ea, quae mensurat; 195rb—vb) ; il
terzo studia i problemi relativi all'istante {De nunc temporis; 195vb—

205rb); il quarto esamina il tempo degli angeli (Tempus angelorum;
205rb—215ra) ; il quinto ha per oggetto l'evo {De aevo; 215ra—232rb) ed

il sesto caratterizza brevemente l'eternità {De aeternitate; 232rb—vb).

Ogni trattato si suddivide poi in vari capitoli, i quali a loro volta com-
prendono alcune « quaestiones », e quest'ultime si compongono di più
articoli.

Questa ramificazione délia struttura del De tempore è indice del

carattere analitico del procedere di Nicola e délia sua penetrazione
capillare dei problemi. Questo carattere analitico si accorda peraltro con
l'intenzione espressa nel Prologo posto in capo alla Summa philosophiae,

quella cioè di raggruppare vari temi filosofici e teologici riunendo in
particolare le opinioni dei maggiori esponenti délia tradizione alla quale
egli si riallaccia. Nel De tempore Nicola realizza il suo intento riuscendo a

disegnare un quadro esauriente dello «status quaestionis». Conforme-
mente a questa intenzione direttiva egli configura la sua opera come un
dibattito attorno ad una serie di problemi riguardanti le quattro misure



236 Noterelle sulle fonti albertine

di durata di cui dicevamo, e ne dà atto il fatto che nel presentare ogni
quesito il nostro autore mette a confronto due o più sviluppi e soluzioni,
offrendo al lettore un ampio ventaglio di dati, considerazioni e risvolti
del tema in questione.

E se è vero che in queste discussioni Nicola mette poca farina del suo

sacco, ciö non mi sembra tuttavia giustificare l'epiteto di « plagiator »1 :

egli si mantiene infatti in disparte o prende posizione a seconda dell'im-
portanza che accorda a questo o a quel problema, intento soprattutto a

riportare il dibattito fra le opinioni che mette a confronto. Il De tempore

appare cosl come uno scenario sul quale si raffrontano le differenti
posizioni e Nicola agisce, per cosl dire, sul retroscena, facendo inter-
venire questa o quell'opinione e muovendo gli argomenti ed i controar-
gomenti. Se egli si confonde a volte con l'opinione che riporta, ciô non
mi sembra risultare da un'intenzione di plagio, ma talvolta dal semplice
ritenere che alcune affermazioni sono comunemente ammesse e talaltra
dalla comunanza ideologica con l'opinione riportata.

Appare cosl in modo evidente che per un'opera come il De tempore,

pensata e scritta come discussione e messa a confronto fra varie
opinioni, le fonti sono di importanza capitale, e non tanto le fonti esplicite,
del resto poco numerose, quanto lefonti implicite : gli interlocutori veri e

propri del dibattito sono tutti designati attraverso i numerosi « quidam »

e « alii ». Questi «quidam» in ordine di importanza quantitativa sono

Egidio Romano, Teodorico di Freiberg, Erveo di Nédellec, Alberto
Magno e Tommaso d'Aquino.

Possiamo subito osservare che Alberto e Tommaso non figurano
come interlocutori diretti dei problemi trattati, ma svolgono piuttosto
un ruolo di sfondo, di quadro o di orizzonte delle discussioni, a partire
dal quale si stagliano i contorni netti delle altre posizioni. Ciô è segno
dell'assunzione da parte di Nicola dell'indirizzo generale di questi due

pensatori, del suo aderire cioè in linea di principio alia loro tendenza,

pur discostandosene su questioni particolari. Ed è proprio con Alberto e

Tommaso che Nicola si confonde più sovente, rischiando in quei casi di

ingannare il lettore, che potrebbe attribuire al nostro filosofo ciö che egli
in realtà ha preso a prestito dai due domenicani. Alberto Magno e

Tommaso d'Aquino incarnano dunque l'indirizzo ideologico di base del

1 Cosl H. Denifle, Der Plagiator Nicolaus von Straßburg, in : Archiv f. Literatur u.
Kirchengesch, des Mittelalters, 4(1888) 312—329.



del «De tempore» di Nicola di Strasburgo 237

filosofo di Strasburgo e rappresentano i capisaldi délia tradizione alla
quale egli si riallaccia : ciö non fa del resto che confermare il legame con
queste due autorità espresso da Nicola nel suo Prologo generale. I
protagonisti più diretti e di primo piano del De tempore sono dunque
Egidio Romano, Teodorico ed Erveo di Nédellec.

Egidio Romano occupa un posto di grande importanza ; egli è l'autore
non solo quantitativamente più présente, ma anche qualitativamente
notevole: in moite questioni Nicola riporta la sua opinione, pur tro-
vandosi sovente in disaccordo con essa e criticandola con vigore. Questo
significa perlomeno che Egidio svolge un ruolo di rilievo nel dibattito
dell'epoca sul problema del tempo e che quindi non poteva essere

ignorato da un relatore di questo dibattito qual'era Nicola.
L'ambito nel quale il filosofo romano occupa un posto di primo

piano è quello dei problemi relativi al tempo angelico e all'evo : in essi il
«De mensura angelorum» di Egidio costituisce un riferimento autorevole
e costante. Egli vi svolge spesso il ruolo di oppositore di fronte alla
tendenza dominante nel De tempore, in particolare rispetto a problemi
corne quello dell'unità dell'evo o quello delle relazioni fra le varie
misure di durata ed il loro istante : nel rispondere a questi interrogativi
Egidio segue un indirizzo chiaramente opposto a quello tomista —

nell'affermare ad esempio la pluralità dell'evo — e Nicola in questa
occasione lo critica tacciando di «irrationale» la sua posizione (220rb).
In varie circostanze il filosofo romano rompe gli schemi di pensiero del
domenicano strasburghese e ne sowerte l'ordine, aprendo la prospet-
tiva, volutamente o meno, a conseguenze perlomeno sorprendenti nella

penna di un teorico del potere papale. Non analizzeremo qui la presenza
di Egidio nel De tempore, ma occorre tuttavia sottolineare che il suo
intervento è di grande interesse e arricchisce sensibilmente il dibattito.

Nicola gli contrappone di regola l'opinione di Erveo di Nédellec, e,
anche qualora intenda prendere personalmente partito, lo critica per
bocca dello stesso Erveo. Mi sembra anzi di non poca importanza il fatto
che, trattando l'unità dell'evo — problema di grande rilievo per i suoi
risvolti —, il filosofo di Strasburgo, dopo aver citato sempre direttamente
il De mensura angelorum, riassuma ora Egidio attraverso il resoconto che

ne dà lo stesso Erveo nel suo commento aile Sentenze2. Questa utiliz-

2 In II Sent., d. 2, q. 2, Parisiis 1644, p. 204—205.



238 Notereile sulle fond albertine

zazione di Erveo da parte di Nicola ci fornisce sin d'ora un indizio utile
per comprendere la relazione fra i due filosofi : Nicola, qui come altrove,
usa Erveo come cavallo di battaglia nei casi in cui gli preme dare il suo

avviso, rivelandosi cosi notevolmente dipendente dall'orientamento
ideologico del filosofo di Nédellec.

II. Le fonti albertine del «De tempore»

Occorre ora soffermare la nostra attenzione sull'oggetto proprio di

queste note: le fonti albertine del De tempore3.

2.1. Alberto Magno

Alberto — lo ripetiamo — non è tanto présente come interlocutore
diretto quanto come sfondo, come matrice, insieme a Tommaso d'Aquino,

della linea di pensiero che domina nel De tempore. Ciononostante è

opportuno osservare in quali problemi interviene, in che misura ed in
che modo.

Come osservavo, i trattati sul tempo degli angeli e sull'evo sono
percorsi esclusivamente dal dibattito fra Egidio Romano ed Erveo di
Nédellec: la presenza di Alberto va pertanto indagata nei trattati sul

«Tempus noster», sul «Tempus in ordine ad ea, quae mensurat» e sul

« Nunc temporis ». In essi egli interviene in larga misura, occupando 5

dei 6 capitoli dedicati al tempo umano, 1 dei 2 sul tempo in relazione a

ciö che misura e 2 dei 6 sull'istante.
Mi preme sin d'ora notare che questa presenza, resa significativa già

dalla sua sola ampiezza, è, se cosl posso esprimermi, latente : sono solo
due i rinvii espliciti di Nicola ad Alberto, e si tratta — come vedremo — di
rinvii puntuali, mentre il resto del suo intervento non è segnalato dal

nostro filosofo nemmeno attraverso un pronome indefinito; nessun
« quidam » ne annuncia l'entrata in scena. Nicola scrive a proprio nome
riportando alla lettera le parole di Alberto, prese a prestito per la mag-
gior parte dal suo commento alia «Fisica»4, ed in misura minore dalla

3 A questo proposito rendiamo attenti alle interessanti osservazioni di Loris
Sturlese nel suo articolosu «Eckhart, Teodorico e Picardi nella Summa Philosophiae diNicola
di Strasburgo», in: Giornale critico della filosofia italiana, 1982 (II), 183—206.

4 In IV Phys., tract. Ill, ed. A. Borgnet, vol. III.



del «De tempore» di Nicola di Strasburgo 239

Summa de creaturisi. Questo uso tacito di Alberto è di notevole importais

: esso puö far pensare ad un abuso, ad un vero e proprio plagio. Io
lo interpreterei piuttosto come segno di un'adesione incondizionata,
almeno in quei passaggi, alla concezione del domenicano di Colonia.

Accennerö ora a due luoghi di questa ripresa letterale di Alberto che
mi sembrano significativi.

Troviamo il primo nel terzo capitolo del «Tempus noster»: in esso

Nicola intende dimostrare che il tempo è il numéro dell'anteriorità e

délia posteriorità nel moto facendo appello all'intima dipendenza délia

percezione del tempo da quella del movimento (« non percipimus tem-
pus nisi percipiendo motum»; 182rb). Nicola riporta integralmente e

alla lettera la distinzione di Alberto fra i tre possibili modi di percezione
dei movimenti interni dell'anima, per concludere con lui che la percezione

del movimento dipende da quella soggettiva délia propria muta-
bilità e che da quest'ultima scaturisce la percezione del tempo6. L'af-
fermazione di questo stretto legame fra il tempo ed il movimento è posta
come punto fermo dal quale deriveranno le tesi di maggior importanza
nel seguito del trattato, in particolare quelle dell'unicità, dell'oggettività
e délia naturalità del tempo, direttamente dedotte dal suo legame con il
movimento circolare uniforme del primo mobile.

Questo esempio — e ce ne sarebbero altri — mostra corne la presenza
di Alberto Magno, seppur nascosta, operi in maniera rilevante nell'eco-
nomia del De tempore : Nicola fa infatti intervenire la sua opinione nelle
questioni più significative e decisive per l'orientamento generale délia

sua opera. Occorre poi notare come in questo passaggio Alberto ricalchi
fedelmente il commento alla Fisica1 di Averroè, servendo cosl da vei-
colo di trasmissione del pensiero del Commentatore8. Del resto Alberto
non fa mistero sulla fonte delle sue riflessioni e la fiducia che le accorda

sulla questione del tempo quando ci dice che «hic per omnia Arabes

sequi disposui, quia puto quod intellectus eorum de tempore est
verus»9.

5 Tract. II, q. 5, ed. A. Borgnet, vol. XXXIV.
6 «Nos percipimus motum in eo, quod percipimus nos ipsos transmutari; tunc

necessario percipimus tempus in eo, quod nos imaginamur vel sentimus nos venire a priori
in posterius», 182va; Albertus Magnus, In IV Phys., tract. III, c. 4, p. 312b.

7 In IV Phys., comm. 98.
8 Cf. Augustin Mansion, La théorie aristotélicienne du temps chez les péripatéticiens

médiévaux, in: Revue néoscol. de phil., 36(1934) 275—307.
9 In IV Phys., tract. III, c. 6, p. 318b.



240 Notereile sulle fonti albertine

Un secondo passo di Alberto ci sembra degno di intéressé per l'as-
sunzione e l'uso che ne fa Nicola. Nell'analizzare il tempo in relazione al

mutamento e alla quiete, il nostro filosofo critica chi volesse sottrarre al

tempo alcuni tipi di cambiamento — la generazione ad esempio — ser-
vendosi, anche qui, di un testo di Alberto Magno, sul quale si è soffer-
mata l'attenzione di Bruno Nardi. L'arcivescovo di Colonia sostiene10 la
continuité o il realizzarsi graduale di alcuni tipi di mutamento — come la

generazione appunto — contro chi la concepiva come passaggio brusco e

discontinuo da uno « status » ad un altro per poterla in tal modo sottrarre
al tempo. Nicola sostiene dunque la temporalité come determinazione
intrinseca di ogni tipo di mutamento11 facendo appello alla teoria
albertina relativa al processo della generazione naturale, teoria acuta-
mente analizzata dal Nardi nel suo articolo «La dottrina d'Alberto
Magno sull'inchoatio formae»12. Nicola accoglie in tal modo nella sua

opera un motivo neoplatonico, nell'interpretazione che ne dé Alberto.
Questo fatto mi sembra importante e conferisce al De tempore un

interesse innegabile. Esso è dapprima indice dello spazio concesso da

Nicola ad Alberto nella sua opera : i due luoghi rilevati mostrano corne il
filosofo strasburghese assuma i due indirizzi presenti nel maestro di
Colonia, quello aristotelico e quello di ispirazione neoplatonica ; in
secondo luogo questa presenza e questo uso di Alberto aprono uno
spiraglio nell'opera di Nicola, che non va più vista come un edificio
monolitico, ma differenziata da vari apporti.

Veniamo ora ai due riferimenti espliciti ad Alberto13. Essi emer-

gono nella critica mossa alia dottrina di Teodorico di Freiberg. A lui si

rimprovera, tra l'altro, l'erronea esegesi di un passo di Aristotele14 ; ora

10 In IV Phys., tract. Ill, c. 15; nello stesso senso: De anima III, tract. 2, c. 17.
11 « Sed, si dicat aliquis quasdam mutationes non esse in tempore eo, quod ipsa est de

non esse ad esse et sic inter contradictoria, quorum nihil est medium, et ideo haec mutatio
non intercipit medium ante autem extremum ; ergo ipsa non habet prius et posterius et sic

non est in tempore. Similiter illuminatio horizontis a sole non videtur esse in tempore et
sic quaedam alia, et ideo non videtur demonstratum universaliter. Sed ad hoc videtur
dicendum, quod finis continui non est continuum, sicut punctus non est linea et nunc non
est tempus. Similiter finis motus continui non est motus continui. Sed, cum generatio
duplex dicatur, aliquando motus et mutatio simul, aliquando sola mutatio, sicut alteratio
ad formam substantialem et ipsius formae substantialis introductio, quae est terminus
cuiusdam motus ; prima est in tempore, secunda est in instanti temporis. Et de illa non
procedunt argumenta» (195va).

12 In: Studi difilosofia medievale, Roma 1960, 69—101.
13 Cf. L. Sturlese, art. cit., 192-193.
14 Phys. 10, 218b 3-5.



del «De tempore» di Nicola di Strasburgo 241

— osserva il critico — quest'erronea esegesi è già stata elaborata da
Alberto15. L'oppositore pone in tal modo un chiaro legame fra Teodo-
rico ed Alberto, chiamato in causa per smascherare la vera origine délia
falsa esegesi di Teodorico, in maniera taie perô da essere egli stesso

colpito dalla critica.
Il secondo riferimento denuncia un uso ancor più diretto di Alberto

contro Teodorico, in particolare contro il suo appello all'autorità di
Agostino nel sostenere la dipendenza del tempo dall'anima. Ora —

osserva molto ironicamente l'oppositore —, come dice Alberto16,
«Augustinus fuit theologus et ideo de natura temporis et aliorum naturalium
non oportet eum sequi» (193ra).

Assistiamo qui ad un gioco molto scaltro del critico, che lega dap-
prima Teodorico ad Alberto per smascherarne l'esegesi, e scioglie poi
questo legame isolando Teodorico e rendendolo cosl più vulnerabile di
fronte ad un attacco lanciato contro di lui proprio a partire da Alberto,
dal quale Teodorico è fatto dipendere. Questi due riferimenti espliciti
ad Alberto sono dunque esclusivi strumenti délia critica a Teodorico e

offrono un esempio eloquente del possibile uso ideologico di un pen-
satore. L'oppositore tenta astutamente di colpire Teodorico con le sue
Stesse armi, e — come ha osservato L. Sturlese17 — potrebbe essere questa
una «reazione al costituirsi d'una linea dottrinale Alberto-Teodorico».

2.2. Teodorico di Freiberg

Sebbene la presenza di Teodorico nel De tempore sia limitata ad una
sola « quaestio », il suo apporto è molto importante e signifïcativo. La sua

posizione sul problema délia natura del tempo umano è quella che

occupa maggior spazio nel capitolo consacrato da Nicola a questo tema :

l'esposizione e la critica délia teoria teodoriciana occupano 31 delle 35

colonne di questo capitolo. Nicola segue un preciso programma nel
citare Teodorico: egli pone dapprima corne quadro teorico la dottrina
délia costitutività intellettuale («quod intellectus speculativus possit
constituere res primae intentionis », 186va) e questo fatto — corne ha

15 « Sed hoc bene verum est, quod aliquis expositor, scilicet Albertus, super eodem
loco sic dicit...» (192rb).

16 In II Sent., d. 13, a. 2.
17 Cf. art. cit., p. 193.



242 Noterelle sulle fonti albertine

rilevato L. Sturlese18 — è indice molto significativo della conoscenza che
Nicola ha del De origine rerum praedicamentalium e soprattutto della sua

comprensione del significato e della portata filosofica di questa dottri-
na.

II nostro filosofo riassume poi in 10 argomenti (186va—188rb) il
procedere di Teodorico nel dimostrare «quod tempus non est aliquid
secundum naturam extra animam, sed solum ab actu animae »19 ; queste
ragioni sono invero riformulate molto liberamente, al punto da far

pensare che Nicola non le prendesse direttamente dal De natura et

proprietate continuorum, ma da un testo che le riassumeva e che era
probabilmente opera dell'oppositore che interviene contro la dottrina di
Teodorico. Segue l'esposizione delle « auetoritates » (188rb—188va) alle

quali Teodorico fa appello a sostegno della sua teoria: qui Nicola non
passa attraverso nessun intermediario, ma riporta alla lettera il testo
teodoriciano. Anche il resoconto della modalità della dipendenza del

tempo dall'anima (188va— 189rb) è ripresa letteralmente dal testo
teodoriciano. Nicola riformula infine tre « dubitationes » (189va—189vb),
solo due delle quali sono perö riconoscibili nel testo che egli riporta.

Nicola ripropone dunque fedelmente l'articolazione dell'opera di
Teodorico e la citazione letterale di alcuni passaggi lascia pensare che

egli lo avesse sotto gli occhi, anche se le dieci ragioni evocate all'inizio
sembrano avere un'altra provenienza.

Alla teoria teodoriciana fa seguito l'esposizione dell'opinione oppo-
sta, quella di Erveo di Nédellec che fa del tempo una «res naturae»
(189vb—194ra) ; di lui Nicola cita alla lettera un passaggio del commento
alle Sentenze20 volto a negare qualsiasi ingerenza dell'anima nella realtà
del tempo. L'esposizione di questa dottrina è relativamente breve

(189vb-190ra) rispetto a ciô che ne segue come corollario, la critica cioè
alla teoria di Teodorico (190va—194ra).

Alcuni fatti mi fanno ritenere che la dettagliata confutazione di
Teodorico sia opera dello stesso Erveo di Nédellec:

1) dapprima che Nicola faccia seguire con perfetta continuità la

posizione di Erveo dalla critica dell'opinione precedente senza cam-
biarne il soggetto : « Ergo (tempus) est ens reale circumscripta anima. Et

18 Cf. art. cit., p. 191.
19 «De natura et proprietate continuorum» 3, 14, ed. R. Rehn, p. 259.
20 In I Sent., d. 19, q. 2, a. 1, Parisiis 1644, p. 103a.



del «De tempore» di Nicola di Strasburgo 243

per haec solvunt rationes aliorum» (190va); il soggetto del «solvunt»
sono gli stessi «alii» che pensano il tempo come «esse reale extra
animam ». E non mi sembra pertinente dubitare di questo fatto in virtù
di un'eventuale negligenza di Nicola nel differenziare i soggetti: egli
distingue sempre infatti, seppur solo attraverso pronomi indefiniti, i
sostenitori delle opinioni che riporta.

2) Un secondo fatto, più importante, mi fa identificare l'oppositore
di Teodorico con Erveo : come segnalavo, il riassunto delle dieci ragioni
teodoriciane non sembra tratto direttamente dal De natura etproprietate
continuorum ; ora, tre di queste ragioni sono riconoscibili in un resoconto
di Erveo nel suo commento alle Sentenze21, là dove egli riassume l'opi-
nione « quod tempus quantum ad suum esse formale et completum non
est in re extra, sed tantum in anima. Quod non in re extra probant... » e

fanno seguito tre argomenti che ne richiamano altrettanti di quelli
attribuiti da Nicola a Teodorico22. Non è facile stabilire se Erveo si

riferisse effettivamente a Teodorico; sembra perö certo che Nicola
utilizzi Erveo in relazione a Teodorico.

3) In terzo luogo — ed è il fatto più importante perché non sottostà ad

alcun dubbio — la critica al quarto argomento di Teodorico è quasi

21 Ibid. p. 102a.
22 Ecco gli argomenti di Erveo, loc. cit. : «Quod non in re extra probant, quia, ut

dicunt, nunc fluens non est sufficiens causare tempus: turn quia indivisibile non est
sufficiens causare divisibile. Nunc autem est indivisibile, et tempus divisibile. Tum quia
nunc non potest causare sufficienter illud quod habet moram: tempus autem habet
moram. Quod autem anima sit causa dans esse completum et formale tempori. Probant :

quia tempus est numerus motus, dico numerus numeratus : nihil autem est numeratum nisi
ab aliquo intellectu creato vel increato. Ergo, etc. Dicunt ergo quod de tempore nihil est
actu in rerum natura nisi nunc indivisibile, in quo non est dare prius et posterius temporis :

et motus non habet esse nisi in aliquo intellectu numerante et conferente, sive distin-
guente ea ab invicem. »

Ed ecco tre degli argomenti attribuiti da Nicola a Teodorico: «Quarta ratio talis est:
Indivisibile nullam habens moram non est sufficiens causare divisibile habens moram.
Tempus est divisibile habens moram. Nunc autem temporis, cum sit continue fluens, est
indivisibile carens omni mora. Ergo nunc temporis non erit sufficiens ad causandum

tempus...
Quinta ratio... est talis: Numerus numeratus non potest esse sine anima numerante...

Tempus est numerus numeratus... Ergo etc...
Praeterea nono arguunt sic: si tempus haberet aliquam realitatem extra animam,

oporteret, quod illam totam participaret ab ipso istanti vel ipso nunc, quod nihil est de

tempore extra animam nisi ipsum instans indivisibile...» (187rb; 188ra).



244 Noterelle sulle fonti albertine

letteralmente presa da Erveo che, nello stesso luogo del commente alle
Sentenze, controbatte uno dei tre argomenti riportati poi da Nicola e

attribuiti a Teodorico (192va—vb)23 ; poco lontano riconosciamo un
altro passaggio di Erveo citato alia lettera dal commento al II libro delle
Sentenze24.

4) II quarto fatto è il seguente : nella critica al presupposto teodo-
riciano délia costitutività intellettuale è ancora un argomento di Erveo a

farsi strada, del quale Nicola cita alla lettera l'affermazione : « intellectus
autem per solum intelligere nihil confert rei nec causat in ea, sed magis e

converso» (190va)25.

5) Infine, delle tre « dubitationes » attribuite da Nicola a Teodorico
solo due sono presenti nel De natura etproprietate continuorum, mentre la

terza è riconoscibile in un'obiezione mossa da Erveo contro l'opinione
che fa del tempo un «ens ab anima»26.

23 Ecco la critica di Erveo, op. cit., p. 103a : « Nam quando dicitur quod nunc fluens
non est sufficiens causare tempus. Dicendum quod verum est secundum rem loquendo

Nam loquendo de causa efficiente, causa temporis est illud quod est causa motus.
Causa autem subiectiva est motus vel mobile mediante motu. Causa autem formalis non
est quaerenda in tempore sicut nec in aliqua forma vel actus secundum rem loquendo. Si

autem quaeritur quid constituit rationem temporis de quo loquimur, dicendum esse

quantitatem continuam successivam. Et quando dicitur ulterius quod ex quo non sufficit
nunc fluens, anima complet: dicendum quod non oportet, quia aliae causae temporis
sufficientes possunt assignari praeter nunc fluens, et animam ut est intelligens, scilicet
movens et motus ipse et mobile (...)».

Ed ecco la critica riportata da Nicola contro il quarto argomento di Teodorico: «Ad
quartam dicendum, quod verum est quod nunc fluens non est causa temporis realiter
loquendo. Non enim est causa efficiens eius, quia movens est causa efficiens eius ; nec
subiectiva vel materialis, quia motus est eius causa subiectiva vel mobile mediante motu ;

nec formalis, quia ilia non est quaerenda in tempore, sicut nec in aliis formis vel actibus

quaeritur causa formalis (...); nec est causa finalis Unde, si quaeras quid constituât
rationem temporis, dicendum quod esse nunc fluens vel esse quantitatem successivam
continuam Sed quando ultra proceditur in argumento dicendum, quod non
oportet, quia sunt aliae causae sufficientes, quae iam dictae sunt» (192va—vb).

24 In II Sent., d. 2, q. 1, a. 3, Parisiis 1644, p. 203b.
25 In I Sent., d. 19, q. 2, a. 1, Parisiis 1644, p. 102b.
26 Ecco l'obiezione di Erveo: «Secundo, quia circumscripto a tempore quod non

cognoscatur, ita tarnen quod ponatur caelum moveri aut simul est sol in puncto orientis et
in puncto meridiei, aut non simul. Si simul, ergo simul erit realiter, et est etiam realiter
loquendo in utroque et per consequens simul erit quantum est ex parte rei, in oppositis
sitibus. Si non simul, ergo circumscripto quod tempus vel motus non cognoscatur, adhuc
manet successio in motu solis et successio continua. Sed nihil est tempus aliud de quo



del «De tempore» di Nicola di Strasburgo 245

Questi fatti, pur non costituendo prove assolutamente costringenti e

non cancellando tutti i dubbi, sono certamente spie eloquenti per
l'identificazione dell'oppositore con Erveo e indizi significativi della
funzione da lui svolta nel De tempore di Nicola quale filtro e critico della
dottrina di Teodorico. Queste osservazioni ci offrono d'altro canto
un'ulteriore conferma dell'influenza dell'orientamento ideologico di
Erveo sul filosofo strasburghese.

Alia luce di questa contrapposizione Teodorico—Erveo mi sembra si

possa meglio intendere in che modo Teodorico sia stato capito da

Nicola. Come L. Sturlese ha rilevato27, il filosofo strasburghese présenta
la concezione di Teodorico come una flliazione della dottrina di Tom-
maso d'Aquino, il quale attribuisce al tempo un modo d'essere inter-
medio fra quello di una realtà extramentale e quello di un'entità di
ordine puramente razionale. Il legame Tommaso—Teodqrico è signifi-
cato da un « addunt » : in tal modo Nicola sembra suggerire che la teoria
teodoriciana non sarebbe che una ramifïcazione di quella tomasiana,
risultante dalla semplice aggiunta che la dipendenza del tempo
dall'anima non ne fa una «res secundae intentionis», bensï una «res

primae intentionis et res realis ». Se cosi fosse, la dottrina teodoriciana
sarebbe sostanzialmente sminuita nella sua portata, poiché inquadrata
negli schemi della soluzione tomista. Tuttavia, proseguendo la lettura
del resoconto di Nicola, ci si rende presto conto che quella che doveva

essere una semplice aggiunta è in realtà un'innovazione radicale, che

sbilancia il «medio modo se habens» verso il «totaliter ab anima».
Nicola mostra cioè, a mio awiso, di aver compreso l'originalità e la
radicalità della concezione teodoriciana, e la sproporzione fra lo spazio
accordato alla tesi del « medio modo se habens » e quello dedicato invece
a Teodorico allenta notevolmente il legame posto dall'« addunt » e libera
l'idea di Teodorico lasciando che si sviluppi nella sua piena autonomia.
II legame Tommaso—Teodorico mi sembra dunque estremamente fra-

loquimur quam quantitas successiva continua. Ergo etc...», In I Sent., d. 19, q. 2, a. 1,

Parisiis 1644, p. 102b—103a.

Ed ecco la «dubitatio» riportata da Nicola: «Praeterea, si nullus esset homo, vel si

omnes homines dormirent, adhuc posset sol moveri. Quando ergo moveretur ab oriente in
occidens, vel simul et in eodem instanti esset in oriente et in occidente, vel in alio et alio.
Impossibile est dicere, quod in eodem ; ergo in alio et alio. Sed impossibile est dare plura
instantia sine tempore Ergo impossibile est dare motum caeli et non dare tempus
etiam circumscripta anima vel consideratione animae» (189va).

27 Cf. art. cit., p. 190.



246 Noterelle sulle fonti albertine

gile ed è stato forse posto da Nicola proprio come una sorta di ricupero o
di tentativo di salvare il salvabile.

Che Nicola abbia compreso la portata filosofica e la radicalità della
soluzione teodoriciana mi sembra attestato anche dal fatto che egli le

oppone una teoria altrettanto radicale: proprio per aver inteso che

Teodorico faceva del tempo un «ens totaliter ab anima» egli gli con-

trappone una teoria che ne fa una « res naturae », dalla quale dériva poi
come corollario la critica dettagliata della posizione di Teodorico.

Questa confutazione si basa su argomenti di ispirazione tomista, ma
radicalizzati in un senso molto più realista di quello della soluzione
tommasiana. Tommaso infatti non sembra opporre resistenze ad un
concorso, seppur limitato, dell'anima nella costituzione del tempo,
mentre Erveo lo esclude categoricamente sostenendo che anche

l'aspetto formale del tempo non dipende minimamente dall'anima,
poiché esso non consiste nella numerazione in atto, bensl nella sola

attitudine del tempo ad essere misurato, e a tale virtualità non deve

corrispondere necessariamente una «reductio ad actum». Questo
permette ad Erveo di criticare anche la concezione del tempo come « medio
modo se habens», sottolineando con vigore che la mancanza di
un'anima numerante non ne fa un ente puramente potenziale e non
ostacola minimamente la sua esistenza in atto come «res naturae».

Come quando intende controbattere Egidio Romano, anche contro
Teodorico Nicola si serve dunque di Erveo di Nédellec, i cui argomenti
non lasciano spazio a dubbi ed ancor meno a conciliazioni.

Nicola, dal canto suo, non nasconde la sua simpatia per la soluzione
di Erveo; al termine della critica rivolta contro Teodorico egli cosl

esprime il suo pensiero : « Dicamus ergo igitur et secundum illos, qui
sunt de ista opinione et bene quantum ad hoc, quod tempus materialiter
idem est quod primus motus vel quantitas successiva ipsius. Et tempus
quantum ad id, quod est formale in eo, nihil addit super talem motum
nisi quandam rationem vel habitudinem, scilicet rationem mensurae vel
rationem numeri, quae ratio non ponit in numerum cum motu. Et
quantum ad utrumque tempus est res naturae et est in actu circumscripto
intellectu» (193rb—va). Nicola non adotta qui la soluzione conciliatrice
del « partim in anima, partim in re extra », ma opta per 1'orientamento
decisamente realista di Hervaeus Natalis. L'ispirazione albertino—tomista

di cui dicevamo all'inizio è dunque convogliata verso un indirizzo
che ne interpréta alcuni motivi radicalizzandoli in senso realista. Da

questo punto di vista il De tempore di Nicola diventa un veicolo dell'af-



del «De tempore» di Nicola di Strasburgo 247

fermazione della corrente di Erveo e della sua linea ideologica. Notiamo
perö che, malgrado questa sua presa di posizione inequivocabile, il
domenicano strasburghese chiude in modo sorprendente il dibattito
sulla natura del tempo, che ha visto sulla scena posizioni cosl divergenti ;

queste sono infatti le parole di chiusura: «Eliget quilibet, quod sibi

placet» (194rb).
Si tratta forse di un detto comune, ma nel De tempore è présente

quest'unica volta, e mi sembra suggerire quasi un ripensamento di
Nicola, o perlomeno l'intenzione di chi, fungendo da semplice relatore,
intende solo riportare i termini della questione, tenendosi in disparte

per lasciare al giudizio del lettore l'ultima parola. Questa formula pub
significare anche che il problema del tempo, per le contingenze culturali
attuali, rimaneva aperto, oggetto di discussione e suscettibile di opzioni
relativamente diversificate e che quindi questa problematica non rap-
presentava ancora una pedina essenziale negli scontri ideologici del

momento.
L'intervento di Teodorico nella discussione resta comunque molto

significativo dell'importanza della sua figura nel dibattito culturale
dell'epoca e lo spazio accordatogli da Nicola è senza dubbio un ricono-
scimento della sua rilevanza filosofica. Di pari passo la Summa philoso-
phiae acquista colore e spessore per aver saputo rendere con ampiezza di
dettagli la vivacità della discussione sul tema del tempo. Le fonti alber-
tine intervengono dunque nel De tempore con vigore e forza di argo-
menti, in modo particolare nel quesito sulla natura del tempo umano,
nella cui discussione l'area «tedesca» si rivela perciö déterminante.

Se guardiamo invece al De tempore nel suo insieme, il dibattito varca
i confini «tedeschi» offrendo uno spazio ed un ruolo importanti ad

Erveo di Nédellec e ad Egidio Romano. Anche questo fatto mi sembra
conferire all'opera di Nicola un'importanza filosofica e storica innega-
bile.




	Noterelle sulle fonti albertine del "De tempore" di Nicola di Strasburgo

