
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 32 (1985)

Heft: 1-2

Artikel: La doctrine albertinienne et eckhartienne de l'homme d'après quelques
textes des "Sermons allemands"

Autor: Brunn, Emilie zum

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760731

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760731
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Emilie Zum Brunn
(C.N.R.S., Paris)

La doctrine albertinienne et
eckhartienne de l'homme d'après quelques

textes des «Sermons allemands»

Dans une grande partie de son œuvre, c'est par l'intellect entendu en
un sens platonisant comme la faculté du retour à l'Un qu'Eckhart définit
l'homme. J'ai noté ici quelques textes dans lesquels la référence à Albert
le Grand est explicite ou évidente :

« Hie von sprichet bischof Albert : drîerhande wîs vliuzet er ûz in alliu dinc
gemeinlîche mit wesene und mit lebene und mit liehte und sunderlîche in
die vernünftigen sêle an mügenheit aller dinge und an einem wiederrucke
der crêatûren in irn êrsten ursprunc : diz ist lieht der liehte, wan « alle gäbe
und volkomenheit vlizent von dem vater der liehte», als sant Jâcobus

sprichet (Je 1,17) h

Dans le Sermon allemand 15, Eckhart indique de façon circonstanciée
ce qui le sépare d'Aristote à ce sujet. L'homme noble ne se situe pas dans

l'univers du « plus grand de tous les maîtres qui aient jamais traité des

sciences de la nature», mais dans le monde «surnaturel» entendu,
comme chez Albert, en un sens plus néo-platonicien que spécifiquement

chrétien. A la connaissance discursive de l'homme aristotélicien,
encore prisonnier du cosmos - à la connaissance même des esprits
séparés qui voient en Dieu un être pur qui demeure néanmoins ein was,

quelque chose, Eckhart oppose sa propre interprétation de l'homme

parvenu à la séparation de l'intellect — c'est-à-dire à l'union totale avec
Dieu — et qui, «sans formes ni images, comprend toutes choses sans

sortir de soi ni se transformer».

1 Pr. 80, DW 3, p. 385,1-386,1.



138 La doctrine albertinienne et eckhartienne de l'homme

Voici le texte dans lequel Eckhart fait ressortir ce qui oppose la

définition aristotélicienne de l'âme-forme avec celle qu'il adopte lui-
même, à savoir la définition avicennienne et albertinienne de l'âme-
substance :

Homo is als vil gesprochen als ain mentsch, dem forme zu gefuget ist, und git
im wesen und leben mit allen creaturen, mit redlichen und mit unredlichen...

AI o verstat der mentsch vernünfteklichen aller creatur bild und
form mit underschakL.darumb si ain mentsch ain mentsch...2.
Homo sprichet als vil als ain mentsch, dem substanci zu geworfen ist, und git
im wesen und leben und ein vernünftiges wesen... Ein vernunftiger
mentsch ist, der sich selber vernünfteklichen verstat und in im selber

abgeschaiden ist von allen materien und formen, ie me er abgeschaiden ist

von allen dingen und in sich selber gekeret, ie me er allu ding clarlich und
vernunfteklich bekennent in im selber sunder uskeren : ie me es ain mentsch
ist3.

Ces distinctions sont dans le droit fil de la doctrine de l'Ecole
colonaise. En effet, Albert n'a pu se contenter de la définition
aristotélicienne de l'âme, parce que son souci était d'interpréter le verset de

Genèse 1,27: «Dieu créa l'homme à son image». Comme l'a signalé
Pegis, c'est le platonisme péripatéticien d'Avicenne qui permit à Albert
de concilier, autant qu'il était possible, la définition platonicienne de

l'âme avec celle d'Aristote:

...dicendum quod animam considerando secundum se, consentiemus Pla-

toni; considerando autem earn secundum formam animationis quam dat

corpori, consentiemus Aristoteli4.

La définition de l'âme, forme du corps, n'a jamais été, pour Albert
comme pour Avicenne, que secondaire et « accidentelle » par rapport à

ce que l'âme est en elle-même, par essence. On sait que c'est le point
crucial sur lequel Albert s'est opposé à son disciple Thomas d'Aquin.
C'est là que me paraît résider ce qui oppose à titre principal l'Ecole

2 Pr. 15, DW 1, p. 249,3-5 et 249,10-250,2.
3 Pr. 15, p. 250,4-10.
4 Albert, Summa theol., IIa, tr. 12, p. 69, ad 1, éd. Borgnet, t. 33, p. 14. Voir

E. Gilson, « L'âme raisonnable chez Albert le Grand », dans Archives d'histoire doctrinale et

littéraire, 1943,p. 5—70,et A. C. Pegis, St. Thomas and theproblem ofthe soul in the thirteenth

century, Toronto, 1935, p. 77-120.



d'après quelques textes des «Sermons allemands» 139

albertinienne de tendance néo-platonicienne et la tendance plus
aristotélicienne de l'Ecole thomiste (davantage, en ce qui concerne Eck-
hart, que dans la conception de l'intellect fondement de l'être divin,
comme on l'a souvent répété, à tort, après Gilson).

Pour l'école albertinienne l'homme est «surnaturel» au sens où il
transcende le cosmos — le mot nature y a donc une double acception. On

pourrait dire que la nature de l'homme, en tant qu'elle est son essence

originelle, est surnaturelle par rapport à la nature, c'est-à-dire au
cosmos5. C'est grâce à elle que ce dernier trouve sa réalité propre dans le

cosmos exemplaire, ce monde intelligible que, selon Avicenne suivi par
Albert, et par Eckhart, l'âme devient lorsqu'elle se tourne vers «la

pureté qui n'est pas dans le monde...ni hors du monde» et dont Platon
est «le grand clerc», celle de «l'Un qui jaillit en lui-même»6. A ce

propos, Lossky a remarqué avec beaucoup de perspicacité et de profondeur

qu'Eckhart s'inscrit davantage dans la lignée d'Avicenne et d'Albert

plutôt que dans celle de Thomas d'Aquin parce que le sens qu'il
confère à l'intellect est celui d'« une faculté de se détacher de son propre
être déterminé, faculté qui permet de rejoindre l'identité avec Dieu et

avec soi-même dans la région de l'intellect, où il n'y a aucune distinction,

où <tout est en tout> comme dans la deuxième hypostase ploti-
nienne»7.

Ces quelques indications suffisent à nous montrer qu'Eckhart est un
fidèle disciple d'Albert dans sa conception platonisante de l'âme et de

son retour, thème majeur de l'Ecole colonaise, noté par Tauler:

De cette noblesse intérieure, cachée dans le fond de l'âme, beaucoup de

maîtres ont parlé, anciens et modernes : l'évêque Albert, Maître Dietrich,
Maître Eckhart. L'un l'appelle une étincelle de l'âme, l'autre un fond ou une
cime, l'autre le principe premier. L'évêque Albert la nomme une image
dans laquelle est représentée la sainte Trinité. Et cette étincelle vole à la

5 «Ad Solutionen! autem eorum quae inducunt, praenotandum est, quod anima
rationalis sive intellectualis substantia est, quae stat in esse et substantialitate per causam
primam cuius est imago ; et ideo elevata est supra materiam, et non immersa sub ipsam
sicut forma naturalis. Nec agitur a natura sicut anima vegetabilis et sensibilis, sed potius
agit in ipsam naturam sicut substantia elevata super eam, et ordinans et regens et movens
earn. » Albert, Summa theol. IIa, tr. 13, q. 77, membr. 3 (solutio), éd. Borgnet, t. 33, p. 94.

Voir V. Lossky, Théologie négative et connaissance de Dieu chez Maître Eckhart, Paris, 1960,
p. 179sv.

6 Pr. 28, DW 2, p. 67,1-3.
7 V. Lossky, Théologie négative..., p. 167.



140 La doctrine albertinienne et eckhartienne de l'homme

hauteur où est sa place, en sorte que l'intellect ne peut pas la suivre, car elle

ne repose pas avant d'être retournée dans le Fond d'où elle est issue, où elle

se trouvait quand elle n'était pas créée8.

On rencontre donc che2 Eckhart les aspects principaux de la
doctrine albertinienne de l'âme-substance, à commencer par la définition
de l'homme qui est intellect par essence9. On trouve aussi chez lui,
identifiée à l'intellect comme à l'apex mentis augustinien, la « syndérèse »

ou «étincelle» toujours vivante en l'âme, en une synthèse inspirée
d'Albert et de ses sources10. Eckhart adopte d'autre part la doctrine
albertinienne, inspirée de Gilbert de la Porrée, concernant l'émanation
des puissances à partir de la substance de l'âme - ce totum potentiale ou

potestativum au moyen duquel Albert veut sauvegarder l'unité substantielle

de l'âme avec les puissances qui régissent le corps11.

En réalité, tout en s'inscrivant dans cette perspective, Eckhart la

dépasse vers l'inconnaissance de l'âme, en interprétant en un sens

nouveau les affirmations avicenniennes et albertiniennes à ce sujet. Mais

avant d'aborder cet aspect, je voudrais citer ici un texte de Pfeiffer dont
certains des participants pourront peut-être me dire s'il est bien d'Eck-
hart, à leur avis :

Nû sprichet Dionysius : dise, die ûzer in selben alsus gegân sint und in dem
liehte der wârheit lebent, die sind göte unde sint der göte kinder unde sint
der göte veter. Diz betiutet bischof Albreht unde sprichet alsus : der göte
kinder daz sind die, die die heiligen schrift lesent oder hoerent lesen unde
sie die innerliche verstânnde si uebent mit guoten werken, unz daz sie die
wârheit in gote bevindent. Aber die göte daz sint die, die in gote tôt sint und
and dien niht mère lebet denne got. Her ûf sprichet sanctus Paulus «wir sin
tôt und unser leben ist verborgen mit Kristo in gote ». Aber der göte vetere
die sint aller vollenkomenste, wan sie sint versunken in der grundelôsekeit
gotes, want got der lebet niht alleine in in, mêr : sie lebent och in gote, wan
in in ist iezunt des ewigen lebendes anevanc»12.

8 J. Tauler, Pr. 64.
9 « Homo inquantum homo est solus intellectus. » Albert, De intellectu et intelligibili,

II, tr. 1, c. 8, éd. Borgnet, t. 33, p. 525. « Vernünfticheit daz ist der man in der sêle».

Eckhart, Pr. 18, DW 1, p. 304,7-8.
10 Pr. 20 a, DW 1, p. 332,3-336,3; Pr. 20 b, DW 1, p. 347,10-348,8. Voir H. Hof,

Scintilla animae, Lund, 1952, p. 217—220 ; O. Lottin, « La syndérèse chez Albert-le-Grand
et saint Thomas d'Aquin», dans Revue néo-scolastique de philosophie, 1928, p. 18—44.

11 Voir B. J. Muller-Thym, The Establishment ofthe Univesity ofBeingin the Doctrine of
Meister Eckhart of Hochheim, New York—London, 1939, p. 47—67.

12 Pfeiffer, II, p. 302,10-20.



d'après quelques textes des «Sermons allemands» 141

On trouve certes chez le fondateur de l'Ecole colonaise, et ce texte à

lui seul le prouverait, une perspective négative inspirée de Denys dont il
a commenté le traité des Noms divins, mais chez lui comme chez l'Aréo-
pagite l'inconnaissance concerne exclusivement l'Un suressentiel, tandis

qu'Eckhart, tout en maintenant la distinction entre Dieu et l'âme
dans l'être créé de cette dernière, considère Yabditum mentis comme un
abîme ou un désert correspondant à celui du fond divin. Sa doctrine du
fond de l'âme se rattache beaucoup plus étroitement que celle d'Albert à

la tradition mystique rhéno-flamande qui a véhiculé la pensée des Pères

grecs à ce sujet, transmise en particulier par Scot Erigène.
Je voudrais signaler à ce propos la façon originale dont Eckhart a

utilisé la remarque d'Albert, répétant celle d'Avicenne, concernant le

nom âme qui ne nomme pas l'être essentiel de la réalité qu'il désigne,

puisqu'il ne la nomme que d'après la fonction « accidentelle » qu'implique

son rapport au corps. Avicenne, lui, conclut à la nécessité de trouver
ce nom essentiel :

Oportet autem ut per hoc accidens quod habet, accedamus ad certificandum
ejus essentiam et ad cognoscendum quid sit13.

Avec le génie qui lui est propre, Eckhart a intégré à sa théologie
négative la remarque avicennienne concernant l'absence de nom propre
à ce qu'est l'âme en son essence, en en transformant le sens : cette
absence de nom vient correspondre à celle qui est propre au «Dieu
caché au fond de l'âme, où le fond de Dieu et le fond de l'âme sont un
seul fond»14. Il ne s'agit plus de la recherche du quid sit :

« Dâ von sprichet ein meister : swer dâ schrîbet von bewegelîchen dingen,
der enrüeret die natûre noch den grund der sêle niht. Swer nach der
einvalticheit und lûterkeit und blôzheit die sêle, als si in ir selber ist, nennen
sol, der enkan ir enkeinen namen vinden...Darumbe nennet man si bî dem
bloezesten und bî dem lûtersten, und ez enrüeret doch den grünt der sêle

niht. Got, der âne namen ist — er enhât keinen namen — ist unsprechelich,
und diu sêle in irm gründe ist si ouch unsprechelich, als er unsprechelich
ist»15.

13 Avicenne, Liber VI Naturalium 1,1, Venise, folio 1 r b. Cf. Albert, Summa de

creaturis, Ha, tr. l,q. l,a. 1, sol, tome 17, éd. Jammy, p. (Voir aussi Avicenne, De anima

I, c. 1, folio 1 r b, v b.
14 Pr. 15, p. 253,5-6.
15 Pr. 17, DW l,p. 284,12-284.14. Voir aussi In Iohannem, n. 528, LW 3, p. 459,7—10

et Sermo LV, n. 547, LW 4, p. 458,5.



142 La doctrine albertinienne et eckhartienne de l'homme

Cette perspective ultra-négative marque, comme j'ai cherché à le

montrer ailleurs, une évolution importante de la pensée et, sans doute,
de l'expérience eckhartienne. Dans une série de textes, Eckhart a lui-
même souligné cette transformation. Tout en demeurant le disciple
d'Albert en ce qui concerne la conception de l'âme, substance séparée, il
est allé plus loin que son maître au cours d'une recherche « qui finit par
se nier elle-même ». En prenant ses distances avec sa conception
antérieure, plus «intellectualiste», il les prend aussi avec la doctrine d'Albert.

Autant Eckhart reste fidèle à la doctrine de l'émanation à partir de

l'Un et du retour de toutes choses en lui grâce à l'âme intellective (terme
qui lui-même sera nuancé), autant il a marqué explicitement la limite de

l'influence albertinienne dans sa conception de la pauvreté spirituelle :

Bischof Albreht sprichet, daz diz sî ein arm mensche, der niht enhabe

genüegede von allen den dingen, diu got ie geschuof — und diz ist wol
gesprochen. Aber wir sprechen noch baz und nemen armuot in einer hoe-
hern wise : daz ist ein arm mensche, der niht enwil und niht enwiz und niht
enhât»16.

En cette ultime pauvreté, il n'est plus question du quid, de l'essence

ou de la nature de l'âme en tant qu'elle serait autre que Dieu, l'unité
parfaite étant accomplie lorsque Dieu ne trouve plus de « lieu » en l'âme.
Le retour devient la traversée (iiberfart) «cachée à beaucoup de

croyants », celle de l'âme engloutie là où « elle se jette sans forme en celui
qui est sans forme», inconnue à elle-même et à toutes les créatures.
L'ultime pauvreté, « là où cessent l'entendement et le désir », est la mort
bienheureuse de notre être créé en notre être incréé. Et, puisque ce petit
essai n'est fondé que sur une confrontation de textes, quelle meilleure
confirmation apporter qu'un second texte sur la mort en Dieu — le

premier n'étant guère qu'une paraphrase du texte albertinien rapporté
par Eckhart :

16 «Pauperes». Hoc est, qui ex omnibus, quae mundus iste in divitiis, honoribus et
deliciis praebere potest, reputant esse se insufficientes ad deum... beatitudo ista, quae
consistit in abdicatione omnium rerum, sive interiora sive exteriora, ex quibus aliquis
vane se putat sufficere sibi. » Albert, En. in Evang. Matth., 5,3, Borgnet 20, p. 149 b—151

a. Cité par B. Geyer, « Albert der Große und Meister Eckhart » dans Festschrift Joseph
Quint, 1964, p. 122.



d'après quelques textes des «Sermons allemands» 143

Ist daz ein tôt, daz diu sêle von gote scheidet, so ist ouch ein tôt, daz si û2 gote
gevlozzen ist, wan alliu bewegelichkeit ist sterben. Dâ von sterben wir von
zît ze zît unde diu sêle stirbet alsterbende in dem wunder der gotheit, daz si

niht begrifen kan gôtlîche nâtûre. In dem nihte stürzet si über unde wird ze

nihte. In disem nihte sînde wirt si begraben unde mit unbekanntnüsse wirt
si vereinet in den unbekanten unde mit Ungedanken wirt si vereinet in den

ungedâhten unde mit unminne wirt si vereinet in den ungeminnten. Waz
der tôt begrîfet, daz kan im nieman genemen : er scheidet daz leben von dem
lîbe unde scheidet die sêle von gote unde wîrfet si in die gotheit unde

begrebet si in ir, daz si allen crêatûren unbekant ist. Dâ wirt ir vergezzen als

der gewandelten in dem grabe unde si wirt unbegrifenlich allen begrîfêren.
Als got unbegrifenlich ist, alsô wirt si unbegrifenlich. Als wênic man die
töten begrifen mac, die hie ze dem llbe sterbent, also wênic mac man die
töten begrifen, die in der gotheit tôt sint. Disen tôt suochet diu sêle êwec-
llche. Als diu sêle getoetet wirt in den drin persônen, dâ verliuset si ir niht
unde wird geworfen in die gotheit. Alsô verre als sich diû sele mit
gelouben, aise verre wirt si ein mit dem unbekanten guote unde wirt ir
selben unbekant und allen crêatûren. Si weiz wol, daz si ist ; si enweiz aber

niht, waz si ist. Als si allez daz bekennet, daz ze bekennen ist, denne alrêrst
kumt si über in daz unbekante guot, disiu übervart ist manigen bekenneren

verborgen17.

Il m'a paru que ces rares et brefs textes des Sermons allemands

concernant «l'évêque Albert» pouvaient servir à signaler ou à corroborer

à la fois la façon dont Eckhart lui a été fidèle et celle dont il l'a
dépassé.

17 Pf. p. 536,28-537,24.

N.B. Sur tout ceci voir aussi E. Zum Brunn, «Maître Eckhart et le nom inconnu de
l'âme», Archives de philosophie, 1980, t. 43, cahier 4, p. 655-666, et E. Zum Brunn et
A. de Libera, Maître Eckhart. Métaphysique du Verbe et Théologie négative, Paris, 1984,
p. 180sv.




	La doctrine albertinienne et eckhartienne de l'homme d'après quelques textes des "Sermons allemands"

