
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 32 (1985)

Heft: 1-2

Artikel: Ulrich de Strasbourg, lecteur d'Albert le Grand

Autor: Libera, Alain de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760730

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760730
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Alain de Libera
(C.N.R.S., Paris)

Ulrich de Strasbourg,
lecteur d'Albert le Grand

Ulrich de Strasbourg est considéré comme le plus fidèle des élèves

d'Albert le Grand. Pour Théry, son De summo bono qui, selon le mot de

Daguillon, forme «un trait d'union entre la doctrine albertinienne et
celle des grands mystiques du XIVe siècle », laisse « loin derrière elle les

Sommes de Guillaume d'Auxerre, d'Alexandre de Halès et d'Albert le

Grand »1. Cette appréciation de la valeur littéraire et philosophique du
De summo bono est généralement fondée sur des notions formelles : ici,
« art de la composition », là, « logique de l'organisation »2 ; Grabmann
écrit en ce sens3: «Unser Scholastiker hat seine Summa nicht in die

stereotypen Formen der scholastischen Quästionentechnik gegossen,
wie dies bei den theologischen Summen fast allgemeine Übung war, er

bewegt sich in den Bahnen freier Gedankenentwicklung. » Ce libre
déploiement de la pensée, réel, mais relatif dans une œuvre composée de

monographies successives formant les chapitres de traités généraux,
eux-mêmes groupés en livres qui reprennent le cycle général des grandes

Sommes, de Dieu (De Deo) à la béatitude (De beatitudine), ne devrait
et ne saurait cependant nous faire oublier la manière même dont
l'ouvrage a été écrit. Telle quelle, l'œuvre d'Ulrich se présente, en effet,

1 Cf. J. Daguillon, Ulrich de Strasbourg, O.P. La Summa de Bono, Livre I, Introduction

et édition critique (Bibliothèque thomiste XII), Paris, 1930, p. 30* ; G. Théry,
«Originalité du plan de la Summa de Bono d'Ulrich de Strasbourg», Revue Thomiste 27
(1922), 379.

2 G. Théry, «Originalité...», p. 379.
3 M. Grabmann, «Des Ulrich Engelberti von Straßburg O.P. (1277) Abhandlung^

Pulchro. Untersuchungen und Texte» (Sitzungsberichte der Bayerischen Akademie der
Wissenschaften, phil.-hist. Klasse), Munich, 1926, p. 34.



106 Ulrich de Strasbourg, lecteur d'Albert le Grand

comme un gigantesque montage de textes, comme un collage où les

citations explicites se mêlent aux citations muettes, où la récitation se

mue inopinément en affirmation, où les énoncés et les «auteurs»
s'échangent, se pénètrent puis s'effacent, le plus souvent à notre insu.
On veut donc bien croire Grabmann, lorsqu'il écrit4: «Ulrich hat sich

von dem Einteilungsschema des Petrus Lombardus, dem noch Wilhelm
von Auxerre, Alexander Halensis und selbst Albertus Magnus beim
Aufbau ihrer Summen folgten, losgelöst und, wie Thomas von Aquin,
eine selbständige Gruppierung des theologisch-philosophischen Stoffs

versucht», ce «groupement des matières» n'en est pas moins en lui-
même secondaire, plus décisive étant la manière dont il est obtenu.

A lire les deux premiers livres du De summo bono, l'historien moderne
est immédiatement forcé de penser qu'Ulrich a dû être un formidable
lecteur. Ses dossiers patristiques sont abondants, sinon variés : Augustin
y domine, et pour un choix d'oeuvres assez vaste, viennent ensuite
Hilaire, Grégoire et Jérôme pour les Latins, Jean de Damas et Jean
Chrysostome pour les Grecs, sans parler, évidemment, de Denys,
omniprésent, et de Maxime, utilisé à plusieurs reprises. Que penser de cette

ample érudition? A bien regarder ces sources, on constate très vite
qu'elles sont presque toujours déjà alléguées par Albert le Grand et
Alexandre de Halès. Nous proposerons donc ici en thèse les trois
observations suivantes:

1. Ulrich de Strasbourg a brassé et utilisé les mêmes textes autoritaires

qu'Albert et Alexandre.
2. Sa documentation est le plus souvent identique à celle d'Albert et

assez souvent voisine de celle d'Alexandre.
3. Son étendue et sa nature la placent nettement au-dessus de celle

d'un Guillaume d'Auxerre, dont la dépendance vis-à-vis du Lombard
est nettement plus marquée.

Nous traiterons seulement les deux premiers points, le troisième
étant pour ainsi dire contenu virtuellement dans les autres.

Les affinités textuelles entre Ulrich et Albert ont souvent été signalées.

Pour aller à l'essentiel, il faut ici rappeler la perspective de J. Da-

guillon5. Pour sa première éditrice, en effet, « il est certain qu'Ulrich n'a

4 M. Grabmann, «Studien über Ulrich von Straßburg. Bilder wissenschaftlichen
Lebens und Strebens aus der Schule Alberts des Großen », in : Mittelalterliches Geisteslehen,

I, Munich, 1926, p. 188-189.
5 Cf. J. Daguillon, Ulrich de Strasbourg, O.P. p. 29*-30*.



Ulrich de Strasbourg, lecteur d'Albert le Grand 107

pas puisé directement à toutes les sources qu'il a utilisées ». Autrement
dit : s'il a beaucoup lu, il faut comprendre qu'il a beaucoup lu Albert le

Grand et qu'il a ainsi « acquis mainte connaissance par l'intermédiaire »

exclusif de son maître. La chose étant assez vraisemblable, tenons la

pour accordée. Voilà maintenant notre problème: qu'a-t-il lu exactement

Selon Grabmann et Théry, la source principale des deux premiers
livres est le Super Dionysium De divinis nominibus d'Albert6. Selon Lescoe,

cette dépendance s'étendrait même à l'ensemble de l'œuvre7. Qu'en
est-il de ces affirmations Notre réponse sera sans doute surprenante et

sans doute aussi décevante. La voici tout de même: les seuls textes
d'Albert qu'Ulrich cite incontestablement dans les quatre premiers
traités du deuxième livre sont : la Metaphysica, d'une part, le Liber de

morte et vita, d'autre part.
Les citations de la Métaphysique d'Albert figurent dans le troisième

chapitre du premier traité, consacré au problème du signifié des nomina

temporalia appliqués à Dieu. Parmi les noms qui signifient la substance

divine à titre principal et non dérivé (primo et non ex consequenti),

certains conviennent à Dieu de toute éternité (ab aeterno), alors que
d'autres, qui connotent l'effet de sa causalité dans la créature, ne lui
conviennent que de tout temps ou, si l'on préfère, « depuis le temps » : ex

6 En fait, M. Grabmann s'appuie surtout sur le traité Depulchro [De summo bono II 3 4],
ce qui, avouons-le, constitue une base de discussion assez restreinte. Pour le reste, c'est
avant tout la Summa de creaturis qui lui paraît constituer une alternative plausible au Super
Dion. De div. nom., cf. M. Grabmann, «Drei ungedruckte Teile der Summa de creaturis
Alberts des Großen» (Quellen und Forschungen zur Geschichte des Dominikanerordens
in Deutschland XIII), Leipzig, 1919, p. 84: «Ich habe [...] die Abhandlung De pulchro [...]
in Ulrichs Summa [...] mit dem betreffenden Passus des ungedruckten Kommentars
Alberts zu De divinis nominibus des Pseudo-Areopagita [...] verglichen und eine
weitgreifende Abhängigkeit von Albert feststellen können. Es läßt sich von vornherein
vermuten, daß auch die ungedruckten Teile der Summa de creaturis Ulrich bei Abfassung
seiner gewaltigen Summa beeinflußt haben»; cf. etiam «Studien », p. 189 ; G. Théry,
«Originalité ...», p. 394, note 1. La thèse de Théry repose essentiellement sur le
rapprochement d'un passage du De summo bono [II4 4] avec un passage du Super Dion. De div. nom.

9, n. 24 ; Simon 393,61-76. C'est peu pour un texte qui, sur l'ensemble du livre II, occupe
plusieurs dizaines de folios. C'est encore moins lorsque l'on voit que la transcription de

Théry est fautive sur cinq points. Cela devient à peu près négligeable quand on constate

que sur les quelques lignes qui leur sont communes, la moitié dans les deux textes est de

Denys lui-même.
7 Cf. J. Lescoe, God as First Principle in Ulrich ofStrasbourg. Critical text of (Summa

de Bono>, IV, 1, based on hitherto unpublished mediaeval manuscripts and philosophical
study, New York, 1979, p. 42-44.



108 Ulrich de Strasbourg, lecteur d'Albert le Grand

tempore, autrement dit, depuis qu'il y a un « rapport », une relation, de

« Dieu » aux choses qu'il a faites et « dont il se distingue ». La signification

de ce genre de noms comme «Seigneur», «Roi» ou «Créateur» se

fait donc, si l'on peut dire, dans le temps, ce temps de la création qu'ils
supposent et expriment à la fois. Ainsi, s'ils signifient l'essence divine,
c'est sous l'angle exclusif de son activité créatrice, ce qui veut dire qu'ils
ne la désignent pas en elle-même, mais uniquement en relation à sa

créature. C'est pour préciser le statut de cette désignation de l'essence

divine dans le «respect» de la créature, qu'Ulrich introduit un jeu de

citations d'Albert, qu'il attribue, en fait, à Aristote. Voici les trois
textes :

Aristote: Ergo secundum numerum et potentiam dicta ad aliquid
insunt omnia ad aliquid, eo quod ipsum quod est alterius, dicitur id quod
est, sed non eo quod aliud ad illud. Mensurabile vero et scibile et
sententiale, eo quod ad aliud dicitur ad ipsum, ad aliquid dicuntur. Nam
sententiale signifïcat, quia eius est sententia, non est autem sententia ad

hoc cuius est sententia ; bis enim diceretur.
Albert : 1. Quaedam enim sic dicuntur ad aliquid, non quod ipsa sint

ad aliquid hoc ipsum quod sunt, sed ideo, quod alia quaedam secundum
hoc ipsum quod sunt, referuntur ad ipsa 2. Sententiabile enim ipso
nomine non dicitur, quod est ad aliquid, sed potius id quod est aliud,
quia sententiale est id cuius est sententia. Id autem cuius est sententia, non est

ad sententiam dictum, sed potius e converso sententia est dicta ad ipsum
3. Et hoc modo omnia quae sunt primum, dicuntur ad ipsum, et

possibile dicitur hoc modo ad necesse, et primum et necesse non dicuntur

ad aliquid, sed suis nominibus ostendunt, quod alia sunt et dicuntur
ad ipsa.

Ulrich: «Quaedam enim sunt dicta relative, non quod ipsa hoc

ipsum, quod sunt, sint ad aliud, sed quia alia quaedam sic referuntur ad

ipsa», ut dicitur in V Metaphjsicae, sicut sententia et sententiabile
dicuntur ad invicem. « Sententiabile enim secundum suum nomen non
dicit, quod est ad aliud, sed potius ad quod est aliud ; nam sententiabile
est id, cuius est sententia, et hoc non est dictum ad sententiam, sed

sententia ad ipsum », et « isto modo » ibidem dicit Philosophus : « Omnia,
quae sunt» citra «primum, dicuntur» relative «ad ipsum». Unde
Damascenus dicit haec significare « habitudinem ad ea, a quibus distin-

guuntur».
Comparons le texte d'Ulrich avec celui d'Aristote. La différence est

évidente. Non seulement le couple albertinien sententia-sententiabile



Ulrich de Strasbourg, lecteur d'Albert le Grand 109

s'est substitué au couple sententia-sententiale, mais l'ensemble des

passages ici indiqués entre guillemets est littéralement tiré d'Albert, à

quelques nuances près (aliud/aliquid, ad quod/id quod). Cette insertion
muette d'un fragment d'Albert à la place d'Aristote est assez exemplaire
de la démarche générale d'Ulrich. Nous voyons d'ailleurs grâce aux
guillemets non seulement comment se pratique cette greffe textuelle,
mais encore jusqu'où elle peut aller, puisque par le truchement d'un
simple citra, dont les harmoniques porrétaines sont bien connues,
Ulrich transforme un énoncé albertinien sur le statut ontologique des

relatifs en un énoncé (pseudo-)aristotélicien sur la dépendance des

créatures par rapport au Premier, entendons : non pas le premier terme
d'une série de corrélatifs, mais bien le Premier Créateur de toutes
choses, ce Primum en qui esse et quod est sont identiques, ainsi que
l'attesterait la formule « boècienne » sur le fond de laquelle se détache

notre montage. On l'admettra, Ulrich n'a pas seulement lu Albert, il l'a
écrit.

Le second jeu d'emprunts contenu dans les quatre premiers traités
du livre II est encore plus intéressant. Il s'agit, en effet, de passages qui
ont été eux-mêmes repris par Berthold de Moosburg dans son commentaire

à la proposition 188 de l'Elementatio theologica de Proclus8 : je veux
parler du traité 4, chap. 1 où « l'on montre que la vie convient à

Dieu ».

Dans ce chapitre, Ulrich développe l'un des axes principaux de sa

polémique anti-péripatéticienne. Le premier paragraphe expose les
fondements de la définition propre de la vie comme « un être produit par
l'efficacité essentielle d'une forme élevée au-dessus de la nature». De
toute évidence, Ulrich condense là plusieurs passages du De anima

d'Albert. La notion d'élévation au-dessus de la nature et celles-là même

8 Le texte du De summo bono II 4 1 1 est assumé littéralement par Berthold en Exp. s.

El. Theol. Procli, 188C—D ; Sturlese 86,27—50 et 84,42—61. (Bertoldo di Moosburg. Expositio
super Elementationem Theologicam Prodi, 184—211. De animabus. A cura di Loris Sturlese.
Presentazione di Eugenio Massa [Terni e Testi 18], Rome, 1974). Le recours à Ulrich est

assez constant chez le Moosburgeois. Cf. sur ce point M. R. Pagnoni-Sturlese, « A propos
du Néoplatonisme d'Albert le Grand. Aventures et mésaventures de quelques textes
d'Albert dans le Commentaire sur Proclus de Berthold de Moosburg», Archives de

Philosophie 43 (1980), 635—654. D'autres exemples sont donnés par B. Faës de Mottoni, « Il
problema délia luce nel Commento di Bertoldo di Moosburg all'Elementatio Theologica
di Proclo», Studi medievali 16 (1975), 325-352. Des indications complémentaires sont
fournies dans notre Introduction à la mystique rhénane. D'Albert le Grand à Maître Eckhart
(Sagesse Chrétienne 3), Paris: O.E.I.L., 1984, p. 99-162.



110 Ulrich de Strasbourg, lecteur d'Albert le Grand

de forme naturelle et de forme du vivant qu'elle permet de hiérarchiser

sont, en effet, posées en termes très voisins dans le livre II, tr. 1, chap. 3

du commentaire albertinien. La théorie d'Albert distingue deux sortes
de formes naturelles. La première qui « suit davantage la nature du corps
physique» n'est pas «élevée au-dessus de lui ni au-dessus de ses

puissances ». C'est le cas, par exemple, de 1'« harmonie des mixtes » ou de « ce

qui la suit ». Ce type de « forme » ne peut faire qu'une seule chose (non

agit nisi unum), c'est là la forme naturelle au sens propre, ailleurs décrite
dans la Physica II 1 2. La seconde sorte de forme naturelle est toute
différente : « plus proche de la Première Cause universellement agente,
qui fait ou produit toutes les formes », c'est « une essence incorporelle
qui meut et achève le corps» et qui «selon l'ordre de la nature est
au-dessus de la nature de toute forme corporelle ». Cette forme est l'âme,
qui « ne tire pas sa puissance d'agir du corps, mais bien de la Première
Cause » elle-même « dont elle suit la nature », l'âme « qui ne fait pas une
seule chose, mais plusieurs », « chacune des choses qu'elle fait lui étant »

à la fois «propre et essentielle».

Appliquant à Dieu le concept de la vie emprunté au De anima

d'Albert, Ulrich va donc lui attribuer purement et simplement les

prédicats qui, chez son maître, caractérisent les conditions et les marques de

l'activité essentielle de l'âme (actiones essentiales animae). C'est sur ce

point qu'il se heurte au péripatétisme.
Pareille substance, entendons : une substance dont le vivre soit le fait

de l'activité essentielle d'une forme élevée au-dessus de la nature,
autrement dit : une substance qui soit vivante par essence, voilà, nous dit
Ulrich, ce que certains péripatéticiens entendent par «âme», appelant
«âmes» toutes les «substances spirituelles», quelles qu'elles soient.
Dans leur perspective, donc, toute âme, substance spirituelle qui « produit

plusieurs choses par essence» (quae essentialiterplura operatur), est
unie à un corps, au moins comme un moteur l'est à un mobile ; Dieu
lui-même étant, à l'instar de toutes les autres substances intellectuelles,
«joint à un mobile». Aristote peut ainsi définir Dieu: «Dieu est un
animal sempiternel et très noble », comprenant par « animal » le «

premier automoteur composé du premier moteur et du premier mobile ».

Cette assimilation de Dieu au Premier moteur est, précisément, ce

qu'Ulrich refuse le plus obstinément tout au long de sa Summa. Nous
reviendrons plus loin sur cette question. Considérons pour l'instant
simplement les sources de notre passage.



Ulrich de Strasbourg, lecteur d'Albert le Grand 111

Telle qu'on vient de la formuler, la thèse péripatéticienne et
aristotélicienne apparaît à nouveau comme le produit d'une condensation
de textes, en l'occurrence, cette fois, de plusieurs passages de la Meta-
physica d'Albert. La définition de l'âme comme « capacité de faire
plusieurs choses » et son extension à toute substance spirituelle reprennent
la description des âmes célestes en Geyer 499,47—53 : « Et cum dicunt sic

animam inesse caelesti circulo, non dicunt eiusdem rationis esse ani-
mam cum ilia quae est animalium inferiorum. Sed cum omne illud
principium dicitur anima, sicut in I De anima nos dixisse meminimus, a

quo per essentiam plures exeunt operationes, substantias separatas ideo

vocant animas, quia essentialiter operantur multa. » La conjonction de

toute substance spirituelle à un corps vient de Geyer 500,5—17: «Peri-
pateticorum autem consuetudo fuit nihil penitus dicere, quod certa
ratione probare non poterant. Et quia ante primi caeli motorem per
rationem nihil investigari poterant, ideo ante primum motorem nihil
esse ponebant. Adhuc autem, quia in omni natura motor eorum quae
per se moventur, proportionatus et coniunctus est mobili, ideo dicebant

primum motorem et proportionatum et coniunctum esse primo mobili
et ex his esse unum, quod per se movetur. Et sive hoc verum sit sive

falsum, hie pro certo est intellectus verborum Aristotelis et in prima
philosophia sua et in Caelo et mundo et in VIII suorum Physicorum. »

L'assignation de Dieu comme « animal » au sens de 1'« automoteur composé

du premier moteur et du premier mobile » vient de Geyer 499,35—

42, qui reprend Physica VIII 2 3 ; Borgnet 566b : « Vivere igitur vita pura
est intellectus omnino separati, qualis est substantia prima et intelligen-
tiae separatae, et ideo secundum antiquos philosophos dicimus deum esse

animal sempiternum nobilissimum. Et haec quidem diffinitio data est a

Peripateticis de primo, quod movet et est compositum, sicut distinximus
in VIII Physicorum, et compositio sua est ex primo motore simplici et

primo corpore moto. »

La suite du texte pose quelques problèmes. Les péripatéticiens, dont
Ulrich vient de stigmatiser la confusion générale entre Dieu et le
Premier moteur composé ont une formule particulière pour définir la vie :

« La vie est l'acte essentiel de l'âme, qui est premier et continu dans le

corps, non à la façon du sommeil, mais à la façon de la veille » (ipsi dicunt
vitam esse essentialem actum animae etprimum et continuum in corpus, nonper
modum somni, sedper modum vigiliae). Quelle est l'origine de cette
définition que Berthold reprend au commentaire de la proposition 188 de
YElementatio



112 Ulrich de Strasbourg, lecteur d'Albert le Grand

La description de la vie comme « acte de l'âme » appartient au De
motu cordis d'Alfred de Sareshel, chap. 8 : « Primus et continuus animae
actus vita est. » En revanche, la distinction entre le sommeil et la veille
est esquissée par Aristote dans le De anima 412a21 sqq. ; Geyer 66,89-
90, mais pour introduire à sa propre définition de l'âme, qui, contrairement

à ce que nous propose la citation d'Ulrich, privilégie le sommeil

par rapport à la veille, la science habituelle par rapport à la considération
actuelle : « Substantia autem actus est ; huiusmodi ergo corporis actus est.

His autem dicitur dupliciter; alius quidem sicut scientia, alius autem
sicut considerare. Manifestum igitur, quod sicut scientia. In eo quod
anima est, et somnus et vigilantia est. Simile autem vigilantia est quidem
ipsi considerationi, somnus autem habitui et non operationi. Prior ergo
generatione in eodem scientia est. Unde et anima actus est primus
corporis physici potentia vitam habentis. » Où Ulrich trouve-t-il donc la
liaison entre le thème de l'activité essentielle et celui de la veille et du
sommeil Autrement dit : la liaison du concept de la vie comme activité
essentielle de l'âme avec le concept de l'âme comme acte premier d'un

corps possédant la vie en puissance
Une première réponse pourrait être: dans le De anima II 1 2 d'Albert.

C'est là, en effet, qu'on trouve une définition de l'âme comme
« substance acte » (substantia quae est actus) qui, fondée sur la distinction
aristotélicienne de la veille et du sommeil, conjugue dans une même

approche: 1. la définition de l'âme comme acte factus) au sens d'une
« forme conférant l'être absolument par mode d'habitus reposant dans

un sujet» (per modum habitus quiescentis in suo subiecto), «comme la

science habituelle dans celui qui sait » (sicut scientia quiescentis in sciente),
2. celle de l'action (actio) de la vie comme « opération essentielle
procédant» de l'acte de l'âme ou de l'âme comme acte (operatio essentialis

procedens ab huiusmodi actu), action comparable non plus à la science

mais à l'action effective ou actuelle de celui qui pense (sicut considerare,

quod est actio scientis in actu considerantis). La définition « péripatéticienne»

d'Ulrich serait donc une sorte de collage de la définition de la vie
chez Alfred de Sareshel et de celle de l'âme chez Aristote, filtrée par les

explications d'Albert dans le De anima. Cette explication pourrait, à la

rigueur, suffire.
En fait, on aurait tort de s'en contenter, car, à mieux regarder, on

constate que la formule ulricienne est directement tirée d'un opuscule
albertinien, le Liber de morte et vita, cap. 2 ; Borgnet 346b : « Accipiamus
a nobis in physicis libris, quod vita est actus primus et essentialis et



Ulrich de Strasbourg, lecteur d'Albert le Grand 113

continuus animae in corpus, non per modum somni, sed per modum

vigiliae existens ab anima in ipsum. » Les « livres physiques » désignant
le chapitre du De anima que nous venons d'examiner brièvement, il est
clair que la source d'Ulrich ne peut être que le Liber de morte et vita,

puisqu'il est le seul à proposer exactement la formule qui nous intéresse.
Nous sommes donc d'autant plus surpris de voir l'usage qu'en fait
Ulrich. Voilà, en effet, une définition spécifiquement albertinienne
tacitement transférée dans la thèse « péripatéticienne » de ceux qui
confondent Dieu et le Premier moteur La suite du texte montre que notre
auteur opère ici très consciemment, puisque toute la fin de son analyse
est formée de condensations de citations du Liber ponctuées par une
citation muette de plusieurs lignes.

Les textes condensés explicitent les éléments de la définition
«péripatéticienne » : actus essentialis, primus actus, continuus in corpus, non sicut

somnus sed sicut vigilia. Les premier et troisième points reposent sur une
comparaison avec la lumière. Le premier établit qu'il y a le même

rapport entre la vie comme acte ou être essentiel de la forme de l'âme et
l'être comme acte essentiel de la forme de l'essence, la vie étant à l'âme
ce que l'éclat (lucere) est à la lumière (lux). Le troisième précise que
même comparable au lucere l'acte de vie n'est cependant pas comme lui
un simple devenir (quoddamfieri). Ces deux thèses sont plus largement
développées par Albert dans le Liber, Borgnet 346b—347b. Les lignes
finales, en revanche, sont celles-là même qu'il propose en 347b.

Albert : « Et sicut lux, lumen et lucere eamdem naturam nominant,
differenter tamen, quia lux nominat earn secundum se, et lumen diffusant

in luminoso, sive in luminato, et lucere nominat eius essentialem

agere : ita anima, vita et vivere dicunt unam naturam : sed anima nominat

secundum se hanc, et vita diffusionem ipsius in eo quod est anima-

tum, et vivere dicit eius essentialem actum. »

Ulrich : « Dicunt etiam, quod, <sicut lux> et dumen et lucere> dicunt
<eandem naturam, differenter tamen, quia lux nominat eam> in <se> <et

lucere> dicit <eius> actum <essentialem> <et lumen> dicit <eam diffusam in
luminoso>, sic <anima> et <vita et vivere> dicunt unam naturam. Sed

anima nominat earn in <se>, et ideo dicitur vivere, sicut dicitur lux
luminosa, <et vivere dicit eius essentialem actum>, inquantum est ab

anima. »

Le rejet de la thèse du quoddam fieri est asse2 fréquent chez Albert.
On la retrouve, notamment, dans le De anima I 1 7 ; Stroick 74,30—40 et
le Super Dionysium De divinis nominibus 2, n. 13 ; Simon 52,31—36 où elle



114 Ulrich de Strasbourg, lecteur d'Albert le Grand

est également corrélée à une analyse de la définition d'Alfred de

Sareshel, distinguée de la définition proprement aristotélicienne tantôt
mentionnée (vita est actus primus corporis phjsici organici, potentia vitam
habentis) et opposée à la définition de Denys le Philosophe (vita est motus

generis nutribilis naturaliter assequens), définition discutée et rejetée par
Ulrich lui-même en II4 4,5. Mais ce n'est pas là, nous l'avons dit, ce qui
intéresse au premier chef notre auteur. De fait, la distinction des quatre
définitions possibles de la vie (en incluant la « définition propre » de II4
1,1 : vivere est esse effectum essentiali efficientia aforma super naturam elevata)

a pour but principal de confirmer la réfufation de l'assimilation
péripatéticienne de Dieu au Premier moteur, essentiellement développée
en II 2 2. La thèse finale d'Ulrich est donc ici que la définition de Dieu
comme « animal » vivant d'une vie « sempiternelle et très noble » ne vaut
que dans le cadre d'une sagesse humaine construite sur la base « des sens,
de la mémoire et de l'expérience». C'est là, en effet, que la Première
Cause apparaît à l'investigation de la raison comme Premier moteur, là,
c'est-à-dire dans le domaine des corps, où s'atteste son efficace et où
s'enracine la connaissance humaine, en tant qu'elle part des choses. En
revanche, si «une fois acquis l'habitus de sagesse, l'intellect <humain>

procède selon cette lumière sans réfléchir sur les sens », Dieu ne peut
plus lui apparaître comme simple Premier moteur. La vie qui se découvre

là n'est plus acte «dans un corps» ou un mobile, mais acte d'un
«premier vivant» qui «du point de vue causal est vie pour tous les

vivants par son essence et non par le mouvement » : ce premier vivant
qui cause «par son opération essentielle» est la «cause de l'étant»
antérieure à la « cause du mouvement ». C'est cette cause qui est Dieu, et

non le Premier moteur composé du Premier moteur simple et du
Premier mobile. C'est cette cause que ni la conception péripatéticienne de

la vie (celle d'Alfred de Sareshel retouchée par le De anima) ni la

conception aristotélicienne proprement dite ne permettent d'exprimer,
cette cause que, en revanche, «Anaxagore, Socrate, Platon et Aristote
dans le livre de la Nature des dieux» ont su reconnaître.

En hiérarchisant deux conceptions de la vie et deux sagesses, l'une
«péripatéticienne», l'autre «platonicienne», Ulrich fait évidemment
écho à l'enseignement d'Albert. On songe ici, notamment, à Metaphjsica
XI 2 12; Geyer 500,5—17, qui contient la notion d'« investigation
rationnelle » mentionnée tantôt à propos d'Aristote lui-même. On doit
cependant noter que, si Ulrich a à l'esprit le texte d'Albert lorsqu'il
rédige son propre paragraphe, il laisse bien d'en reprendre la conclusion



Ulrich de Strasbourg, lecteur d'Albert le Grand 115

(et sive hoc verum sit sive falsum, hicpro certo est intellectus verborum Aris-
totelis). De fait, comme il le dira au livre IV, la doctrine d'Aristote est,

sur ce point, fausse et « contraire à la foi ». Le Premier moteur n'est pas la
Première substance. Le Premier moteur n'est pas la Première Cause.

Beaucoup de ce qu'Aristote attribue à l'un (actualité pure, nécessité,
immatérialité, éternité, etc.) revient donc, en réalité, à l'autre (plura [...]
concludit Philosophus de primo motore quae [...] probavimus soli simpliciter
primae causae convenire, IV 3 1,2). Ulrich laisse également de côté
l'allusion d'Albert à la doctrine des « péripatéticiens les plus raisonnables

» (Peripateticos qui rationabilius loquuntur), qui font des substances

spirituelles non des âmes au sens susdit, mais bien des « intellects
universellement actifs », « formes et espèces de tout ce qui devient dans la

nature », et qui « possèdent d'avance les formes et les espèces de toutes
choses » (intellectus istipraehabentformas et species omnium). Il est vrai que
c'est à ce moment Platon lui-même et non un quelconque péripatéti-
cien, fût-il encore plus raisonnable, qui est cité : Et ideo Plato dixit banc

speciem esse ideam et universale, quod est ante res et praehabet formas
earum9.

9 Cf. Albertus, Metaph. XI 2 12; Geyer 499,75-76; 499,80 et 499,81-82. La
rencontre de la définition «avicennienne» de l'universel «ante rem» et de la définition
dionysiaco-proclusienne de la causalité essentielle comme « précontenance » ou « possession

d'avance » (praehabitio) détermine l'espace de jeu théorique à l'intérieur duquel un
Thierry de Freiberg et un Berthold de Moosburg définiront l'universel «platonicien»
(V'universale theologicum) comme «universalité de séparation» (universalitas separations)
opposé à l'universel «logique» funiversale logicum) comme «universalité de prédication»
(universalitas praedicationis). Cf. par exemple Thierry de Freiberg, De cognitione entium

separatorum 10, 1—4; Steffan 176,1-177,33; Berthold de Moosburg, Exp. s. El. Theol.

Procli, I A; Pagnoni-Sturlese/Sturlese 73,90—74,105. L'association «ante rem»/«praeha-
bens rem » attestée, notamment, dans le Super Dion. De div. nom., 2, n. 84 ; Simon 97,49-
53, est attribuée par Albert à Averroès [Metaph. VII comm. 23], mais il s'agit, en fait,
clairement d'une fusion entre la Logica d'Avicenne (3; Venetiis 1508, 12va) et une
élaboration du thème dionysien et proclusien de la causa essentialis comme « cause exemplaire

». La tripartion de l'universel en ante rem, in re, post rem [affirmée dans De Vuniv. 2
3 ; Borgnet 24b ; De sexprinc. 1 2 ; Borgnet 308a ; Metaph. V 6 5 ; Geyer 285,57ss. ; De caus.

etproc. univ. II222. Borgnet 512b \ Summa theol. II 1 4 1 2; Borgnet 77a] fonde une doctrine
spécifiquement néoplatonicienne qui rejette à la fois la prédicabilité de l'universel
théologique et sa participabilité en termes d'univocité: «Universale, quod est ante rem,
accipitur secundum emanationem ab uno principio [...], quia a principio habet unitatem,
diversitatem autem ab eis in quibus recipitur» {Super Dion. De div. nom. 11, n. 19; Simon
420,46—47 et 51-52). Cette doctrine peut être, en ce sens, appelée une «doctrine de

l'analogie » : « Et talem formam unam habent omnia analoga » {Super Dion. De div. nom. 4,
n. 143 ; Simon 231,21-22). Dans le Super Dion. De div. nom. [notamment 4, n. 143 ; Simon
231,18-21; 5, n. 37; Simon 325,52-53; 6, n. 3; Simon 329,26-29; 11, n. 19; Simon
420,37-54] la triplicité est reconduite à une distinction bipartite entre « universel abstrait »



116 Ulrich de Strasbourg, lecteur d'Albert le Grand

On le voit, la manière dont Ulrich lit Albert est assez sélective. Reste

que, sur les deux exemples que nous avons pris, la Metaphjsica comme
telle joue un rôle essentiel, y compris lorsqu'Ulrich reprend plus
directement les thèses de l'opuscule De morte et vita. C'est en effet la

Metaphjsica, et elle seule, qui porte le questionnement. C'est elle qui propose,
ou plutôt amène l'alternative ulricienne: ou le péripatétisme ou le

platonisme. Dans tous les cas, la présence de citations littérales plus ou
moins longues permet d'affirmer qu'Ulrich a eu entre les mains la

Metaphjsica et le Liber de morte et vita au moment où il rédigeait le livre II
de sa Somme.

Qu'a-t-il lu d'autre? La question est difficile.
Si l'on recense les différents passages d'Albert offrant un texte

parallèle ou fortement apparenté à celui d'Ulrich, autrement dit, les

textes susceptibles d'en avoir fourni la trame doctrinale, voire littéraire,
on obtient le classement suivant:

Super Dionysium De divittis nominibus : 72 ;
Summa theologiae 1: 68;
Metaphjsica : 38 (dont quatre citations muettes);
De anima : 14 ;
Physica : 11;
In I Sent. : 10;
De morte et vita: 9 (dont cinq citations muettes);
De bono: 7;
Ethica: 5 ;
De causis et processu universitatis : 5 ;
Topica: 3;
De caelo et mundo: 2;
De animalibus : 2 ;
Summa theologiae II: 2 ;
De generatione et coruptione : 1 ;
Analytica posteriora : 1 ;
De praedicabilibus : 1 ;

(abstractum a re) et «universel productif» (effectivum rei), le premier, principe de
connaissance (principium speculations), le second, principe de production (principiumpraxis).
C'est vraisemblablement là l'amorce de la distinction bipartite de l'universel logique et de
l'universel théologique chez Thierry et Berthold, l'ars divin symbolisant avec la praxis de
l'artisan dans une même conception de la causalité «exemplaire». Sur tout ceci, cf.
A. de Libera, «Théorie des universaux et réalisme logique chez Albert le Grand», Revue
des Sciences Philosophiques et Théologiques 65 (1981), 55-74; Introduction à la mystique...,
p. 348-373; 384-391 et 423-433.



Ulrich de Strasbourg, lecteur d'Albert le Grand 117

De natura boni : 1 ;
De vegetalibus : 1 ;
De somno : 1 ;
Super Dionysii Cael. Hier. : 1.

Comment interpréter ces données Beaucoup de ces « sources »

possibles sont loin d'être probables ; c'est le cas, notamment, des derniers
textes qui, pour la quasi-totalité, se retrouvent plus ou moins dans les

mêmes termes chez Aristote. Certes, à chaque fois, la formulation ulri-
cienne évoque plus Albert que le Stagirite. On ne saurait cependant rien
affirmer de décisif sur des bases statistiques aussi faibles. Si, en revanche,
on considère les textes les plus souvent allégables, on constate une très

nette prépondérance du Super Dionysium de divinis nominibus, de la
Summa theologiae I et de la Metaphysica.

Si nous laissons de côté la Metaphysica, dont le rôle de source ne pose

pas de problème, nous restons avec la question suivante, à vrai dire la

plus intéressante: Ulrich a-t-il utilisé le Commentaire sur Denys et la

première partie de la Somme de théologie d'Albert
Pour répondre à cette question, il est bon de rappeler quelques

éléments de datation. Le Super Dionysium de divinis nominibus date des

années 1250. La première partie de la Somme de théologie est certainement
postérieure à 1268 (du fait des citations de Proclus, traduit seulement à

cette époque par Guillaume de Moerbeke), la seconde partie nécessairement

postérieure à 1274 (du fait d'une allusion au Concile de Lyon II,
contenue dans Borgnet 396b). On sait qu'Ulrich, né entre 1220 et 1225,

a suivi les cours d'Albert à Cologne, dans le Studium generale que le
Maître avait lui-même fondé en 1248. On sait qu'il a achevé ses études

avec lui, qu'il a probablement reçu la licence de théologie à Strasbourg et

que l'année 1272 l'a retrouvé provincial de Teutonie. Tout dans ces

dates semble indiquer que notre auteur a pu connaître et le commentaire
dionysien et la Somme théologique de celui dont il était 1'« élève
préféré» (Gilson) et l'«un des plus fervents disciples» (Théry). La seule

question est de savoir dans quelle forme ces deux œuvres se trouvaient
lorsqu'il en a pris connaissance.

De fait, l'absence de toute citation littérale ne laisse pas de surprendre,

quand on voit la haute fréquence des parallèles. De plus, nombreux
sont les cas où le commentaire et la Somme ne sont pas les seules sources
possibles du passage considéré. Prenons un exemple concernant la
seconde partie de la Somme de théologie.



118 Ulrich de Strasbourg, lecteur d'Albert le Grand

En deux occasions, Ulrich fait allusion à la thèse de la jalousie
(invidia) des dieux:

II 3 7,7: «Ex ratione autem praedictae extasis patet, quod amor
divinus est ratio causalitatis in ipso, quia ex hoc, quod movit ipsum ad

providentiam inferiorum, «non dimisit eum sine germine». Propter
quod dixerunt antiqui philosophi, scilicet Parmenides et Hesiodus,

amorem deorum esse primum principium efficiens, quia facit commu-
nicationem sine invidia, quod non esset, si bonum retineretur, quod sine
detrimento communicantis distribui potest. »

II 3 8,2 : « Dicitur tarnen moveri a bonitate et amore ad causandum

res, sicut dicit Dionysius, quod divinus amor non dimisit eum sine germine,

quod verum est, inquantum unumquodque istorum habet in deo suam

propriam rationem. Sic enim bonitas voluntatis eius non potest esse sine

benevolentia, quae non potest esse sine beneflcentia, per quam com-
municat bonitatem suam omni modo, quo communicari potest ; aliter
enim esset in eo invidia, cum non diffunderet et communicaret bonum,
quod posset sine detrimento multiplicare. Et ideo falsum dixit Ovidius

poeta, quod divinum invidet, quia deminuta communicatio alicuius suae

bonitatis non est ex malivolentia communicantis, qui dat omnibus afflu-
enter, lac. /, sed ex defectu recipientis. »

De prime abord, ces deux passages semblent parfaitement identiques,

et donc devraient relever d'une seule et même source. Considérons-les

de plus près. Nous trouvons en II 3 7,7: 1. Une référence à

Parménide et Hésiode ; 2. Le thème de la communicatio sine invidia ; 3. Le
thème de la possibilité de la communicatio sine detrimento communicantis.

En II 3 8,2: 1. Une référence à Ovide ; 2. Le thème de l'invidia; 3. Celui
de la communication sine detrimento. Dans les deux textes, le développement

philosophique est amené par l'autorité de Denys, De divinis
nominibus 4 10; PG 3,708B; Simon 213,76: «Divinus amor non dimisit
sine germine. » Mais ensuite, les choses se compliquent un peu. En II 3

7,7 : la référence à Parménide et Hésiode est clairement empruntée à

Aristote (Métaphysique 14,984b20—30) repris par Albert en Metaphysica I
3 11 ; Geyer 41,29—46 et I 4 12 ; Geyer 62,14—16 ; le thème général de la

jalousie divine rejeté à la fois par Platon (Timée 29e) et par Aristote en
Métaphysique I 3, 983a2—3 ; Geyer 25,8—9 est également évoqué et rejeté
en général par Albert en Metaphysica I 2 9 ; Geyer 25,75—26,17 ; le thème
de la communication est développé par Albert dans la Somme de théologie

II 1 3 3 1 ; Borgnet 25a : « Adhuc, sicut dicit Dionysius in libro De divinis
nominibus, creatio est extasis amoris, quae non sinit ipsum solum esse,



Ulrich de Strasbourg, lecteur d'Albert le Grand 119

sed omnibus modis quibus possibile est, bonitatem suam communicare :

maior autem communicatio est quando communicatur multis : ergo
videtur, quod multitudo communicationis per intentionem aliquam
debet causari a Creatore. » En II 8 3,2: la référence à Ovide posant
explicitement la thèse de la jalousie divine n'a pas d'équivalent chez

Albert; le thème général du rejet de Yinvidia et celui de la communication

peuvent provenir des mêmes sources qu'en II 3 7,7.

Quelle est, dans ces conditions, la source de ces deux passages La
référence à Ovide est incontestablement embarrassante. Il faut noter

que tant Albert (Metaphjsica I 2 8 ; Geyer 25,75—80) qu'Ulrich en I 2 1 ;

Daguillon 27,12—13, attribuent le dictum à Simonides de Céos. Voici le

texte complet d'Ulrich : « Adeo enim parum cognoscitur de his naturali
cognitione, quod Symonides poeta dicit, quod Deus invidit homini hanc

sapientiam, loquens sub poetica metaphora, quod de sua superfluenti
sapientia tam parum homini communicavit, ac si esset invidiosa
communicatio ; sed non est, quia ipse totam suam sapientiam nobis com-
municat, sed nos nisi parum capere possumus propter hoc, quod idem

poeta dicit, quod ipsa est solius dei possessio. » La référence à Simonides

s'appuie sur une certaine lecture d'Aristote (982b30—35) attribuant au

poète la thèse de Yinvidiosa communicatio là où Aristote dit simplement :

«Si donc il y a quelque vérité dans ce que racontent les poètes, et si la

jalousie est naturelle à la divinité, c'est bien dans ce cas qu'elle devrait,
semble-t-il, surtout s'exercer, et tous ceux qui excellent dans ce savoir
auraient un sort misérable. » Cette lecture est incontestablement alber-

tinienne, puisqu'on lit en Geyer 25,75-80: «Hac enim de causa dixit
Simonides et ceteri eius collegae poetae, quod principium divinum
invidit homini hanc scientiam et ideo intellectum hominis reflexit ad

continuum et tempus, ut semper imaginabilibus et sensibilibus detentus

numquam assurgat ad simplicium intellectum. » La référence à Ovide
est, en revanche, la seule qui soit absolument justifiée, puisqu'on trouve
le dictum incriminé dans les Amores III 10; Ehwald 62,5—6.

Le problème de la source d'Ulrich est d'autant plus compliqué que la

tradition manuscrite est elle-même partagée: PF donnent Simonides,
Ne indiquant en marge: «Aliter Symonides», alors que BDEMRU
portent : « Odivius » et LN*V : « Ovidius ». Sur les données qui nous sont
accessibles, une seule conclusion s'impose : ou la « source » cherchée est

multiple, ou nous ne l'avons pas encore identifiée. La référence à la

Summa theologiae II est, en tout cas, parfaitement insuffisante.



120 Ulrich de Strasbourg, lecteur d'Albert le Grand

Y a-t-il des cas plus probants En ce qui concerne la première partie
de la Somme de théologie, un exemple, parmi beaucoup d'autres, me

paraît asse2 convaincant. En I 4 3,5, commentant le qualificatif « non
animalem», attribué par Denys au mouvement divin (9 9 ; PG 3,916C;
Simon 388,80), Ulrich écrit: «Non animalem id est non movetur motu
passionum animalium, quae dicuntur animales motus, quia secundum

Philosophum, non sunt animae secundum se, sed sunt totius coniuncti,
quod est animal ; et hoc dicitur ad excludendas illas passiones a Deo,

quas Scriptura ei ascribit, scilicet iram, misericordiam, zelum, odium et
similia, quae non proprie dicuntur, sed secundum figuram, quae anthro-

postatos vocatur. » Le recours au terme anthropostatos (en réalité « an-

thropospathos »), absent du commentaire sur Denys, ne peut s'expliquer
que de deux manières : soit par référence directe à un texte du

PseudoJérôme, Super lob 20; PL 26,711B; soit par référence à Albert, Summa

tbeologiae I 40 20 5 ; Siedler 108,64—66, qui en donne la version muette
suivante : « Et quamvis hoc verum sit et fides catholica hoc teneat,
tarnen Tertulliani haeretici deum ex corporalibus dicunt esse compositum

et animam habere et materiam, eo quod Scriptura attribuit ei manus
et caput et pedes et iram et huiusmodi, nescientes, quod haec symbolice
secundum effectus eorum per figuram, quae dicitur anthropospathos,
deo attribuuntur. »

Ulrich ne recourant jamais, à notre connaissance, au Pseudo-Jérôme,
il est donc très vraisemblable qu'il emprunte le terme et l'analyse qu'il
instrumente à Albert.

En ce qui concerne le Super Dionysium De divinis nominibus, un
exemple me paraît également très convaincant. On sait que, dans tout
son commentaire, Albert suit un canon très précis pour le texte diony-
sien. La traduction de base qu'il utilise est celle de Jean Sarrazin, celle de

Scot Erigène, assez rarement alléguée, n'apparaissant que sous le vocable

dPlia translatio. En une occasion, cependant, alia translatio désigne la
traduction de Robert Grosseteste. Il s'agit du passage où le Colonais
commente Denys 4 32 ; PG 3,732D ; Simon 293,70-73 : « Igitur privatio
est malum et defectus et infirmitas et incommensuratio et peccatum et
sine intentione et sine pulchritudine et sine vita et sine mente et sine
ratione et imperfectum et non-collocatum et sine causa et indefinitum et
sine germine et vacuum et non-operans et inordinatum et dissimile et
infinitum et obscurum et sine substantia, et ipsum nullo modo nusquam
nihil existens. »



Ulrich de Strasbourg, lecteur d'Albert le Grand 121

A propos de sine mente, Albert écrit (4, n. 219 ; Simon 295,34—37) :

« Quantum vero ad potentiam continentem principia, quae sunt régula
operis, dicitur sine mente, ALIA TRANSLATIO : sine intellectu, qui est

principiorum. » La formule sine intellectu (Dionysiaca 307,2) étant la

propriété exclusive de Robert, le recours à l'évêque de Lincoln étant un
happax dans le commentaire d'Albert, la retrouver telle quelle dans la

somme d'Ulrich peut être considéré comme un indice fort de dépendance.

On soulignera cependant la différence considérable de traitement

dudit passage, puisqu'on lit en II 3 13,17: «Et <sine mente> in
angelis. Unde alia translatio dicit <sine intellectu>, quia intellectus etiam
daemonum malo remurmurat. »

Cet exemple est, à nos yeux, fondamental, dans la mesure où il
suggère deux thèses que nous tenons, jusqu'à preuve du contraire, pour
vraies :

1. Ulrich de Strasbourg a certainement connu le Super Dionysium De
divinis nominibus d'Albert ;

2. Cependant, il ne l'a jamais suivi littéralement et semble, au
contraire, s'en être si librement inspiré que l'on peut se demander s'il
disposait d'une rédaction proprement dite de l'œuvre ou de notes
personnelles prises lors de ses études auprès du Maître.

En effet, les parallèles entre les deux œuvres sont beaucoup moins

frappants sur le plan littéraire que ceux que l'on relève entre le De summo
bono et la Summa theologiae. Disons, d'une phrase, que, si dans toutes ces

œuvres, l'esprit est le même, Ulrich semble se servir du commentaire
d'Albert comme d'un réservoir d'autorités, de lieux, de thèmes et de

doctrines, alors que son rapport à la Summa theologiae est beaucoup plus
étroit, certaines formules albertiniennes transparaissant souvent, hélas à

quelques mots près, dans les développements d'Ulrich, tandis que le

Super Dionysium n'est, lui, jamais véritablement présent en tant que
tel.

On peut évidemment expliquer ce fait en soulignant qu'il était
difficile, et probablement aussi inutile, à Ulrich de citer précisément un
commentaire si subtilement composé que celui d'Albert, qu'il lui
suffisait, en d'autres termes, d'en reprendre le seul contenu doctrinal.
L'explication n'est pas sans mérite. Il me paraît toutefois plus raisonnable

de supposer qu'Ulrich n'a pas utilisé une version définitive du

commentaire, mais seulement profité d'un dossier préparatoire ou d'un
état intermédiaire et, plus probablement encore, de ses propres notes
d'auditeur. Pour aller jusqu'au bout de l'hypothèse, il me semble que



122 Ulrich de Strasbourg, lecteur d'Albert le Grand

l'on peut raisonnablement affirmer qu'Ulrich de Strasbourg a travaillé
sur une documentation qu'il avait rassemblée lors de son séjour colonais
et que sa dépendance vis-à-vis d'Albert est beaucoup moins immédiate
qu'on ne le dit généralement.

En d'autres mots, Ulrich a certainement lu beaucoup d'Albert, en
témoigne notamment son utilisation massive de la Metaphjsica, dans le

livre II, du De causis et processu universitatis, dans le livre IV, mais il
semble nécessaire d'ajouter qu'il l'a également beaucoup entendu. Dans

ces conditions, son commentaire de Denys pourrait bien refléter davantage

l'enseignement d'Albert que son texte même.
L'autonomie relative d'Ulrich apparaît, selon moi, assez nettement

lorsque l'on considère attentivement le rapport des deux auteurs à

l'œuvre même de Denys.
Rappelons ici quelques faits solidement établis. On sait que, pour

son commentaire, Albert a utilisé un texte contenu dans les ms. parisiens
Nat. lat. 17341 et 15630 et décrit par H. F. Dondaine sous le nom de

«Corpus dionysien de l'université de Paris au XIIIe siècle»10. On sait

que le Nat. lat. 17341 contient, outre la traduction du De divinis nomi-
nibus, un certain nombre de textes empruntés soit au De divisione naturae
de Jean Scot, soit aux Scholies de Maxime Le Confesseur. Plusieurs de ces

extraits sont cités par Albert et allégués sous le nom générique de

« Commentator ». De ce point de vue, un fait essentiel s'impose à

l'attention du lecteur : sur les cinquante-cinq occurrences successives, rele-

10 Cf. H.-F. Dondaine, O.F., Le Corpus Dionysien de l'Université de Paris au XIIIe
siècle (Edizioni di storia e letteratura), Rome, 1953. Le Corpus Dionysien est l'une des

sources fondamentales d'Albert, d'Ulrich et de Berthold. On en retrouve la trace jusque
chez les Néoalbertistes du XVe siècle (comme Jean de Maisonneuve). C'est avant/avec la
Clavis physicae d'Honorius Augustodunensis l'un des principaux vecteurs de la connaissance

d'Eriugène dans le milieu « rhénan ». Il semble qu'il en ait existé d'assez nombreuses
copies, réparties en deux traditions au moins: l'une «universitaire», l'autre «dominicaine

». Il n'est donc pas exclu qu'Ulrich ait disposé d'un exemplaire de l'œuvre à Cologne,
voire même à Strasbourg. Rien, en tout cas, n'oblige à postuler qu'il ait nécessairement dû
consulter le Commentator à Paris. Les différences observées dans le marquage du texte
(notamment dans les mentions marginales de «Jean» ou de «Maxime» permettant
d'individualiser les auteurs des passages cités) chez Albert et Ulrich tendraient, d'ailleurs, à

suggérer que les deux hommes n'ont pas travaillé sur la même copie mais sur des copies
différentes (l'un à Cologne, l'autre à Strasbourg?), d'origines différentes. On pourrait
ainsi, par exemple, expliquer qu'Ulrich nomme « Maxime », là où Albert reste muet. Il va
de soi, enfin, que le Nat. lat. 17341 que nous citons ici par commodité n'est pas
obligatoirement non plus « La» source d'Ulrich, ce dernier ayant pu travailler soit sur une copie
de ce texte, soit sur le dérivé d'un modèle commun, soit sur celui d'une autre tradition.



Ulrich de Strasbourg, lecteur d'Albert le Grand 123

vées par Simon, aucune distinction n'est faite par Albert entre Jean Scot

et Maxime: «Albertus librum De divinis nominibus exponens inter
partes antiquiores et recentiores scholarium non distinxit, sed omnia ex
his excerpta ut verba <Commentatoris> allegat. Alibi Albertus hune
Commentatorem nomine <Maximi> induxit, in hoc autem commenta
nusquam» (Simon XVIII).

Est-ce le cas chez Ulrich?
Notre auteur se réfère à plusieurs reprises au Commentator. Si l'on

tient compte à la fois des références explicites et des emprunts
vraisemblables, on constate que le Corpus dionysien a pu fournir à Ulrich
matière à dix notations ou remarques (dont certaines sont d'ailleurs
récurrentes). Posons donc sur cette base l'hypothèse suivante : si Ulrich
est directement et exclusivement dépendant du commentaire d'Albert,
ainsi que le soutiennent Grabmann, Théry et Lescoe, les textes qu'il
allègue doivent se trouver dans le Super Dionysium ; d'autre part, aucune
distinction ne doit non plus être marquée chez lui entre les textes deJean
Scot et les Scholies de Maxime. Considérons d'abord le deuxième

point.
En deux occasions, Ulrich renvoie à Maxime sous le nom de «

Commentator » :

II 3 6,1 : «Et ideo Hierotheus sanctissimus dividit amorem sumptum
secundum communitatem analogicam in amorem <divinum>, <angeli-
cum>, <intellectualem>, id est humanum ut dicit Commentator. » Dans
ce texte, qui glose la division de l'amour selon Hiérothée, rapportée par
Denys (4 15 ; PG 3,713A—B ; Simon 225,74), Ulrich reprend une scholie
de Maxime (Nat. lat. 17341, f. 230rb), tout comme le fait Albert (4,
n. 137; Simon 226,21—22; n. 138; Simon 226,60—61).

II 2 1,2 : « Et sic dicit Commentator super 5 cap. Dionysii De divinis
nominibus, quod <plures sunt participationes boni quam entis>. » Cet

adage, bien connu dans l'école de Cologne, est une adaptation de

Maxime (Nat. lat. 117341, f.244va—b).
En une occasion, en revanche, il renvoie nommément à Maxime:

II 1 5,1: « Significantia vero substantiam sive essentiam divinam
solam sine connotatione relationis ad creaturam sunt secundum Damas-

cenum trium generum nomina. Quia vel dicunt substantiam sub ratione

primi entis... Vel nomen dicit operationem divinam, ut hoc nomen
<Deus>, quod significat providentiam, ut dicunt Dionysius et Damasce-



124 Ulrich de Strasbourg, lecteur d'Albert le Grand

nus et Maximus... vel tertio nomina dicunt assequens substantiam, ut
<sapiens>, <iustus>, <bonus> et huiusmodi. »

La première autorité de Damascene correspondant à la division
tripartite des Noms essentiels est empruntée au De fide orthodoxa (I 9 ;

PG 94,835B; Buytaert 48,8—12), division, notons-le, déjà proposée par
Guillaume d'Auxerre, Summa aurea 15 4 (Ribaillier 73,1—77,111).
L'autorité de Denys renvoie à XII2 ; PG 3,972A ; Simon 431,65. La seconde

autorité de Damascène à PG 94,8 38A ; Buytaert 49,20—24. L'expression
assequens substantiam, également de Damascène, à PG 94,835B. L'autorité

de Maxime, autrement dit la schöbe PG 4,206B, figure dans le Nat.
lat. 17341, f. 207rb—va. C'est là, à n'en pas douter, qu'Ulrich l'y a trouvée
puisqu'elle ne se lit pas dans son supposé modèle albertinien.

La présence de «Maximus» dans la Summa est un premier indice
satisfaisant de l'autonomie d'Ulrich. Si nous revenons à présent sur le

premier point, l'utilisation du De divisione naturae, nous trouvons un
second indice, à nos yeux décisifs.

En II 3 6,4 subdivisant en deux l'amour dit « naturel », Ulrich écrit :

«Et ideo amor naturalis duplex est, scilicet amor privatus, qui est <fïnis

quietaque statio motus naturalis desiderii, ultra quam nullius creaturae
progreditur motus>, ut dicit Commentator super librum De divinis
nominibus, et amor universi, <qui est conexio vel vinculum, quo
omnium rerum universitas ineffabili amicitia insolubilique unitate
copulatun, ut idem Commentator dicit. » Ces deux définitions qui
correspondent à Jean Scot, De divisione naturae I; PL 122,519B; Sheldon
Williams 210,28—30 et 210,26—28, ne figurent pas dans le Commentaire
d'Albert. Ulrich, qui renvoie lui-même au Commentator, les a donc
nécessairement trouvées directement en Nat. lat. 17341, f. 230ra. On
notera qu'Albert connaît lui aussi les deux textes puisqu'il les mentionne
dans la Summa theologiae I 6 26 14; Siedler 179,77—81 et 73—75, dans

l'ordre où ils figurent et chez Scot et chez le « Commentateur », contrairement

à Ulrich, qui les mentionne en ordre inverse pour la nécessité de

son propos. Toutefois, ils sont incorrectement référés là pour le premier
à «Maxime l'évêque», pour le second à «Jean l'évêque». Nous pensons
donc qu'il est raisonnable de supposer ici une fois de plus l'indépendance

d'Ulrich vis-à-vis d'Albert, qu'il s'agisse du Commentaire sur
Denys ou de la Somme de théologieu.

11 «Jean l'Evêque» désigne probablement Jean Chrysostome, ainsi que le suggère
l'édition Borgnet en 924a.



Ulrich de Strasbourg, lecteur d'Albert le Grand 125

Venons-en maintenant à Alexandre de Halès. La dépendance de la
Summa d'Albert à l'égard de l'œuvre franciscaine connue sous le titre de

Summa Halensis est bien connue. On observe, selon nous, le même

phénomène en ce qui concerne le De summo bono, puisqu'en 33 occasions

au moins notre auteur emprunte à Alexandre le dossier, en général
patristique, d'une question de théologie ou discute l'opinion propre
d'Alexandre sur un point de doctrine (thèse, d'ailleurs, toujours introduite

comme chez Albert par quidam dicunt ou aliqui dicunt).
La dépendance d'Ulrich par rapport aux dossiers halésiens est

évidente dans les exemples suivants:
En II 3 6,5 Ulrich écrit : « Chrysostomus dicit, quod magnum est amor

nec est aliquid, quod eius impetum sustinere possit, quia in ipso primum
movens appetitum secundum omne genus passionis, quod est ipsum
amabile, artius imprimitur et unitur appetitui. » La citation de Chrysos-
tome («magnum possit») n'existe sous cette forme ni chez Chrysos-
tome ni dans le Super Dionysium d'Albert. C'est une libre adaptation de

deux passages distincts : In Gal. comm. 5, n. 4; PG 61,670 et In Matth,
horn. 6, n. 5; PG 57,68. Le même texte se lit, toutefois, mot pour mot
dans Alexandre, Summa theol. II II 3 1 1 25, n. 303; Quaracchi 312a.

En II 3 9,3, rapportant l'exposition augustinienne de I Tim. 2,4 :

«qui vult omnes homines salvos fieri», Ulrich explique qu'Augustin
l'entend de la volonté divine conséquente et qu'il y distingue deux sens,
selon que la distribution est «accomodée» ou qu'elle se fait «pour les

genres des singuliers et non pour les singuliers des genres»; dans le

premier cas, en effet, le sens de la parole de l'Apôtre est que tous ceux qui
seront sauvés, le seront par la volonté divine, alors que, dans le second, il
s'agit d'arrêter l'universalité de la Rédemption aux différentes Nations
humaines en tant que telles, sans descendre jusqu'à tous les individus qui
les composent: «Tarnen Augustinus hoc verbum Apostoli intelligit de

voluntate conséquente et exponit ipsum dupliciter. Uno modo, quod sit
distributio accomoda, ut sit sensus, quod omnes, qui salvantur, sua

voluntate salvantur, quia <non est volentis neque currentis, sed Dei
miserentis>. Alio modo exponit, quod est distributio pro generibus sin-

gulorum, non pro singulis generum, ut sit sensus, quod sine acceptione

personarum de omni genere hominum : Iudeorum, Graecorum,
Barbarorum, sua voluntate aliquos salvat. » Le passage d'Augustin visé par
Ulrich existe, c'est Ench. 27, n. 103; Evans 107,1—105,29. Il va de soi,

toutefois, qu'on n'y trouve pas la distinction entre distributio accomoda et
distributio pro generibus singulorum et non pro singulis generum, distinction



126 Ulrich de Strasbourg, lecteur d'Albert le Grand

typique de la logique parisienne de la première moitié du XIIIe siècle.

Attribuant à Augustin une distinction scolastique largement ultérieure,
Ulrich ne peut donc qu'avoir emprunté l'ensemble de l'argument à une
source « moderne ». On a ici le choix entre le Commentaire des Sentences de

Bonaventure (In ISent. 46 1 ; Quaracchi 820b), celui d'Albert (In ISent.

46 C 1 ; Borgnet 424a) et la Summa Halensis 11 6 3 21, n. 273 ; Quaracchi
374a. Le choix est, toutefois, vite fait, puisque le texte d'Alexandre est

quasiment identique à celui d'Ulrich : « Aliter respondet Augustinus in
Enchiridion, distinguens hanc : <vult omnes homines salvos fieri>, quia
potest fieri distributio pro singulis generum, et hoc modo falsa est, non
enim vult singulos homines salvos fieri ; vel potest fieri distributio pro
generibus singulorum, et hoc modo vera est et intelligenda ut sit sensus :

vult de omni genere hominum salvos fieri. » Cette impression est, de toute
façon, confirmée par le fait que l'ensemble de la réflexion ulricienne sur
la division de la volonté divine, dont la distinction entre volonté absolue

et volonté conditionnée, est manifestement empruntée aux dossiers

halésiens et par lui et par le Commentaire des Sentences d'Albert.
Dernier exemple: en II 3 10,6, expliquant la liberté de la volonté

créatrice de Dieu à partir d'Augustin et soulignant qu'il n'y a pas à

chercher la cause de la volonté de celui qui est cause de toutes choses,

Ulrich s'objecte le caractère rationnel de ladite volonté, en écrivant:
«Tarnen super illud Eph. 1: <secundum propositum voluntatis) dicit,
quod voluntas Dei est ex ratione. » La source de cette objection, absente

du Super Dionysium, se trouve dans les commentaires de Pierre Lombard
à Eph. 1,11 (PL 192,174). On ne peut, évidemment, prouver qu'Ulrich
ne l'y a pas directement lue ; toutefois, comme il s'agit à nouveau d'un
happax, il est clair que, s'il ne l'a pas fait, il l'a nécessairement trouvée
dans la Summa Halensis I 1 6 2 3 ; Quaracchi 366a, qui est la seule à

alléguer cette glose dans ce contexte précis.
On pourrait pousser très loin ce genre de parallèles. L'évidence des

cas que nous avons mentionnés, nous en dispense.

Qu'en déduire? La «quasi-servilité» avec laquelle Ulrich reprend
les dossiers d'Alexandre, laquelle apparaît, notamment, avec éclat dans

son traité sur le Beau, où il emprunte à la Summa Halensis une citation du
De summo bono d'Isidore de Séville, parfaitement absente de chez Albert,
ou dans sa discussion de l'interprétation Christologique d'Exod. 3,14, où
il suit, cette fois, l'ensemble de la discussion halésienne12 ; cette «quasi-

12 Pour tout ceci, cf. notre article: «L'Etre et le Bien. Exode 3,14 dans la théologie



Ulrich de Strasbourg, lecteur d'Albert le Grand 127

servilité », donc, rappelle à ce point celle d'Albert lui-même, qu'on se

sent à nouveau poussé à faire l'hypothèse qu'Ulrich a bénéficié du

gigantesque mouvement de révision et de réarticulation du Commentaire
des Sentences d'Albert, qui sur la base d'un dialogue de pensée avec la
Summa d'Alexandre et plus souvent sur celle d'un simple pillage de son
« écrit », a abouti à la Summa de mirabili scientia Dei ou Summa tbeologiae.

Sans aller jusqu'à dire qu'il ait pu lui-même y prendre part, il est
vraisemblable qu'Ulrich a comme Albert, et sans doute aussi avec lui, relu
Alexandre à l'époque même où, selon le témoignage de Bacon, la

Somme d'Alexandre avait quasiment disparu du paysage culturel des

Franciscains de Paris et d'Oxford. Les convergences entre les trois
œuvres me paraissent, en tout cas, dignes de figurer dans l'apparat
doctrinal d'une édition critique d'Ulrich, tant sont nombreux les

passages où Ulrich et Albert exploitent la matière des dossiers d'Alexandre.
En ce sens, s'il fallait risquer une hypothèse ultime, nous serions donc
tentés de dire qu'Ulrich a recueilli l'enseignement oral d'Albert sur
Denys, qu'il a travaillé directement sur le Corpus Dionysien de l'Université
de Paris dont il a certainement copié pour lui-même plusieurs extraits (à

Cologne enfin, qu'il a repris la Summa Halensis comme base d'exposition

de ses propres doctrines, ainsi qu'Albert venait de le faire pour la
Prima pars de sa Summa tbeologiae ; à quoi nous ajouterions que le Stras-

bourgeois a très probablement eu sous les yeux une copie de la Somme, ou
au minimum des notes de lecture assemblées à un moment quelconque
de ses études auprès du Maître de l'école de Cologne. Ce tableau de

l'activité d'Ulrich montre qu'il n'a pas été le simple compilateur d'Albert,

que la critique moderne a souvent décrit. Lecteur d'Albert le
Grand, Ulrich de Strasbourg a été d'abord, et avant tout, son élève.

Ayant éclairci quelques aspects du travail ulricien il nous reste, pour
conclure, à aborder une question philosophique qui nous permettra de

fixer à la fois l'image du Néoplatonisme d'Ulrich et la nature de son

rapport littéraire et doctrinal à Albert.
On l'a dit en étudiant le concept de vie repris par Ulrich à la

Metaphysica d'Albert, le De summo bono distingue entre une position
platonicienne et une position péripatéticienne, l'une subordonnant le
Premier moteur composé à une Première Cause transcendante, l'autre

rhénane », in : Celui qui est. Interprétations philosophiques et théologiques d'Exode 3,14.
Edité par A. de Libera et E. Zum Brunn (Patrimoines. Christianisme), Paris, sous presse.



128 Ulrich de Strasbourg, lecteur d'Albert le Grand

identifiant, ou plutôt réduisant, la Première Cause au Premier moteur.
Le II 2 1, De stabiliendo esse divino est, en apparence, une démonstration
de style péripatéticien visant à prouver que le Premier moteur est «le

premier principe de toutes choses». De fait, cette démonstration per
effectum reprend largement les idées contenues dans le livre VIII de la

Physique d'Aristote13.
Mais s'agit-il d'un emprunt direct?
Le § 3 reproduit la démonstration de l'existence d'un Premier

moteur à la fois composé et unique. L'ensemble de l'argumentation est,

semble-t-il, tiré de la Physica d'Albert plutôt que du texte même d'Aristote:

il s'agit, en effet, d'un condensé montrant successivement: 1. que
tout ce qui meut sans se mouvoir soi-même est mû par un moteur qui,
lui-même, ne meut que lorsqu'il est joint à un mobile ; 2. que ce moteur,
qui tantôt meut, tantôt ne meut pas, doit lui-même être mû par un
moteur qui lui soit joint ; 3. que ce moteur ultime est un Premier moteur

13 Sur le sens de la distinction ulricienne, cf. B. Faës de Mottoni, « La distinzione tra
causa agente e causa motrice nella Summa de Summo Bono di Ulrico di Strasburgo », Studi
Medievali 20 (1979), 313—355. Comme nous le montrons plus bas, l'origine de la distinction

entre Premier Agent et Premier Moteur est, à coup sûr ici, la Métaphysique d'Avi-
cenne, qui, sur ce point, comme Ulrich lui-même, oppose clairement «point de vue des

théologiens» et «point de vue des philosophes» ou «physiciens» (cf. etiam Albertus,
Metaph. XI 2 3; Geyer 486,63—65). On notera que l'expression de «Premier Agent»
désigne aussi bien la Cause Première dans sa transcendance par rapport au «Premier
Moteur composé du Premier Moteur et du Premier Mobile», que ladite Cause dans sa

transcendance par rapport à la Première Intelligence. L'expression de Primum agens est, en
tout cas, d'origine arabe et néoplatonicienne. On en trouve, notamment, la trace dans les

textes attribués au Shaykh al-Yunani («le Vieillard [ou le Sage] grec»). Cf. sur ce point:
S. Pinès, «Les textes arabes dits <plotiniens> et le courant porphyrien dans le néoplatonisme

grec», in : Le Néoplatonisme. Royaumont 9-13 juin 1969, Paris, 1971, p. 306—307. Il
faut souligner énergiquement que le néoplatonisme d'Ulrich dans sa double dimension
(distinction de la Cause Première ou Premier Agent d'avec le Premier Moteur, distinction
entre « Sagesse aristotélicienne » reçue des choses par le canal des sens, de la mémoire et de

l'expérience [= Arist., Metaph. 11,980b28—981 al2] et « Sagesse platonicienne » reçue de la
Cause première elle-même) est plus ou moins préfiguré dans ces deux passages d'Albert (il
est vrai à un degré relativement discutable pour le second, dans la mesure où il porte sur la
connaissance des sensibles par les Intelligences angéliques, quoique le contexte d'ensemble

- la manière dont la lumière divine « productrice de la totalité des choses » en tant
qu'Idée ou exemplaire, y « imprime les raisons qu'elle possède d'avance en elle » tout en les

imprimant également dans les Intelligences — autorise, à nos yeux, le parallèle) : « Causa

prima non est motor primus, quia ille est proportionatus suo mobili, sed est causa universi
esse» {Super Dion, de div. nom. 7, n. 20; Simon 352,38—40); «Dicendum [...], quod acci-
piendo cognitionem a rebus non possunt cognosci propria, quae sunt individuata per
materiam, nisi accipiantur per potentias coniunctas organis ; sed accipiendo cognitionem
de rebus ex Causa prima, quae est causa totius esse, sine potentiis coniunctis cum organis
possunt cognosci propria » {Super Dion. De div. nom. 7, n. 23 ; Simon 354,62—69).



Ulrich de Strasbourg, lecteur d'Albert le Grand 129

composé. Ces trois thèses reposent, à l'évidence, sur la transcription
albertinienne de la définition aristotélicienne des trois sortes d'êtres eu

égard au mouvement et au repos (tantôt mus, tantôt immobiles ; toujours
mus ; toujours moteurs) et sur les prémisses de sa mise en argument : il y a

des êtres tantôt moteurs, tantôt mus ; il y a un être uniquement moteur ;

il y a des êtres toujours mus (cf. Phjsica VIII 2 5; Borgnet 574a à

575b).
Le § 4 poursuit l'analyse en distinguant entre un Premier moteur

appartenant au genre des moteurs mus et un Premier moteur antérieur
au premier des moteurs mus. Ce tout premier moteur est dit « en dehors
du genre» (extra genus), c'est le Premier Moteur immobile.

Le § 5 reprend en termes nouveaux la distinction des sortes d'êtres.
Ce qui, de prime abord, pourrait apparaître comme une redite, livre, en
fait, la clef de l'intention ulricienne. Le principe en est que ce qui vaut

pour l'ordre du mouvement vaut également pour l'ordre de l'univers.
Ulrich s'appuie ici sur un axiome d'allure aristotélicienne: «Omnis
autem natura univoce participata a pluribus necessario est essentialiter
in uno primo illius generis, a quo in omnibus aliis causatur. » Cette thèse

qui rappelle Métaphjsique II 1, 993b24—25 est, en fait, une sentence du
Commentaire sur la Métaphjsique d'Averroès (II comm. 4 ; Darms 58,22 à

26) reprise par Albert dans la Summa theologiae (I 6 26 1 ; Siedler 181,44 à

45). Transposée sur le plan de la logique de la participation, la thèse du
Premier Moteur immobile devient l'affirmation d'une participation
universelle de l'univers, défini comme univers du mouvement, à un être

possédant par essence la nature du moteur, à titre de cause de toute la

participation. Ce Premier Moteur immobile et unique, transcendant à la
série des moteurs mus est principe d'un univers, au sens où même s'il y a

plusieurs moteurs mus matériellement distincts, lesdits moteurs sont
formellement uns : « Formaliter omnia unum sunt quoad formam
moventis moti. » Avec la thèse de la participation d'un univers formellement

un à un Premier possédant par essence la nature de Moteur, la
théorie aristotélicienne du Premier moteur se trouve engagée au double
niveau du mouvement et de l'être : le Premier Moteur immobile n'est

pas simplement cause de l'univers du mouvement, il est aussi cause de

l'univers de l'être, car c'est un seul et même univers.
Le § 6 conclut ainsi au double registre physique et métaphysique : le

Premier Moteur de l'univers est cause efficiente de l'univers. Tous les

moteurs tiennent d'une même Première Cause et leur mouvement et
leur être. Le Moteur par essence est la Cause première de l'être.



130 Ulrich de Strasbourg, lecteur d'Albert le Grand

Nous avons ici, à l'évidence, définitivement quitté Aristote. Mais où

sommes-nous
Le chap. 2 va nous l'apprendre et, du même coup, nous éclairer sur

la position propre d'Ulrich dans l'école dominicaine et dans le mouvement

général des idées au XIIIe siècle.

La distinction entre deux Premiers Moteurs, l'un intérieur, l'autre
extérieur au genre des moteurs mus n'a en soi rien de spécifiquement
ulricienne — le Strasbourgeois l'emprunte à Albert. La manière dont il
déploie et organise les conséquences de son assimilation de la Cause

efficiente de l'être des moventia à la Cause motrice par essence de l'univers

qu'ils forment tout en étant matériellement distincts est, en revanche,

beaucoup plus personnelle. Réponse y est donnée, en effet, à une
question centrale : Qu'est-ce que le péripatétisme a à voir avec la théologie

de la création? Quelle est sur ce point la position de l'école
albertinienne Quel est le sens de l'invocation à la sagesse platonicienne
rencontrée tantôt dans l'analyse du concept de la vie

On l'a dit précédemment, Ulrich reproche à Aristote d'avoir
confondu la Première Cause et le Premier Moteur. Ulrich veut-il dire par là

qu'il a grossièrement ou directement confondu la Première Cause avec
le Premier Moteur mû Evidemment non. Quel est alors le sens de sa

critique
D'une formule : Aristote et les péripatéticiens attribuent au Premier

Moteur immobile des prédicats qui ne sauraient en aucune façon lui
revenir s'il n'est pas aussi la cause de leur être. Conséquence : le
péripatétisme est viable si le « Premier Moteur » est pensé comme « Première
Cause». S'il ne l'est pas, la doctrine aristotélicienne se ramène à la

position absurde qui consiste à attribuer au Premier Moteur mû les

prédicats du Premier Moteur immobile.
Ulrich doute que telle ait bien été l'intention d'Aristote : le Stagirite,

nous dit-il en IV 3 1,3, n'a probablement jamais voulu affirmer que le
Premier Ciel était Dieu; il a simplement voulu montrer ce qu'il était
possible d'atteindre en démontrant par les principes de la philosophie
(Credo, quod hoc non dixit simpliciter asserendo, sed tantum ostendendo, quid
ex philosophiae principiis per demonstrationem haheri potest) ; or, par les

principes de la philosophie, on ne peut rien démontrer que du Premier
Moteur mû, ou, si l'on préfère, on ne peut viser la Cause Première qu'en
tant qu'origine du mouvement du Premier Ciel. De fait, s'agissant du
Dieu créateur de l'être, il n'y a ni démonstrabilité par «la cause du

conséquent » (per causam consequentis) — puisque la Première Cause est



Ulrich de Strasbourg, lecteur d'Albert le Grand 131

elle-même sans cause - ni démonstrabilité par la «cause de la

conséquence » (per causam consequentiae) — puisque l'efficience de la Première
Cause ne nous est connue qu'au niveau du mouvement, non à celui de

l'être. La distinction entre causa consequentis et causa consequentiae14

reprend en termes de démonstration la distinction logique modale de la
nécessité absolue (nécessitas consequentis sive absoluta) et de la nécessité
relative (nécessitas consequentiae sive condicionata). L'existence de la
Première Cause en tant que cause de l'être n'est donc pas accessible à la

démonstration per causam des philosophes : comme l'indique une
formule empruntée au Commentaire sur Hiézéchiel de Grégoire, elle relève,
en tant que telle, non de la philosophie, mais de la prophétie.

On peut, en revanche, démontrer par l'absurde (per impossibile) que
l'application philosophique des prédicats de la Première Cause au
Premier Moteur, qu'il s'agisse du Premier Ciel ou de la Première Cause

réduite à être la simple cause du mouvement d'un univers qu'elle
n'aurait pas également créé, est intenable. Cette démonstration ne se fait
certes pas selon le critère absolu du propter quid, elle reste dans le
domaine du quia est. Elle a cependant une force probatoire qui permet
de rejeter le péripatétisme entendu comme cette doctrine « contraire à la

piété de la foi », qui identifie Dieu au Premier Moteur composé dans la

Physique VIII et qui, dans la Métaphysique XII, en fait « l'animal éternel
et très noble» que nous avons évoqué plus haut.

IV 3 1,4, qui s'appuie sur Maïmonide, Dux neutrorum II215, déploie
cette réfutation en cinq thèses :

1. Le Premier Moteur d'Aristote ne peut avoir la «nature de la
Première Cause », car tout moteur est nécessairement joint à un mobile,
alors que la Première Cause, elle, est absolument séparée ;

2. Le Premier Moteur ne peut avoir la «condition de la Première
Cause » : la toute-puissance, car tout moteur est nécessairement propor-

14 Sur ces deux types de conséquences, cf. A. Maierù, Terminologia logica délia tarda
scolastica (Lessico intelletuale europeo VIII), Rome, 1972, p. 379-380. La distinction
entre « nécessitas consequentis » et « nécessitas consequentiae » est expliquée par Albert en
Phys. II 3 6 ; Borgnet 173b-l 74a. Sur ces deux types de nécessité et la distinction afférente
entre démonstration mathématique et démonstration physique, cf. W. A. Wallace, «

Albertus Magnus on Suppositional Necessity in the Natural Sciences », in : Albertus Magnus
and the Sciences. Commemorative Essays 1980, édité par J. A. Weisheipl (Studies and
Texts 49), Toronto, 1980, p. 119-120. Le texte de Grégoire sur la prophétie se lit dans In
Hiezech. horn. I 1, n. 1 ; Adriaen 5,24-26: «Qua in re animadvertendum est quod recte
prophetia dicitur, non quia praedicit Ventura, sed quia prodit occulta. »

" Cf. Maimonides, Dux neutror, II 2; Parisiis 1520, 40r-v.



132 Ulrich de Strasbourg, lecteur d'Albert le Grand

tionné à un mobile, ce qui n'est pas le cas de la toute-puissance divine,
qui n'est proportionnée à aucune réalité naturelle ;

3. Le Premier Moteur ne peut avoir 1'« acte propre de la Première
Cause », qui est de créer, puisqu'il ne peut rien causer sans présupposition,

en l'occurrence : sans une matière et un mobile qu'il « dispose et
informe » par le mouvement qu'il leur communique, alors que la
Première Cause n'a aucune présupposition dans son activité causale;

4. Le Premier Moteur ne peut avoir la «raison de fin ultime»,
puisque tout ce qu'il meut tend vers une fin propre ;

5. Enfin le Premier Moteur ne peut avoir la «perfection de la
Première Cause dans son opération », puisque tout en mouvant il reste
lui-même mû, contrairement à la Première Cause, qui dans son opération

productrice de l'être n'est elle-même produite par aucune autre
chose.

Le Premier Moteur n'est donc pas la Cause absolument Première

(IV 3 1,5): «Ex omnibus istis patet, quod impossibile est primum
motorem esse causam simpliciter primam. » C'est pourquoi, précise
Ulrich, Aristote lui-même a dû ailleurs poser «une Première Cause

antérieure à la Première intelligence ». Ailleurs, c'est-à-dire : dans le De

principio universitatis, le De natura deorum et le De regimine dominorum.

L'attribution à Aristote du De natura deorum de Cicéron est assez

singulière. Elle est plus nuancée en IV 1 8,3. Là, en effet, s'appuyant non
plus sur la démonstration de Physique VIII fondée sur la tripartition des

trois sortes d'êtres eu égard au mouvement et au repos (tantôt mus,
tantôt immobiles ; toujours mus ; seulement moteurs), mais sur celle de

Métaphysique XII fondée sur la tripartion des trois sortes de substances

(sensibles, corruptibles, mobiles; sensibles, incorruptibles, mobiles;
insensibles, incorruptibles, immobiles), il conclut : « Patet, quod totum
Universum est creatum. Et hoc iam dixit expresse Philosophus in libro,
quem edidit ipse, De natura deorum, quamvis in aliis libris suis non
gradiatur ista via eo, quod in illis processit ex principiis entis creati, ex
quibus istud probari sufficienter non potest. »

La distinction des deux voies : ex principiis entis creati et ex ratione

primi principii correspond, c'est clair, à une distinction philosophique
entre voie péripatéticienne et voie platonicienne, Aristote circulant de

l'une à l'autre grâce à l'attribution d'écrits pseudo-aristotéliciens comme
le De natura deorum.

En II 2 2, cette distinction des voies, qui fait écho à la distinction des

deux sagesses précédemment mentionnée, se trouve érigée en une véri-



Ulrich de Strasbourg, lecteur d'Albert le Grand 133

table distinction métaphysique. Ulrich s'appuie ici à mots couverts sur
une distinction introduite par Avicenne dans sa Métaphysique, distinction

dont on retrouve également la trace dans la Metaphysica d'Albert
(XI 2 3; Geyer 486,63—65). On sait que dans la Métaphysique VI (Van
Riet 292,17—22), Avicenne distingue le point de vue des «philosophes
divins » (les « théologiens » des Grecs), qui appellent « cause efficiente »

celui qui confère l'être aux essences, et celui des « philosophes naturalistes»

(les «physiciens» des Grecs), qui réservent cette désignation au
Premier Moteur. Dans la version qu'en donne Ulrich, la distinction
avicennienne devient une distinction métaphysique proprement dite :

les philosophes, dit-il, distinguent le Premier Moteur et le Premier
Agent. Le Premier Moteur «effectue tout ce qu'il cause par un
mouvement, en conjonction à un mobile», le Premier Agent ou Premier
Efficient « cause ses effets sans mouvement ni changement, par diffusion

de son actualité ou de sa superperfection». La distinction entre
point de vue «théologique» et point de vue «physique» récupérée au
sein d'un seul et même point de vue «philosophique» est établie et
justifiée par les arguments suivants :

1. Avant l'être du mobile en tant que mobile et l'être du moteur en
tant que moteur, il y a l'être pur et simple (esse simplex);

2. L'être pur étant une nature unique participée par plusieurs selon

l'unité de l'analogie, il réside nécessairement dans un Premier dont il est

l'essence, Premier qui produit cette même nature dans tous ceux qui le

participent ;

3. Cette production ne peut se faire par le mouvement, car, alors, le

mouvement qui est par nature postérieur à l'être du mobile serait la

cause d'un être (celui du mobile) qui lui est antérieur et, autre
conséquence absurde, l'être qui ne présuppose rien, puisque selon le Liher de

causis16 il est exclusivement le produit d'une création, présupposerait
autre chose, à savoir précisément : un moteur et un mobile.

4. Conclusion : il faut qu'outre un Premier Moteur il y ait un Premier
Agent sans mouvement (praeter movens primum oportet esse agens sine

motu).
Ulrich veut-il dire qu'il y a un Premier Agent au-dessus du Premier

Moteur Autrement dit : deux principes, l'un pour l'être, l'autre pour le

mouvement Non, puisque ce serait revenir là à la « très stupide hérésie

16 Cf. Lib. de caus. 17 (18), n. 148; Pattin 86,54—61.



134 Ulrich de Strasbourg, lecteur d'Albert le Grand

des Manichéens». Mais si le Premier Principe est unique, comment
expliquer la distinction et la hiérarchie de ses effets La réponse ulri-
cienne peut être articulée en deux points :

1. Premier Agent et Premier Moteur diffèrent en raison, ce qui
explique l'antériorité de l'Agent sur le Moteur «selon l'ordre de la

nature » ;

2. Premier Agent et Premier Moteur sont réellement identiques, ils

sont réellement une seule et même Première Cause : le Premier Agent
est «un acte pur et premier» et c'est cet acte qui est Premier
Moteur.

La conséquence de cette thèse est que le problème de la démonstration

peut être entièrement repensé. Tout ce que la démonstration du
Premier Moteur apporte est également et du même coup démontré du
Premier Agent. Cependant, on ne peut poser comme telle la démonstration

du Premier Agent. Démontrer nécessite un recours aux « principes

naturels » (principia naturalia), car c'est sur ce terrain que l'on peut
remonter de l'effet à la cause. Le Premier Agent étant en tant que tel,
selon une formule à nouveau empruntée à Avicenne (Metaphysial VI I ;

Van Riet 292,20—22), «extérieur aux principes de la nature» (extra
numerum principiorum naturalium), on ne peut donc « prouver suffisamment

son mode d'opération» (sufficienterprobari suus modus agendi),

puisque, comme «diffusion de la lumière formelle» du Premier Principe,

il se fait «sans mouvement ni changement». Le philosophe est

donc, selon Ulrich, capable de viser la Première Cause comme Premier
Moteur par voie de démonstration causale (per causam), il ne peut, en
revanche, viser la Première Cause comme Premier Agent qu'en
argumentant par voie d'éminence, dans l'espace simplement probable de la
foi : « Quamvis per eminentiam arguendo in divinis probabiliter de hoc

aliquid credere possimus. »

La distinction entre point de vue des théologiens et point de vue des

physiciens passe donc entièrement dans la philosophie péripatéticienne
qu'Ulrich, à la suite d'Albert, s'efforce d'accueillir aussi intégralement
que possible: «Quand les péripatéticiens parlent en philosophes», ils
disent qu'« il n'y a pas de Cause Première en dehors du Premier Moteur »

et que cette Cause « ne cause que par le mouvement » — c'est sur cette
base qu'ils « prouvent ensuite l'éternité du monde ». En revanche, quand
«ils conjecturent en matière divine, conformément à ce que la raison
leur offre de plus probable, ils disent qu'il y a une Première Cause



Ulrich de Strasbourg, lecteur d'Albert le Grand 135

efficiente sans mouvement, comme les platoniciens l'ont, eux aussi,

affirmé (sieut et platonici posuerunt) ».

La thèse finale d'Ulrich est-elle albertinienne
Disons, pour faire bref, que c'est celle d'un lecteur d'Albert le Grand.

De fait, par-delà les formulations, les reprises et les reports, c'est avant
tout à l'héritage albertinien qu'Ulrich est ici le plus fidèle, à cette
formidable masse d'autorités et de lectures latines, grecques et arabes,

qui lui permettent de mettre ensemble Avicenne, Augustin et Denys,
Platon et Aristote, le platonisme et le péripatétisme. La distinction des

deux sagesses et des deux voies, celle des deux visages de la Cause

Première (agentivité «platonicienne», motricité «péripatéticienne»),
ont surtout pour but de synthétiser ce qu'Albert monnaie ou récite. A
terme, c'est pourtant bien quelque chose comme 1'« Albertisme » qui
s'esquisse ici, un Albertisme où dominent encore, par moments, certains
traits augustinisants : en témoigne la conclusion même de la théorie de la
Première Cause: «Quamvis primum agens dicamus esse primum
movens, non tamen ponimus illud movens esse unitum mobili eo modo,

quo hoc dicunt peripatetici, sed tantum sic, sicut Deus operatur in
natura magis intimus existens creaturae quam ipsa sibi, ut dicit Augustinus.

» Le Premier Moteur ulricien meut véritablement comme objet
d'amour, à l'intérieur de l'âme. Emanatisme avicennien, physique
aristotélicienne et psychologie augustinienne s'ordonnent ainsi dans la

vision dionysienne du cycle de l'absolu.

Il ne nous paraît donc pas éxagéré de dire que la conception même
d'un tel programme métaphysique est, avant tout, celle d'un lecteur

d'Albert le Grand. Née des mêmes sources, empruntant les mêmes voies,
compilant les mêmes textes, elle répond, en tout cas, à ce qui me semble

être la préoccupation essentielle du modèle : comment christianiser la

philosophie arabe? Et sa réponse elle-même est, à n'en pas douter

encore, celle qui, issue d'Albert, vaudra ensuite dans toute son école :

Dieu est un «principe essentiellement actif»17, «principe essentiel de

17 Ulricus de Argentina, De summo bono IV 1 2 10 ; Pieperhoff 85,11-12 («essentia-
liter est aliquod activum principium ») ; d'après Albertus, De caus. et proc. univ. I 2 2 ;

Borgnet 389b-390a.



136 Ulrich de Strasbourg, lecteur d'Albert le Grand

toutes choses»18, «agissant par son essence»19, selon une «causalité
essentielle et par soi»20, qui produit immédiatement l'Un-Tout en le
créant comme univers total2h Le thème des deux visages de la Première
Cause est donc l'expression même de ce « néoplatonisme albertinien »

qui, dans sa visée chrétienne même, poursuit la synthèse suprême
d'Aristote et de Platon22.

18 Ulricus de Argentina, De summo bono IV 1 3 2; Pieperhoff 92,10-11 («primum
principium est per se causa omnium sive per essentiam») et 18-19 («ipsum causât per
intellectum, qui est sua essentia, et est essentiale principium omnium ») ; cette thèse,

proche de Super Dion. De div. nom. 4, n. 24; Simon 131,19—23, exprime chez Albert la
« concordance » des philosophies (tant « stoïcienne » que « péripatéticienne ») : c'est « ce

que les philosophes s'accordent à dire » (concorditer dicunt).
19 Ulricus de Argentina, De summo bono IV 12 7; Pieperhoff 81,9—10 («per suam

essentiam agit omnia, quae causat ») ; cf. Albertus, De caus. et proc. univ. I 2 1 ; Borgnet
387b; De summo bono IV 1 4 1 ; Pieperhoff 113,24—25 («illud operatur quidem per
essentiam suam, quidquid agit ») ; cf. Albertus, De caus. etproc. univ. I 3 1 ; Borgnet 401 a ;

De summo bono IV 1 5 5; Pieperhoff 128,6 («primum per essentiam suam [...] agit»).
20 Ulricus de Argentina, De summo bono IV 1 3 2 ; Pieperhoff 93,34—35 (« processiones

diversae primi principii secundum essentialem et per se causalitatem»). Sur la causalité
essentielle chez Thierry de Freiberg, cf. B. Mojsisch, «Der Begriff <causa essentialis> bei
Dietrich von Freiberg und Meister Eckhart », in : Von Meister Dietrich zu Meister Eckhart,
édité par K. Flasch (Beihefte zum Corpus Philosophorum Teutonicorum Medii Aevi,
Beiheft 2), Hambourg, 1984, p. 106—114.

21 Ulricus de Argentina, De summo bono IV 1 8 2; Pieperhoff 178,14—15 («per
creationem est totum Universum causatum ab ipso»).

22 Sur ce point, cf. A. de Libera, Introduction à la mystique..., p. 40.


	Ulrich de Strasbourg, lecteur d'Albert le Grand

