Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 32 (1985)

Heft: 1-2

Artikel: Ulrich de Strasbourg, lecteur d'Albert le Grand
Autor: Libera, Alain de

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760730

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760730
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ALAIN DE LIBERA
(C.N.R.S., Paris)

Ulrich de Strasbourg,
lecteur d’Albert le Grand

Ulrich de Strasbourg est considéré comme le plus fidele des éleves
d’Albert le Grand. Pour Théry, son De summo bono qui, selon le mot de
Daguillon, forme «un trait d’'union entre la doctrine albertinienne et
celle des grands mystiques du XIV® siecle», laisse «loin derriére elle les
Sommes de Guillaume d’Auxerre, d’Alexandre de Hales et d’Albert le
Grand»!. Cette appréciation de la valeur littéraire et philosophique du
De summo bono est généralement fondée sur des notions formelles: ici,
«art de la composition», 1a, «logique de I'organisation»?; Grabmann
écrit en ce sens?: « Unser Scholastiker hat seine Summa nicht in die
stereotypen Formen der scholastischen Quistionentechnik gegossen,
wie dies bei den theologischen Summen fast allgemeine Ubung war, er
bewegt sich in den Bahnen freier Gedankenentwicklung. » Ce libre
déploiement de la pensée, réel, mais relatif dans une ceuvre composée de
monographies successives formant les chapitres de traités généraux,
eux-mémes groupés en livres qui reprennent le cycle général des gran-
des Sommes, de Dieu (De Deo) 4 1a béatitude (De beatitudine), ne devrait
et ne saurait cependant nous faire oublier la mani¢re méme dont ’ou-
vrage a été écrit. Telle quelle, ’ceuvre d’Ulrich se présente, en effet,

! Cf. ]. DaGuILLON, Ulrich de Strasbourg, O.P. La Summa de Bono, Livre I, Introduc-
tion et édition critique (Bibliothéque thomiste XII), Paris, 1930, p. 30*%; G. Tukry,
«Originalité du plan de la Summa de Bono d’Ulrich de Strasbourg», Revue Thomiste 27
(1922), 379.

* G. THERy, «Originalité...», p. 379.

3 M. GraBMANN, « Des Ulrich Engelberti von Straburg O.P. (1277) Abhandlung De
Pulchro. Untersuchungen und Texte» (Sitzungsberichte der Bayerischen Akademie der
Wissenschaften, phil.-hist. Klasse), Munich, 1926, p. 34.



106 Ulrich de Strasbourg, lecteur d’Albert le Grand

comme un gigantesque montage de textes, comme un collage ou les
citations explicites se mélent aux citations muettes, ou la récitation se
mue inopinément en affirmation, ou les énoncés et les «auteurs»
s’échangent, se pénetrent puis s’effacent, le plus souvent a notre insu.
On veut donc bien croire Grabmann, lorsqu’il écrit*: « Ulrich hat sich
von dem Einteilungsschema des Petrus Lombardus, dem noch Wilhelm
von Auxerre, Alexander Halensis und selbst Albertus Magnus beim
Aufbau ihrer Summen folgten, losgeldst und, wie Thomas von Aquin,
eine selbstindige Gruppierung des theologisch-philosophischen Stoffs
versucht», ce «groupement des matieres» n’en est pas moins en lui-
méme secondaire, plus décisive étant la maniére dont il est obtenu.

Alire les deux premiers livres du De summo bono, 'historien moderne
est immédiatement forcé de penser qu’Ulrich a di étre un formidable
lecteur. Ses dossiers patristiques sont abondants, sinon variés: Augustin
y domine, et pour un choix d’ceuvres assez vaste, viennent ensuite
Hilaire, Grégoire et Jérobme pour les Latins, Jean de Damas et Jean
Chrysostome pour les Grecs, sans parler, évidemment, de Denys, omni-
présent, et de Maxime, utilisé 4 plusieurs reprises. Que penser de cette
ample érudition? A bien regarder ces sources, on constate trés vite
qu’elles sont presque toujours déja alléguées par Albert le Grand et
Alexandre de Halés. Nous proposerons donc ici en thése les trois
observations suivantes:

1. Ulrich de Strasbourg a brassé et utilisé les mémes textes autori-
taires qu’Albert et Alexandre.

2. Sa documentation est le plus souvent identique a celle d’Albert et
assez souvent voisine de celle d’Alexandre.

3. Son étendue et sa nature la placent nettement au-dessus de celle
d’un Guillaume d’Auzxerre, dont la dépendance vis-a-vis du Lombard
est nettement plus marquée.

Nous traiterons seulement les deux premiers points, le troisieme
étant pour ainsi dire contenu virtuellement dans les autres.

Les affinités textuelles entre Ulrich et Albert ont souvent été signa-
lées. Pour aller a I’essentiel, il faut ici rappeler la perspective de J. Da-
guillon’®. Pour sa premiere éditrice, en effet, «il est certain qu’Ulrich n’a

¢ M. GRABMANN, «Studien iiber Ulrich von StraBburg. Bilder wissenschaftlichen
Lebens und Strebens aus der Schule Alberts des GroBen », in : Mittelalterliches Geistesleben,
I, Munich, 1926, p. 188—189.

’ Cf. ]. DacuiLLon, Ulrich de Strasbourg, O.P. ..., p. 29*=30%,



Ulrich de Strasbourg, lecteur d’Albert le Grand 107

pas puisé directement a toutes les sources qu’il a utilisées». Autrement
dit: s’il a beaucoup lu, il faut comprendre qu’il a beaucoup lu Albert le
Grand et qu’il a ainsi «acquis mainte connaissance par 'intermédiaire »
exclusif de son maitre. La chose étant assez vraisemblable, tenons la
pour accordée. Voila maintenant notre probléme: qu’a-t-il lu exacte-
ment ?

Selon Grabmann et Théry, la source principale des deux premiers
livres est le Super Dionysium De divinis nominibus d’ Albert®. Selon Lescoe,
cette dépendance s’étendrait méme 2 'ensemble de I'ceuvre’. Qu’en
est-il de ces affirmations ? Notre réponse sera sans doute surprenante et
sans doute aussi décevante. La voici tout de méme: les seuls textes
d’Albert qu’Ulrich cite incontestablement dans les quatre premiers
traités du deuxieme livre sont: la Metaphysica, d’une part, le Liber de
morte et vita, d’autre part.

Les citations de la Mézaphysique d’ Albert figurent dans le troisiéme
chapitre du premier traité, consacré au probleme du signifié des nomina
temporalia appliqués & Dieu. Parmi les noms qui signifient la substance
divine 2 titre principal et non dérivé (primo et nom ex consequenti),
certains conviennent 42 Dieu de toute éternité (ab aeternc), alors que
d’autres, qui connotent 'effet de sa causalité dans la créature, ne lui
conviennent que de tout temps ou, si ’on préfere, «depuis le temps »: ex

¢ Enfait, M. Grabmann s’appuie surtout sur le traité De pulehro [ De summo bono 11 3 4],
ce qui, avouons-le, constitue une base de discussion assez restreinte. Pour le reste, c’est
avant tout la Summa de creaturis qui lui parait constituer une alternative plausible au Super
Dion. De div. nom., cf. M. GRABMANN, « Drei ungedruckte Teile der Summa de creaturis
Alberts des GroBen» (Quellen und Forschungen zur Geschichte des Dominikanerordens
in Deutschland XIII), Leipzig, 1919, p. 84: «Ich habe [...] die Abhandlung De pulchro[...]
in Ulrichs Summa [...] mit dem betreffenden Passus des ungedruckten Kommentars
Alberts zu De divinis nominibus des Pseudo-Areopagita [...] verglichen und eine weit-
greifende Abhingigkeit von Albert feststellen kénnen. Es lafit sich von vornherein
vermuten, daBl auch die ungedruckten Teile der Summa de creaturis Ulrich bei Abfassung
seiner gewaltigen Summa beeinfluBt haben»; cf. etiam «Studien ...», p. 189; G. THEry,
«Originalité ... », p. 394, note 1. La theése de Théry repose essentiellement sur le rappro-
chement d’un passage du De summo bono [11 4 4] avec un passage du Super Dion. De div. nom.
9, n. 24; Simon 393,61-76. C’est peu pour un texte qui, sur ’ensemble du livre II, occupe
plusieurs dizaines de folios. C’est encore moins lorsque I'on voit que la transcription de
Théry est fautive sur cinq points. Cela devient 4 peu pres négligeable quand on constate
que sur les quelques lignes qui leur sont communes, la moitié dans les deux textes est de
Denys lui-méme.

" Cf. ]. LescoE, God as First Principle in Ulrich of Strasbourg. Critical text of «Summa
de Bono», IV, 1, based on hitherto unpublished mediaeval manuscripts and philosophical
study, New York, 1979, p. 42—44.



108 Ulrich de Strasbourg, lecteur d’Albert le Grand

tempore, autrement dit, depuis qu’il y a un «rapport», une relation, de
«Dieu» aux choses qu’il a faites et «dont il se distingue ». La significa-
tion de ce genre de noms comme «Seigneur», « Roi» ou « Créateur» se
fait donc, si ’'on peut dire, dans le temps, ce temps de la création qu’ils
supposent et expriment a la fois. Ainsi, s’ils signifient essence divine,
c’est sous I'angle exclusif de son activité créatrice, ce qui veut dire qu’ils
ne la désignent pas en elle-méme, mais uniquement en relation a sa
créature. C’est pour préciser le statut de cette désignation de I’essence
divine dans le «respect» de la créature, qu'Ulrich introduit un jeu de
citations d’Albert, qu’il attribue, en fait, 4 Aristote. Voici les trois
textes:

Aristote: Ergo secundum numerum et potentiam dicta ad aliquid
insunt omnia ad aliquid, eo quod ipsum quod est alterius, dicitur id quod
est, sed non eo quod aliud ad illud. Mensurabile vero et scibile et
sententiale, eo quod ad aliud dicitur ad ipsum, ad aliquid dicuntur. Nam
sententiale significat, quia eius est sententia, non est autem sententia ad
hoc cuius est sententia; bis enim diceretur.

Albert: 1. Quaedam enim sic dicuntur ad aliquid, non quod ipsa sint
ad aliquid hoc ipsum quod sunt, sed ideo, quod alia quaedam secundum
hoc ipsum quod sunt, referuntur ad ipsa ... 2. Sententiabile enim ipso
nomine non dicitur, quod est ad aliquid, sed potius id quod est aliud,
quia sententiale est id cuius est sententia. Id autem cuius est sententia, non est
ad sententiam dictum, sed potius e converso sententia est dicta ad ipsum
... 3. Et hoc modo omnia quae sunt primum, dicuntur ad ipsum, et
possibile dicitur hoc modo ad necesse, et primum et necesse non dicun-
tur ad aliquid, sed suis nominibus ostendunt, quod alia sunt et dicuntur
ad ipsa.

Ulrich: «Quaedam enim sunt dicta relative, non quod ipsa hoc
ipsum, quod sunt, sint ad aliud, sed quia alia quaedam sic referuntur ad
ipsa», ut dicitur in V Metaphysicae, sicut sententia et sententiabile
dicuntur ad invicem. « Sententiabile enim secundum suum nomen non
dicit, quod est ad aliud, sed potius ad quod est aliud ; nam sententiabile
est id, cuius est sententia, et hoc non est dictum ad sententiam, sed
sententia ad ipsum », et « isto modo » ibidem dicit Philosophus : « Omnia,
quae sunt» citra «primum, dicuntur» relative «ad ipsum». Unde
Damascenus dicit haec significare « habitudinem ad ea, a quibus distin-
guuntur».

Comparons le texte d’Ulrich avec celui d’Aristote. La différence est
évidente. Non seulement le couple albertinien sententia—sententiabile



Ulrich de Strasbourg, lecteur d’Albert le Grand 109

s’est substitué au couple sententia-sententiale, mais 'ensemble des pas-
sages ici indiqués entre guillemets est littéralement tiré d’Albert, 2
quelques nuances pres (@liud/aliquid, ad quod/id quod). Cette insertion
muette d’un fragment d’Albert a la place d’Aristote est assez exemplaire
de la démarche générale d’Ulrich. Nous voyons d’ailleurs grice aux
guillemets non seulement comment se pratique cette greffe textuelle,
mais encore jusqu’ou elle peut aller, puisque par le truchement d’un
simple c/tra, dont les harmoniques porrétaines sont bien connues,
Ulrich transforme un énoncé albertinien sur le statut ontologique des
relatifs en un énoncé (pseudo-)aristotélicien sur la dépendance des
créatures par rapport au Premier, entendons: non pas le premier terme
d’une série de corrélatifs, mais bien le Premier Créateur de toutes
choses, ce Primum en qui esse et quod est sont identiques, ainsi que
Iattesterait la formule «boecienne» sur le fond de laquelle se détache
notre montage. On ’admettra, Ulrich n’a pas seulement lu Albert, il I’'a
écrit.

Le second jeu d’emprunts contenu dans les quatre premiers traités
du livre II est encore plus intéressant. Il s’agit, en effet, de passages qui
ont été eux-mémes repris par Berthold de Moosburg dans son commen-
taire 4 la proposition 188 de I’ Elementatio theologica de Proclus?®: je veux
patler du traité 4, chap. 1 ou «l’on montre que la vie convient a
Dieuw.

Dans ce chapitre, Ulrich développe I'un des axes principaux de sa
polémique anti-péripatéticienne. Le premier paragraphe expose les fon-
dements de la définition propre de la vie comme «un étre produit par
’efficacité essentielle d’une forme élevée au-dessus de la nature». De
toute évidence, Ulrich condense la plusieurs passages du De anima
d’Albert. La notion d’é1évation au-dessus de la nature et celles-1a méme

8 Le texte du De summo bono 114 1 1 est assumé littéralement par Berthold en £xp. s.
El. Theol. Procli, 188C-D; Sturlese 86,27-50 et 84,42—061. (Bertoido di Moosburg. Expositio
super Elementationem Theologicam Procli, 184—211. De animabus. A cura di LoR1s STURLESE.
Presentazione di Eugenio Massa [Temi e Testi 18], Rome, 1974). Le recours 4 Ulrich est
assez constant chez le Moosburgeois. Cf. sur ce point M. R. PAGNONI-STURLESE, « A propos
du Néoplatonisme d’Albert le Grand. Aventures et mésaventures de quelques textes
d’Albert dans le Commentaire sur Proclus de Berthold de Moosburgy», Archives de Phi-
losophie 43 (1980), 635-654. D’autres exemples sont donnés par B. FA£s bE MorTont, «1l
problema della luce nel Commento di Bertoldo di Moosburg all’Elementatio Theologica
di Proclo», Studi medievali 16 (1975), 325-352. Des indications complémentaires sont
fournies dans notre /ntroduction a la mystique rhénane. D’ Albert le Grand a Maitre Eckbart
(Sagesse Chrétienne 3), Paris: O.E.LL., 1984, p. 99-162.



110 Ulrich de Strasbourg, lecteur d’Albert le Grand

de forme naturelle et de forme du vivant qu’elle permet de hiérarchiser
sont, en effet, posées en termes trés voisins dans le livre I1, tr. 1, chap. 3
du commentaire albertinien. La théorie d’Albert distingue deux sortes
de formes naturelles. La premiére qui «suit davantage la nature du corps
physique» n’est pas «élevée au-dessus de lui ni au-dessus de ses puis-
sances». C’est le cas, par exemple, de '« harmonie des mixtes » ou de «ce
qui la suit». Ce type de «forme» ne peut faire qu’une seule chose (7on
agit nisi unum ), c’est l1a la forme naturelle au sens propre, ailleurs décrite
dans la Physica I1 1 2. La seconde sorte de forme naturelle est toute
différente: « plus proche de la Premi¢re Cause universellement agente,
qui fait ou produit toutes les formes», c’est «une essence incorporelle
qui meut et achéve le corps» et qui «selon 'ordre de la nature est
au-dessus de la nature de toute forme corporelle ». Cette forme est I’dme,
qui « ne tire pas sa puissance d’agir du corps, mais bien de la Premiere
Cause » elle-méme « dont elle suit la nature», ’dme «qui ne fait pas une
seule chose, mais plusieurs », «chacune des choses qu’elle fait lui étant »
a la fois « propre et essentielle ».

Appliquant 2 Dieu le concept de la vie emprunté au De anima
d’Albert, Ulrich va donc lui attribuer purement et simplement les pré-
dicats qui, chez son maitre, caractérisent les conditions et les marques de
Pactivité essentielle de ’dme (actiones essentiales animae). C’est sur ce
point qu’il se heurte au péripatétisme.

Pareille substance, entendons: une substance dont le vivre soit le fait
de Dactivité essentielle d’une forme élevée au-dessus de la nature,
autrement dit : une substance qui soit vivante par essence, voila, nous dit
Ulrich, ce que certains péripatéticiens entendent par « ime », appelant
«ames» toutes les «substances spirituelles», quelles qu’elles soient.
Dans leur perspective, donc, toute 4me, substance spirituelle qui « pro-
duit plusieurs choses par essence » (quae essentialiter plura operatur), est
unie a un corps, au moins comme un moteur l’est 4 un mobile; Dieu
lui-méme étant, a I’instar de toutes les autres substances intellectuelles,
«joint 2 un mobile». Aristote peut ainsi définir Dieu: «Dieu est un
animal sempiternel et trés noble», comprenant par «animal» le «pre-
mier automoteur composé du premier moteur et du premier mobile ».
Cette assimilation de Dieu au Premier moteur est, précisément, ce
qu’Ulrich refuse le plus obstinément tout au long de sa Summa. Nous
reviendrons plus loin sur cette question. Considérons pour l'instant
simplement les sources de notre passage.



Ulrich de Strasbourg, lecteur d’Albert le Grand 111

Telle qu’on vient de la formuler, la these péripatéticienne et aris-
totélicienne apparait 4 nouveau comme le produit d’une condensation
de textes, en 'occurrence, cette fois, de plusieurs passages de la Meza-
physica &’ Albert. La définition de I’dme comme «capacité de faire plu-
sieurs choses » et son extension 2 toute substance spirituelle reprennent
la description des ames célestes en Geyer 499,47-53: « Et cum dicunt sic
animam inesse caelesti circulo, non dicunt eiusdem rationis esse ani-
mam cum illa quae est animalium inferiorum. Sed cum omne illud
principium dicitur anima, sicut in I De anima nos dixisse meminimus, a
quo per essentiam plures exeunt operationes, substantias separatas ideo
vocant animas, quia essentialiter operantur multa. » La conjonction de
toute substance spirituelle 2 un corps vient de Geyer 500,5-17: «Peri-
pateticorum autem consuetudo fuit nihil penitus dicere, quod certa
ratione probare non poterant. Et quia ante primi caeli motorem per
rationem nihil investigari poterant, ideo ante primum motorem nihil
esse ponebant. Adhuc autem, quia in omni natura motor eorum quae
per se moventur, proportionatus et coniunctus est mobili, ideo dicebant
primum motorem et proportionatum et coniunctum esse primo mobili
et ex his esse unum, quod per se movetur. Et sive hoc verum sit sive
falsum, hic pro certo est intellectus verborum Aristotelis et in prima
philosophia sua et in Caelo et mundo et in VIII suorum Physicorum. »
L’assignation de Dieu comme «animal» au sens de I’«automoteur com-
posé du premier moteur et du premier mobile » vient de Geyer 499,35—
42, qui reprend Physica VIII 2 3 ; Borgnet 566b: « Vivere igitur vita pura
est intellectus omnino separati, qualis est substantia prima et intelligen-
tiae separatae, et ideo secundum antiquos philosophos dicizus deum esse
animal sempiternum nobilissimum. Et haec quidem diffinitio data est a
Peripateticis de primo, quod movet et est compositum, sicut distinximus
in VIII Physicorum, et compositio sua est ex primo motore simplici et
primo corpore moto. »

La suite du texte pose quelques problemes. Les péripatéticiens, dont
Ulrich vient de stigmatiser la confusion générale entre Dieu et le Pre-
mier moteur composé ont une formule particuliere pour définir la vie:
«La vie est I’acte essentiel de I’ame, qui est premier et continu dans le
corps, non a la facon du sommeil, mais a la fagon de la veille » (7ps? dicunt
vitam esse essentialem actum animae et primum et continaum in corpus, non per
modum somni, sed per modum vigiliae). Quelle est l'origine de cette défi-
nition que Berthold reprend au commentaire de la proposition 188 de
VElementatio?



112 Ulrich de Strasbourg, lecteur d’Albert le Grand

La description de la vie comme «acte de ’dme» appartient au De
motu cordis d’ Alfred de Sareshel, chap. 8: « Primus et continuus animae
actus vita est. » En revanche, la distinction entre le sommeil et la veille
est esquissée par Aristote dans le De anima 412a21 sqq. ; Geyer 66,89—
90, mais pour introduire 4 sa propre définition de I’dme, qui, contrai-
rement A ce que nous propose la citation d’Ulrich, privilégie le sommeil
par rapport a la veille, la science habituelle par rapport a la considération
actuelle : «Substantia autem actus est ; huiusmodi ergo corporis actus est.
His autem dicitur dupliciter; alius quidem sicut scientia, alius autem
sicut considerare. Manifestum igitur, quod sicut scientia. In eo quod
anima est, et somnus et vigilantia est. Simile autem vigilantia est quidem
ipsi considerationi, somnus autem habitui et non operationi. Prior ergo
generatione in eodem scientia est. Unde et anima actus est primus
corporis physici potentia vitam habentis. » Ot Ulrich trouve-t-il donc la
liaison entre le theme de lactivité essentielle et celui de la veille et du
sommeil ? Autrement dit: la liaison du concept de la vie comme activité
essentielle de ’dme avec le concept de ’dme comme acte premier d’un
corps possédant la vie en puissance?

Une premiere réponse pourrait étre: dans le De anima 11 1 2 d’Al-
bert. C’est 13, en effet, qu’on trouve une définition de I’dime comme
«substance acte» (substantia quae est actus) qui, fondée sur la distinction
aristotélicienne de la veille et du sommeil, conjugue dans une méme
approche: 1. la définition de I’Ame comme acte (acfus) au sens d’une
«forme conférant I’étre absolument par mode d’habitus reposant dans
un sujet» (per modum habitus quiescentis in suo subiecto), «comme la
science habituelle dans celui qui sait» (sécut scientia quiescentis in sciente),
2. celle de I'action (actio) de la vie comme «opération essentielle pro-
cédant» de I’acte de I’dme ou de ’dme comme acte (operatio essentialis
procedens ab buiusmodi actu), action comparable non plus a la science
mais 2 I’action effective ou actuelle de celui qui pense (séicuz considerare,
guod est actio scientis in actu considerantis). La définition « péripatéticien-
ne» d’Ulrich serait donc une sorte de collage de la définition de la vie
chez Alfred de Sareshel et de celle de ’dme chez Aristote, filtrée par les
explications d’Albert dans le De anima. Cette explication pourrait, a la
rigueur, suffire.

En fait, on aurait tort de s’en contenter, car, 2 mieux regarder, on
constate que la formule ulricienne est directement tirée d’un opuscule
albertinien, le Liber de morte et vita, cap. 2; Borgnet 346b: « Accipiamus
a nobis in physicis libris, quod vita est actus primus et essentialis et



Ulrich de Strasbourg, lecteur d’Albert le Grand 113

continuus animae in corpus, non per modum somni, sed per modum
vigiliae existens ab anima in ipsum. » Les «livres physiques» désignant
le chapitre du De anima que nous venons d’examiner briévement, il est
clair que la source d’Ulrich ne peut étre que le Liber de morte et vita,
puisqu’il est le seul 4 proposer exactement la formule qui nous intéresse.
Nous sommes donc d’autant plus surpris de voir l'usage qu’en fait
Ulrich. Voila, en effet, une définition spécifiquement albertinienne
tacitement transférée dans la theése « péripatéticienne » de ceux qui con-
fondent Dieu et le Premier moteur! La suite du texte montre que notre
auteur opere ici trés consciemment, puisque toute la fin de son analyse
est formée de condensations de citations du Lzber ponctuées par une
citation muette de plusieurs lignes.

Les textes condensés explicitent les éléments de la définition « pé-
ripatétiCienne » : actus essentialis, Primus actus, continuus in corpus, non sicut
somnus sed sicut vigilia. Les premier et troisiéme points reposent sur une
comparaison avec la lumiere. Le premier établit qu’il y a le méme
rapport entre la vie comme acte ou étre essentiel de la forme de ’dme et
I’étre comme acte essentiel de la forme de ’essence, la vie étant 2 I’Ame
ce que I'éclat (lucere) est a la lumiere (Jux). Le troisieme précise que
méme comparable au Jucere 'acte de vie n’est cependant pas comme lui
un simple devenir (guoddam fieri). Ces deux théses sont plus largement
développées par Albert dans le Lzber, Borgnet 346b—347b. Les lignes
finales, en revanche, sont celles-la méme qu’il propose en 347b.

Albert: « Et sicut lux, lumen et lucere eamdem naturam nominant,
differenter tamen, quia lux nominat eam secundum se, et lumen diffu-
sam in luminoso, sive in luminato, et lucere nominat eius essentialem
agere: ita anima, vita et vivere dicunt unam naturam: sed anima nomi-
nat secundum se hanc, et vita diffusionem ipsius in eo quod est anima-
tum, et vivere dicit eius essentialem actum.»

Ulrich: « Dicunt etiam, quod, <sicut lux> et <lumen et lucere» dicunt
<eandem naturam, differenter tamen, quia lux nominat eam» in <se» <et
lucere» dicit <eius» actum <essentialem» <et lumen> dicit «<eam diffusam in
luminoso, sic «<anima» et «vita et vivere» dicunt unam naturam. Sed
anima nominat eam in <se», et ideo dicitur vivere, sicut dicitur lux
luminosa, <et vivere dicit eius essentialem actum», inquantum est ab
anima. »

Le rejet de la thése du guoddam fieri est assez fréquent chez Albert.
On la retrouve, notamment, dans le De anima 11 7; Stroick 74,30—40 et
le Super Dionysium De divinis nominibus 2, n. 13; Simon 52,31-36 ou elle



114 Ulrich de Strasbourg, lecteur d’Albert le Grand

est également corrélée a une analyse de la définition d’Alfred de
Sareshel, distinguée de la définition proprement aristotélicienne tantot
mentionnée (vita est actus primus corporis physici organici, potentia vitam
habentis) et opposée a la définition de Denys le Philosophe (vita est motus
generis nutribilis naturaliter assequens), définition discutée et rejetée par
Ulrich lui-méme en IT 4 4,5. Mais ce n’est pas 14, nous I’avons dit, ce qui
intéresse au premier chef notre auteur. De fait, la distinction des quatre
définitions possibles de la vie (en incluant la « définition propre » de IT 4
1,1: vivere est esse effectum essentiali efficientia a forma super naturam elevata)
a pour but principal de confirmer la réfutation de ’assimilation péri-
patéticienne de Dieu au Premier moteur, essentiellement développée
en II 2 2. La these finale d’Ulrich est donc ici que la définition de Dieu
comme «animal» vivant d’une vie « sempiternelle et trés noble » ne vaut
que dans le cadre d’une sagesse humaine construite sur la base « des sens,
de la mémoire et de I'expérience». Clest 13, en effet, que la Premitre
Cause apparait a 'investigation de la raison comme Premier moteur, 12,
c’est-a-dire dans le domaine des corps, ou s’atteste son efficace et ou
s’enracine la connaissance humaine, en tant qu’elle part des choses. En
revanche, si «une fois acquis I’habitus de sagesse, 'intellect <humain>
procede selon cette lumiére sans réfléchir sur les sens», Dieu ne peut
plus lui apparaitre comme simple Premier moteur. La vie qui se décou-
vre 12 n’est plus acte «dans un corps» ou un mobile, mais acte d’un
«premier vivant» qui «du point de vue causal est vie pour tous les
vivants par son essence et non par le mouvement»: ce premier vivant
qui cause «par son opération essentielle» est la «cause de I’étant»
antérieure a la « cause du mouvement ». C’est cette cause qui est Dieu, et
non le Premier moteur composé du Premier moteur simple et du Pre-
mier mobile. C’est cette cause que ni la conception péripatéticienne de
la vie (celle d’Alfred de Sareshel retouchée par le De anima) ni la
conception aristotélicienne proprement dite ne permettent d’exprimer,
cette cause que, en revanche, « Anaxagore, Socrate, Platon et Aristote
dans le livre de la Nature des dieux» ont su reconnaitre.

En hiérarchisant deux conceptions de la vie et deux sagesses, I'une
«péripatéticienne», 'autre «platonicienne», Ulrich fait évidemment
écho a ’'enseignement d’Albert. On songe ici, notamment, a Metaphysica
XI 2 12; Geyer 500,5-17, qui contient la notion d’«investigation
rationnelle » mentionnée tantot 4 propos d’Aristote lui-méme. On doit
cependant noter que, si Ulrich a a Iesprit le texte d’Albert lorsqu’il
rédige son propre paragraphe, il laisse bien d’en reprendre la conclusion



Ulrich de Strasbourg, lecteur d’Albert le Grand 115

(et sive hoc verum sit sive falsum, hic pro certo est intellectus verborum Aris-
totelis). De fait, comme il le dira au livre IV, la doctrine d’Aristote est,
sur ce point, fausse et « contraire 2 la foi». Le Premier moteur n’est pas la
Premiére substance. Le Premier moteur n’est pas la Premiere Cause.
Beaucoup de ce qu’Aristote attribue a4 I'un (actualité pure, nécessité,
immatérialité, éternité, etc.) revient donc, en réalité, a 'autre (plura [...]
concludit Philosophus de primo motore quae [...] probavimus soli simpliciter
primae causae convenire, 117 3 1,2). Ulrich laisse également de coté
'allusion d’Albert a la doctrine des « péripatéticiens les plus raisonna-
bles» (Peripateticos qui rationabilius loguuntur), qui font des substances
spirituelles non des dmes au sens susdit, mais bien des «intellects uni-
versellement actifs », «formes et espéces de tout ce qui devient dans la
nature», et qui « possedent d’avance les formes et les especes de toutes
choses » (intellectus isti praehabent formas et species omnium). 1l est vrai que
c’est a ce moment Platon lui-méme et non un quelconque péripatéti-
cien, fat-il encore plus raisonnable, qui est cité: E? ideo Plato dixit hanc
speciem esse ideam et universale, quod est ante res et praehabet formas
earum?.

2 Cf. Albertus, Metaph. X1 2 12; Geyer 499,75-76; 499,80 et 499,81-82. La ren-
contre de la définition «avicennienne» de 'universel «ante rem» et de la définition
dionysiaco-proclusienne de la causalité essentielle comme «précontenance » ou « posses-
sion d’avance» (praehabitio) détermine I’espace de jeu théorique 2 I'intérieur duquel un
Thierry de Freiberg et un Berthold de Moosburg définiront I'universel «platonicien»
(L'universale theologicum) comme «universalité de séparation» (wniversalitas separationis)
opposé a 'universel «logique» (universale logicurn) comme «universalité de prédication»
(universalitas praedicationis). Cf. par exemple Thierry de Freiberg, De cognitione entium
separatorum 10, 1-4; Steffan 176,1-177,33; Berthold de Moosburg, Exp. 5. El. Theol.
Procli, T A; Pagnoni-Sturlese /Sturlese 73,90—74,105. L’association «ante rem »/« pracha-
bens rem » attestée, notamment, dans le Super Dion. De div. nom., 2, n. 84; Simon 97,49—
53, est attribuée par Albert 4 ... Averroes [Metaph. VII comm. 23], mais il s’agit, en fait,
clairement d’une fusion entre la Logica d’Avicenne (3; Venetiis 1508, 12va) et une
¢laboration du theme dionysien et proclusien de la cawsa essentialis comme « cause exem-
plaire ». La tripartion de I'universel en ante rem, in re, post rem [affirmée dans De V univ. 2
3; Borgnet 24b; De sex princ. 1 2; Borgnet 308a; Mezaph. V 6 5; Geyer 285,57ss. ; De caus.
et proc. univ. 112 22. Borgnet 512b ; Summa theol. 111 4 1 2; Borgnet 77a] fonde une doctrine
spécifiquement néoplatonicienne qui rejette 4 la fois la prédicabilité de 'universel théo-
logique et sa participabilité en termes d’univocité: « Universale, quod est ante rem,
accipitur secundum emanationem ab uno principio [...], quia a principio habet unitatem,
diversitatem autem ab eis in quibus recipitur» (Super Dion. De div. nom. 11, n. 19; Simon
420,46—47 et 51-52). Cette doctrine peut étre, en ce sens, appelée une «doctrine de
I’analogie »: « Et talem formam unam habent omnia analoga » (Super Dion. De div. nom. 4,
n. 143; Simon 231,21-22). Dans le Super Dion. De div. nom. [notamment 4, n. 143; Simon
231,18-21; 5, n. 37; Simon 325,52-53; 6, n. 3; Simon 329,26-29; 11, n. 19; Simon
420,37-54] la triplicité est reconduite 4 une distinction bipartite entre « universel abstrait »



116 Ulrich de Strasbourg, lecteur d’Albert le Grand

On le voit, la maniere dont Ulrich lit Albert est assez sélective. Reste
que, sur les deux exemples que nous avons pris, la Metaphysica comme
telle joue un rdle essentiel, y compris lorsqu’Ulrich reprend plus direc-
tement les theéses de opuscule De morte et vita. Cest en effet la Meta-
physica, et elle seule, qui porte le questionnement. C’est elle qui propose,
ou plutét ameéne l'alternative ulricienne: ou le péripatétisme ou le
platonisme. Dans tous les cas, la présence de citations littérales plus ou
moins longues permet d’affirmer qu’Ulrich a eu entre les mains la
Metaphysica et le Liber de morte et vita au moment ou il rédigeait le livre IT
de sa Somme.

Qu’a-t-il lu d’autre ? La question est difficile.

Si 'on recense les différents passages d’Albert offrant un texte
paralléle ou fortement apparenté a celui d’Ulrich, autrement dit, les
textes susceptibles d’en avoir fourni la trame doctrinale, voire littéraire,
on obtient le classement suivant:

Super Dionysium De divinis nominibus: 72
Summa theologiae I: 68;

Metaphysica: 38 (dont quatre citations muettes);
De anima: 14 ;

Physica: 11;

In [ Sent.: 10;

De morte et vita: 9 (dont cing citations muettes);
De bono: 7;

Ethica: 5,

De causis et processu universitatis: 5;

Topica: 3,

De caelo et mundo: 2;

De animalibus: 2 ;

Summa theologiae I1: 2;

De generatione et coruptione: 1;

Analytica posteriora: 1;

De praedicabilibus : 1;

(abstractum a re) et «universel productif» (effectivum rei), le premier, principe de con-
naissance (principium speculationis), le second, principe de production (principium praxis).
C’est vraisemblablement 1a 'amorce de la distinction bipartite de 'universel logique et de
'universel théologique chez Thierry et Berthold, I'ars divin symbolisant avec la praxis de
Partisan dans une méme conception de la causalité «exemplaire». Sur tout ceci, cf.
A. DE LI1BERA, « Théorie des universaux et réalisme logique chez Albert le Grand », Revue
des Sciences Philosophiques et Théologiques 65 (1981), 55-74; Introduction a la mystique...,
p. 348-373; 384-391 et 423-433.



Ulrich de Strasbourg, lecteur d’Albert le Grand 117

De natura boni: 1;

De vegetalibus: 1,

De somno: 1,

Super Dionysii Cael. Hier. : 1.

Comment interpréter ces données » Beaucoup de ces « sources » pos-
sibles sont loin d’étre probables; c’est le cas, notamment, des derniers
textes qui, pour la quasi-totalité, se retrouvent plus ou moins dans les
mémes termes chez Aristote. Certes, 4 chaque fois, la formulation ulri-
cienne évoque plus Albert que le Stagirite. On ne saurait cependant rien
affirmer de décisif sur des bases statistiques aussi faibles. Si, en revanche,
on considere les textes les plus souvent allégables, on constate une treés
nette prépondérance du Super Dionysium de divinis nominibus, de la
Summa theologiae I et de la Metaphysica.

Si nous laissons de coté la Metaphysica, dont le role de source ne pose
pas de probléme, nous restons avec la question suivante, 2 vrai dire la
plus intéressante: Ulrich a-t-il utilisé le Commentaire sur Denys et la
premiére partie de la Somme de théologie d’ Albert?

Pour répondre a cette question, il est bon de rappeler quelques
¢éléments de datation. Le Super Dionysium de divinis nominibus date des
années 1250. La premiere partie de la Somzme de théologie est certainement
postérieure a 1268 (du fait des citations de Proclus, traduit seulement 2
cette époque par Guillaume de Moerbeke), la seconde partie nécessai-
rement postérieure a 1274 (du fait d’une allusion au Concile de Lyon I,
contenue dans Borgnet 396b). On sait qu’Ulrich, né entre 1220 et 1225,
a suivi les cours d’Albert a Cologne, dans le studium gemerale que le
Maitre avait lui-méme fondé en 1248. On sait qu’il a achevé ses études
avec lui, qu’il a probablement regu la licence de théologie 4 Strasbourg et
que 'année 1272 I’a retrouvé provincial de Teutonie. Tout dans ces
dates semble indiquer que notre auteur a pu connaitre et le commentaire
dionysien et la Somme théologique de celui dont il était '« éleve pré-
féré» (Gilson) et '«un des plus fervents disciples» (Théry). La seule
question est de savoir dans quelle forme ces deux ceuvres se trouvaient
lorsqu’il en a pris connaissance.

De fait, I’absence de toute citation littérale ne laisse pas de surpren-
dre, quand on voit la haute fréquence des paralleles. De plus, nombreux
sont les cas ou le commentaire et la Somme ne sont pas les seules sources
possibles du passage considéré. Prenons un exemple concernant la
seconde partie de la Somme de théologie.



118 Ulrich de Strasbourg, lecteur d’Albert le Grand

En deux occasions, Ulrich fait allusion 2 la thése de la jalousie
(invidia) des dieux:

IT 3 7,7: «Ex ratione autem praedictae extasis patet, quod amor
divinus est ratio causalitatis in ipso, quia ex hoc, quod movit ipsum ad
providentiam inferiorum, «non dimisit eum sine germine». Propter
quod dixerunt antiqui philosophi, scilicet Parmenides et Hesiodus,
amorem deorum esse primum principium efficiens, quia facit commu-
nicationem sine invidia, quod non esset, si bonum retineretur, quod sine
detrimento communicantis distribui potest. »

II 3 8,2 : « Dicitur tamen moveri a bonitate et amore ad causandum
res, sicut dicit Dionysius, quod divinus amor non dimisit eum sine germine,
quod verum est, inquantum unumquodque istorum habet in deo suam
propriam rationem. Sic enim bonitas voluntatis eius non potest esse sine
benevolentia, quae non potest esse sine beneficentia, per quam com-
municat bonitatem suam omni modo, quo communicari potest ; aliter
enim esset in eo invidia, cum non diffunderet et communicaret bonum,
quod posset sine detrimento multiplicare. Et ideo falsum dixit Ovidius
poeta, quod divinum invidet, quia deminuta communicatio alicuius suae
bonitatis non est ex malivolentia communicantis, gu/ dat omnibus afflu-
enter, lac. I, sed ex defectu recipientis. »

De prime abord, ces deux passages semblent parfaitement identi-
ques, et donc devraient relever d’une seule et méme source. Considé-
rons-les de plus prés. Nous trouvons en II 3 7,7: 1. Une référence 2
Parménide et Hésiode ; 2. Le théme de la communicatio sine invidia; 3. Le
theme de la possibilité de la communicatio sine detrimento communicantis.
EnII 38,2: 1. Une référence 4 Ovide; 2. Le théme de Uinvidia, 3. Celui
de la communication sine detrimento. Dans les deux textes, le dévelop-
pement philosophique est amené par 'autorité de Denys, De divinis
nominibus 4 10; PG 3,708B; Simon 213,76 : « Divinus amor non dimisit
sine germine. » Mais ensuite, les choses se compliquent un peu. En II 3
7,7: la référence 2 Parménide et Hésiode est clairement empruntée 2
Aristote (Métaphysique 14, 984b20-30) repris par Albert en Metaphysical
311; Geyer 41,29-46et14 12; Geyer 62,14—16; le theme général de la
jalousie divine rejeté a la fois par Platon (7imée 29¢) et par Aristote en
Metaphysique 1 3,983a2-3; Geyer 25,8-9 est également évoqué et rejeté
en général par Albert en Metaphysical29 ; Geyer 25,75-26,17; le theme
de la communication est développé par Albert dans la Somme de théologie
1113 3 1; Borgnet 25a: « Adhuc, sicut dicit Dionysius in libro De divinis
nominibus, creatio est extasis amoris, quae non sinit ipsum solum esse,



Ulrich de Strasbourg, lecteur d’Albert le Grand 119

sed omnibus modis quibus possibile est, bonitatem suam communicare:
maior autem communicatio est quando communicatur multis: ergo
videtur, quod multitudo communicationis per intentionem aliquam
debet causari a creatore.» En II 8 3,2: la référence 2 Ovide posant
explicitement la thése de la jalousie divine n’a pas d’équivalent chez
Albert; le theme général du rejet de 'znvidia et celui de la communi-
cation peuvent provenir des mémes sources qu’en II 3 7,7.

Quelle est, dans ces conditions, la source de ces deux passages? La
référence 2 Ovide est incontestablement embarrassante. Il faut noter
que tant Albert (Metaphysical 2 8; Geyer 25,75-80) qu’Ulrichen 12 1;
Daguillon 27,12-13, attribuent le déctum a Simonides de Céos. Voici le
texte complet d’Ulrich: « Adeo enim parum cognoscitur de his naturali
cognitione, quod Symonides poeta dicit, quod Deus invidit homini hanc
sapientiam, loquens sub poetica metaphora, quod de sua superfluenti
sapientia tam parum homini communicavit, ac si esset invidiosa com-
municatio; sed non est, quia ipse totam suam sapientiam nobis com-
municat, sed nos nisi parum capere possumus propter hoc, quod idem
poeta dicit, quod ipsa est solius dei possessio. » La référence a Simonides
s’appuie sur une certaine lecture d’Aristote (982b30-35) attribuant au
poéte la these de U'invidiosa communicatio 14 ou Aristote dit simplement:
«Si donc 1l y a quelque vérité dans ce que racontent les poétes, et si la
jalousie est naturelle a la divinité, c’est bien dans ce cas qu’elle devrait,
semble-t-il, surtout s’exercer, et tous ceux qui excellent dans ce savoir
auraient un sort misérable. » Cette lecture est incontestablement alber-
tinienne, puisqu’on lit en Geyer 25,75-80: « Hac enim de causa dixit
Simonides et ceteri eius collegae poetae, quod principium divinum
invidit homini hanc scientiam et ideo intellectum hominis reflexit ad
continuum et tempus, ut semper imaginabilibus et sensibilibus detentus
numgquam assurgat ad simplicium intellectum.» La référence a Ovide
est, en revanche, la seule qui soit absolument justifiée, puisqu’on trouve
le dictum incriminé dans les Amores 111 10; Ehwald 62,5-6.

Le probleme de la source d’Ulrich est d’autant plus compliqué que la
tradition manuscrite est elle-méme partagée: PF donnent Simonides,
Nc indiquant en marge: «Aliter Symonides», alors que BDEMRU
portent : « Odivius » et LN*V : « Ovidius ». Sur les données qui nous sont
accessibles, une seule conclusion s’impose : ou la «source » cherchée est
multiple, ou nous ne ’avons pas encore identifiée. La référence a la
Summa theologiae 11 est, en tout cas, parfaitement insuffisante.



120 Ulrich de Strasbourg, lecteur d’Albert le Grand

Y a-t-il des cas plus probants ? En ce qui concerne la premiere partie
de la Somme de théologie, un exemple, parmi beaucoup d’autres, me
parait assez convaincant. En I 4 3,5, commentant le qualificatif «non
animalem », attribué par Denys au mouvement divin (9 9; PG 3,916C;
Simon 388,80), Ulrich écrit: « Non animaler id est non movetur motu
passionum animalium, quae dicuntur animales motus, quia secundum
Philosophum, non sunt animae secundum se, sed sunt totius coniuncti,
quod est animal; et hoc dicitur ad excludendas illas passiones a Deo,
quas Scriptura ei ascribit, scilicet iram, misericordiam, zelum, odium et
similia, quae non proprie dicuntur, sed secundum figuram, quae anzbro-
postatos vocatur.» Le recours au terme antbropostatos (en réalité «an-
thropospathos »), absent du commentaire sur Denys, ne peut s’expliquer
que de deux manieres: soit par référence directe 4 un texte du Pseudo-
Jérome, Super fob 205 PL 26,711B; soit par référence a Albert, Summa
theologiae 1 40 20 5; Siedler 108,64—66, qui en donne la version muette
suivante: « Et quamvis hoc verum sit et fides catholica hoc teneat,
tamen Tertulliani haeretici deum ex corporalibus dicunt esse composi-
tum et animam habere et materiam, eo quod Scriptura attribuit ei manus
et caput et pedes et iram et huiusmodi, nescientes, quod haec symbolice
secundum effectus eorum per figuram, quae dicitur anthropospathos,
deo attribuuntur. »

Ulrich ne recourant jamais, a notre connaissance, au Pseudo-Jéréme,
il est donc trés vraisemblable qu’il emprunte le terme et ’analyse qu’il
instrumente a Albert.

En ce qui concerne le Super Dionysium De divinis nominibus, un
exemple me parait également trés convaincant. On sait que, dans tout
son commentaire, Albert suit un canon tres précis pour le texte diony-
sien. La traduction de base qu’il utilise est celle de Jean Sarrazin, celle de
Scot Erigeéne, assez rarement alléguée, n’apparaissant que sous le voca-
ble d’alia translatio. En une occasion, cependant, alia translatio désigne la
traduction de Robert Grosseteste. Il s’agit du passage ou le Colonais
commente Denys 4 32; PG 3,732D ; Simon 293,70-73: «Igitur privatio
est malum et defectus et infirmitas et incommensuratio et peccatum et
sine intentione et sine pulchritudine et sine vita et sine mente et sine
ratione et imperfectum et non-collocatum et sine causa et indefinitum et
sine germine et vacuum et non-operans et inordinatum et dissimile et
infinitum et obscurum et sine substantia, et ipsum nullo modo nusquam
nihil existens. »



Ulrich de Strasbourg, lecteur d’Albert le Grand 121

A propos de sine mente, Albert écrit (4, n. 219 ; Simon 295,34-37):
«Quantum vero ad potentiam continentem principia, quae sunt regula
operis, dicitur sine mente, ALIA TRANSLATIO: sine intellectu, qui est
principiorum. » La formule sine intellectn (Dionysiaca 307,2) étant la
propriété exclusive de Robert, le recours a 'évéque de Lincoln étant un
happax dans le commentaire d’Albert, la retrouver telle quelle dans la
somme d’Ulrich peut étre considéré comme un indice fort de dépen-
dance. On soulignera cependant la différence considérable de traite-
ment dudit passage, puisqu’on lit en II 3 13,17: «Et «sine mente» in
angelis. Unde alia translatio dicit «sine intellectu, quia intellectus etiam
daemonum malo remurmurat. »

Cet exemple est, 4 nos yeux, fondamental, dans la mesure ou il
suggere deux théses que nous tenons, jusqu’a preuve du contraire, pour
vraies:

1. Ulrich de Strasbourg a certainement connu le Super Dionysium De
divinis nominibus d’ Albert;

2. Cependant, il ne I’a jamais suivi littéralement et semble, au con-
traire, s'en étre si librement inspiré que 'on peut se demander s’il
disposait d’une rédaction proprement dite de ’ceuvre ou de notes per-
sonnelles prises lors de ses études aupres du Maitre.

En effet, les paralleles entre les deux ceuvres sont beaucoup moins
frappants sur le plan littéraire que ceux que 'on releve entre le De summo
bono et la Summa theologiae. Disons, d'une phrase, que, si dans toutes ces
ceuvres, ’esprit est le méme, Ulrich semble se servir du commentaire
d’Albert comme d’un réservoir d’autorités, de lieux, de thémes et de
doctrines, alors que son rapport a la Summa theologiae est beaucoup plus
étroit, certaines formules albertiniennes transparaissant souvent, hélas a
quelques mots pres, dans les développements d’Ulrich, tandis que le
Super Dionysium n’est, lui, jamais véritablement présent en tant que
tel.

On peut évidemment expliquer ce fait en soulignant qu’il était
difficile, et probablement aussi inutile, a Ulrich de citer précisément un
commentaire si subtilement composé que celui d’Albert, qu’il lui suf-
fisait, en d’autres termes, d’en reprendre le seul contenu doctrinal.
L’explication n’est pas sans mérite. Il me parait toutefois plus raison-
nable de supposer qu’Ulrich n’a pas utilisé une version définitive du
commentaire, mais seulement profité d’un dossier préparatoire ou d’un
état intermédiaire et, plus probablement encore, de ses propres notes
d’auditeur. Pour aller jusqu’au bout de ’hypothése, il me semble que



122 Ulrich de Strasbourg, lecteur d’Albert le Grand

’on peut raisonnablement affirmer qu’Ulrich de Strasbourg a travaillé
sur une documentation qu’il avait rassemblée lors de son séjour colonais
et que sa dépendance vis-a-vis d’Albert est beaucoup moins immédiate
qu’on ne le dit généralement.

En d’autres mots, Ulrich a certainement lu beaucoup d’Albert, en
témoigne notamment son utilisation massive de la Mezaphysica, dans le
livre II, du De causis et processu universitatis, dans le livre IV, mais il
semble nécessaire d’ajouter qu’il I’a également beaucoup entendu. Dans
ces conditions, son commentaire de Denys pourrait bien refléter davan-
tage 'enseignement d’Albert que son texte méme.

L’autonomie relative d’Ulrich apparait, selon moi, assez nettement
lorsque l'on considére attentivement le rapport des deux auteurs a
I'ceuvre méme de Denys.

Rappelons ici quelques faits solidement établis. On sait que, pour
son commentaire, Albert a utilisé un texte contenu dans les ms. parisiens
Nat. lat. 17341 et 15630 et décrit par H. F. Dondaine sous le nom de
«Corpus dionysien de 'université de Paris au XIII® siecle»'?. On sait
que le Nat. lat. 17341 contient, outre la traduction du De divinis nomi-
nibus, un certain nombre de textes empruntés soit au De divisione naturae
de Jean Scot, soit aux Scho/ies de Maxime Le Confesseur. Plusieurs de ces
extraits sont cités par Albert et allégués sous le nom générique de
« Commentator». De ce point de vue, un fait essentiel s’impose a I’at-
tention du lecteur : sur les cinquante-cing occurrences successives, rele-

10 Cf. H.-F. DoNDAINE, O.F., Le Corpus Dionysien de I'Université de Paris an XIII
siécle (Edizioni di storia e letteratura), Rome, 1953. Le Corpus Dionysien est 'une des
sources fondamentales d’Albert, d’Ulrich et de Berthold. On en retrouve la trace jusque
chez les Néoalbertistes du X V¢ siecle (comme Jean de Maisonneuve). C’est avant/avec la
Clavis physicae d’Honorius Augustodunensis ’'un des principaux vecteurs de la connais-
sance d’Eriugene dans le milieu « thénan ». Il semble qu’il en ait existé d’assez nombreuses
copies, réparties en deux traditions au moins: I'une «universitaire », I’autre «dominicai-
ne». Il n’est donc pas exclu qu’Ulrich ait disposé d’un exemplaire de ’ceuvre a Cologne,
voire méme & Strasbourg,. Rien, en tout cas, n’oblige 4 postuler qu’il ait nécessairement dii
consulter le Commentator 4 Paris. Les différences observées dans le marquage du texte
(notamment dans les mentions marginales de «Jean» ou de « Maxime » permettant d’in-
dividualiser les auteurs des passages cités) chez Albert et Ulrich tendraient, d’ailleurs, 2
suggérer que les deux hommes n’ont pas travaillé sur la méme copie mais sur des copies
différentes (I'un a Cologne, I'autre a Strasbourg?), d’origines différentes. On pourrait
ainsi, par exemple, expliquer qu’Ulrich nomme « Maxime », la ot Albert reste muet. Il va
de soi, enfin, que le Nat. lat. 17341 que nous citons ici par commodité n’est pas obliga-
toirement non plus « La» source d’Ulrich, ce dernier ayant pu travailler soit sur une copie
de ce texte, soit sur le dérivé d’un modele commun, soit sur celui d’une autre tradi-
tion.



Ulrich de Strasbourg, lecteur d’Albert le Grand 123

vées par Simon, aucune distinction n’est faite par Albert entre Jean Scot
et Maxime: «Albertus librum De divinis nominibus exponens inter
partes antiquiores et recentiores scholarium non distinxit, sed omnia ex
his excerpta ut verba «Commentatoris> allegat. Alibi Albertus hunc
Commentatorem nomine «Maximi> induxit, in hoc autem commento
nusquam» (Simon XVIII).

Est-ce le cas chez Ulrich?

Notre auteur se réfere a plusieurs reprises au Commentator. Si 'on
tient compte a la fois des références explicites et des emprunts vrai-
semblables, on constate que le Corpus dionysien a pu fournir 2 Ulrich
matieére 4 dix notations ou remarques (dont certaines sont d’ailleurs
récurrentes). Posons donc sur cette base ’hypothése suivante: si Ulrich
est directement et exclusivement dépendant du commentaire d’Albert,
ainsi que le soutiennent Grabmann, Théry et Lescoe, les textes qu’il
allegue doivent se trouver dans le Super Dionysium ; d’autre part, aucune
distinction ne doit non plus étre marquée chezlui entre les textes de Jean
Scot et les Scholies de Maxime. Considérons d’abord le deuxi¢me
point.

En deux occasions, Ulrich renvoie 4 Maxime sous le nom de « Com-
mentator »: ‘

IT 3 6,1: « Etideo Hierotheus sanctissimus dividit amorem sumptum
secundum communitatem analogicam in amorem «divinumy, <angeli-
cump, <intellectualem>, id est humanum ut dicit Commentator, » Dans
ce texte, qui glose la division de ’'amour selon Hiérothée, rapportée par
Denys (4 15; PG 3,713A-B; Simon 225,74), Ulrich reprend une scholie
de Maxime (Nat. lat. 17341, f. 230rb), tout comme le fait Albert (4,
n. 137; Simon 226,21-22; n. 138; Simon 226,60-61).

I12 1,2: « Et sic dicit Commentator super 5 cap. Dionysii De divinis
nominibus, quod «plures sunt participationes boni quam entis».» Cet
adage, bien connu dans I’école de Cologne, est une adaptation de
Maxime (Nat. lat. 117341, f.244va-D).

En une occasion, en revanche, il renvoie nommément 4 Maxi-
me:

IT 1 5,1: «Significantia vero substantiam sive essentiam divinam
solam sine connotatione relationis ad creaturam sunt secundum Damas-
cenum trium generum nomina. Quia vel dicunt substantiam sub ratione
primi entis... Vel nomen dicit operationem divinam, ut hoc nomen
«Deus», quod significat providentiam, ut dicunt Dionysius et Damasce-



124 Ulrich de Strasbourg, lecteur d’Albert le Grand

nus et Maximus... vel tertio nomina dicunt assequens substantiam, ut
sapiens», <iustus», <bonus» et huiusmodi. » '

La premiere autorité de Damascéne correspondant a la division
tripartite des Noms essentiels est empruntée au De fide orthodoxa (1 9;
PG 94,835B; Buytaert 48,8—12), division, notons-le, déja proposée par
Guillaume d’Auxerre, Summa aurea 1 5 4 (Ribaillier 73,1-77,111). L’au-
torité de Denys renvoie 4 XII2; PG 3,972A ; Simon 431,65. La seconde
autorité de Damascene 4 PG 94,838 A ; Buytaert 49,20—24. L’expression
assequens substantiam, également de Damascene, 2 PG 94,835B. L’auto-
rité de Maxime, autrement dit la scholie PG 4,206B, figure dans le Nat.
lat. 17341, £. 207tb—va. C’est 13, 2 n’en pas douter, qu’'Ulrich I’y a trouvée
puisqu’elle ne se lit pas dans son supposé modele albertinien.

La présence de « Maximus» dans la Summa est un premier indice
satisfaisant de "autonomie d’Ulrich. Si nous revenons a présent sur le
premier point, 'utilisation du De divisione naturae, nous trouvons un
second indice, a nos yeux décisifs.

En II 3 6,4 subdivisant en deux I’amour dit « naturel », Ulrich écrit:
«Et ideo amor naturalis duplex est, scilicet amor privatus, qui est «finis
quietaque statio motus naturalis desiderii, ultra quam nullius creaturae
progreditur motus», ut dicit Commentator super librum De divinis
nominibus, et amor universi, «qui est conexio vel vinculum, quo
omnium rerum universitas ineffabili amicitia insolubilique unitate
copulatury, ut idem Commentator dicit. » Ces deux définitions qui cor-
respondent 4 Jean Scot, De divisione naturae 1, PL 122,519B; Sheldon
Williams 210,28-30 et 210,26-28, ne figurent pas dans le Commentaire
d’Albert. Ulrich, qui renvoie lui-méme au Commentator, les a donc
nécessairement trouvées directement en Nat. lat. 17341, f. 230ra. On
notera qu’Albert connait lui aussi les deux textes puisqu’il les mentionne
dans la Summa theologiae 1 6 26 14; Siedler 179,77-81 et 73-75, dans
'ordre ou ils figurent et chez Scot et chez le « Commentateur », contrai-
rement 4 Ulrich, qui les mentionne en ordre inverse pour la nécessité de
son propos. Toutefois, ils sont incorrectement référés la pour le premier
4 « Maxime I’évéque », pour le second a «Jean 1’évéque ». Nous pensons
donc qu’il est raisonnable de supposer ici une fois de plus I'indépen-
dance d’Ulrich vis-a-vis d’Albert, qu’il s’agisse du Commentaire sur
Denys ou de la Somme de théologie''.

1 «Jean ’Evéque » désigne problablement Jean Chrysostome, ainsi que le suggere
I’édition Borgnet en 924a.



Ulrich de Strasbourg, lecteur d’Albert le Grand 125

Venons-en maintenant 4 Alexandre de Hales. La dépendance de la
Summa d’ Albert 4 ’égard de I'ceuvre franciscaine connue sous le titre de
Summa Halensis est bien connue. On observe, selon nous, le méme
phénomeéne en ce qui concerne le De sumno bono, puisqu’en 33 occasions
au moins notre auteur emprunte 2 Alexandre le dossier, en général
patristique, d’une question de théologie ou discute I'opinion propre
d’Alexandre sur un point de doctrine (these, d’ailleurs, toujours intro-
duite comme chez Albert par guidam dicunt ou aliqui dicunt).

La dépendance d’Ulrich par rapport aux dossiers halésiens est évi-
dente dans les exemples suivants:

EnII 3 6,5 Ulrich écrit: « Chrysostomus dicit, quod magnum est amor
nec est aliquid, quod eius impetum sustinere possit, quia in ipso primum
movens appetitum secundum omne genus passionis, quod est ipsum
amabile, artius imprimitur et unitur appetitui. » La citation de Chrysos-
tome («magnum ... possit») n’existe sous cette forme ni chez Chrysos-
tome ni dans le Super Dionysium d’ Albert. C’est une libre adaptation de
deux passages distincts: [z Gal. comm. 5, n. 4; PG 61,670 et In Matth.
hom. 6, n. 5; PG 57,68. Le méme texte se lit, toutefois, mot pour mot
dans Alexandre, Summa theol. I1 11 3 1 1 25, n. 303; Quaracchi 312a.

En II 3 9,3, rapportant exposition augustinienne de I Tim. 2,4:
«qui vult omnes homines salvos fieri», Ulrich explique qu’Augustin
I’entend de la volonté divine conséquente et qu’il y distingue deux sens,
selon que la distribution est «accomodée» ou qu’elle se fait « pour les
genres des singuliers et non pour les singuliers des genres»; dans le
premier cas, en effet, le sens de la parole de I’ Ap6tre est que fous ceux qui
seront sauvés, le seront par la volonté divine, alors que, dans le second, il
s’agit d’arréter 'universalité de la Rédemption aux différentes Nations
humaines en tant que telles, sans descendre jusqu’a tous les individus qui
les composent: « Tamen Augustinus hoc verbum Apostoli intelligit de
voluntate consequente et exponit ipsum dupliciter. Uno modo, quod sit
distributio accomoda, ut sit sensus, quod omnes, qui salvantur, sua
voluntate salvantur, quia <non est volentis neque currentis, sed Dei
miserentis>. Alio modo exponit, quod est distributio pro generibus sin-
gulorum, non pro singulis generum, ut sit sensus, quod sine acceptione
personarum de omni genere hominum: Iudeorum, Graecorum, Barba-
rorum, sua voluntate aliquos salvat.» Le passage d’Augustin visé par
Ulrich existe, c’est Ench. 27, n. 103; Evans 107,1-105,29. 11 va de soi,
toutefois, qu’on n’y trouve pas la distinction entre déstributio accomoda et
distributio pro generibus singulorum et non pro singulis generum, distinction



126 Ulrich de Strasbourg, lecteur d’Albert le Grand

typique de la logique parisienne de la premiére moitié du XIII¢ siecle.
Attribuant 4 Augustin une distinction scolastique largement ultérieure,
Ulrich ne peut donc qu’avoir emprunté I’ensemble de ’'argument 4 une
source « moderne ». On a ici le choix entre le Commentaire des Sentences de
Bonaventure (/z [ Sent. 46 1; Quaracchi 820b), celui d’Albert (/n [ Sent.
46 C 1; Borgnet 424a) et la Summa Halensis11 6 3 21, n. 273 ; Quaracchi
374a. Le choix est, toutefois, vite fait, puisque le texte d’Alexandre est
quasiment identique 2 celui d’Ulrich: « Aliter respondet Augustinus in
Enchiridion, distinguens hanc: «vult omnes homines salvos fieri», quia
potest fieri distributio pro singulis generum, et hoc modo falsa est, non
enim vult singulos homines salvos fieri; vel potest fieri distributio pro
generibus singulorum, et hoc modo vera est et intelligenda ut sit sensus:
vult de omni genere hominum salvos fieri. » Cette impression est, de toute
facon, confirmée par le fait que 'ensemble de la réflexion ulricienne sur
la division de la volonté divine, dont la distinction entre volonté absolue
et volonté conditionnée, est manifestement empruntée aux dossiers
halésiens et par lui et par le Commentaire des Sentences d’ Albert.

Dernier exemple: en II 3 10,6, expliquant la liberté de la volonté
créatrice de Dieu a partir d’Augustin et soulignant qu’il n’y a pas a
chercher la cause de la volonté de celui qui est cause de toutes choses,
Ulrich s’objecte le caractére rationnel de ladite volonté, en écrivant:
«Tamen super illud Eph. 1: «<secundum propositum voluntatis> dicit,
quod voluntas Dei est ex ratione. » La source de cette objection, absente
du Super Dionysium, se trouve dans les commentaires de Pierre Lombard
4 Eph. 1,11 (PL 192,174). On ne peut, évidemment, prouver qu’Ulrich
ne Iy a pas directement lue ; toutefois, comme il s’agit 2 nouveau d’un
happax, il est clair que, s’il ne I’a pas fait, il I’a nécessairement trouvée
dans la Summa Halensis 11 6 2 3; Quaracchi 366a, qui est la seule 2
alléguer cette glose dans ce contexte précis.

On pourrait pousser trés loin ce genre de paralleles. L’évidence des
cas que nous avons mentionnés, nous en dispense.

Qu’en déduire? La «quasi-servilité » avec laquelle Ulrich reprend
les dossiers d’Alexandre, laquelle apparait, notamment, avec éclat dans
son traité sur le Beau, ou il emprunte a la Summa Halensis une citation du
De summo bono d’Isidore de Séville, parfaitement absente de chez Albert,
ou dans sa discussion de 'interprétation Christologique d’Exod. 3,14, ot
il suit, cette fois, I’ensemble de la discussion halésienne'?; cette « quasi-

'2 Pour tout ceci, cf. notre article: « L’Etre et le Bien. Exode 3,14 dans la théologie



Ulrich de Strasbourg, lecteur d’Albert le Grand 127

servilité », donc, rappelle a ce point celle d’Albert lui-méme, qu’on se
sent 4 nouveau poussé i faire ’hypothése qu’Ulrich a bénéficié du
gigantesque mouvement de révision et de réarticulation du Commentaire
des Sentences d’Albert, qui sur la base d’un dialogue de pensée avec la
Summa d’ Alexandre et plus souvent sur celle d’un simple pillage de son
«écrit», a abouti a la Summa de mirabili scientia Dei ou Summa theologiae.
Sans aller jusqu’a dire qu’il ait pu lui-méme y prendre part, il est vrai-
semblable qu'Ulrich a comme Albert, et sans doute aussi avec lui, relu
Alexandre 4 I’époque méme ou, selon le témoignage de Bacon, la
Somme d’Alexandre avait quasiment disparu du paysage culturel des
Franciscains de Paris et d’Oxford. Les convergences entre les trois
ceuvres me paraissent, en tout cas, dignes de figurer dans I’apparat
doctrinal d’une édition critique d’Ulrich, tant sont nombreux les pas-
sages ot Ulrich et Albert exploitent la matiére des dossiers d’Alexandre.
En ce sens, §’il fallait risquer une hypotheése ultime, nous serions donc
tentés de dire qu'Ulrich a recueilli Penseignement oral d’Albert sur
Denys, qu’il a travaillé directement sur le Corpaus Dionysien de I’Université
de Paris dont il a certainement copié pour lui-méme plusieurs extraits (a
Cologne ?), enfin, qu’il a repris la Summa Halensis comme base d’expo-
sition de ses propres doctrines, ainsi qu’Albert venait de le faire pour la
Prima pars de sa Summa theologiae; 2 quoi nous ajouterions que le Stras-
bourgeois a trés probablement eu sous les yeux une copie de la Some, ou
au minimum des notes de lecture assemblées 2 un moment quelconque
de ses études aupres du Maitre de ’école de Cologne. Ce tableau de
I'activité d’Ulrich montre qu’il n’a pas été le simple compilateur d’Al-
bert, que la critique moderne a souvent décrit. Lecteur d’Albert le
Grand, Ulrich de Strasbourg a été d’abord, et avant tout, son éleve.

Ayant éclairci quelques aspects du travail ulricien il nous reste, pour
conclure, a aborder une question philosophique qui nous permettra de
fixer 4 la fois I'image du Néoplatonisme d’Ulrich et la nature de son
rapport littéraire et doctrinal a Albert.

On I’a dit en étudiant le concept de vie repris par Ulrich a la
Metaphysica d’Albert, le De summo bono distingue entre une position
platonicienne et une position péripatéticienne, I'une subordonnant le
Premier moteur composé 4 une Premiere Cause transcendante, 'autre

rhénane», in: Celui qui est. Interprétations philosophiques et théologiques d’Exode 3,14.
Edité par A. pE Lisera et E. Zum Brunn (Patrimoines. Christianisme), Paris, sous presse.



128 Ulrich de Strasbourg, lecteur d’Albert le Grand

identifiant, ou plutét réduisant, la Premiére Cause au Premier moteur.
Le I1 2 1, De stabiliendo esse divino est, en apparence, une démonstration
de style péripatéticien visant a prouver que le Premier moteur est «le
premier principe de toutes choses». De fait, cette démonstration per
effectumn reprend largement les idées contenues dans le livre VIII de la
Physique d’ Aristote '3,

Mais s’agit-il d’'un emprunt direct?

Le §3 reproduit la démonstration de lexistence d’un Premier
moteur 2 la fois composé et unique. L’ensemble de I’argumentation est,
semble-t-il, tiré de la Physica d’ Albert plutot que du texte méme d’ Aris-
tote : il s’agit, en effet, d’un condensé montrant successivement: 1. que
tout ce qui meut sans se mouvoir soi-méme est md par un moteur qui,
lui-méme, ne meut que lorsqu’il est joint 2 un mobile ; 2. que ce moteur,
qui tantdt meut, tantdt ne meut pas, doit lui-méme étre mi par un
moteur qui lui soit joint; 3. que ce moteur ultime est un Premier moteur

13 Surle sens de la distinction ulricienne, cf. B. FAEs DE MoTTONI, « La distinzione tra
causa agente e causa motrice nella Summa de Summo Bono di Ulrico di Strasburgo », Sz#di
Medievali 20 (1979), 313-355. Comme nous le montrons plus bas, I'origine de la distinc-
tion entre Premier Agent et Premier Moteur est, 4 coup sir ici, la Métaphysique d’ Avi-
cenne, qui, sur ce point, comme Ulrich lui-méme, oppose clairement « point de vue des
théologiens» et «point de vue des philosophes» ou «physiciens» (cf. etiam Albertus,
Metaph. X1 2 3; Geyer 486,63—-65). On notera que ’expression de «Premier Agent»
désigne aussi bien la Cause Premitre dans sa transcendance par rapport au « Premier
Moteur composé du Premier Moteur et du Premier Mobile», que ladite Cause dans sa
transcendance par rapport a la Premiére Intelligence. L’expression de Primum agens est, en
tout cas, d’origine arabe et néoplatonicienne. On en trouve, notamment, la trace dans les
textes attribués au Shaykh al-Yunani («le Vieillard [ou le Sage] grec»). Cf. sur ce point:
S. PinEs, « Les textes arabes dits «plotiniens> et le courant porphyrien dans le néoplato-
nisme grecy, in: Le Néoplatonisme. Royaumont 9-13 juin 1969, Paris, 1971, p. 306-307. 1l
faut souligner énergiquement que le néoplatonisme d’Ulrich dans sa double dimension
(distinction de la Cause Premiére ou Premier Agent d’avec le Premier Moteur, distinction
entre «Sagesse aristotélicienne » reque des choses par le canal des sens, de la mémoire et de
Pexpérience [= Arist., Mezaph. 11, 980b28-981a12] et « Sagesse platonicienne » regue de la
Cause premiére elle-méme) est plus ou moins préfiguré dans ces deux passages d’Albert (il
est vrai 4 un degré relativement discutable pour le second, dans la mesure ou il porte sur la
connaissance des sensibles par les Intelligences angéliques, quoique le contexte d’ensem-
ble — la maniére dont la lumiere divine « productrice de la totalité des choses» en tant
qu’ldée ou exemplaire, y « imprime les raisons qu’elle posséde d’avance en elle » tout en les
imprimant également dans les Intelligences — autorise, 4 nos yeux, le parallele): « Causa
prima non est motor primus, quia ille est proportionatus suo mobili, sed est causa universi
esse» (Super Dion. de div. nom. 7, n. 20; Simon 352,38-40); « Dicendum [...], quod acci-
piendo cognitionem a rebus non possunt cognosci propria, quae sunt individuata per
materiam, nisi accipiantur per potentias coniunctas organis ; sed accipiendo cognitionem
de rebus ex Causa prima, quae est causa totius esse, sine potentiis coniunctis cum organis
possunt cognosci propria» (Super Dion. De div. nom. 7, n. 23; Simon 354,62—69).



Ulrich de Strasbourg, lecteur d’Albert le Grand 129

composé. Ces trois théses reposent, a ’évidence, sur la transcription
albertinienne de la définition aristotélicienne des trois sortes d’étres eu
égard au mouvement et au repos (tantét mus, tantét immobiles ; toujours
mus ; toujours moteurs) et sur les prémisses de sa mise en argument:ilya
des étres tantdt moteurs, tantdt mus; il y a un étre uniquement moteur;
il y a des étres toujours mus (cf. Physica VIII 2 5; Borgnet 574a 2
575b).

Le § 4 poursuit ’analyse en distinguant entre un Premier moteur
appartenant au genre des moteurs mus et un Premier moteur antérieur
au premier des moteurs mus. Ce tout premier moteur est dit «en dehors
du genre» (extra genus), c’est le Premier Moteur immobile.

Le § 5 reprend en termes nouveaux la distinction des sortes d’étres.
Ce qui, de prime abord, pourrait apparaitre comme une redite, livre, en
fait, la clef de 'intention ulricienne. Le principe en est que ce qui vaut
pour I'ordre du mouvement vaut également pour 'ordre de I"univers.
Ulrich s’appuie ici sur un axiome d’allure aristotélicienne: « Omnis
autem natura univoce participata a pluribus necessario est essentialiter
in uno primo illius generis, a quo in omnibus aliis causatur. » Cette theése
qui rappelle Métaphysigue 11 1, 993b24-25 est, en fait, une sentence du
Commentaire sur la Métaphysique d’ Averroes (II comm. 4 ; Darms 58,22 2
26) reprise par Albert dans la Summa theologiae (16 26 1; Siedler 181,44 2
45). Transposée sur le plan de la logique de la participation, la these du
Premier Moteur immobile devient I’affirmation d’une participation
universelle de 'univers, défini comme univers du mouvement, 2 un étre
possédant par essence la nature du moteur, 2 titre de cause de toute la
participation. Ce Premier Moteur immobile et unique, transcendant 2 la
série des moteurs mus est principe d’un univers, au sens ot méme s’ily a
plusieurs moteurs mus matériellement distincts, lesdits moteurs sont
formellement uns: «Formaliter omnia unum sunt quoad formam
moventis moti. » Avec la these de la participation d’un univers formel-
lement un a un Premier possédant par essence la nature de Moteur, la
théorie aristotélicienne du Premier moteur se trouve engagée au double
niveau du mouvement et de I’étre: le Premier Moteur immobile n’est
pas simplement cause de I'univers du mouvement, il est aussi cause de
I'univers de I’étre, car c’est un seul et méme univers.

Le § 6 conclut ainsi au double registre physique et métaphysique: le
Premier Moteur de 'univers est cause efficiente de 'univers. Tous les
moteurs tiennent d’'une méme Premiere Cause et leur mouvement et
leur étre. Le Moteur par essence est'la Cause premiere de I’étre.



130 Ulrich de Strasbourg, lecteur d’Albert le Grand

Nous avons ici, 2 I’évidence, définitivement quitté Aristote. Mais ou
sommes-nous ?

Le chap. 2 va nous 'apprendre et, du méme coup, nous éclairer sutr
la position propre d’Ulrich dans I’école dominicaine et dans le mouve-
ment général des idées au XIII siecle.

La distinction entre deux Premiers Moteurs, ’'un intérieur, ’autre
extérieur au genre des moteurs mus n’a en soi rien de spécifiquement
ulricienne — le Strasbourgeois 'emprunte a Albert. La maniére dont il
déploie et organise les conséquences de son assimilation de la Cause
efficiente de I’étre des moventia 2 1a Cause motrice par essence de I'uni-
vers qu’ils forment tout en étant matériellement distincts est, en revan-
che, beaucoup plus personnelle. Réponse y est donnée, en effet, 2 une
question centrale: Qu’est-ce que le péripatétisme a a voir avec la théo-
logie de la création? Quelle est sur ce point la position de I’école
albertinienne ? Quel est le sens de I’'invocation 4 la sagesse platonicienne
rencontrée tantdt dans I’analyse du concept de la vie?

On I'a dit précédemment, Ulrich reproche 4 Aristote d’avoir con-
fondu la Premiére Cause et le Premier Moteur. Ulrich veut-il dire par 12
qu’il a grossi¢rement ou directement confondu la Premiére Cause avec
le Premier Moteur mi ? Evidemment non. Quel est alors le sens de sa
critique ?

D’une formule: Aristote et les péripatéticiens attribuent au Premier
Moteur immobile des prédicats qui ne sauraient en aucune fagon lui
revenir §’il n’est pas aussi la cause de leur étre. Conséquence: le péri-
patétisme est viable si le « Premier Moteur » est pensé comme « Premiére
Cause». S’il ne ’est pas, la doctrine aristotélicienne se rameéne a la
position absurde qui consiste 4 attribuer au Premier Moteur ma les
prédicats du Premier Moteur immobile.

Ulrich doute que telle ait bien été ’intention d’ Aristote : le Stagirite,
nous dit-il en IV 3 1,3, n’a probablement jamais voulu affirmer que le
Premier Ciel était Dieu; il a simplement voulu montrer ce qu’il était
possible d’atteindre en démontrant par les principes de la philosophie
(Credo, quod hoc non dixit simpliciter asserendo, sed tantum ostendendo, quid
ex philosophiae principiis per demonstrationem haberi potest); or, par les
principes de la philosophie, on ne peut rien démontrer que du Premier
Moteur mi, ou, si 'on préfere, on ne peut viser la Cause Premiere qu’en
tant qu’origine du mouvement du Premier Ciel. De fait, s’agissant du
Dieu créateur de I’étre, il n’y a ni démonstrabilité par «la cause du
conséquent» (per causam consequentis) — puisque la Premiere Cause est



Ulrich de Strasbourg, lecteur d’Albert le Grand 131

elle-méme sans cause — ni démonstrabilité par la «cause de la consé-
quence » (per causam consequentiae) — puisque ’efficience de la Premieére
Cause ne nous est connue qu’au niveau du mouvement, non a celui de
’étre. La distinction entre causa consequentis et causa consequentiae'*
reprend en termes de démonstration la distinction logique modale de la
nécessité absolue (necessitas consequentis sive absoluta) et de la nécessité
relative (necessitas consequentiae sive condicionata). L'existence de la Pre-
miére Cause en tant que cause de 1’étre n’est donc pas accessible 2 la
démonstration per causam des philosophes: comme I'indique une for-
mule empruntée au Commentaire sur Hiézéchiel de Grégoire, elle releve,
en tant que telle, non de la philosophie, mais de la prophétie.

On peut, en revanche, démontrer par I’absurde (per impossibile) que
I’application philosophique des prédicats de la Premiére Cause au Pre-
mier Moteur, qu’il s’agisse du Premier Ciel ou de la Premiere Cause
réduite a étre la simple cause du mouvement d’un univers qu’elle
n’aurait pas également créé, est intenable. Cette démonstration ne se fait
certes pas selon le critere absolu du propter quid, elle reste dans le
domaine du guia est. Elle a cependant une force probatoire qui permet
de rejeter le péripatétisme entendu comme cette doctrine « contraire 4 la
piété de la foin, qui identifie Dieu au Premier Moteur composé dans la
Physique V111 et qui, dans la Métaphysique X11, en fait «’animal éternel
et tres noble» que nous avons évoqué plus haut.

IV 3 1,4, qui s’appuie sur Maimonide, Dux neutrorum 11 21°, déploie
cette réfutation en cinq theéses:

1. Le Premier Moteur d’Aristote ne peut avoir la «nature de la
Premiere Cause », car tout moteur est nécessairement joint 2 un mobile,
alors que la Premiere Cause, elle, est absolument séparée;

2. Le Premier Moteur ne peut avoir la «condition de la Premiére
Cause »: la toute-puissance, car tout moteur est nécessairement propor-

4 Sur ces deux types de conséquences, cf. A. MAIERU, Terminologia logica della tarda
scolastica (Lessico intelletuale europeo VIII), Rome, 1972, p. 379-380. La distinction
entre « necessitas consequentis » et « necessitas consequentiae » est expliquée par Albert en
Phys. 11 3 6; Borgnet 173b—174a. Sur ces deux types de nécessité et la distinction afférente
entre démonstration mathématique et démonstration physique, cf. W. A, WALLACE, « Al-
bertus Magnus on Suppositional Necessity in the Natural Sciences», in: A/bertus Magnus
and the Sciences. Commemorative Essays 1980, édité par J. A, WeisHEIPL (Studies and
Texts 49), Toronto, 1980, p. 119-120. Le texte de Grégoire sur la prophétie se lit dans /»
Hiezech. hom. 11, n, 1; Adriaen 5,24-26: «Qua in re animadvertendum est quod recte
prophetia dicitur, non quia praedicit ventura, sed quia prodit occulta. »

15 Cf. Maimonides, Dux neutror, 11 2; Parisiis 1520, 40r—v.



132 Ulrich de Strasbourg, lecteur d’Albert le Grand

tionné 4 un mobile, ce qui n’est pas le cas de la toute-puissance divine,
qui n’est proportionnée a aucune réalité naturelle;

3. Le Premier Moteur ne peut avoir ’«acte propre de la Premiére
Cause », qui est de créer, puisqu’il ne peut rien causer sans présupposi-
tion, en 'occurrence: sans une matiére et un mobile qu’il «dispose et
informe» par le mouvement qu’il leur communique, alors que la Pre-
miere Cause n’a aucune présupposition dans son activité causale;

4. Le Premier Moteur ne peut avoir la «raison de fin ultimen»,
puisque tout ce qu’il meut tend vers une fin propre;

5. Enfin le Premier Moteur ne peut avoir la «perfection de la
Premiere Cause dans son opération», puisque tout en mouvant il reste
lui-méme ma, contrairement a la Premiere Cause, qui dans son opéra-
tion productrice de I’étre n’est elle-méme produite par aucune autre
chose.

Le Premier Moteur n’est donc pas la Cause absolument Premiere
(IV 3 1,5): «Ex omnibus istis patet, quod impossibile est primum
motorem esse causam simpliciter primam.» C’est pourquoi, précise
Ulrich, Aristote lui-méme a di ailleurs poser «une Premiére Cause
antérieure 2 la Premiere intelligence ». Ailleurs, c’est-a-dire : dans le De
principio universitatis, le De natura deorum et le De regimine dominorum.
L’attribution a Aristote du De natura deorum de Cicéron est assez sin-
guliere. Elle est plus nuancée en IV 1 8,3. La, en effet, s’appuyant non
plus sur la démonstration de Physique VIII fondée sur la tripartition des
trois sortes d’étres eu égard au mouvement et au repos (tantét mus,
tantdt immobiles ; toujours mus; seulement moteurs), mais sur celle de
Métaphysigue X1I fondée sur la tripartion des trois sortes de substances
(sensibles, corruptibles, mobiles; sensibles, incorruptibles, mobiles;
insensibles, incorruptibles, immobiles), il conclut: «Patet, quod totum
universum est creatum. Et hoc iam dixit expresse Philosophus in libro,
quem edidit ipse, De natura deorsm, quamvis in aliis libris suis non
gradiatur ista via eo, quod in illis processit ex principiis entis creati, ex
quibus istud probari sufficienter non potest.»

La distinction des deux voies: ex principiis entis creati et ex ratione
primi principii correspond, c’est clair, 4 une distinction philosophique
entre voie péripatéticienne et voie platonicienne, Aristote circulant de
I'une a 'autre grace a ’attribution d’écrits pseudo-aristotéliciens comme
le De natura deorum.

EnII 2 2, cette distinction des voies, qui fait écho 2 la distinction des
deux sagesses précédemment mentionnée, se trouve érigée en une véri-



Ulrich de Strasbourg, lecteur d’Albert le Grand 133

table distinction métaphysique. Ulrich s’appuie ici 2 mots couverts sur
une distinction introduite par Avicenne dans sa Mézaphysique, distinc-
tion dont on retrouve également la trace dans la Metaphysica d’ Albert
(XI 2 3; Geyer 486,63—65). On sait que dans la Métaphysigue V1 (Van
Riet 292,17-22), Avicenne distingue le point de vue des « philosophes
divins» (les «théologiens » des Grecs), qui appellent «cause efficiente »
celui qui confere I’étre aux essences, et celui des « philosophes natura-
listes » (les « physiciens» des Grecs), qui réservent cette désignation au
Premier Moteur. Dans la version qu’en donne Ulrich, la distinction
avicennienne devient une distinction métaphysique proprement dite:
les philosophes, dit-il, distinguent le Premier Moteur et le Premier
Agent. Le Premier Moteur «effectue tout ce qu’il cause par un mou-
vement, en conjonction a un mobile», le Premier Agent ou Premier
Efficient «cause ses effets sans mouvement ni changement, par diffu-
sion de son actualité ou de sa superperfection». La distinction entre
point de vue «théologique» et point de vue « physique» récupérée au
sein d’un seul et méme point de vue «philosophique» est établie et
justifiée par les arguments suivants:

1. Avant I’étre du mobile en tant que mobile et I’étre du moteur en
tant que moteur, il y a I’étre pur et simple (esse simplex);

2. L’étre pur étant une nature unique participée par plusieurs selon
I'unité de ’analogie, il réside nécessairement dans un Premier dont il est
I’essence, Premier qui produit cette méme nature dans tous ceux qui le
participent;

3. Cette production ne peut se faire par le mouvement, car, alors, le
mouvement qui est par nature postérieur a I’étre du mobile serait la
cause d’un étre (celui du mobile) qui lui est antérieur et, autre consé-
quence absurde, I’étre qui ne présuppose rien, puisque selon le Liber de
causis'® il est exclusivement le produit d’une création, présupposerait
autre chose, 2 savoir précisément: un moteur et un mobile.

4. Conclusion: il faut qu’outre un Premier Moteur il y ait un Premier
Agent sans mouvement (praeter movens primum oportet esse agens sine
motu).

Ulrich veut-il dire qu’il y a un Premier Agent au-dessus du Premier
Moteur ? Autrement dit: deux principes, I'un pour I’étre, ’autre pour le
mouvement ? Non, puisque ce serait revenir 12 a la «treés stupide hérésie

16 Cf. Lib. de cans. 17 (18), n. 148; Pattin 86,54—61.



134 Ulrich de Strasbourg, lecteur d’Albert le Grand

des Manichéens». Mais si le Premier Principe est unique, comment
expliquer la distinction et la hiérarchie de ses effets? La réponse ulri-
cienne peut étre articulée en deux points:

1. Premier Agent et Premier Moteur différent en raison, ce qui
explique I'antériorité de I’Agent sur le Moteur «selon l'ordre de la
nature»,

2. Premier Agent et Premier Moteur sont réellement identiques, ils
sont réellement une seule et méme Premiére Cause: le Premier Agent
est «un acte pur et premier» et c’est cet acte qui est Premier
Moteur.

La conséquence de cette these est que le probléme de la démons-
tration peut étre entierement repensé. Tout ce que la démonstration du
Premier Moteur apporte est également et du méme coup démontré du
Premier Agent. Cependant, on ne peut poser comme telle la démons-
tration du Premier Agent. Démontrer nécessite un recours aux «prin-
cipes naturels » (principia naturalia), car c’est sur ce terrain que 'on peut
remonter de P'effet 2 la cause. Le Premier Agent étant en tant que tel,
selon une formule 4 nouveau empruntée a4 Avicenne (Metaphysica V11,
Van Riet 292,20-22), «extérieur aux principes de la nature» (extra
numerum principiorum naturalium), on ne peut donc « prouver suffisam-
ment son mode d’opération» (sufficienter probari suus ... modus agendi),
puisque, comme «diffusion de la lumiere formelle» du Premier Prin-
cipe, il se fait «sans mouvement ni changement». Le philosophe est
donc, selon Ulrich, capable de viser la Premiére Cause comme Premier
Moteur par voie de démonstration causale (per causam), il ne peut, en
revanche, viser la Premiére Cause comme Premier Agent qu’en argu-
mentant par voie d’éminence, dans I’espace simplement probable de la
foi: « Quamvis per eminentiam arguendo in divinis probabiliter de hoc
aliquid credere possimus. »

La distinction entre point de vue des théologiens et point de vue des
physiciens passe donc enti¢rement dans la philosophie péripatéticienne
qu’Ulrich, 2 la suite d’Albert, s’efforce d’accueillir aussi intégralement
que possible: «Quand les péripatéticiens parlent en philosophes», ils
disent qu’«il n’y a pas de Cause Premiere en dehors du Premier Moteur »
et que cette Cause «ne cause que par le mouvement» — c’est sur cette
base qu’ils « prouvent ensuite ’éternité du monde ». En revanche, quand
«ils conjecturent en matiere divine, conformément a ce que la raison
leur offre de plus probable, ils disent qu’il y a une Premiére Cause



Ulrich de Strasbourg, lecteur d’Albert le Grand 135

efficiente sans mouvement, comme les platoniciens ’ont, eux aussi,
affirmé (sicut et platonici posuerunt)».

La these finale d’Ulrich est-elle albertinienne ?

Disons, pour faire bref, que c’est celle d’un lecteur d’Albert le Grand.
De fait, par-dela les formulations, les reprises et les reports, c’est avant
tout 4 I’héritage albertinien qu’Ulrich est ici le plus fidele, a cette
formidable masse d’autorités et de lectures latines, grecques et arabes,
qui lui permettent de mettre ensemble Avicenne, Augustin et Denys,
Platon et Aristote, le platonisme et le péripatétisme. La distinction des
deux sagesses et des deux voies, celle des deux visages de la Cause
Premiére (agentivité «platonicienne», motricité «péripatéticienne»),
ont surtout pout but de synthétiser ce qu’Albert monnaie ou récite. A
terme, c’est pourtant bien quelque chose comme '« Albertisme» qui
s’esquisse ici, un Albertisme ou dominent encore, par moments, certains
traits augustinisants: en témoigne la conclusion méme de la théorie de la
Premiére Cause: «Quamvis ... primum agens dicamus esse primum
movens, non tamen ponimus illud movens esse unitum mobili eo modo,
quo hoc dicunt peripatetici, sed tantum sic, sicut Deus operatur in
natura magis intimus existens creaturae quam ipsa sibi, ut dicit Augus-
tinus.» Le Premier Moteur ulricien meut véritablement comme objet
d’amour, 4 'intérieur de ’dme. Emanatisme avicennien, physique aris-
totélicienne et psychologie augustinienne s’ordonnent ainsi dans la
vision dionysienne du cycle de I’absolu.

Il ne nous parait donc pas éxagéré de dire que la conception méme
d’un tel programme métaphysique est, avant tout, celle d’un Jecteur
d’Albert le Grand. Née des mémes sources, empruntant les mémes voies,
compilant les mémes textes, elle répond, en tout cas, & ce qui me semble
étre la préoccupation essentielle du modele: comment christianiser la
philosophie arabe? Et sa réponse elle-méme est, 2 n’en pas douter
encore, celle qui, issue d’Albert, vaudra ensuite dans toute son école:
Dieu est un «principe essentiellement actif»'’, « principe essentiel de

17 Ulricus de Argentina, De summo bono IV 1 2 10; Pieperhoff 85,11-12 («essentia-

liter est aliquod activum principiumy); d’apres Albertus, De caus. et proc. univ. 1 2 2;
Borgnet 389b—390a.



136 Ulrich de Strasbourg, lecteur d’Albert le Grand

toutes choses»!®, «agissant par son essence»!?, selon une «causalité
essentielle et par soi»??, qui produit immédiatement I’'Un-Tout en le
créant comme univers total?!. Le theme des deux visages de la Premiére
Cause est donc I'expression méme de ce «néoplatonisme albertinien »
qui, dans sa visée chrétienne méme, poursuit la synthése supréme
d’Aristote et de Platon?2.

18 Ulricus de Argentina, De summo bono IV 1 3 2; Pieperhoff 92,10-11 («primum
principium est per se causa omnium sive per essentiam») et 18—19 («ipsum causat per
intellectum, qui est sua essentia, et est essentiale principium omniumy); cette thése,
proche de Super Dion. De div. nom. 4, n. 24; Simon 131,19-23, exprime chez Albert la
«concordance » des philosophies (tant «stoicienne» que «péripatéticienne»): c’est «ce
que les philosophes s’accordent a dite» (concorditer dicunt).

19 Ulricus de Argentina, De summo bono IV 1 2 7; Pieperhoff 81,9-10 («per suam
essentiam agit omnia, quae causat»); cf. Albertus, De caus. et proc. univ. 1 2 1; Borgnet
387b; De summo bono IV 1 4 1; Pieperhoff 113,24-25 («illud operatur quidem per
essentiam suam, quidquid agit»); cf. Albertus, De caus. et proc. univ. 13 1; Borgnet 401a;
De summo bono IV 1 5 5; Pieperhoff 128,6 («primum per essentiam suam [...] agit»).

20 Ulricus de Argentina, De sumno bono IV 1 3 2; Pieperhoff 93,34-35 (« processiones
diversae primi principii secundum essentialem et per se causalitatem»). Sur la causalité
essentielle chez Thierry de Freiberg, cf. B. MojsiscH, « Der Begriff <causa essentialis» bei
Dietrich von Freiberg und Meister Eckhart», in: Von Meister Dietrich zu Meister Eckhart,
édité par K. Flasch (Beihefte zum Corpus Philosophorum Teutonicorum Medii Aevi,
Beiheft 2), Hambourg, 1984, p. 106-114.

#l Ulricus de Argentina, De summo bono IV 1 8 2; Pieperhoff 178,14-15 («per
creationem est totum universum causatum ab ipso»).

22 Sur ce point, cf. A. DE LIBERA, Introduction a la mystigue..., p. 40.



	Ulrich de Strasbourg, lecteur d'Albert le Grand

