Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 32 (1985)

Heft: 1-2

Artikel: Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983)
Autor: Wagner, Claus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760729

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760729
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CLAus WAGNER

Alberts Naturphilosophie

im Licht der neueren Forschung

(1979-1983)

«Albertus Magnus ist der beriihmteste deutsche Scholastiker»?,
urteilte G. W. F. Hegel in seinen «Vorlesungen tiber die Geschichte der
Philosophie»; er notierte zudem: « Albert hat sehr viel geschrieben, und
wir haben davon noch 21 Folianten iibrig» % Im Umkreis des 700jih-
rigen Todestages von Albert wurde sein Werk Gegenstand zahlreicher
Publikationen3. Wihrend eines kurzen Intervalls, welches die Grund-
lage dieser Bilanz darstellt, wurde iiber den doctor universalis <sehr
vieh* geschrieben.

Aus dem diesem Forschungsbericht® gebotenen Umfang resultiert
die Notwendigkeit, angesichts einer Vielfalt der Literatur eine themen-

! G. W. F. HEGEL,Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie II, Frankfurt
a.M. 1971 (Theorie Werkausgabe Bd. 19) 568.

2 Ebd. 569. — Zu Hegels Albertverstindnis vgl. J. A. WeisHEIPL, Albert the Great
and Medieval Culture: The Thomist 44 (1980) 481-501; hier 481 f.

3 Vgl. folgende Sammelbinde : Albertus Magnus Doctor Universalis 1280,/1980, hrsg.
v. G. MEYER und A. ZIMMERMANN ; Mainz 1980 (Walberberger Studien 6; Bibliographie
495-508) [= Doctor Universalis]. Albertus Magnus and the Sciences. Commemorative
Essays 1980, ed. J. A. WEsHEIPL; Toronto 1980 (Studies and Texts 49; Bibliographie
585-616) [= Albertus Magnus and the Sciences]. Albert the Great. Commemorative
Essays, ed. F. ]. Kovacu and R. W. SHAHAN; Norman 1980 [= Albert the Great]. Albert
der GroBe. Seine Zeit, Sein Werk, Seine Wirkung, hrsg. v. A. ZIMMERMANN ; Berlin/New
York 1981 (Miscellanea Mediaevalia 14) [= Albert der Grofle].

4 Vgl. folgende Zeitschriften : Archives de Philosophie 43 (1980) 529-711 (cahier 4:
Albert le Grand — Septieme Centenaire). The Thomist 44 (1980) 481-646 (n. 4 Albert the
Great: Theologian. Essays in Honor of Albertus Magnus [1280-1980]). Angelicum 57
(1980) 433-556.

> Auch wenn dieser Bericht sich auf neuere Publikationen aus dem Bereich der
Sekundirliteratur konzentriert, gilt es zumindest auf weitere Fortschritte der inzwischen



66  Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983)

gebundene Auswahl zu treffen. Die folgende Konzentration auf Fragen
der Naturphilosophie® datf allerdings nicht als Fortschreibung jenes weit
verbreiteten Vorurteils miBverstanden werden, demzufolge Albert
(einzig) als Naturforscher ein hoher Rang eingerdumt wird, wihrend er
etwa im Bereich der Metaphysik’ — aufgrund eines vorschnellen wie
einseitigen Vergleichs mit dem an spekulativer und systembildender
Kraft «iiberlegenen» Aquinaten — als unselbstindiger Paraphrast quali-
fiziert oder allenfalls als vielseitig interessierter <Anreger> etikettiert
wird.

Die Fokussierung der Naturphilosophie wird durch eine Ausblen-
dung anderer Fragestellungen angestrebt. Auch wenn die Disjunktion
Albert als <Philosoph» und Albert als <Theologe» dullerst problematisch
erscheint, so fallen die primir theologisch® ausgerichteten Abhandlun-

von W. Kiibel prisidierten kritischen Edition der Opera omnia Alberti Magni zu verweisen.
P. HossrFeLp edierte De natura loci. De causis proprietatum elementorum. De generatione
et corruptione (Ed. Col. V,2. Miinster 1980). W. FAUSER legte ein umfassendes Reperto-
rium der Manuskripte vor: Die Werke des Albertus Magnus in ihrer handschriftlichen
chrlicfcmng, Teil I Die echten Werke (Ed. Col. Tom. subs. I,1. Miinster 1982).

¢ Zu dem Thema Albert als Aristotelesinterpret und Naturphilosoph vgl. L. Hopr,
Albert der GroBle und die Wende der lateinischen Philosophie im 13. Jahrhundert: Virtus
politica. Festgabe ... A. Hufnagel; Stuttgart—Bad Cannstadt 1974; 251-275.

7 Dagegen die ausgewogene Studie von G. WiELAaND, Untersuchungen zum Seins-
begriff im Metaphysikkommentar Alberts des GroBlen. Miinster 1972 (Beitrage zur
Geschichte der Philosophie und Theologie des Mittelalters. N.F. 7).

8 Wissenschafistheorie : K. LEuMANN, Die Synthese von Glauben und Wissen. Wis-
senschaft und Theologie bei Albertus Magnus: Albertus Magnus, hrsg. v. M. ENTRICH;
Graz—Wien—Koln 1982; 111-130. — W. SENNER, Zur Wissenschaftstheorie der Theologie
im Sentenzenkommentar Alberts des GroBen: Doctor Universalis 323—-343, — E. WEBER,
La relation de la philosophie et de la théologie selon Albert le Grand: Archives de
Philosophie 43, 559—-588.

Einzelprobleme : T. D. McGoNIGLE, The Significance of Albert the Great’s View of Sac-
rament within Medieval Sacramental Theology: The Thomist 44, 560-583. —
F.]. Kovacs, The Infinity of the Divine Essence and Power in the Works of St. Albert the
Great: Albert der GroBe 24—40. — P. RiBEs MONTANE, Razén humana y conocimiento de
Dios en San Alberto Magno: Espiritu 30 (1981) 121-144. — A. S. MORACZEWSKI, A vision
of the universe in the spirit of St. Albert the Great: Spirituality Today 32 (1980) 305-313.
—J.-P. TorrELL, La question disputée <De prophetia> de Saint Albert le Grand. Edition
critique et commentaire: Revue des sciences philosophiques et théologiques 65 (1981)
5-53; 197-232. — R. ZawILLa, St. Albert the Great and symbolic consciousness: Spiri-
tuality Today 32 (1980) 314-324.

Vergleiche mit Thomas : D. GOERGEN, Albert the Great and Thomas Aquinas on the Motive
of the Incarnation: The Thomist 44, 523—-538. — R. McINERNY, Albert and Thomas on
Theology : Albert der GroB3e 50—-60. — B. T. Viviano, The Kingdom of God in Albert the
Great and Thomas Aquinas: The Thomist 44, 502-522.



Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983) 67

gen aus der Optik des vorliegenden Uberblicks. Die Fiille der Versf-
fentlichungen beziiglich der theoretischen® und praktischen'? Philoso-
phie entzieht sich ebenfalls dem Zugriff des Berichterstatters. Dariiber

9 Logik : S. EBBESEN, Albert (the Great?)’s Companion to the Organon: Albert der
GroBe 89-103. — R. McInerny, Albert on Universals: Albert the Great 3-18. —
M. F. MaNzANEDO, Doctrina de San Alberto Magno sobre los seis tiltimos predicamentos:
Angelicum 57, 433-476. — A. pE LiBera, Logique et existence selon saint Albert le
Grand: Archives de Philosophie 43, 529-558. DERrs., Théorie des universaux et réalisme
logique chez Albert le Grand: Revue des sciences philosophiques et théologiques 65
(1981) 55-74.

Psychologie : J. C. OssANDON VALDES, De unitate intellectus contra Averroistas: Philoso-
phica 4 (1981) 47-61. — L. DucuarRME, The Individual Human Being in Saint Albert’s
Earlier Writings: Albert the Great 131-160. — N. H. STENECK, Albert on the Psychology
of Sense Perception: Albertus Magnus and the Sciences 263-290. — L. DEwan, St. Albert,
the Sensibles, and Spiritual Being: Albertus Magnus and the Sciences 291-320. —
I. CRAEMER-RUEGENBERG, Albert le Grand et ses démonstrations de I'immortalité de
I’dme intellective: Archives de Philosophie 43, 667-673. Digs., Alberts Seelen- und
Intellektlehre: Albert der GroBe 104—115. DiEs., The Priority of Soul as Form and Its
Proximity to the First Mover. Some Aspects of Albert’s Psychology in the First Two Books
of His Commentary on Aristotle’s De Anima: Albert the Great 49—62. DiEs., Die Seele als
Form in einer Hierarchie von Formen. Beobachtungen zu einem Lehrstiick aus der
De-Anima-Paraphrase Alberts des GroBen: Doctor Universalis 59—88.

Metaphysik : F. J. CaTania, <Knowable> and <Namable» in Albert the Great’s Commen-
tary on the Divine Names: Albert the Great 97-128. — A. peL Cura, La metafisica en el
pensamiento de San Alberto Magno. Homenaje en su séptimo centenario: Estudios
Filosoficos 29 (1980) 305-335. — A. FrRancHI, Alberto Magno e le origini della nozione di
causalita efficiente. La teoria delle cinque cause nei <quidam> del V <Metaphysicorum>:
Sapienza 33 (1980) 178—185. — P. HossFeLD, <Erste Materie> oder <Materie im allgemei-
nen» in den Werken des Albertus Magnus: Doctor Universalis 205-234. —
M. F. MANZANEDO, La belleza segin San Alberto Magno: Studium 21 (1981) 99-143. —
F. RueLLo, Le commentaire du <De divinis nominibus> de Denys par Albert le Grand.
Problemes de méthode: Archives de Philosophie 43, 589—613. —]. I. SARANYANA, Sobre la
contribucién de Alberto Magno a la doctrina del <actus essendi»: Albert der GroBe 41-49.
— M. SkARICA, Realidad y pensamiento sugun S. Alberto Magno: Philosophica 4 (1981)
63-76. — L. SWEENY, <Esse Primum Creatum) in Albert the Great’s <Liber de Causis et
Processu Universitatis>: The Thomist 44, 599—646. DErs., The Meaning of <Esse» in
Albert the Great’s Texts on Creation in <Summa de Creaturis> and <Scripta Super Sen-
tentias»: Albert the Great 65-95. — B. TurieL, El hdbito en San Alberto: Studium 21
(1981) 441-465. — T. M. Ty~, L’ascesa metafisica a Dio. Una lettura albertina del XII
libro della metafisica di Aristotele: Sacra Doctrina 26 (1981) 5-65. — E. H. WEBER,
L’interprétation par Albert le Grand de la Théologie mystique de Denys Ps-Aréopagite :
Doctor Universalis 409—439. — E. WEBER, Langage et méthode négatifs chez Albert le
Grand: Revue des sciences philosophiques et théologiques 65 (1981) 75-99.

19 H. J. BENITEZ, Acerca del bien y de la libertad en San Alberto Magno: Philoso-
phica 4 (1981) 25-38. — K. BErRNATH, Bildung als politische Aufgabe. Bemerkungen zum
Politik-Kommentar Alberts des GroBen: Albert der Gro8e 134—140. — J. MaLIk, Albert
der GroBle und das Willensproblem: Theologie und Glaube 70 (1980) 371-397. —
J. ScENEIDER, Die Bestimmung des Tugendbegriffs in den Schriften Alberts (De natura



68  Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983)

hinaus wird weitgehend darauf verzichtet, Albert mit anderen Denkern
zu vergleichen!' oder Fragen der Rezeption'? (z.B. des <Albertismus»'%)
zu erortern. SchlieBlich wird auch nicht versucht, Albert im Kontext

boni> und <Summa de bono»: Doctor Universalis 295-322. — C. VANSTEENKISTE, Das
erste Buch der Nikomachischen Ethik bei Albertus Magnus: Doctor Universalis
373 — 384,

"W Vergleiche mit Thomas (neben der in Anm. 8 angefiihrten Literatur): L. ELDERs, La

naturaleza de la metafisica segiin San Alberto Magno y Santo Tomds de Aquino: Scripta
Theologica 12 (1980) 547-651. — A. WILDER, St. Albert und St. Thomas on Aristotle’s
<De interpretatione»: a Comparative Study: Angelicum 57, 496-532.
Vergleiche mit der dentschen Albertschule : L. HopL, Das <intelligibile> in der scholastischen
Erkenntnislehre des 13. Jahrhunderts: Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theo-
logie 30 (1983) 345-372. — B. MoysiscH, La psychologie philosophique d’Albert le Grand
et la théorie de l'intellect de Dietrich de Freiberg. Essai de comparaison: Archives de
Philosophie 43, 675-693. — M.-R. PAGNONI-STURLESE, A propos du néoplatonisme d’Al-
bert le Grand. Aventures et mésaventures de quelques textes d’Albert dans le Commen-
taire sur Proclus de Berthold de Moosburg: Archives de Philosophie 43, 635-654. —
L. SturLESE, Proclo ed Ermete in Germania da Alberto Magno a Bertoldo di Moosburg.
Per una prospettiva di ricerca sulla cultura filosofica tedesca nel secolo delle sue origini
(1250-1350): Von Meister Dietrich zu Meister Eckhart, hrsg. v. K. Flasch. Hamburg
1984, 22-33. — E. Zum BRUNN, Maitre Eckhart et le nom inconnu de I’Ame: Archives de
philosophie 43, 655-666. —

12 M. Borzyszkowski, Albert der GroBe, seine Werke und Einfliisse in Ermland,
Pomesanien und Pomerellen: Albert der GroB3e 256-269. — A. Eszer, S. Alberto Magno e
i cristiani di Oriente: Nicolaus 9 (1981) 129-143. — R. Hausst, Albert, wie Cusanus ihn
sah: Doctor Universalis 167-194. — E. P. MaHONEY, Albert the Great and the <Studio
Patavino» in the Late Fifteenth and Early Sixteenth Centuries: Albertus Magnus and the
Sciences 537-563. — K. Park, Albert’s Influence on Late Medieval Psychology: Albertus
Magnus and the Sciences 501-535. — G. P1aI4, La genese de I'interprétation historique et
philosophique d’Albert le Grand (XV*-XVIII® siécles): Albert der Grofe 237-255. —
G. FepErict VESCOVINI, Su alcune testimonianze dell’influenza di Alberto Magno come
<metafisicoy, scienziato e <astrologo» nella filosofia padovana del cadere del secolo XIV':
Angelo di Fossombrone e Biagio Pelacani da Parma: Albert der GroBe 155-176. —
W. A. WaLLACE, Galileo’s Citations of Albert the Great: Albert the Great 261-283.

13 M. BAUER, <Secundum modum Albertistarum> — ein albertistischer Kommentar
zu De anima (K6ln 1482) im Vergleich mit dem Text des Albertus: Doctor Universalis
7-46. — J.-D. CavicroLr, Les écrits d’Heymericus de Campo (1395-1460) sur les ceuvres
d’Aristote: Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie 28 (1981) 293-371. —
I. W. Frank, Zum Albertus-Autograph in der Osterreichischen Nationalbibliothek in
Wien und zum <Albertismus> der Wiener Dominikaner im Spitmittelalter: Doctor Uni-
versalis 89—117. — J. B. KoroLEc, Heymeric de Campo et sa vision néoplatonicienne de
Dieu: Albert der GroBe 208-216. — M. Markowski, Albert und der Albertismus in
Krakau: Albert der GroBe 177-192. — H. G. SENGER, Albertismus? Uberlegungen zur
<via Alberti> im 15. Jahrhundert: Albert der GroBe 217-236. — S. WroDEx, Albert le
Grand et les Albertistes du XV¢ siécle. Le probleme des universaux: Albert der Grof3e
193-207.



Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983) 69

seiner Zeit'* zu situieren, seine vielfiltigen einzelwissenschaftlichen?’
Analysen zu wiirdigen oder ein Gesamtbild von Person und Werk!® zu
konstruieren. Statt dessen soll im folgenden Alberts naturphilosophi-

'* Y. CoNGAR, <In dulcedine societatis quaerere veritatem> — Notes sur le travail en
équipe chez S. Albert et chez les Précheurs au XIII® siecle : Doctor Universalis 47-57. —
A. CorTABARRIA, Fuentes drabes de San Alberto : Estudios Filosoficos 29 (1980) 283-299.
— W. P. EckerrT, Albertus Magnus und das Studium generale der Dominikaner in Kéln:
Geschichte in Kéln. Studentische Zeitschrift am Historischen Seminar, Okt. 1980, 16—44.
— 1. W. FraNk, Albert der GroBe als Dominikaner in seiner Zeit. Augsburg 1981. —
W. FrttewALD, Albert der GroBe und die deutschsprachige Mystik des Mittelalters:
Albert der GroBle: ein Zeuge fiir Spiritualitit und geistliche Bildung, Augsburg 1980,
23-49.—R. Sr1azzi, I valori della cultura umana e la fede cristiana in Sant’ Alberto Magno:
Sacra Doctrina 25 (1980) 357-377. — J. StrEIT, Albertus Magnus, Am Wendekreis des
abendlindischen Denkens; Stuttgart 1982. — L. SturLEsE, Albert der Grofle und die
deutsche philosophische Kultur des Mittelalters: Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie
und Theologie 28 (1981) 133-147. — J. A. WeisHEIPL, Albertus Magnus and Universal
Hylemorphism: Avicebron. A Note on Thirteenth-Century Augustinianism: Albert the
Great 239-260. — G. WieLaND, Albert der GroB3e und die Entwicklung der mittelalter-
lichen Philosophie: Zeitschrift fiir philosophische Forschung 34 (1980) 590-607. —
A. ZiIMMERMANN, Alberts Kritik an einem Argument fiir den Anfang der Welt: Albert der
GroBBe 78-88. DeRrs., Albertus Magnus und der lateinische Averroismus: Doctor Uni-
versalis 465—493.

15 Astronomie : C. CORTABARRIA, El astrénomo Alpetragio en las obras de san Alberto
Magno: Cuidad de Dios 193 (1980) 502-533. Ders., Fuentes drabes de San Alberto.
Albumasar: Estudios Filosoficos 30 (1981) 283-299. — P. HossFeLp, Der Gebrauch der
aristotelischen Ubersetzung in den Meteora des Albertus Magnus: Mediaeval Studies
XLII (1980) 395—-406. DErs., Die Lehre des Albertus Magnus von den Kometen: Ange-
licum 57, 533-541. DERrs., Senecas Naturales Quaestiones als Quelle der Meteora des
Albertus Magnus: Archivum Fratrum Praedicatorum L (1980) 63-84. — B. B. Prick, The
Physical Astronomy and Astrology of Albertus Magnus: Albertus Magnus and the Scien-
ces 155-185.

Biologie : ]. CADDEN, Albertus Magnus’ Universal Physiology: the Example of Nutrition:
Albertus Magnus and the Sciences 321-339. — R. S. OcaGins, Albertus Magnus on Falcons
and Hawks: Albertus Magnus and the Sciences 441-462. — C. HUNEMORDER, Die Zoologie
des Albertus Magnus: Doctor Universalis 235-248, — K. REgDs, Albert on the Natural
Philosophy of Plant Life: Albertus Magnus and the Sciences 341-354. — J. STANNARD,
Albertus Magnus and Medieval Herbalism: Albertus Magnus and the Sciences 355-377.
Ders., The Botany of St. Albert the Great: Doctor Universalis 345-372.
Geheimwissenschaft : G. C. ANawaTi, Albert le Grand et I’Alchimie: Albert der GroBe
126-133.— R. HALLEUX, Albert le Grand et I’alchimie : Revue des sciences philosophiques
et théologiques 66 (1982) 57-80. — P. KiBrE, Albertus Magnus on Alchemy: Albertus
Magnus and the Sciences 187-202. — L. STURLESE, Saints et magiciens: Albert le Grand en
face d’Hermes Trismégiste: Archives de Philosophie 43, 615-634.

Mathematik : A. G. MoLLAND, Mathematics in the Thought of Albertus Magnus: Albertus
Magnus and the Sciences 463-478. — P. HossFeLp, Zum Euklidkommentar des Albertus
Magnus: Archivum Fratrum Praedicatorum LII (1982) 115-133. — P. M. J. E. TuMMERs,
The Commentary of Albert on Euclid’s Elements of Geometry: Albertus Magnus and the
Sciences 479-499.



70  Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983)

scher Ansatz skizziert und anhand von zwei Grundproblemen (Bewe-
gung, Zeit) erldutert werden. Dieser primir auf die Physik>'” ausge-
richteten Darstellung werden Hinweise auf die Biographie vorange-
stellt.

1. BIOGRAPHIE

Im folgenden soll nicht versucht werden, die gesamte Lebensge-
schichte Alberts von Lauingen aufzurollen. Vielmehr konzentrieren
sich die Hinweise auf drei Fragen, welche in der Forschung bis heute

Medizin: L. DEMAITRE/A. A. TRAVILL, Human Embryology and Development in the
Works of Albertus Magnus: Albertus Magnus and the Sciences 405-440. -
H. ScHirPERGES, Das medizinische Denken bei Albertus Magnus: Doctor Universalis
279-294. DeRrs., Eine <summa medicinae> bei Albertus Magnus: Jahres- und Tagungs-
bericht der Gorres-Gesellschaft 1980 (Kéln 1981) 5-24. — N. G. Siraist, The Medical
Learning of Albertus Magnus: Albertus Magnus and the Sciences 379—404. — T. ViNaTY,
Sant’Alberto Magno, embriologo e ginecologo: Angelicum 58 (1981) 151-180.

Varia: N. F. GEORGE, Albertus Magnus and Chemical Technology in a Time of Tran-
sition: Albertus Magnus and the Sciences 235-261. — A. Goppu, The Contribution of
Albertus Magnus to Discussions of Natural and Violent Motions: Albert der GroBle
116-125. - F. J. Kovach, The Enduring Question of Action at a Distance in Saint Albert
the Great: Albert the Great 161-235. — P. HossFeLD, <Allgemeine und umfassende
Natur> nach Albertus Magnus: Philosophia Naturalis 18 (1981) 479-492. -
J. M. RippLe/]. A. MuLHOLLAND, Albert on Stones and Minerals: Albertus Magnus and
the Sciences 203-234. — J. A. WeisHEIPL, The Axiom <Opus naturae est opus intelligen-
tiae» and its Origins: Doctor Universalis 441—463.

16 Albertus Magnus, Ausstellung zum 700. Todestag, Historisches Archiv der Stadt
Kéln 1980. — Albertus Magnus, Bischof von Regensburg und Kirchenlehrer. Gedenk-
schrift zum 700. Todestag, hrsg. v. G. SCHWAIGER u. P. Mar. Regensburg 1980. — H. van
BerGH, Albertus Magnus; Stuttgart-Degerloch 1980. — S. CaroTi, Alberto Magno e la
scienza: bilancio di un centenario: Annali d. Istituto e Museo di Storia d. Scienze di
Firenze 6 (1981) 17-44. — M. DirriGL, Albertus Magnus. Bischof von Regensburg,
Theologe, Philosoph und Naturforscher (1193-1280) Regensburg 1980. -
P. G. GieraThs, Vita e personalita di Sant’Alberto Magno: Sacra Doctrina 25 (1980)
311-330. — N. GREINACHER, Leidenschaft fiir die Welt. Was Albertus Magnus zu sagen
hat. Zirich 1981. — H. Maier, Doctor universalis. Zu Gestalt und Werk des Albertus
Magnus: Internationale Katholische Zeitschrift «Communio» 10 (1981) 254-263. —
W. ScuArkEe, Albertus Magnus. Wissenschaftler, Politiker, Heiliger. K&ln 1980. — E.-
H. WEBER, Albert le Grand et son ceuvre. Pour le 7¢ centenaire de sa mort: Vie spirituelle
135(1981) 548-559. —]. A. Wipow, La sabiduria del gran Alberto: Philosophica 4 (1981)
11-23.

17 (Physik>, <(Naturphilosophie> und <Naturwissenschaft> werden im folgenden als
Synonyma verwendet. Albert hat keine scharfen Unterscheidungen zwischen diesen
Begriffen vorgenommen und diesen zudem ein dufBBerst weites Bedeutungsspektrum bei-
gemessen. — Vgl. B. M. AsHLEY, St. Albert and the Nature of Natural Science: Albertus
Magnus and the Sciences 73—102; 80 f.: « For Albert there is no distinction between what
today might be called a <philosophy of science> or <natural philosophy> and <natural
science>. »



Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983) 71

duBerst kontrovers diskutiert und entschieden werden. Angesichts kon-
kurrierender Quellenzeugnisse gilt es demnach, zunichst das Problem
des Geburtsdatums zu erdrtern. AnschlieBend soll der Frage nachge-
gangen werden, wann und wo sich die erste Begegnung des Aquinaten
mit seinem Lehrer ereignete. SchlieBlich werden die Anhaltspunkte
gepriift, welche fiir eine eventuelle Teilnahme des (ehemaligen)
Bischofs von Regensburg am Konzil von Lyon im Jahre 1274 zu spre-
chen scheinen.

1.1. Das Geburtsdatum

Da sich in den Quellen widerspriichliche Angaben finden, 148t sich
das Geburtsdatum Alberts von Lauingen nicht derart problemlos fixie-
ren, wie I. Craemer-Ruegenberg dies vorgibt. Auf F.Pelster und
H. C. Scheeben vertrauend, setzt sie 1793 als — gleichsam gesichertes —
Geburtsjahr an'8. Diese Datierung basiert auf einer Erklirung des Lud-
wig von Valladolid, derzufolge Albert bei seinem Tode im Jahre 1280
«ungefihr (circiter) 87 Lebensjahre vollendet hatte »'?.

Demgegeniiber votieren P. Mandonnet, P. Glorieux, F. Van Steen-
berghen und E. Gilson fiir 1206 oder 1207 als Geburtsdatum. Diese
Forscher berufen sich auf Heinrich von Herford, entsprechend dessen
Darstellung Albert als sechzehnjihriger Junge in den Dominikaneror-
den eintrat?°.

Wihrend J. A. Weisheipl die Jahreszahl 1193 als «viel zu frith»
(«much too eatly ») verwirft, bewertet er die Datierung 1206 oder 1207
als «zu spit» («too late»)?! im Hinblick auf die iibrige Chronologie des
Lebens von Albert. Da die zur fraglichen Zeit, den zwanziger Jahren des

18 Vgl. 1. CRAEMER-RUEGENBERG, Albertus Magnus. Miinchen 1980, 11: «Als
Geburtsjahr setzt man [ ?] das Jahr 1193 an»; vgl. auch 178. — Die folgenden Hinweise zur
Biographie basieren, falls nicht anders angegeben, auf J. A. WeisuerrL, The Life and
Works of St. Albert the Great: Albertus Magnus and the Sciences 13-51 (in dt. Ubers.:
Albert der Grofle, Leben und Werke : Albertus Magnus, Sein Leben und seine Bedeutung,
hrsg. v. M. Entrich; Graz—Wien-Koln 1982; 9-60).

' LupwiG VON VALLADOLID, Brevis historia de vita et doctrina Alberti Magni ... ed.
Bruxellis 1889, II, 96; zit. nach J. A. WeisHEIrL, 1980, 16 [Ubs. 1982, 12].

20 HeinricH vON HERFORD, Chronica seu Liber de rebus memorabilibus, ed. A. Pott-
hast, Gottingen 1859, 201: «puer sedecim annorum ordinem intravit»; zit. bei
J. A. WersneeL, 1980, 16 [Ubs. 1982, 12].

2t Ebd.



72 Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983)

13. Jahrhunderts, geltenden Konstitutionen des Predigerordens die
Aufnahme eines Kandidaten vor der Vollendung des 18. Lebensjahres
untersagten, bezeichnet Weisheipl die Uberlieferung, daB Albert als
16jihriger Knabe in den Dominikanerorden eintrat, als «unhaltbar»
(«intenable ») 22,

Nachdem er Heinrich von Herford, dessen Chronik um 1355 ver-
faBt wurde, und Ludwig von Valladolid, dessen Lebensbeschreibung
auf 1414 zuriickgeht, als Gewihrsleute ausgeschieden hat, griindet
J. A. Weisheipl seine eigene These auf das Zeugnis des Prolomdius von
Lucca. Zwei Stellen der Kurzbiographie Alberts, welche Ptolomius
etwa 1317 in seine Kirchengeschichte» einfiigte, liefern — so Weisheipl
— den einzigen zeitgendssischen Beweis («only contemporary eviden-
ce»?3) fiir das Alter, das Albert bei seinem Tode am 12. November 1280
erreicht hatte : « plus quam octogenarius» bzw. « octogenarius et ampli-
us» 24, Die letztgenannte Angabe wurde von Bernard Gui schlicht tiber-
nommen («merely copied »??).

Zu Beginn unseres Jahrhunderts urteilte Paulus von Loé& angesichts
der widerspriichlichen Quellenlage: «Difficultas ex testimoniis nobis
traditis solvi non potest, et proinde neque anno 1193, neque anno 1206,
neque ullo alio certo anno Albertum natum esse, pro certo affirmare
licet » 26, UnumstéBliche «Sicherheit» oder «GewilBheit» eignet auch dem
Lésungsvorschlag von Weisheipl nicht, da die exakte Bestimmung des
et amplius> aussteht bzw. allein approximativ entschieden werden
kann. Méglicherweise gelangt jedoch ein Versuch, die Bedeutung des
et amplius» (bei dem augenblicklichen Kenntnisstand) genauer zu fas-
sen, kaum — wie J. A. Weisheipl dies anmerkt — tiber bloe MutmaBun-
gen («sheer guesswork »?”) hinaus. Auch wenn die Frage nur «vorliufigy

22 Ebd. 18.

23 Ebd. 16.

24 ProLoMAus voN Lucca, Historia Ecclesiastica XXII, 19 bzw. XXIII, 36, ed.
L. A. Muratori, Mailand 1724, XI, 1151 bzw. 1184 zit. nach J. A. WerssEIrL, 1980, 16
[Ubs. 1982, 13].

25 Stephanus de Salaniaco et Bernardus Guidonis, De Quatuor in Quibus Deus
Praedicatorum Ordinem Insignivit, ed. T.Kippeli, Rom 1949, 125; zit. bei
J. A. WEisHEIPL, 1980, 17[Ubs. 1982, 13]. — Das erste Zitat aus der <Historia Ecclesiastica»
Ptolomaei Lucensis sowie die Referenz aus dem <Chronicon» Bernardi Guidonis finden
sich bereits bei P. von Lo, De vita et scriptis B. Alberti Magni: Analecta Bollandiana XX
(1901) 309, 217.

26 P, von Lok, 220. 276, 1.

2 J. A, WesaereL, 1980, 17 [Ubs. 1982, 13]. — W. P. EckerT folgt Weisheipl in
seiner <Kurzbiographie>: Albertus Magnus, Ausgewihlte Texte, lat.-dt., hrsg, u. ibs. v.



Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983) 73

beantwortet zu sein scheint, so stellt die vorgetragene Losung, die
Geburt um das Jahr 1200 oder etwas frither («around 1200 or a little
before »2%) anzusetzen, die zum gegenwirtigen Zeitpunkt iiberzeugend-
ste Antwort dar. Angesichts konkurrierender Traditionen darf die
Angabe «um 1200» als das — nach Weisheipl — «einzige verntinftige »
(«only reasonable »??) Geburtsdatum angesehen werden, welches mit
der iibrigen Chronologie der Vita Alberti vereinbar ist.

1.2. Die erste Begegnung mit Thomas von Aquino

Nach der Darstellung H. C. Scheebens «sandte man Thomas gegen
Ende des Jahres 1244 nach Kéln»?3°. Auch A. Layer berichtet: « Her-
vorragendster Schiiler Alberts wird 7# Ké/z Thomas von Aquin»3!.

Dagegen betont J. A. Weisheipl, dal3 Thomas von Aquino im Herbst
1245 auf Anweisung des Ordensmeisters Johannes von Wildeshausen
nach Paris gesandt wurde und bis zum Sommer 1248 dort verweilte. Um
seine Auffassung zu bekriftigen, verwirft Weisheipl zunichst die An-
nahme jener Interpreten, welche dem Zeugnis des Thomas von Can-
timpré 32 folgten. Im Gegensatz zu der Darstellung dieses «Chronisten»
kann Thomas zu dem fraglichen Zeitpunkt nicht an den Rhein entsandt
worden sein, um bei Albert zu studieren, da sich dieser nicht in Kéln,
sondern in Paris aufhielt. Als schlagenden Beweis gegen die Darstellung
des Thomas von Cantimpré fiihrt Weisheipl dann eine Handschrift aus
dem Besitz des Aquinaten an, die eine Sammlung?? von Alberts in Paris

A. Fries, Darmstadt 1981, VIIL. A. LAYER datiert: « wenige Jahre vor der Jahrhundert-
wende» bzw. « Vor 1200 (wahrscheinlich 1193)» (Albert von Lauingen — 700 Jahre
Albertus Magnus, Lauingen 21980, 11 bzw. 23).

8 J, A, WesHEIPL, 1980, 16 [Ubs. 1982, 12].

2 ], A. WemsuereL, 1980, 17 [Ubs. 1982, 13].

30 H. C. ScHEEBEN, Albertus Magnus, Bonn 1932. 65.

3t A. Laver, 1980, 13 (Hervorheb. von mir).

32 Tuomas voN CanTiMPRE, Bonum universale de apibus I, 20, Duaci 1627, 83.

33 Neapel, Bibl. Naz. MS I B 54; vgl. J. A. WEmsue1rL, 1980, 25 [Ubs. 1982, 23]. —
Vgl. die Hinweise bei L. J. BATaiLLoN, Bulletin d’histoire des doctrines médiévales:
Revue des sciences philosophiques et théologiques 56 (1972) 498-500. Dieser restimiert
die Bedeutung des Manuskripts von Neapel wie folgt: «La conclusion est donc que
S. Thomas n’a pas fait qu’une simple halte 4 Paris mais y a commencé ses études sous la
direction d’Albert le Grand et n’est parti avec lui pour Cologne qu’un certain temps aprés »
(499). — AuBerst bemerkenswert erscheint zudem der Verweis Bataillons auf R. A. Gau-
thier, welcher auf einem ganz anderen Wege, d.h. unabhingig von der Berufung auf das



74  Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983)

begonnenen und in Koéln fortgefithrten Vorlesungen enthilt. In diesem
Manuskript befindet sich neben zwei anderen Vorlesungen3* Alberts
iiber Ps. Dionysius eine Nachschrift®’, die Thomas eigenhindig von
Alberts Vorlesung <De divinis nominibus» fertigte. Der Hinweis auf
diese Handschriftenfolge zeigt — nach Weisheipl —, dall Thomas in Paris
weilte, als Albertus tiber Ps. Dionysius <Himmlische Hierarchie» las,
und gibt dariiber hinaus begriindeten AnlaB zu der These, da3 Thomas
moglicherweise bereits in Paris zu Alberts Horern zihlte («possibly
studying under Albert»3¢).

Nachdem ]. A. Weisheipl die durch Thomas von Cantimpré initi-
ierte Uberlieferung einer direkten Delegierung des Aquinaten nach
Koln als unhaltbar erwiesen hat, erscheint es iiberraschend, dal3
W. P. Eckert, welcher einige der neuen Entdeckungen und Klarstellun-
gen Weisheipls rezipiert, im gegenwirtig fraglichen Fall beide «Varian-
ten> (erst Pariser Aufenthalt, dann Studium in Ko6ln [1248] — unmittel-
barer Studienbeginn in Kéln) als gleichberechtigt konkurrierend bzw.
gleichsam unentscheidbar anfiihrt. Nach der Deutung von Eckert «ist
nicht sicher festzustellen, wann Thomas der Schiiler Alberts wur-
de»?’.

Auch wenn die Ausdriicke <Thomas als Schiiler Alberts> bzw.
«Beginn der Schiilerschaft> einer weiteren Bestimmung bediirfen, so
kann — nach Weisheipl?® — mit an Sicherheit grenzender Wahrschein-
lichkeit davon ausgegangen werden, da3 Thomas als Horer an univer-
sitiren Lehrveranstaltungen Alberts in Paris teilnahm oder aber zumin-

Manuskript von Neapel, zu dem Ergebnis gelangte, daBB Thomas seine Studien bei Albert
in Parisbegann (499 Anm. 15). Hinsichtlich des Aufenthaltes von Thomas in Paris gilt es
demnach ebenfalls zu vgl. R. A. GAUTHIER, Saint Thomas et I’Ethique 4 Nicomaque:
S. Thomae de Aquino Opera omnia XLVIII, Rom 1971, XV=XVIII (appendix). Demnach
hat Thomas seinen ersten Unterricht im Bereich der Ethik in der Seinemetropole erhal-
ten : « Il semble donc siir que saint Thomas a bien connu ’enseignement des maitres de la
faculté des arts ... Le séjour de saint Thomas a Paris en 1246-1247 s’inscrit d’ailleurs dans
la logique des faits» (X VII).

3(De caelesti hierarchia> (fol. 1-41v) und <De ecclesiastica hierarchia> (fol. 42—
63V).

35 Ebd. fol. 64—130vb. — Der Katalog zur Kélner Albertus-Magnus-Ausstellung bie-
tet auf S. 231 eine Reproduktion von fol. 88r des Autographs.

% J. A. WesHEIrL, 1980, 26 [Ubs. 1982, 24].

37 Vgl. W. P. EckerT, <Kurzbiographie», 1981, XVI.

38 J. A. Weisheipl, Thomas d’Aquino and Albert His teacher, Toronto 1980, 6: « But
we would concede that Thomas was most likely a student in the course, or at least in the
Priory when Albert gave those lectures on pseudo-Dionysius. »



Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983) 75

dest im Konvent St-Jacques den Vorlesungen iiber Ps. Dionysius bei-
wohnte. Falls also die These, dafl Thomas — in welchem Umfange auch
immer — bereits wihrend des Pariser Intervalls bei Albert «studiert» hat,
gegeniiber kritischen Anfragen aufrechterhalten werden kann, dann
besuchte jener zumindest dessen Vorlesungen iiber die Bibel und ver-
folgte dessen Disputationen iber theologische Themen 39,

H. C. Scheeben gelangte (1931) zu dem Schluf3: Es «besteht keine
Schwierigkeit, den Aufenthalt des jungen Thomas in Kéln von 1244 bis
1252 zu datieren » . Entgegen diesem Votum tragen die Ausfithrungen
von J. A. Weisheipl den «Schwierigkeiten», welche aus den wider-
spriichlichen Quellenzeugnissen erwachsen, sorgfiltiger Rechnung und
beriicksichtigen zudem weiteres Material. Entsprechend der gerade
skizzierten Hypothese Weisheipls gilt es demnach festzuhalten : Thomas
studierte mit an Sicherheit grenzender Wahrscheinlichkeit seit dem
Herbst 1245 bei Albert in Paris und verlieB3 die Seinemetropole im
Sommer 1248, um Albert nach Kéln zu begleiten.

1.3. Das Konzil von Lyon

Im Rahmen ihrer Orientierung iiber das Leben Alberts notiert
I. Craemer-Ruegenberg, Albert habe sich «auf einer Nachsitzung des
Konzils von Lyon 1274 ausdriicklich fiir Rudolf [von Habsburg als
deutschen Konig] eingesetzt»4l. A. Layer, dessen «Lebensbild> nach
dem Urteil von 1. Craemer-Ruegenberg « ganz neue Informationen »#2
bietet, berichtet, daB3 « Albert den weiten Weg zum Konzil in Lyon
nicht» 3 scheute. Uberraschenderweise hilt auch W. P. Eckert das Auf-
treten des greisen Albert in Lyon fir gesichert: « Die wichtigste Reise
aber, die Albert unternahm, war die zum Konzil von Lyon, 1274 » %4,

¥ In dieser etwas vorsichtigeren Diktion bereits J. A. WeIsHEIPL, Friar Thomas
d’Aquino. His Life, Thought, and Works. Oxford 1975, 40.

40 H. C. ScHEEBEN, Albert der GroBe und Thomas von Aquino in Kéln: Divus
Thomas 9 (1931) 28-34; wieder abgedruckt in Thomas von Aquin, hrsg. v. K. BERNATH,
Bd. 1, Darmstadt 1978 (Wege der Forschung 188) 87-94; zit. 90.

41 1, CRAEMER-RUEGENBERG, 1980, 16.

42 Ebd. 166.

43 A. LAYER, 1980, 20. — Dieses Statement deckt sich fast wortlich mit der diesbe-
ziiglichen Darstellung H. C. ScHEEBENS, 1932, 174.

44 W. P. EckerT, 1981, XXVIL



76 Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983)

J. A. Weisheipl hat die in nahezu allen Albert-Biographien mehr
oder minder farbenprichtig geschilderte <Lyon-Szene» auf ihre Histo-
rizitdt hin gepriift. Wihrend seiner fiinfjihrigen ** Beschiftigung mit der
Vita Alberti hat er keine glaubwiirdigen Anhaltspunkte fiir Alberts
Anwesenheit auf der genannten Kirchenversammlung entdeckt. Von
einigen kleineren Reisen abgesehen, welche zum einen Schlichtungen
und Schiedsspriichen, zum anderen bischéflich-pastoralen Anliegen
(z.B. dem Weihen von Kirchen oder Altiren) galten, wohnte Albert
vielmehr von 1269 bis zu seinem Tod 1280 im Kélner Konvent Heilig
Kreuz. Weisheipl formuliert deshalb pointiert: « Es gibt tiberhaupt kei-
nen Beweis fiir die Annahme, daf3 Albert an dem Konzil von Lyon 1274
teilnahm » .

Mit allem Nachdruck ordnet Weisheipl die immer wieder nacher-
zihlte Reise Alberts zur Kirchenversammlung von 1274 durch einen
einzigen Hinweis dem Bereich der Legende zu: Alberts Name findet
sich nicht auf der Liste der teilnehmenden Bischéfe! Dariiber hinaus
erscheint es nach der Darstellung Weisheipls als gesichert, daf3 Albert
die Nachricht vom Tode seines Schiilers Thomas von Aquino
(7. Mirz 1274) nachweislich in Kéln erhielt. Solange keine neuen Bele-
ge 7 fiir eine anderslautende Interpretation der Fakten angefiihrt wer-
den, gilt es demnach darauf zu verzichten, den etwa 75jihrigen Albert zu
den Teilnehmern des Konzils von 1274 zu rechnen.

# Vgl. J. A. WEIsHEIPL, 1980, IX.

46 ]. A. WesHEIpL, 1980, 42 [vgl. Ubs. 1982, 44].

47 Zum Ganzen vgl. die Materialsammlung bei P. vonx Log, 1901, 304, 186. —
H. C. ScueeBEN (Albert der GroBle. Zur Chronologie seines Lebens. Leipzig 1931, 115)
versucht die Anwesenheit Alberts bei dem Konzil von 1274 durch « mehrere Griinde » zu
beglaubigen. Diesen Beweisgriinden (als Bischof sei Albert «ohne weiteres» eingeladen
gewesen, vielleicht sei eine « persénliche Einladung» an Albert ergangen, zudem <(pet-
sonliches Interesse» an den Traktanda) ist bei genauerer Priifung allenfalls der Status von
wohlgemeinten MutmaBungen zuzusprechen. — Uber die in Anm. 41-44 genannten
Autoren hinaus teilt auch W. K¥BEL mit: « 1274 nahm er [= Albert] am Konzil v. Lyon
teil, wo er fiir die Anerkennung der Wahl Rudolfs v. Habsburg zum dt. Kg. eintrat» (Art.
Albertus Magnus: Lexikon des Mittelalters I, Miinchen—Ziirich 1980; 294-299; hier
295).



Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983) 77

2. NATURPHILOSOPHIE

2.1. Methodenlebre : Physik und Mathematik

Um Alberts Ansatz im Kontext der mittelalterlichen philosophia
naturalis zu situieren, kontrastiert W. A. Wallace *® die Lehre des doctor
universalis mit dem Konzept von Robert Grosseteste. Der Oxforder
Meister verlieh der Mathematik ein besonderes Gewicht innerhalb der
Naturstudien. Nach der Auffassung des Robert Grosseteste erméglicht
die Beschiftigung mit der Trias Physik, Mathematik, Metaphysik eine
fortlaufende Vertiefung des Weltverstindnisses.

Hinsichtlich der ontologischen Relevanz der genannten Disziplinen
ergibt sich folgende hierarchische Ordnung: Die Physik ist der Mathe-
matik untergeordnet, denn gemi3 Grossetestes Riickgriff auf die zweite
Analytik ® sind die Grundprinzipien der Physik mathematischen Ut-
sprungs. Die Mathematik wurzelt in der Metaphysik, da das wnuz in
Konvertibilitit mit dem ezs den Grundstein mathematischer Gebiude
darstellt. Nach Grosseteste scheint die Wirklichkeit auf ihrem héchsten
Niveau metaphysisch strukturiert zu sein; mathematische Theoreme
gewinnen ihre Bedeutung innerhalb des Bereiches zwischen Metaphy-
sik und Physik ; die physikalische Gestalt der sinnlichen Erscheinungen
ist der zentrale Gegenstand der Naturphilosophie *°.

Albert kannte die Lehrmeinung von Grosseteste und attackierte
diese wiederholt, insbesondere in der Einleitung seines Metaphysik-

4 W. A. WaLLAcg, The scientific methodology of St. Albert the Great: Doctor
Universalis 385—407; soweit nicht anders angegeben bezieht sich die folgende Darstel-
lung auf diesen Aufsatz. Trotz zahlreicher inhaltlicher Uberschneidungen vgl. auch pErs.,
Albertus Magnus on Suppositional Necessity in the Natural Sciences: Albertus Magnus
and the Sciences 103—128. — Wallace erldutert Alberts Auseinandersetzung mit Grosse-
teste (teilweise) im Riickgriff auf J. A. WeisHEIPL, Albertus Magnus and the Oxford
Platonists: Proceedings of the American Catholic Association 32 (1958) 124—139.

4 Vgl. RoBerT GROSSETESTE, Commentaria in libros Posteriorum Aristotelis I, 12;
ed. Venetiis 1494, fol. 11vb—12ra; zit. nach J. A. WeisHerrL, 131 Anm. 34 bzw. 39.

50 Vgl. die grundsitzliche Charakterisierung der von den Oxforder Platonikern ver-
tretenen Lehrmeinung bei J. A. WersHEerrL, 130: « Thus for Plato and the Platonists there
are three ascending grades of separated being, and there are three corresponding grades of



78 Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983)

Kommentars. Nach der Interpretation von J. A. Weisheipl, welche
W. A. Wallace iibernimmt, ordnete der doctor universalis Grosseteste
den Freunden Platos (Platonis amici’!) zu. Gegen diese Stromung
votiert Albert: <Es gilt, sich vor dem platonischen Grundirrtum zu
hiiten, die Naturphilosophie in der Mathematik zu begriinden, und die
Mathematik (wiederum) in der Metaphysik qua philosophischer Got-
teslehre zu begriindens*2. In diesem Zusammenhang stellt sich Albert
entschieden gegen die Auffassung, der Gegenstand der <ersten Philo-
sophie» sei Gott>? und nicht das Seiende als Seiendes.

Da im Rahmen unserer holzschnittartigen Zusammenfassung keine
detaillierte Gegeniiberstellung der beiden Denker intendiert ist, be-
schrinken wir uns auf drei der von Weisheipl formulierten Thesen,
welche aus Alberts Widerlegung der Doktrin von Grosseteste resul-
tieren:

1. Die Grundlagen einer wissenschaftlichen Erforschung der Natur sind
nicht mathematischer, sondern physikalischer Art (z.B. die quantitative
Ausdehnung eines Kérpers).

2. Das Seiende als Seiendes und nicht Gott oder géttliche Instanzen ist
der spezifische Gegenstand der Metaphysik.

3. Die Metaphysik sollte als letzte im Kanon der Wissenschaften studiert
werden, denn die Beschiftigung mit der «<ersten Philosophie» setzt die
Erforschung der Natur — als eigenstindige Disziplin — voraus?®%.

scientific knowledge. Natural science studies the abstract ideas of nature: mathematics
studies the abstract figures and number; the divine science of metaphysics studies God
from Whose unity all plurality flows. And just as the lower grade of being depends upon
the higher for its very existence, so the lower grade of scientific knowledge depends upon
the higher for its very intelligibility. »

5t Metaphysica, Ed. Col. XVI, 1; Geyer 12, 15. — Vgl. das Referat der Darstellung
Weisheipls bei W. A. WarLLAcg, 389f.

52 Ebd., Geyer 2, 31-33: « Cavendus autem hic est error Platonis, qui dixit naturalia
fundari in mathematicis et mathematica in divinis. »

53 Vgl.ebd., Geyer 3,81 —4, 50; bes. die SchluBfolgerung 4, 49f. : «...igitur subiectum
non potest deus huius esse scientiae». — Zu dieser Thematik vgl. die sorgfiltige Unter-
suchung von A. ZiMMERMANN, Ontologie oder Metaphysik ? Die Diskussionen iiber den
Gegenstand der Metaphysik im 13. und 14. Jahrhundert. Leiden—K6ln 1965 (Studien und
Texte zur Geistesgeschichte des Mittelalters 8) 147—159. Neben den einschligigen Pas-
sagen aus Alberts Metaphysikkommentar erortert dieser Autor auch die dreifache Unter-
scheidung des Subjektbegriffes aus Summa Theologiae I, I, 3, 1; vgl. Ed. Col. XXXIV, 1;
Siedler 10, 65-11, 11.

4 Vgl. die fiinf Thesen, von welchen die fiir unsere Fragestellung drei wichtigsten
ausgewihlt wurden, bei J. A. WEISHEIPL, 136139 sowie die diesbeziigliche Zusammen-
fassungbei W. A. WALLACE, 389f. Hinsichtlich der Metaphysik fiihrt Weisheipl (138) aus:



Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983) 79

Vor dem Hintergrund dieser Thesen erscheint es mit Blick auf
Alberts Wissenschaftsverstindnis bemerkenswert, da3 der Physik eine
fundamentalere Bedeutung zugesprochen wird als der Mathematik. Die
Fiille physikalischer Phinomene 148t sich demnach nicht durchgingig
oder liickenlos auf mathematische Erklirungsmodelle reduzieren. Seine
Ablehnung einer einseitigen, weil uneingeschrinkten «<Mathematisie-
rung> der Naturphilosophie hindert Albert jedoch — so Wallace®® —
keineswegs daran, mathematische Theoreme und Beweisverfahren bei
der Untersuchung gewisser Naturerscheinungen (wie etwa des Regen-
bogens) zuzulassen.

Der doctor universalis schlieB3t also mathematische oder quantita-
tive Erkldrungsversuche nicht grundsitzlich aus, im Gegenteil, er riumt
vielmehr ein, da mathematische Uberlegungen eine demonstratio prop-
ter quid®® beziiglich der quantitativen Eigenschaften gewisser natiirli-
cher Korper leisten kénnen. Dariiber hinaus hebt Wallace hervor, dal3
Albert seine Naturphilosophie von einem empirischen Standpunkt
(«empirical attitude»®”) aus konzipiert, demzufolge das Experiment

«Metaphysics is the last science to be studied and hence it presupposes all other sciences
and arts. The particular sciences and arts are not rendered superfluous by metaphysics.
Knowledge of the transcendental truths of metaphysics does not explain things in their
propria natura; this explanation can be had only in the particular sciences and arts. »

55 Vgl. W. A. WaLLACE, 390. — Bez. der <mathematischen Naturlehre Grossetestes>
siche L. BAur, Die Philosophie des Robert Grosseteste, Miinster 1917 (Beitrige zur
Geschichte der Philosophie des Mittelalters 18, 4—6) 93—-109. — Da hinsichtlich des
naturwissenschaftlichen Ansatzes enge Beziehungen zwischen Grosseteste und Bacon
bestehen, siehe auch zum Vergleich Albert — Bacon J.M.G. Hackerr, The Attitude of
Roger Bacon to the scientia of Albertus Magnus: Albertus Magnus and the Sciences
53-72; sowie R. MaTHEs, Incontro con Alberto Magno. Breve presentazione nel VII
centenario della sua morte: Sacra Doctrina 25 (1980) 293-310.

56 Vgl. den prizisierenden Hinweis bei J. A. WersHEIrL, 137: « Hence for St. Albert
explanations of physical phenomena through mathematical principles are proprer quid
only for the quantitative aspect; concerning the physical phenomenon secundum guod
ipsum mathematics can give no explanation». — Mit Blick auf die Relevanz und Funktion
mathematischer Beweisverfahren fiir die Naturphilosophie siehe auch unten Anm. 61.

57 Ebd. ~ I. CRAEMER-RUEGENBERG (Albertus Magnus, Miinchen 1980) bezweifelt
wiederholt, daf3 die Nachwelt Albert den Ehrentitel doctor experius zu Recht verlieh.
Entsprechend ihrer Meinung hat Albert seine allenfalls programmatischen Bemerkungen
zum Stellenwert der Empirie de facto kaum eingelést: « Albert hat ... viel weniger
geforscht und <experimentiert», als man gemeinhin ... glaubt» (160). « Ein <Empiriker> ist
er ... zweifellos nicht gewesen» (142). Nach einer Beriicksichtigung der zahlreichen
Beitrige zu Alberts naturwissenschaftlichen (Einzel-) Untersuchungen — vgl. neben den
einschligigen Publikationen in <Albertus Magnus and the Sciences> die Materialsamm-
lung bei P. HossrFeLp, Albertus Magnus als Naturphilosoph und Naturwissenschaftler,
Bonn 1983 — diirfte sich dieses Urteil in der vorgetragenen, generalisierenden Form kaum



80  Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983)

und die kontrollierte Beobachtung einen notwendigen Faktor natur-
wissenschaftlicher Produktivitit darstellen.

Uber die Ausfithrungen von Wallace hinausgehend, 148t sich das
Verhiltnis der Naturphilosophie zu den anderen Wissenschaften, ins-
besondere zu Mathematik und Metaphysik, im Rickgriff auf B. M. Ash-
ley*® genauer bestimmen. Die drei «spekulativen Wissenschaften??
Naturphilosophie, Mathematik und Metaphysik unterscheiden sich
nach Albert durch drei verschiedene Modi der Abstraktion. Im Bereich
der Naturphilosophie wird von den Besonderheiten der einzelnen Kor-
per abstrahiert, insofern deren Wirklichkeit materiell verfaBBt und (re-
gelmiBigen) Verinderungen unterworfen ist. Bei der Mathematik han-
delt es sich in einem strengeren Sinne um einen Vorgang der Abstrak-
tion, da von der faktischen Existenz der thematischen GréBen in der
Weise abgesehen wird, daB allein ihre Quantitit, insofern diese ideal
durch das Vorstellungsvermogen rekonstruiert werden kann, in den
Blick kommt. Anlifilich der metaphysischen Betrachtung steht primir
das Sein der Dinge im Zentrum, unabhingig von ihrer materiellen oder
immateriellen VerfaBtheit, abgesehen von ihrem wirklichen, mogli-
chen oder imaginiren Status®.

Vor dem Hintergrund dieser grundsitzlichen, methodischen Ab-
grenzung hinsichtlich des jeweiligen Modus der Abstraktion erscheint
es interessant, die Differenz zwischen dem mathematischen und dem
naturphilosophischen Zugang eingehender zu fixieren. Albert handelt

aufrechterhalten lassen. Zwar formuliert HoBfeld pointiert: « Albert hat es nie fertigge-
bracht, Autoritit Autoritit sein zu lassen, um sich als selbstindiger Beobachter und
Experimentator <freizuschwimmen»» (97), doch die von ihm aufgelisteten Belege fiir
Alberts eigene Beobachtungen verdeutlichen Alberts <empirischen Standpunkt> und
relativieren das allzu dezidierte Urteil. Zur Relevanz der Beobachtung vgl. die ausgewo-
gene Darstellung bei A. ZIMMERMANN, Albert le Grand et ’étude scientifique de la
nature: Archives de Philosophie 43, 695-711. Demgegeniiber erliegt einer allzu eupho-
rischen Uberbewertung von Beobachtung und Experiment innerhalb der albertschen
Naturerforschung W. P. EckerT, Albert der GroBe als Naturwissenschaftler: Angelicum
57, 477-495. — Dariiber hinaus vgl. P. HossFeLp, Die Arbeitsweise des Albertus Magnus
in seinen naturphilosophischen Schriften: Doctor Universalis 195-204.

8 B. M. AsHLEY, St. Albert and the Nature of Natural Science: Albertus and the
Sciences 73-102.

’? ALBERTUS MAGNUs, Metaphysica I, I, 1; Geyer 3,6: «tres sunt scientiae specula-
tivae». Vgl. auch Physica I, I, 1; Ed. Par. III, Borgnet 2a: «tres ... partes essentiales
philosophiae realis».

60 Vgl. B. M. ASHLEY, 95; zur Bedeutung der <Abstraktion> vgl. u.a. Physica I, I, 1;
Borgnet 2-3.



Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983) 81

in seiner Physik ausdriicklich « De differentia mathematicae et physicae
considerationis»®!. Der doctor universalis erliutert diese Frage am
Beispiel der Sphiirizitit der ErdeS?: Da die beiden Wissenschaften, die
Naturphilosophie und die mathematische Astronomie in gewisser Hin-
sicht eine gemeinsame Grundlage teilen, erscheinen ihre Beweisver-
fahren gelegentlich vermischt. Um zu beweisen, daf die Erde rund ist,
mag der Physiker moglicherweise auf mathematische Begriffe oder
Uberlegungen zuriickgreifen, wihrend der Astronom eventuell erfor-
derliches Material aus der Physik aufgreift. Gelegentlich erreicht — so
Albert — der Naturphilosoph das angestrebte Ziel auf geometrischem
Wege, indem er wie folgt argumentiert: Wenn die Erde nicht rund
wire, dann erschiene der Aufgang und Untergang der Sterne nicht an
verschiedenen Orten der Erde auf verschiedene Weise bzw. zu ver-
schiedenen Zeiten. Dieser astronomische Beweis dient dem Naturphi-
losophen einzig zur Bestimmung des Faktums, des DaB3 (quia) ; iiber den
Grund des Faktums (causa propter quid), iiber das Warum der Sphiri-
zitit der Erde kann der Astronom mittels seiner mathematischen
Methodik nichts aussagen. Auf der anderen Seite kann der Astronom
einen naturphilosophischen Beweisgang beziiglich eben dieses Sachver-
haltes liefern. In diesem Sinne behauptet der Astronom: Die Erde ist
ein einfacher Korper (corpus simplex), und einem einfachen Korper
entspricht eine einfache Gestalt (figura simplex). Diese einfache Gestalt
kann unméglich sowohl winkelig als auch linear strukturiert sein, sie
muf vielmehr ginzlich ohne Winkel geformt sein. Positiv formuliert
bedeutet diese Uberlegung die Sphirizitit des fraglichen einfachen

61 Vgl. Physica II, I, 8; Borgnet 107a~110a.

62 Als Vorlage der folgenden Paraphrase vgl. aaO. Borgnet 109b—110a (zit. bei
B. M. Ashley [96] in engl. Ubs.): «Sicut autem scientiae istae conveniunt in quibusdam,
ita probationes suas nonnunquam permiscent, sicut est videre de hoc quod terra est
sphaerica. De hoc enim aliquando geometricam probationem facit physicus dicens, quod
si non esset sphaerica, non diversificaretur in ea ortus et occasus astrorum. Haec enim
probatio astrologica est et accommodata physico et ideo non dicit nisi quia, quia causam
propter quam terra est sphaerica, non habet dicere astrologus. Aliquando autem astrologus
de eodem probationem facit physicam, sicut quando dicit, quod terra est simplex corpus, et
simplici corpori competit figura simplex. Figura autem simplex non est, quae in una parte
habet angulum et in alia lineam, sed potius quae omnino est sine angulo; haec enim
probatio physica est. ... Tales enim probationes dicunt causam propter quam terra est
sphaerica, et sumuntur in doctrinalibus ad faciliorem doctrinam. Omnes enim scientiae
disciplinales quae in quaestionibus suis subiecta habent physica, etiam mathematicas circa
ipsum inquirunt per causas mathematicas; et ideo etiam mathematicae potius quam
physicae sunt subalternatae. »



82 Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983)

Koérpers, d.h. die Erde ist rund. Albert betont, dal3 die gerade skizzierte
Beweisfiihrung (aus dem Munde des Astronomen) nicht auf einen
mathematischen Gegenstand, sondern auf einen physikalischen Gegen-
stand abzielt. Grundsitzlich bemerkt Albert, daf3 derartige geometri-
sche Demonstrationen eines Astronomen den Grund fiir die Sphirizitit
der Erde benennen; derartige Demonstrationen werden um der Ein-
fachheit willen auf mathematische Gedanken aufgebaut. Deshalb be-
handeln alle (astronomisch-) mathematischen Diskurse, welche ihren
Gegenstand von der Naturphilosophie beziehen, iiber die physikalische
Problematik hinaus die mathematischen Aspekte dieser Gegenstinde,
und zwar aus einer spezifisch mathematischen Perspektive respek-
tive auf der Grundlage mathematischer Prinzipien. Aufgrund ihrer
Struktur sind diese mathematischen Argumentationen eher dem mathe-
matischen als dem naturphilosophischen Bereich zu- bzw. unter-
zuordnen.

Die Naturphilosophie stellt sich demnach fiir Albert als eine eigen-
stindige und irreduzible Wissenschaft dar; auch wenn der Naturphilo-
soph gelegentlich auf mathematische Termini oder Modelle zuriick-
greift, so prigt er der Natur selbst keinerlei mathematische Form auf.
Des weiteren gilt es im Riickblick auf diesen Versuch, die Differenz
zwischen der mathematischen und der naturphilosophischen Betrach-
tungsweise zu eruieren, herauszustellen, dafl Albert die Bedeutung der
Mathematik als Jnstrument®® der Naturerforschung und -erklirung sehr
wohl anerkennt. Allerdings beharrt der doctor universalis darauf, daf3
der Naturphilosoph auf mathematischem Wege einzig die physikalische
Tatsache (quia) entdeckt, nicht aber zu einer hinreichenden Begriin-
dung des physikalischen Sachverhaltes (propter quid) gelangt. Ohne
dieses Ursachenwissen bleibt aber das wissenschaftliche Erfassen der
Naturphinomene unabgeschlossen. Entgegen der sog. «platonischen»
Richtung, zu welcher etwa auch Roger Bacon gezihlt werden kann,
argumentiert Albert fiir eine <autonome» Naturphilosophie, eine Phy-
sik, deren Prinzipien bzw. Prinzipienerkenntnis nicht aus der Mathe-
matik entspringen, wiewohl die Mathematik ein durchaus adiquates
Werkzeug fiir den Naturphilosophen darstellen mag.

63 Vgl. B. M. AsHLEY, 97: «tool of natural science», «research instrument».



Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983) 83

2.2. Methodenlebre : Physik und Metaphysik

Auch beziiglich des Verhiltnisses von Naturphilosophie und Meza-
physik erscheinen die Ausfithrungen Ashleys instruktiv. Beiden speku-
lativen Disziplinen spricht Albert «Wissenschaftlichkeit> im emphati-
schen Sinne zu. Allerdings tendiert der doctor universalis dazu, einzig
der Metaphysik den Status der Weishesz%4 zu verleihen, da die Natur-
philosophie im wesentlichen auf die Erforschung verinderlicher Kor-
per eingeschrinkt ist; die verinderlichen Seienden stellen jedoch nicht
die héchste Stufe der Wirklichkeit dar, und ein vertieftes Verstindnis
der Naturphinomene setzt die Kenntnis ihrer letzten Ursachen unthe-
matisch voraus. Aus dieser Einsicht in die gestufte Dignitit der
Erkenntnisgegenstinde, derzufolge sich die Objekte der Physik zu den
Objekten der ersten Philosophie in einer ganz bestimmten Hinsicht wie
Wirkungen und deren Ursachen verhalten, resultiert jedoch keinesfalls
eine Unterordnung der Naturphilosophie unter die Metaphysik, da die
Naturphilosophie bei ihren Untersuchungen und Beweisverfahren nie-
mals explizit auf metaphysische Prinzipien zuriickgreift oder zuriickgrei-
fen muB. Albert wiirde niemals behaupten — und darauf weist Ashley zu
Recht mit Nachdruck hin —, daB3 die der Naturphilosophie eigenen
Schliisse aus abstrakten metaphysischen Sitzen abgeleitet werden
konnten.

Die Ergebnisse der Naturphilosophie behalten oder verlieren ihre
Giiltigkeit auf dem Boden jener Grundsitze, welche innerhalb der
Naturphilosophie entwickelt werden ; diese Grundsitze wurzeln direkt
in der sinnlichen Erfahrung, und ihre Giiltigkeit wird daher primir
durch die Erfahrung bestitigt oder widerlegt. Die Metaphysik séchert die
Grundvoraussetzungen der Einzelwissenschaften im allgemeinen und
der Naturphilosophie im besonderen, indem sie z.B. die Giiltigkeit der
Sinneswahrnehmungund der auf der Sinneserfahrung basierenden Ver-
nunftschliisse begriindet. Die erste Philosophie stellt das Fundament
der (Mathematik und der) Naturphilosophie dar, indem sie Méglich-
keiten des Erkennens und Wissens priift und die den einzelnen Diszi-
plinen vorausliegenden Grundbegriffe konzipiert®’.

6¢ Metaphysica LI,1; Geyer 2, 88: «sapientia»; vgl. auch die Nominaldefinition der
Metaphysik als «scientia transphysica» (ebd. Geyer 2, 89).

65 Vgl. Metaphysica 1,1,6; Geyer 8-10 («De principiis, secundum quae infit primo
scientia in scientibus, quae sunt sensus, memoria et ratio»).



84  Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983)

Aus ontologischer Perspektive gilt es dariiber hinaus festzuhalten,
daf3 alle Einzelwissenschaften den in der Metaphysik thematisierten
Seinsbegriff voraussetzen. Im Blick auf das stets mitthematische esse for-
muliert Albert:

«Wenn der Naturphilosoph voraussetzt, dal3 es einen bewegten
Korper gibt, und wenn der Mathematiker voraussetzt, daf3 es kontinu-
ierliche oder diskrete GréBen gibt, dann setzt der Einzelwissenschaftler
das Sein voraus, weil er kraft seiner eigenen Prinzipien das Sein selbst
(esse ipsum ) nicht beweisen kann, sondern vielmehr gezwungen ist, das
Sein als durch die Prinzipien des Seins tiberhaupt bewiesen vorauszu-
setzen. Vermittels der Thematisierung des Seinsbegriffes erfiillt die
Metaphysik die Aufgabe, sowohl die Gegenstinde als auch die Prinzi-
pien aller anderen (Einzel-) Wissenschaften zu sichern) 6,

Albert bestimmt also einerseits aus ontologischer Perspektive die
Metaphysik als Fundamentalwissenschaft par excellence und betont
andererseits aus der Perspektive der Erkenntnisordnung den grundsitz-
lichen und unableitbaren Vorrang der Naturphilosophie vor der Meta-
physik. Wiewohl die Metaphysik als Seinslehre den auch fiir die Natur-
philosophie konstitutiven Begriff der Existenz schlechthin betrachtet,
so zeigt sich die metaphysische Gedankenbewegung zu einem wesent-
lichen Teil als Reflexion und Verarbeitung von durch die Einzelwis-
senschaften, insbesondere die Naturphilosophie gesammeltem und
bereitgestelltem «Material>.

Die von Leibniz formulierte und von Heidegger erneut erinnerte
Frage : Warum ist iiberhaupt Seiendes und nicht vielmehr Nichts, kenn-
zeichnet auch Alberts Entwurf einer Metaphysik. Wihrend die erste
Philosophie hinsichtlich der Existenz ihrer Gegenstinde den Vernunft-
anspruch radikal einlost, nivelliert ihr fundamentales Fragen die Bedeu-
tung einer Erforschung der propria natura keineswegs. Aufgrund der
unableitbaren Relevanz der konkreten Erfahrung sollte die Metaphysik
— so Albert — als /ezzte der Wissenschaften in Angriff genommen wer-
den.

Alberts programmatische Ausfithrungen beziiglich Gegenstand und
Methode der Metaphysik und der Physik sowie sein Beharren auf der

66 Vgl. Metaphysica LI,1; Geyer 2, 75-81: « Propter quod cum physicus supponit
esse corpus mobile et cum mathematicus supponit esse continuum quantum vel discre-
tum, ideo ponit esse, quia ex suis propriis principiis esse ipsum probare non potest, sed
oportet, quod esse probetur ex principiis esse simpliciter. Et ideo ista scientia stabilire
habet et subiecta et principia omnium aliarum scientiarum. »



Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983) 85

Eigenstindigkeit naturphilosophischer Forschung sind u.a. als der Ver-
such zu deuten, die Wissenschaftlichkeit der Physik zu begriinden. Indem
der doctor universalis — wie dies im folgenden gezeigt werden soll — ein
strenges Beweisverfahren fiir die scientia naturalis entwickelt, gelingt es
ihm in angemessener Weise, die Begriffe Erfahrung und Notwendigkeit
zu vermitteln.

2.3. Der Begriff der Notwendigkeit

Neben der bereits erwihnten Einleitung zum Metaphysik-Kom-
mentar enthilt die Einleitung zum Physik-Kommentar interessante
Hinweise auf Alberts Idee und Methode einer Naturphilosophie.
Gleich zu Beginn der Einleitung fragt der doctor expertus nach der
Moglichkeit oder Unmoéglichkeit naturwissenschaftlicher Forschung®’.
Gegen die Moglichkeit einer Naturphilosophie scheinen Heraklit und
Ptolemius zu votieren.

Gemil dem Heraklit®® zugeschriebenen Standpunkt ist eine Wis-
senschaft von der Natur aus drei Griinden unméglich:

Erstens, da die natiirlichen Seienden sich durch eine unendliche
Artenvielfalt bzw. unendliche Unterschiede untereinander (infinitae
differentiae) auszeichnen.

Zweitens, weil sich die fiir ein wissenschaftliches Beweisverfahren
notwendigen allgemeinen Begriffs- und Gegenstandsbestimmungen,
welche als Mittelbegriff (medium) supponieren kdnnen, nicht im stren-
gen Sinne formulieren lassen; — nur eine definitio particularis ist gege-
benenfalls angehbar.

Drittens, da die Unbestindigkeit der Formen natiirlicher Seiender
(formarum naturalium instabilitas) bzw. ihr fortlaufender Wechsel des
Entstehens und Vergehens im materiellen Substrat die Feststellung
allgemeiner Sitze, welche fiir die Wissenschaftlichkeit konstitutiv sind,
verhindern.

Dariiber hinaus verwies Ptolemius® — und dies ist der vierte Ein-
wand — die Naturerkenntnis in den Bereich der Doxa, weil die Verin-

87 Vgl. Physica I,1,2; Ed. Par. III; Borgnet 4b—0b; hier 4b: «... utrum sit scientia de
physicis, vel non».

%8 Vgl. ebd. ; Borgnet 4b f.

8 Vgl. ebd.; Borgnet 5a.



86  Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983)

derung (mutabilitas) der natiitlichen Seienden einen sicheren Gang der
Wissenschaft ausschliele.

Albert widerlegt diese Einwinde’ und entwirft das Programm
einer wissenschaftlichen Erforschung der Natur, einer Physik im ari-
stotelischen Sinne, deren spezifischer Gegenstand der bewegte Kérper
(corpus mobile”!) ist. Innerhalb der Naturwissenschaft hilt er ein Ursa-
chenwissen («knowledge through causes»’?) fiir méglich; die Eigen-
schaften und Ursachen der Naturkérper lassen sich durch spezifische
Prinzipien und Verfahren bestimmen.

In seinen logischen Schriften trigt Albert der fiir die Physik cha-
rakteristischen Schwierigkeit Rechnung, daB8 der zeitliche Abstand
zwischen Ursache und Wirkung”? die Méglichkeit strenger Beweisver-
fahren angesichts einer kontingenten Naturordnung gefihrdet. Hin-
sichtlich der Asymmetrie der Ursache-Wirkung-Relation im Bereich
kontingenter Naturphinomene gilt: Wenn eine bestimmte Ursache
angesetzt wird, folgt die entsprechende Wirkung nicht mit (absoluter)
Notwendigkeit ; wird von einer gegebenen Wirkung ausgegangen, dann
148t sich mit (bedingter) Notwendigkeit auf die entsprechende Ursache
zuriickschlieBen .

Wenn demnach Ursache und Wirkung nicht gleichzeitig vorliegen,
sondern gemil3 dem Friiher oder Spiter begegnen, dann muf3 das Spi-
tere (die Wirkung, welche beobachtbar ist) als Grundlage des Beweis-
verfahrens (principium syllogizandi) dienen, wiewohl das Friithere (die

70 Vgl. ebd. ; Borgnet 5b f.

' Vgl. ebd. ; Borgnet 6b f.

2 W. A. WaLLAcE, 391, — Zum Ganzen vgl. bereits AristoTeLEs, Physik II, 9; 199b
33-200a 16.

3 Vgl. In II Anal. post. III, 6; Ed. Par. II, Borgnet 203a: « De demonstratione in
causis et causatis quae non sunt simul. »

4 Vgl. ebd. ; Borgnet 203b: «... in talibus incompletis causis, sine quibus non est
effectus, et quae positae non continue ponunt effectum, a priori causa non potest inferri
vel syllogizari effectus. Sed ab effectu infertur et syllogizatur causa. Est igitur syllogismus
(...) a posterius facto accipiendus, hoc est, ab effectu qui tempore posterior quam causa.
Igitur principium, quod est medium horum syllogismorum, est illa, quae facta sunt: quiaa
suo effectu inferri et syllogizari potest causa, et non e converso». — Mit Blick auf diese
Problematik gibt Thomas von Aquino (In I Anal. post. lect. 42, n. 3) ein instruktives
Beispiel: Wenn wir einen Olivenbaum entdecken, kénnen wir mit Sicherheit darauf
schlieBBen, daB3 dieser aus einer Olive entstanden ist. Der UmkehrschluB3 ist nicht zwin-
gend. Das Pflanzen eines Olivenkerns garantiert keineswegs immer das Wachsen eines

Olivenbaumes. — Hierzu W. A. WaLrrAcE, Albertus Magnus on Suppositional Necessity,
110.



Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983) 87

[rekonstruierbare] Ursache) das principium essendi der konstatierten Wir-
kung darstellt.

Die gerade skizzierte Klirung der logischen Zusammenhinge wen-
det Albert auf die Physik an, um den fiir die Naturphilosophie adiqua-
ten Begriff der Notwendigkeit’® herauszuarbeiten. Dabei leitet ihn die
aristotelische Uberzeugung von der Zielgerichtetheit und Zweckhaftig-
keit der Vorginge in der Natur. Hinsichtlich natiirlicher Prozesse mul3
also neben der materiellen Bedingtheit auch die teleologische Bedingt-
heit beachtet werden. Die Finalursache stellt sich bei der genaueren
Analyse als jene Form dar, mit deren Erreichen bzw. Erreichtsein die
natiirliche Bewegung zum Abschlul3 gelangt’.

Aus diesen Gedankengingen ergibt sich fiir die leitende Frage nach
dem Begriff der Notwendigkeit innerhalb der Naturphilosophie: Im
Bereich der Natur 146t sich keine absolute, wohl aber eine bedingte
Notwendigkeit entdecken’’. Die von Wallace sog, «suppositional
necessity » '8 ist als eine Art der Notwendigkeit zu kennzeichnen, welche
auf der Voraussetzung des Erreichens bzw. Erreichtseins eines jeweils
bestimmten Endpunktes basiert’®. Albert erldutert: Das bedingt Not-
wendige liegt in dem Fall vor, da die Notwendigkeit eine Bestimmung
voraussetzt, ohne die nicht von einer notwendigen Folge gesprochen
werden kann. Das Notwendige gemil} einer (zusitzlichen) Vorausset-
zung beruht demnach auf einer Art Hypothese, wie es z.B. notwendig
ist, daf} eine Person schlift, damit ihre Wahrnehmungsvermégen ruhen
kénnen?®°.

75 Vgl. Physica ILIIL,1-6; Ed. Par. III; Borgnet 162-176; die Uberschrift lautet
Borgnet 162: «De eo quod natura agit propter aliquid, et de necessario prout est in
physicis. »

76 Vgl. ebd. ; Borgnet 165b: «... finis autem in naturis forma est ... »; ebenfalls 172b:
«... finis in eis est forma, qua totius operationis est principium».

77 Vgl. ebd. ; Borgnet 171b; die Uberschrift lautet: « De necessario qualiter est in
physicis non absolute, sed ex conditione finis, in quo prima propter posteriora sunt
necessaria. »

8 W. A. WALLACE, 392.

7 Vgl. ebd.: «... based on the supposition of a particular end being achieved».

80 Vgl. Physica ILIIL5; Borgnet 172a: « Necessarium autem ex conditione est, ad
cuius necessitatem oportet aliquid praesupponi, neque ipsum est necessarium, nisi ex
suppositione, et sic necesse est sedere te, si ego video te sedentem. ... Necessarium ...
secundum positionem est in ordine hypothesis alicuius, sicut necesse est te dormire, si
quiescere debeant in te virtutes sensibiles.» — In engl. Ubers. zit. bei W. A, WALLACE,
Albertus Magnus on Suppositional Necessity, 116.



88 Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983)

Die Formen, welche bei einem reguliren Ablauf des Prozesses den
natiirlichen Vorgang der Hervorbringung beenden, sind in Wirklich-
keit die Wirkungen jener Ursachen, die diese zeitigen. Die Wirkungen
dieser Ursachen begegnen in der zeitlichen Abfolge spdzer als die
urspriinglichen Ursachen. Aufgrund dieser Tatsache liBt sich die
Beweisgrundlage innerhalb der Naturphilosophie als eine solche cha-
rakterisieren, welche im Ausgang von dem Spdteren gewonnen wird®!.
Dieses Spitere ist das «<Ergebnis», welches bei einem reguliren Fortgang
der natiirlichen Bewegung erreicht wird und deshalb den Prozel3 der
Hervorbringung als dessen angestrebtes Ziel beendet. Im Bereich natur-
wissenschaftlicher Forschung darf — so Albert — allein im Ausgang von
dem erreichten Ergebnis (ex suppositione finis) — mit dem Anspruch auf
Stringenz — argumentiert werden. Die Analyse der Wirtkung (z.B. der
vollendete Olivenbaum) erméglicht nach Art der bedingten Notwen-
digkeit Riickschliisse auf die Ursache (den Olivenkern) und deren Ver-
mogen.

AbschlieBend grenzt Albert das mit Blick auf die Physik tber die
bedingte Notwendigkeit des Schlu3verfahrens Entwickelte noch ein-
mal von der Auffassung der abso/uten Notwendigkeit in den mathema-
tischen Disziplinen ab. Bei dem Paradigma mathematischer Beweisver-
fahren besitzen die Primissen in sich (bereits) Notwendigkeit und nicht
allein die aus den Primissen gewonnenen Schliisse ®2. Die in sich zwin-
genden Primissen verleihen den Konklusionen Notwendigkeit. Des-
halb kann hinsichtlich der mathematischen Beweise®® eine zweifache
Notwendigkeit herausgestellt werden, zum einen die Notwendigkeit
der Folgerung (necessitas consequentiae), zam anderen die Notwendig-

81 Vgl W. A. WaLLAcE, 392; ebenfalls: Albertus Magnus on Suppositional Neces-
sity, 114—120.

82 Vgl. Physica; Borgnet 173b f.: [In disciplinis demonstrativis] « praemissa non sunt
necessaria propter conclusionem, sed in se habent necessitatem, et propter necessitatem
earum conclusio est necessaria. Et cum ipsa habeat necessitatem rei, non attenditur in ipsis
necessitas consequentiae tantum, sed potius necessitas rei quae consequitur, quae vocatur
a quibusdam necessitas consequentis. Est igitur in ipsis processus a praemissis ad con-
clusionem, et conclusio est necessaria propter praemissas, et non e converso». Vgl. das Zit.
bei W. A. WaLLACE, Albertus Magnus on Suppositional Necessity, 119 Anm. 43.

8 Vgl. ebd. ; Borgnet 174b: «Sic ergo patet, quod in disciplinis priora sunt principia
sequentium, et ea, quae sunt materialia, sunt principia finis. Sed in his, quae fiunt propter
aliquem finem, ... sive in physicis fiant, e contrario est. Ibi enim (...) finis movet effi-
cientem, et ab efficiente infunditur materiae motus et sic finis est principium totius. Et
ideo est ibi necessitas conditionis ex finis suppositione. » Vgl. bei W. A. WarLacE, Alber-
tus Magnus on Suppositional Necessity, 120 Anm. 44.



Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983) 89

keit des zu Folgernden (necessitas consequentis), aus den in sich stimmi-
gen Voraussetzungen, durch welche die Ableitung ermoglicht wird.
Demgegeniiber kann bei naturphilosophischen Beweisverfahren einzig
von einer Notwendigkeit des ersten Typs, der necessitas consequentiae
gesprochen werden, da der Schluf3 aus der vorausgesetzten Existenz der
Ursache auf das tatsichliche Erreichen des angestrebten Zieles (#eces-
sitas consequentis) niemals <automatisch>®* auf notwendige Weise gesi-
chert ist. Hinsichtlich der necessitas conditionis ex finis suppositione, der
hypothetischen Notwendigkeit, dient das Endprodukt (fiz#s) in analo-
ger Weise zu den Primissen bei einem mathematischen Beweis als
Prinzip der (allerdings gleichsam «riickwirts> gewendeten) Beweisfiih-
rung®.

2.4. Bewegung

Das Stichwort <Bewegung) indiziert ein Grundproblem der aristo-
telischen Naturphilosophie. Der systematische Ort der Bewegung>
liegt zwischen <Materie» und «Zeit», wenn die Materie als (passive)

84 Zum Ganzen vgl. W. A. WaLLack, The scientific methodology ..., 393.

8 Uber das bisher Referierte hinaus hat Wallace gezeigt, daB3 und in welcher Weise

der doctor expertus das skizzierte Beweisverfahren in den naturwissenschaftlichen Fin-
zeldisziplinen, wie etwa der Zoo/logée fruktifiziert. Vgl. De animalibus XI; (Beitrige zur
Geschichte der Philosophie des Mittelalters 15) ed. Stadler 761-797, bes. 764—770. (Das
2. Kap. erortert die Fragestellung: « Secundum quem ordinem doctrinae procedendum in
scientia eorum quae animalibus attribuuntur ?»). Zur Interpretation Wallace, 393-395,
sowie Albertus Magnus on Suppositional Necessity, 120—-125.
Beziiglich Stellenwert und Funktion des necessarium suppositionis in der Tierkunde sei
exemplarisch verwiesen auf De animalibus XI,I,2: «In quibusdam autem, sicut in gene-
rabilibus [Stadler: generalibus] et opinabiliter possibilibus aliter fieri, non est principium
quod est, quia hoc est materia, sed potius id quod erit #/¢zmo, est primum et principium
omnium aliorum: et ideo omne quod est necessarium in ipsis, est necessarium illo
secundum intentionem praesupposito, et non aliter» (Stadler 767, 21-26; Hervorheb. von
mir). Albert fihrt fort: «In scientia autem animalium non est sic, sed potius e contrario,
quia ultimo dato sequitur necessario priora esse vel fuisse, sed non convertitur. ... Sed si
conclusio est, non propter hoc sunt principia secundum rem, et si sequatur ea esse
conclusione supposita, erit hoc necessitas conseguentiae et non necessitas consequentis et rei.
Sed negative convertitur: si principia non sunt, non erit conclusio, et si conclusio non est,
non erunt praemissa: et in generabilibus non sequitur, si efficiens et materia sunt, quod
propter hoc sit vel futurum sit generatum ultimum, sed e contrario gererato ultimo dato
sequitur efficientem et materiam esse» (Stadler 768, 7-24; Hervorheb. von mir). Zum
Verstindnis der Zitate gilt es nachzutragen, daB Albert sich in beiden auf seine Ausfiih-
rungen in der <Physik» beruft und die Notwendigkeit im Bereich der Zoologie von der
Notwendigkeit im Kontext der Mathematik aufs schirfste abgrenzt.



90 Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983)

Grundlage jeglicher Verinderung und damit auch der Bewegung und
die Zeit als MaBzahl der Bewegung gemil3 dem Frither und Spiter
bestimmt werden.

In der Physik hat der Stagirite zwei Definitionen der Bewegung
formuliert, welche den mittelalterlichen Kommentatoren und Interpre-
ten Diskussionsstoff boten. Die erste (sog. <formale»>) Definition lautet:
«Die Verwirklichung des méglich Seienden, insofern es von eben dieser
Art ist, heift Bewegung»®. Die zweite (sog. «materiale>) Begriffsbe-
stimmung besagt : « Die Bewegung ist die Verwirklichung des Bewegten
als Bewegtem, sie kommt ursichlich zustande durch den Kontakt mit
dem Bewegenden»®’.

Im Umkreis dieser Definitionen beschiftigten zwei Fragen die phi-
losophische Tradition®®: Einerseits wurde die Einordnung der Bewe-
gung in die Kategorientafel zum Problem, da Aristoteles die Bewegung
einmal der Kategorie des Erleidens (passio) und dann verschiedenen
Kategorien zurechnete®?. Andererseits gingen die Lehrmeinungen dar-
iber auseinander, ob die Bewegung (eher) auf der Seite des bewegten
Gegenstandes oder auf der Seite der bewegenden Ursache zu situieren
sei.

Albert greift zunichst die erste aristotelische Definition auf: <Die
Bewegung ist die Vollendung dessen, was in der Méglichkeit steht,
insofern es in der Moglichkeit steht»?°. Als genus der Bewegung
bestimmt der doctor universalis die perfectio, welche im Rahmen seiner
Terminologie an die Seite der aristotelischen entelechia tritt. Albert

8 Aristoteles, Physik III,1; 201a 10-11. — Zur Bewegungsthematik vgl. Albertus
Magnus, Physica IILI; Ed. Par. III ; Borgnet 177-202. Die folgende Darstellung stiitzt sich
auf E. J. McCuLLoUGH, St. Albert on Motion as Forma fluens and Fluxus formae : Alber-
tus Magnus and the Sciences 129-153; dieser iibersetzt die Definition: «the act of that
which is potential inasmuch as it is potential» (131). — Siehe auch G. MEYER, Das
Grundproblem der Bewegung bei Albert dem GroBen und Thomas von Aquin: Doctor
Universalis 249-277. Leider bereitet es dem Leser des letztgenannten Beitrages gelegent-
lich Schwierigkeiten, zwischen deutscher Ubersetzung bzw. Paraphrase der Albert-Texte
und dem werkimmanenten Kommentar des Verf. hinreichend deutlich zu unterscheiden.
Bedauerlicherweise bricht der Verf. seine sorgfiltige Materialsammlung abrupt ab, um
dieser die Lehre des Thomas von Aquino gegeniiberzustellen.

87 Physik IIL,2; 202a 7-8. Vgl. E.]J. McCuLLouGH, 131: «the fulfillment of the
movable gua movable, the cause of the attribute being contact with what can move».

8 Vegl. E. ]J. McCuLLouGH, 132 und G. MEYER, 251.

89 Siehe ALBERTUS MAGNUS, Physica IILL,3; Ed. Par. III; Borgnet 182a-b.

%0 Vgl. Physica II1I,2; Borgnet 179a: « Est enim motus perfectio eius quod est in
potentia secundum quod est in potentia. »



Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983) 91

versteht die Bewegung als erste Vollendung eines zu Bewegenden und
bezieht die Bewegung damit primir auf einen Ubergang von einem
unvollkommenen zu einem vollkommenen Zustand. Dieser Ubergang
wird durch ein Titiges bewirkt und ereignet sich kontinuierlich inner-
halb der Zeit?!.

Den zweiten Grundbegriff der albertschen Bewegungsdefinition
stellt die <Potentialitit> dar. Von der Moglichkeitsstruktur kann in
dreifacher Hinsicht gesprochen werden: In einem wesentlichen Sinn
begegnet die Moglichkeit derart, wie die (erste) Materie in einer Hin-
ordnung auf die substantiale Form besteht. Auf a&zidentelle Weise findet
sich das moégliche Schwarzsein in einem weilen Gegenstand. Eine
weitere Spielart der Potentialitit liegt dann vor, wenn ein Koérper sich
in der Méglichkeit zu einem Ort (ubi) hilt, so wie Korper hinsichtlich
einer drtlichen Stellung (situs) in Beziehung zu anderen Korpern ste-
hen?2,

Mit Blick auf die Frage nach der Ortung der Bewegung innerhalb
des Kategorienschemas gelangt Albert zu einer eingehenderen Kenn-
zeichnung der Bewegung. Nachdem der doctor universalis die beiden
Losungsvorschlige, die Bewegung (ausschlieBlich und eindeutig) der
actio oder der passio zuzuordnen, verworfen hat, erortert er eine dritte
Lehrmeinung: Die Bewegung wird demnach von ihrem Ziel und ihrem
Endpunkt her bestimmt, und zwar als FlieBen eines Seienden hin auf
den Endpunkt der jeweiligen Bewegung. Als Beispiel verweist er auf
den Vorgang des Schwarzwerdens als FluB3 hin auf das Schwarz-
sein?3. ‘

Hinsichtlich der Interpretation des FlieBens werden jedoch wie-
derum zwei verschiedene Thesen vertreten. Entsprechend der einen
Auslegung unterscheidet sich das FlieBen nicht gemidll dem Wesen,

%1 Vgl. ebd. Borgnet 179b: « Prima autem perfectio secundum prioritatem temporis
est illa, quae est ante omnes perfectiones tempore, et haec est, quae est via et exitus
imperfecti ad perfectionem.» — Vgl. die Deutung bei E. ]J. McCurLoucHh, 138,

92 Vgl. ebd. Borgnet 180a: « Adhuc autem observandum est, quod id, quod est in
potentia, dicitur multipliciter: est enim aliquid in potentia ad esse, sicut materia; et est
aliquid in potentia non ad esse simpliciter, sed ad esse secundum accidens, sicut id quod
potest esse album vel nigrum. Est autem aliquid in potentia ... ad hoc quod aliquid extra
per aliquem modum se habet ad ipsum, sicut est potentia ad ubi vel ad situm.» — Zur
Deutung vgl. E. J. McCurLouGH, 138.

93 Physica IIL1,3; Borgnet 183a: « Tertia autem est sententia eorum, qui comparant
motum ad finem et terminum motus, dicentes motum esse fluxum alicuius entis in id,
quod est terminus motus, sicut nigrescere fluxus est in nigredinem. »



92 Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983)

sondern allein gemi4B dem Sein von der Bestimmtheit des Endpunk-
tes?*. Der Unterschied griindet demnach nicht in der Wesenheit, son-
dern — so McCullough®® — in der Art der Teilhabe an der substantialen
Form. Flie3en und Endpunkt differieren also in bezug auf den Grad der
Vollendung. Auf das genannte Beispiel angewandt bedeutet dies, dal3
Schwarzwerden (nigrescere) und Schwirze (nigredo) in einer Wesen-
heit iibereinkommen, sich aber beziiglich der Realisierung der Farbin-
tensitdt unterscheiden. Aus dieser (u.a. Averroes zugeschriebenen)
Konzeption resultiert die Antwort, daf3 die Bewegung zu jenen vier
Kategorien (Substanz, Quantitit, Qualitit, Ort) gehore, in welchen
Bewegung je anders angetroffen wird.

Demgegentiber vertritt eine weitere — vierte — Lehrmeinung, wel-
che Albert zugunsten der gerade genannten verwerfen wird, einen
wesentlichen Unterschied zwischen der im Flul3 befindlichen Form und
threm Endpunkt®S.

Im Verlauf einer nuancierten Auseinandersetzung mit den genann-
ten Lehrmeinungen gelangt Albert zu der Auffassung?’: Die Form,
welcher die Moglichkeit beigemischt ist und welche als forma fluens zu
bezeichnen ist, entspricht einer hinreichenden Bestimmung der Bewe-
gung am ehesten. Bewegung bedeutet deshalb den kontinuierlichen
Hervorgang der Form, den ProzeB3 der Realisierung einer Méglichkeits-
struktur. Diese im FluB befindliche Form ist wesensgleich mit der
schlieBlich vollendeten Form, wiewohl sich diese von jener hinsichtlich
des Grades der Vollkommenheit unterscheidet. Bei aller Ausgewogen-
heit seines Urteils bekundet Albert am Ende die Ubereinstimmung

% Vgl. ebd. Borgnet 183a: « Quidam enim dicunt, quod quisque fluxus a fine in quo
stat, non differt differentia specifica sive per essentiam, sed per esse tantum.» Hierzu
G. MEYER, 252.

? Vgl. E. J. McCULLOUGH, 141: «... the terminal and the flowing form do not differ
in essence but only in way of participation in the substantial form (esse). In this inter-
pretation black and blackening are essentially one in definition but differ in realiza-
tion»,

% Vgl. 2aa0. Borgnet 183b: «Sunt autem qui etiam dicunt, quod motus est fluxus
entis, quod est in diversis Praedicamentis, et dicunt, quod fluxus per essentiam et diffe-
rentiam specificam differt ab eo ad quod [gemiBl der G. Meyer (252 Anm. 8) von
P. HofBfeld mitgeteilten Korrektur; die Pariser Ausgabe bietet: a quo] fluit. »

7 Eine gewisse Zuriickhaltung des doctor universalis gegeniiber der vorgetragenen
Antwort lassen folgende Formulierungen erkennen: «...eligam, quod mihi magis verum
videtur esse» (Borgnet 184a), «... opinio, quam credo esse veram» (Borgnet 186b—
187a).



Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983) 93

seines Votums mit den <hervorragendsten Vertretern des Aristotelis-
mus» %8,

Im AnschluB3 an die Antwort, dal die Bewegung mebreren Katego-
rien zuzuordnen ist, soll die Frage nach der Ursache der Bewegung
gestreift werden. Dieses Problem 1483t sich auch in der folgenden Weise
formulieren: Gilt es die Bewegung auf der Seite des Bewegenden oder
des Bewegten zu situieren ? Grundsitzlich ist zu betonen, daf3 Albert die
Bewegung aufgrund der ihr inhirierenden Unvollkommenheit nicht als
ein (selbstindiges) Seiendes im strengen Sinne faBt, sondern als «etwas
an einem Seienden». Bewegung als referentieller Begriff begegnet an,
geschieht mit einem Seienden?’.

Eine genauere Analyse zeigt, dal3 das Problem der Begriindung der
Bewegung aus einer gewissen Doppeldeutigkeit des Bewegungsbegrif-
fes selbst resultiert. Die Zweideutigkeit besteht darin, dal <Bewegung>
zum einen jene Kraft, die von dem titigen Kérper stammt, zum anderen
das Erleiden, dem das Empfangende dieses Vorganges ausgesetzt ist,
bezeichnet. Bewegung 143t sich also sowohl auf der Seite des Titigen als
auch auf der Seite des Erleidenden entdecken. Die Suche nach der
Ursache der Bewegung zerfillt in die Varianten des genitivus subiectivus
und obiectivus, Bewegung wird sowohl »oz einem Titigen als auch 7#
einem Triger begriindet.

Zum AbschluB einer dialektischen Argumentation fiihrt Albert die
eigene Losung vor. Seine Antwort geht wiederum von dem Bild des
ununterbrochenen Flusses aus, von jenem flu#xus, der von dem Beweger
auf das Bewegte iibergreift. Mit Blick auf diesen fluxus kann gesagt
werden, dafl Beweger und Bewegtes in einer und derselben Bewegung
zusammengehoren. Der Ausdruck <bewegt werden» bezeichnet diesen
Sfluxus, wie er von einem Triger rezipiert wird ; der Ausdruck <bewegen>
indiziert diesen fluxus, wie er durch ein Titiges initiiert wird. Der
Ausdruck Bewegung zeigt demnach die wechselseitige Beziehung zwi-
schen Bewegendem und Bewegtem an.

Die Einsicht, daf3 die Bewegung auf beiden <Seiten»> anzutreffen ist,
148t sich am Beispiel eines (philosophischen) Vortrages, insofern selbi-

% Vgl. ebd. Borgnet 186b: « Et ideo dixerunt quidam illustres viri de secta Petipa-
teticorum, quod motus non differt essentialiter a forma, ad quam est motus.» — Zur
Abgrenzung Alberts gegeniiber Averroes siehe E. J. McCuLLouGH, 143f.

9 Vgl. ebd. Borgnet 189b: « Motus autem propter sui imperfectionem non est ens
proprie loquendo, sed est entis. »



94 Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983)

ger etwas mit Bewegung zu tun hat, illustrieren. Im Falle des Vortra-
genden und des (hoffentlich) Zuhérenden teilen beide Parteien den
FluB des thematischen Gedankens, wiewohl der bewegende Redner
und das bewegte Publikum hinsichtlich des besessenen Wissens diffe-
rieren. Trotz der Einheit der (Gedanken-) Bewegung unterscheiden
sich die formale Wirklichkeit auf seiten des Sprechers und auf seiten des
Hérers. Die wechselseitige Beziehung beider 148t sich schlagend daran
ablesen, dal3 es tiberhaupt keinen Vortrag iiber ein (philosophisches)
Thema gibt, falls niemand zuhért bzw. die Bewegung denkend mit-
tragt. —

In der Fluchtlinie dieser Uberlegungen gelangt Albert iiber die
beiden ihm von Aristoteles (durch die Vermittlung des Averroes)
bekannten Definitionen ! der Bewegung hinaus zu einer dritten: Die
Bewegung trigt sowohl zu der Vollendung des Bewegenden als auch zu
der Vollendung des Bewegten bei!?!. Das Wirklichkeitsmoment, wel-
ches in dem Beweger angelegt ist, geht (wihrend des kontinuierlichen
ProzeBverlaufes) in ein Wirklichkeitsmoment an dem Bewegten
iiber.

Mit Blick auf die gerade genannte dritte Definition der Bewegung
gilt es, Albert eine gewisse Originalitit zuzusprechen. Im Verlauf einer
sorgfiltigen und in sich geschlossenen Interpretation der aristotelischen
Texte formuliert der doctor universalis iiber die averroistische Vorla-
ge!%2 hinaus eine weitere Begriffsbestimmung. Alberts philosophische
Kompetenz wird — so E. J. McCullough'%® — daraus ersichtlich, dal3 es
ihm aus der Perspektive einer dynamischen Formenlehre gelingt, die
beim Stagiriten problematische Beziehung von Beweger und Bewegtem
in der Natur eingehender zu kliren. Die Erliuterungen des doctor
universalis zum Bewegungsproblem stellen demnach eine produktive
Aneignung und Weiterentwickiung der durch die aristotelische Tradition
vorgegebenen Fragestellungen dar.

100 Sjehe oben Anm. 86 und 87.

100 ALerTUs MAGNuUS, Physica I11,1,8 ; Borgnet 202b: « Tertia [definitio] est, quod
est endelechia et moventis et mobilis, quae dicit totum quod est motus, secundum quod est
fluxus a movente in mobile ; et certissima est ista, quia in ea certificatur nobis motus tam ex
movente quam ex mobili.» — Vgl. das gekiirzte Zitat bei E.]J. McCuLLoucH, 148
Anm. 65.

192 Vgl. AVERROES, In Aristotelis Phys. ITI, comm. 23; Venetiis 1562; fol. 95 D-F.

193 Vgl. E. ]. McCuLLouGH, 148f.



Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983) 95

2.5 Zeit

Das Problem der Zeit, welchem Albert den dritten Traktat des
vierten Buches seines Physikkommentars!%¢ widmet, soll abschlieBend
aufgegriffen werden. Die Darstellung, welche den Ausfiihrungen von
J. M. Quinn!® verpflichtet ist, beschrinkt sich auf die Er6rterung von
drei Fragen:

Was ist Zeit — wie lautet die albertsche Definition der Zeit?

Welche Bedeutung und Funktion kommt dem Jetzt (nunc) inner-
halb von Alberts Zeitkonzeption zu ?

Existiert die Zeit nur in der Seele (in anima), oder gibt es Zeit auch
unabhingig von der Seele (extra animam)?

Wie bereits angedeutet, stellt der Korper, insofern er Verinderung
bzw. Bewegung unterworfen ist, den ausgezeichneten Gegenstand der
Naturphilosophie dar. Die faktisch beobachtbaren Verinderungen und
Wechsel auf physikalischem Niveau erstrecken sich in der Zeit. Die
Kurzformel Alberts fiir die Erkennbarkeit der Zeit lautet: «ohne Bewe-
gung gibt es keine Zeit»'%. Wenn die Zeit einzig in Verbindung mit der
Bewegung wahrgenommen wird, so mul3 bei der Definition davon
ausgegangen werden, dal3 die Zeit <etwas an der Bewegungy (aliquid
motus) bzw. etwas mit der Erkenntnis der Bewegung Verbundenes
(coniunctum motui) ist'%’,

Bei der Untersuchung der Bewegung entdeckt Albert, daf3 die Kon-
tinuitit der Ortsbewegung aus der kontinuierlichen Gréf3e des durch-
messenen Raumes abgeleitet werden kann. Fiir die gegenwirtige Fra-
gestellung ergibt sich daraus, dal3 die erste Grundlage fiir die Bestim-
mung der Zeitstruktur einer Bewegung die Kontinuitir und 7eilbarkeit
des Raumes ist. Der ersten und letzten Stelle der durchmessenen Strecke
kann ein Frither und ein Spiter bzw. ein fritherer und ein spiterer
Zeitpunkt zugeordnet werden. Die zweite Grundlage fiir die Bestim-
mung des Zeitfaktors ist die numerische Fixierung des fritheren und des
spiteren Zeitmoments an der Bewegung ; durch das Zah/en der diskreten

104 ALBERTUS MAGNUS, Physica IV,III; Ed. Par. III; Borgnet 305-343 (« De tempo-
re»). — Zur Zeitthematik vgl. auch De quatuor coaequaevis II,5; Ed. Par. XXXIV;
Borgnet 363-388.

105 7. M. QuinnN, The Concept of Time in Albert the Great: Albert the Great 21-47.

196 Vol Physica IV,II1,4; Borgnet 312a: «... sine motu non est tempus».

107 Vgl. ebd. Borgnet 314a.



96 Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983)

Zeitmomente wird der Bewegungsablauf quantitativ bestimmbar!,
Den Bewegungsabschnitten, welche sich einerseits kontinuierlich im
Raum aneinander schlieBen und andererseits durch Einschnitte gegen-
einander abgrenzbar sind, entsprechen Zeitabschnitte, welche aufein-
ander folgen und durch Einschnitte gegeneinander abgrenzbar sind.
Wenn die unterscheidbaren Segmente der riumlich erstreckten Bewe-
gung durch die beiden #uBersten <Punkte> gekennzeichnet werden,
dann wird die verflossene Zeit erfahrbar, indem die als Jetzt (nunc)
bezeichneten Endpunkte gezihlt werden. Demnach lautet die gesuchte
Definition gemil3 Aristoteles: «Zeit ist die Zahl der Bewegung, welche
gemill dem Fritheren und Spiteren in der Bewegung gewonnen
wird»1%, Die Zeit kommt also ausschlieBlich als Zeit von (Bewegungs-)
Prozessen, als Mal3stab ihrer Dauer, in den Blick.

Als Zahl der Bewegung bestimmt die Zeit das Mehr oder Weniger
einer Bewegung. Albert unterteilt die Zahl in ein materiales und ein
formales Element !9, Material ist die Zahl, insofern die Sache wirklich
gezihlt wird bzw. der Moglichkeit nach zihlbar ist. Hinsichtlich dieses
materialen Elements wird von einer gezihlten Zahl (numerus numeratus)
gesprochen. Formal fungiert die Zahl in der Hinsicht, da3 durch sie
(tatsichlich) gezihlt wird. Der formalen Betrachtungsweise entspricht
die zihlende Zahl (numerus numerans). Bei der Anwendung dieser
Unterscheidung auf die gegenwirtige Fragestellung zeigt Albert, dal3
die Zeit als Zahl gleichsam zwischen diesen beiden Arten der Zahl
(numerus quasi medius inter istos) zu situieren ist. Als festgestelite GroBe ist
die Zeit an die jeweilige Bewegung, die sie klassifiziert, gebunden; sie
erscheint als gemessener oder mefbarer Bestandteil des natiirlichen
Prozesses. Als feststellende GroBe, die als formales Kriterium auf die
Bewegung angewandt wird, stellt sie das Mal3 jedweder Bewegung dar.
DalB sie in der Art der gezihlten Zahl begegnet, dies kommt der Zeit
zufdllig, d.h. hinsichtlich eines bestimmten gemessenen Prozesses zu.
Dal sie in der Weise der zihlenden Zahl angetroffen wird, entspricht
dem Wesen der Zeit, als Mal3 aller (méglichen) Bewegungen zu fungie-
ren.

198 Vgl. ebd. Borgnet 314b—315b. — Zur Interpretation vgl. J. M. Quinn, 29f.

192 Vel. ebd. Borgnet 316b: «... tempus est numerus motus acceptus a priore et
posteriore in motu existentibus». — Vgl. AristoTELES, Physik IV, 11; 219b 1f.

110 Vgl. Physica IV,IIL,6; Borgnet 317a. Zur Deutung vgl. J. M. Quinn, 31. — Die
Unterscheidung <numerus numeratus> und <numerus numerans» ist bereits vorgezeichnet
bei AristoTeLEs, Physik IV, 11; 219b 2-8 sowie AVERROESs, In Aristotelis Phys. IV,
comm. 102, Venetiis 1562, fol. 181K—-182B.



Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983) 97

Albert erliutert diese Unterscheidung zunichst am Beispiel eines
MeBstockes: Die Elle wird wesentlich unter der Hinsicht definiert, daf3
sie iberhaupt als MaBstab gebraucht wird ; erst in abgeleiteter und damit
zufilliger Manier kommt die genau festgelegte GroBe in den Blick.
Dariiber hinaus verweist Albert auf das Beispiel von zwei hinsichtlich
des durchmessenen Raumes und der beschriebenen Bewegung unter-
schiedlichen Vorgingen. Wiewohl die eine Bewegung schneller ver-
lduft als die andere, erreichen beide ihren Endpunkt zur gleichen
Zeit'''. Die Gleichheit ihrer GroBe griindet also in der Zeit als Zabh/
beider Bewegungen. Diese Feststellung darf nach Albert verallgemei-
nert werden: Wenn verschiedenen Bewegungen die gleiche Gréfe
zugesprochen wird, dann stammt die Gleichheit von der Gleichheit der
Zeit, welche alle Bewegungen zihlt.

Um seine Erlduterungen (explanationes) der begrifflichen Bestim-
mung der Zeit einem vorliufigen AbschluB3 zuzufiihren, klart Albert die
Frage, inwiefern die Zeit unter einem diskreten und einem kontinuier-
lichen Aspekt angesprochen wird. Wiewohl die Ortsbewegung konti-
nuierlich verlduft, wire die Annahme unzutreffend, daf3 alle Bewegun-
gen kontinuierlich verliefen. Wihrend die Zeit durch sich kontinuier-
lich verlduft, da ihre fritheren und spiteren Abschnitte sich im FlieBen
aneinander schlieBen, 148t sich der Bewegung nur gelegentlich respek-
tive zufillig Kontinuitdt beimessen. Anlifllich der Formbestimmung
einer Bewegung kénnen diskrete Zeitmomente angegeben werden;
indem die Zeit die einzelnen Phasen eines Prozesses bemif3t, sind ihre
diskreten Intervalle zihlbar. Grundsitzlich stellt Albert fest, dal3 die
Zeit unter formaler Perspektive als diskret, unter materialer Perspektive
als £ontinuierlich anzusehen seil'?. Der doctor universalis erklirt, nach-
dem er sich zuvor bereits auf Avicenna berufen hat, mit seiner Zeit-
auffassung der Lehrmeinung der Araber und nicht der Lateiner zu
folgen.

Im Rahmen der von Albert vorgetragenen Zeitkonzeption kommt
dem Jetzt (nunc) eine konstitutive Bedeutung zu. Zwar ist das Jetzt nicht
ein Teil der Zeit (pars temporis), aber als elementarer Baustein!'3 der

1t Vgl. ebd. Borgnet 317b.

112 Vgl. ebd. Borgnet 318a—b: « Quia vero in tali processione exitus continui prius et
posterius non dividit ipsum exitum, ideo manet tempus secundum veritatem continuum,
sed habet actum discreti in eo quod numerat; et ideo discretio sibi est formalis, et
continuitas materialis.» — Vgl. die Deutung bei J. M. Quinn, 32.

13 Vgl. Physica IV,III,7; Borgnet 319a—b. Dazu J. M. QUINN, 32: «... the now is not
a part of time, but as its underlying nucleus it ultimately grounds temporial ubiquity ».



98  Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983)

Zeitfolge begriindet das Jetzt die Allgegenwart der Zeit. Damit dringt
sich die Frage auf, ob das Jetzt als ein und dasselbe oder vervielfacht
vorkommt. Die Antwort 1463t sich von einer neuerlichen Untersuchung
der Bewegung, dem Substrat der Zeit, gewinnen. So wie die rdumlichen
Abschnitte (partes spatii) der Bewegung unter dem Gesichtspunkt der
Kontinuitit (forma continui) und unter dem Gesichtspunkt numerischen
Diskretseins betrachtet werden kénnen, so kann der bewegte Gegen-
stand unter einer zweifachen Perspektive angesprochen werden. Inso-
fern das Bewegte unter seiner eigentiimlichen Form (forma propria)
steht, verbleibt es im Verlaufe der Bewegung dasselbe und behilt seine
unwandelbare Einheit. Der bewegte Mensch oder Stein bleiben als
solche wihrend und nach der Bewegung erhalten. Insofern das Bewegte
unter die Form der Bewegung (forma motus) gerit, durchlduft es auf-
einanderfolgende (Raum-) Segmente, welchen die zihlbare Pluralitit
des Frither und Spiter entspricht. Im Verlauf eines Kriegszuges z.B.
verweilt der Feldherr zunichst in Athen und dann spiter in Sparta.

Formal betrachtet stellt sich die Einheit des bewegten Trigers, der
im Verlauf der gesamten Bewegung identisch bleibt, als das ezze Jetzt der
Zeit dar; seine Vielheit oder Vervielfiltigung in der Abfolge des Friiher
und Spiter ist die Zeit, insofern sie als Zahl fungiert. Folglich ist das
Jetzt, welches den fixierbaren Abschnitt der Zeitfolge anzeigt, in
gleicher Weise an die Zeit gebunden, wie das Bewegte an die Bewegung
gebunden ist!!'4, Beim Ablauf des Bewegungsvorganges teilt das Be-
wegte die Bewegung in Abschnitte des Frither und Spiter auf (distin-
guere partes motus). In analoger Weise bricht das Jetzt, als quantifizie-
rende Bestimmung der Bewegung, die Zeitmomente in Vergangenes
und Zukiinftiges auf (distinguere partes temporis)''>.

Ahnlich einem Punkt, von dem angenommen wird, dal} er sich
bewegt, bleibt das tatsichlich flieBende Jetzt wesentlich identisch und
begriindet die zeitliche Abfolge des Friither und Spiter sowie die dazwi-
schenliegenden Momente. Wiewohl das Jetzt nicht als Teil der Zeit
anzusehen ist, kann dennoch nicht vom Zeitstrahl unter Absehung von

114 Vgl. ebd. Borgnet 319b: «Et primo quidem modo numeratur unitate mobilis,
quae una est in toto motu. Secundo autem modo numeratur numero prioris et posterioris,
quia secundum hoc est forma prioris et posterioris in spatio, ipsum tamen unum est in
priori et posteriori. Unitas autem sua est subiectum, quae idem est in toto motu, formaliter
accepta est ipsum nunc temporis, et pluralitas sua formaliter accepta est tempus secundum
quod est numerus. » — Zur Deutung vgl. J. M. QUINN, 33f,

115 Vgl. ebd. Borgnet 319b—320a.



Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983) 99

dem Jetzt gesprochen werden. Aus diesem Grunde verweisen die <kun-
digen Aristoteliker>!!¢ auf eine weitere Verhiltnisgleichung: Wie die
Zeit die Zahl der Bewegung darstellt, so garantiert das Jetzt die Einheit
des Bewegten. Aus dieser Deutung ergeben sich fiir die Erkenntnisord-
nung folgende Konsequenzen: Als bleibendes Element im Wechsel der
Zeitabschnitte ist das Jetzt bekannter als die Zeit selbst!!’. Das Bewegte
ist als bleibendes Element dem Erkennen eher zuginglich als die Bewe-
gung selbst. Die Bewegung wiederum ist bekannter als die Zeit.
SchlieBlich wendet Albert sich der Frage zu, wie sich die Zeit zur
Seele verhilt '8, Diese Frage 1if3t sich genauer formulieren : Gibt es Zeit
unabhingig von der Seele!!? ? Zunichst wiederholt der doctor univer-
salis die Argumente fiir die Subjektivitit der Zeit. Wenn es unméglich
ist, daBl etwas gezihlt wird, ohne daf3 die Seele zihlt, und die Zeit das
Gezihlte an der Bewegung darstellt, dann kann es auBerhalb der Seele
keine Zeit geben. Zum Beweis wird auf die beiden fiir die Zahl kon-
stitutiven Bedingungen verwiesen. Fiir die Existenz einer Zahl wird
einerseits das gefordert, wodurch gezihlt wird ; dies ist die Titigkeit des
Zihlens; andererseits muf3 es die materielle Grundlage fir das Zihlen
geben, das Zihlbare an sich??°. Die erste Bedingung, die Operation des
Zihlens, leistet allein die Verstandesseele (anima intellectiva). Folglich
scheint die Existenz der Zeit unabldsbar an die Titigkeit dieses ausge-
zeichneten Vermogens der Seele gebunden zu sein.
Bemerkenswerterweise stellt der gerade skizzierte Gedankengang
nicht Alberts letztes Wort dar. Der doctor universalis schreckt vielmehr
vor einer dezidierten Subjektivierung respektive exklusiven Psycholo-
gisierung der Zeit zuriick. Deshalb gibt er zu bedenken, daf3 die Zeit,

116 Vgl. ebd. Borgnet 320a: « Et ideo dicunt peritiores Peripateticorum, quod sicut
tempus est numerus motus, ita nunc est unitas eius, quod fertur unum existens in toto
motu. Et sicut id, quod fertur, agit motum, ita nunc agit tempus. »

"7 Vgl. ebd. Borgnet 321a: «... ipsum nunc nobis notius est quam tempus. »

1% Vgl. Physica IV,III,16; Borgnet 338b: «... qualiter tempus se habet ad animam ».
— Zum folgenden vgl. die Darstellung bei J. M. QuINN, 40f. — Bemerkenswerterweise
kritisiert dieser Interpret die albertschen Losungsvorschlige fiir die Objektivitit der Zeit
im Riickgriff auf Augustinus (43—47).

119 Vgl. ebd. Borgnet 33%9a: «... utrum tempus est aliquid [Borgnet: aliquod], cum
non sit anima». — Caput 16 setzt die ausfiihrliche Diskussion aus Caput 3 voraus («...
digressio declarans sententiam eorum, qui dicunt tempus non esse nisi in anima»; Borgnet
309b-311b). Dort verweist Albert ausdriicklich auf AucustiNus (Borgnet 311a).

120 Vgl. ebd. Borgnet 339a: «... numerus non videtur esse nisi duplex, scilicet quo
numeratur, qui est actio numerantis, et numerabile ipsum, quod est numeratis materia,
circa quam est actiox.



100  Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983)

existierte sie einzig in Verbindung mit der Secele, eine bloB fiktive
Entitit gleich einer Chimire wire'?!. Aufgrund seines — so
J- M. Quinn'#? — «realistischen> Standpunktes votiert Albert fiir die
objektive bzw. physikalische Existenz der Zeit: Zeit kommt —dies ist der
vorldufige Hinweis des doctor universalis — stets als ein Attribut der
Bewegung in den Blick. Wenn es also Bewegung ohne den quantifizie-
renden Zugriff der Seele innerhalb der Natur gibt, dann gibt es auch das
«Etwas an der Bewegungy, die Zeit, auBBerhalb der Seele. Demnach ist es
zutreffend, daB die Zeit — zumindest der Moglichkeit nach — ohne die
Seele besteht, auch wenn die tatsichliche Wahrnehmung der Zeit stets
an die Aktivitit der zihlenden Seele gebunden bleibt!?3.

Albert modifiziert diesen (als unzureichend bezeichneten, Aristote-
les und Averroes zugeschriebenen) Losungsvorschlag durch folgende
Unterscheidung: Fiir die Operation des Zihlens werden dre/ Faktoren
gefordert, nimlich die gezihlte Materie (materia numerata), die form-
gebende Zahl (numerus formalis) und die auf wirkende, aber nicht form-
gebende Weise zihlende Seele (anima efficienter et non formaliter nume-
rans). Auch wenn die Seele nicht de facto zihlt, so besteht die Zahl
gemil einer formalen Seinsweise d.h. als «gezihlte Zahl. Der entschei-
dende Argumentationsschritt Alberts griindet in einer Zweiteilung der
dnstanz>, durch welche gezihlt wird, in das, durch welches wirklich
gezihlt wird, und das, durch welches forzal gezihlt wird. Mittels dieser
Differenzierung gelangt der doctor universalis tiber die zunichst hypo-
thetisch eingeriumte Objektivierung der Zeit hinaus zu folgendem
Ergebnis: Die Zeit existiert nicht nur gemil3 der bloBen Méglichkeit als
Zahl unabhingig von (der Anwesenheit) der Seele, sondern auch gemil3

2l Vel. ebd. Borgnet 339b: «... et tunc erit esse temporis fictum, sicut esse chimerae
et tragelaphi».

22 Vgl. J. M. QuINN, 41: «Albert’s lusty realism uncompromisingly retains the
full-blown physicality of time.» — Vgl. bereits bei A. MaIER, Das Zeitproblem: Meta-
physische Hintergriinde der spitscholastischen Naturphilosophie. Roma 1955; 45-137;
bes. 67ff. Diese Autorin deutet Alberts Problemlésung als eine «ausgesprochen realisti-
sche Entscheidung» (67). — Hinsichtlich der Beziehung der Zeit zur Seele vgl. bereits
ArisToTELES, Physik IV, 14; 223a 16-29 sowie AVERROES, In Aristotelis Phys. IV,
comm. 130 u. 131, Venetiis 1562, fol. 201H-202H.

123 Vgl. ebd. Borgnet 339b: «... aut oportet dicere, quod motus est, cuius passio est
tempus. Et si convenit motum esse sine anima, tunc convenit esse per quemdam motum
sine anima. Quia prius et posterius sunt in motu numerabilia quidem sine anima, sed non
actu numerata sine anima. Et ideo tempus in potentia est sine anima, actualem autem
accipit perfectionem ab anima numerante ».



Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983) 101

einer in der Natur angelegten Form der Teilbarkeit der Dinge. Insofern
die Zeit aus Form, Zahl und Materie (den gezihlten Entititen) zusam-
mengesetzt ist, existiert sie wie jedes andere Naturding #nabhingig von
der Seele. Die Seele als Wirkursache wird fiir die Existenz der Zeit
jedoch insofern gefordert, als die Seele durch ihre Titigkeit des Zihlens
die Feststellung der Zeit verursacht und in diesem Sinne Zeit <setzt>!24,
«Unter den mancherlei Fragen», so A. Maier'?’, «die die Scholastik
gegeniiber dem Zeitproblem gestellt hat, ist ohne Zweifel die grund-
sitzlich wichtigste und interessanteste die nach dem objektiven Reali-
titsgehalt, der der Zeit zuzuschreiben ist. Es ist andererseits auch die
Frage, die von den scholastischen Philosophen selbst als die schwierig-
ste empfunden wurde und die am meisten und am leidenschaftlichsten
diskutiert worden ist.» Vor dem Hintergrund dieser Problemstellung
steht die Tatsache auBBer Zweifel, dal3 Alberts innovatorischer Lésungs-
vorschlag, zwischen einer formalen und einer effizienten Gegebenbheit
der Zeit zu unterscheiden, wirkungsgeschichtlich ungemein folgenreich
war!26, Eine eingehendere Auseinandersetzung mit der Stellungnahme
des doctor universalis hitte die Konsistenz seiner Argumentation zu

124 Vgl. ebd. Borgnet 339b-340a: «... ad #umerare tria exiguntur, scilicet materia
numerata, numerus formalis et anima efficienter et non formaliter numerans. Ergo si non
sit anima, adhuc numerus est secundum esse formale et secundum numerum numeratum.
Ergo quo numeratur est duplex, scilicet quo numeratur efficienter, et quo numeratur
formaliter. Non ergo secundum potentiam solum est numerus non existente anima, sed
etiam secundum habitualem formam discretionis rerum numeratum. Et hoc modo penitus
est et tempus extra animam, Et cum ad esse rei in se non exigatur nisi forma et materia,
non exigitur anima ad esse temporis in seipso, sed anima actione numerantis ponit et
causat temporis deprehensionem ; et quoad hunc actum non est tempus extra animam». —
Zur Interpretation vgl. auch A. MaIer, Das Zeitproblem, 68: « Albert nimmt somit ...
einen numerus formalis an, der einerseits von der materiellen res numerata, andererseits
von der actio animae numerantis verschieden ist, und der wie die substantialen und
accidentalen Formen in Verbindung mit der ihm zugeordneten Materie das entspre-
chende gegenstindliche Moment konstituiert. Der numerus formalis ist also einfach das
formal-kategoriale Prinzip, aus dem die gegenstindliche Anzahl fliesst, wie die Quantitat
das formal-kategoriale Prinzip ist, das dem materiellen Kérper seine raumlichen Dimen-
sionen gibt. Ein so verstandener numerus ist natiirlich unabhingig vom Intellekt, dessen
einzige Funktion darin besteht, die real gegebenen Zahlengréssen erkennend aufzufassen
und sie damit <efficienter>» aber nicht <formaliter> zu zihlen. Und was fiir die Anzahl im
allgemeinen gilt, gilt fiir die Zeit im besonderen, denn sie ist in ganz wértlichem Sinn als
numerus aufzufassen und ist dementsprechend gleichfalls penitus extra animam.»

125 A. MAIER, Das Zeitproblem, 47.

126 A, MAIER, Das Zeitproblem, 68: Albert vertritt die These eines numerus forma-
lis, «wie iibrigens auch viele andere nach ihm». A. Maier verweist w.a. auf Hervaeus
Natalis (vgl. 74) und Johannes Baconthorp (vgl. 81f.).



102 Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983)

priifen und eréffnete dariiber hinaus die Méglichkeit, anhand des Zeit-
problems Zustimmung und Ablehnung der vz Domini Alberti von sei-
ten seiner deutschen Schiilerschaft (insbesondere Dietrichs) zu disku-
tieren.

3. WURDIGUNG

Da es den Rahmen dieses Beitrages sprengte, im Anschluf3 an diese
(keineswegs den Anspruch auf Vollstindigkeit oder Reprisentativitit
erhebende) Literaturiibersicht eine detaillierte Kritik respektive Wiir-
digung der einzelnen Problemkreise vorzutragen, gilt es, sich auf einige
abschlieBende Bemerkungen zu beschrinken.

Riickblickend soll zunichst die Bedeutung Alberts als Naturphilo-
soph angesprochen werden. Der doctor universalis erstrebt — wie dar-
gestellt — die methodische Sicherung des Status der Naturwissenschaft,
ohne das «platonische» qua mathematische Modell der «<Englinder»> zu
iibernehmen. Indem er iiber die Klirung der Beziechung der Physik zu
Mathematik und Metaphysik hinaus ein spezifisches Beweisverfabren fur
die Naturphilosophie entwickelt, sichert er Eigenstindigkeit und Wis-
senschaftlichkeit der scientia naturalis. Durch seine Konzeption einer
necessitas ex suppositione finis gelingt es ihm (mindestens ansatzweise),
eine Losung fiir das etwa von I. Kant'?’ akzentuierte Problem «(Not-
wendigkeit und strenge Allgemeinheit versus Erfahrung» vorzuschla-
gen.

Abgesehen von Alberts Versuch, Notwendigkeit und Kontingenz in
angemessener Weise zusammenzuhalten, zielt sein naturphilosophi-
sches Interesse insbesondere auf die propria natura des jeweiligen Unter-
suchungsgegenstandes. Gerade hinsichtlich zweier Grundprobleme der
Physik, Bewegung und Zeit, erreicht der doctor universalis eine produk-
tive Weiterentwicklung der ihm vorgegebenen Fragestellungen. Zum
einen gelangt er iiber die Vorlage des Averroes-Kommentars hinaus zu
einer eigenen Definition der Bewegung!?8, welche die bei Aristoteles

127 Vgl. I. KanT, Kritik der reinen Vernunft, hrsg. v. R. Schmidt. Hamburg 1956,
B 1-6.

128 Wie wenig Aufmerksamkeit Albert weiterhin in den sog. Handbiichern beige-
messen wird, 148t sich exemplarisch ablesen bei G. MEYER, Art. Bewegung (II. Mittelal-
ter): Historisches Worterbuch der Philosophie I, hrsg. v. J. Ritter. Darmstadt 1971,
869—-871; hier 869. Demnach stellt das Aufgreifen der arabischen Unterscheidung zwi-
schen forma fluens und flusxcus formae den einzigen Beitrag Alberts zum Bewegungsproblem

dar.



Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983) 103

nicht zu voller Zufriedenheit bestimmte Beziehung zwischen Beweger
und Bewegtem im Sinne einer bezdersestigen Vollendung klart. Zum ande-
ren erlaubt ihm die Entdeckung des numerus formalis, entschiedener als
Aristoteles, ein realistisches Zeitverstindnis zu vertreten.

Weiterhin darf gefragt werden, inwieweit die angefiihrten Beitrige
Alberts Platz in der Geschichte der Philosophie im allgemeinen und der
Geschichte der Naturphilosophie im besonderen anzeigen. Die Bertick-
sichtigung seiner grundsitzlichen Reflexionen beziiglich Gegenstand
und Methode der Physik und der Metaphysik erlaubt es keineswegs,
Albert als bloB <neugierigen»>'?® Sammler oder «Enzyklopidisten> zu
qualifizieren, um ihm anschlieBend aus dem pauschalen Vergleich mit
dem an systembildender Kraft <iiberlegenen» doctor angelicus Univer-
salitdt zu- und spekulative Kompetenz abzusprechen.

Gerade die Frage, ob Albert der Ehrentitel doctor expertus zu Recht
verliehen wurde, sollte nicht allzu schnell in negativer oder positiver
Weise entschieden werden. Hinsichtlich des Stellenwertes von Experi-
ment und selbstindiger Beobachtung stellen sowohl die Uberbewertung
durch A. C. Crombie '*°, welcher Albert primir als Zoologen behandelt,
als auch die Unterbewertung durch I. Craemer-Ruegenberg!?! Extreme
dar. Demgegeniiber plidiert P. Hof3feld!*? in seinen ebenso material-
reichen wie ausgewogenen Darstellungen fiir eine »ia media. Es ist in
diesem Zusammenhang darauf hinzuweisen, daf3 die naturphilosophi-
schen Studien Dietrichs von Freiberg (etwa im Bereich der Optik) die
Wirkung des albertschen Programms einer Favorisierung von Beobach-
tung und Experiment auf seine deutsche Schiilerschaft widerspie-
geln.

In gleicher Weise, wie die neueren Untersuchungen einerseits die
Legende vom permanent experimentierenden Albert, andererseits das
Verdikt, er triige den Titel doctor expertus zu Unrecht, hinfillig erschei-
nen lassen, schiitzen einzig sorgfiltige und detaillierte Textuntersu-

129 Vgl. die diesbeziigliche Vermutung von I. CRAEMER-RUEGENBERG, Albert der
Grofle. Miinchen 1980 ; 142: «Sein offenkundig groB3es Interesse fiir alle Einzelheiten der
Naturkunde, auch wenn diese philosophisch unwichtig waren, verrit sicherlich einen
weltoffenen, wiBlbegierigen, vielleicht sogar neugierigen Geist» (Hervorheb. von mir).

130 Vgl. A. C. CromBIE, Von Augustinus bis Galilei. Die Emanzipation der Natur-
wissenschaft. Kéln—Berlin 21965; 152f.

131 Vgl. 1. CRAEMER-RUEGENBERG, 220. 160.

132 Vgl. bes. P. HossFeLp, Albertus Magnus als Naturphilosoph und Naturwissen-
schaftler. Bonn 1983.



104  Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983)

chungen vor einem voreiligen Erliegen der ebenso weit verbreiteten
wie hartnickig wiederholten Vorurteile beziiglich des Lebens und
Werkes des doctor universalis. Sicherlich wire es unzutreffend, weil
unhistorisch, Albert als Experimentator im modernen Sinne anzusehen,
aber Albert versteht sich — im Kontext seiner Zeit — zu Recht als
Beobachter der Natur und ihrer Phinomene; er schitzt den Wert der
(persoénlichen) Beobachtung weitaus hoher ein als z.B. sein Schiiler
Thomas von Aquino. Bei aller Anerkennung des Mutes, ein Gesamtbild
Alberts zu entwerfen, erscheint der Versuch von I. Craemer-Ruegen-
berg, welche gerade die Naturphilosophie des Kélner Lesemeisters —
von knappen Hinweisen auf Kosmologie und Zoologie bzw. Anthro-
pologie abgesehen — nahezu vollstindig unberiicksichtigt 1d3t, in der
Tat «verfriiht> 133,

Fiir weite Bereiche seines Philosophierens, dessen gesicherte Text-
grundlage durch das Fortschreiten der kritischen Edition (1951 ff.)
stindig erweitert wird, scheint die Feststellung zu gelten, daf3 sich
Alberts Berithmtheit umgekehrt proportional zu seiner Bekanntheit
verhilt. Angesichts der Fiille offener Fragen zu den Opera A/lberti Teu-
tonici bleibt zu hoffen, daf} die philosophische Auseinandersetzung mit
seinem vielgestaltigen Werk in der gleichen Intensitit fortgefiihrt wird,
welche die meisten der im Umbkreis des 700jihrigen Todestages erschie-
nenen Publikationen kennzeichnet.

133 Vgl. I. CRAEMER-RUEGENBERG, 2a0. 8: «In gewisser Weise ist dieses Buch ver-
fritht. » — Uber die bereits angemerkten Kritikpunkte hinaus gilt es auf die Richtigstel-
lungen von ].-D. Caviciorr (Les écrits d’Heymericus de Campo [1395-1460] sur les
ceuvres d’ Aristote, 220. 300f. Anm. 24) zu verweisen ; dieser korrigierte «quelques fautes
flagrantes», welche sich im Albertismuskapitel (147-154) der Einfithrung von I Crae-
mer-Ruegenberg finden. Vor dem Hintergrund dieser Méngel iiberrascht das Urteil von
K. LEauMAaNN (Die Synthese von Glauben und Wissen, 22a0. 130 Anm. 40), daB die Arbeit
von I. Craemer-Ruegenberg eine «ausgezeichnete Gesamtdarstellung» sei.



	Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983)

