
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 32 (1985)

Heft: 1-2

Artikel: Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983)

Autor: Wagner, Claus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760729

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760729
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Claus Wagner

Alberts Naturphilosophie
im Licht der neueren Forschung

(1979-1983)

«Albertus Magnus ist der berühmteste deutsche Scholastiker»1,
urteilte G. W. F. Hegel in seinen <Vorlesungen über die Geschichte der

Philosophie> ; er notierte zudem : « Albert hat sehr viel geschrieben, und
wir haben davon noch 21 Folianten übrig»2. Im Umkreis des 700jäh-
rigen Todestages von Albert wurde sein Werk Gegenstand zahlreicher
Publikationen3. Während eines kurzen Intervalls, welches die Grundlage

dieser Bilanz darstellt, wurde über den doctor universalis <sehr

viel >4 geschrieben.
Aus dem diesem Forschungsbericht5 gebotenen Umfang resultiert

die Notwendigkeit, angesichts einer Vielfalt der Literatur eine themen-

1 G. W. F. Hegel,Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie II, Frankfurt
a.M. 1971 (Theorie Werkausgabe Bd. 19) 568.

2 Ebd. 569. - Zu Hegels Albertverständnis vgl. J. A. Weisheipl, Albert the Great
and Medieval Culture: The Thomist 44 (1980) 481—501 ; hier 481 f.

3 Vgl. folgende Sammelbände : Albertus Magnus Doctor Universalis 1280/1980, hrsg.
v. G. Meyer und A. Zimmermann ; Mainz 1980 (Walberberger Studien 6 ; Bibliographie
495—508) [= Doctor Universalis]. Albertus Magnus and the Sciences. Commemorative
Essays 1980, ed. J. A. Weisheipl; Toronto 1980 (Studies and Texts 49; Bibliographie
585—616) [= Albertus Magnus and the Sciences], Albert the Great. Commemorative
Essays, ed. F. J. Kovach and R. W. Shahan ; Norman 1980 [= Albert the Great], Albert
der Große. Seine Zeit, Sein Werk, Seine Wirkung, hrsg. v. A. Zimmermann ; Berlin/New
York 1981 (Miscellanea Mediaevalia 14) [= Albert der Große].

4 Vgl. folgende Zeitschriften : Archives de Philosophie 43 (1980) 529—711 (cahier 4 :

Albert le Grand — Septième Centenaire). The Thomist 44 (1980) 481-646 (n. 4 Albert the
Great: Theologian. Essays in Honor of Albertus Magnus [1280-1980]). Angelicum 57

(1980) 433-556.
5 Auch wenn dieser Bericht sich auf neuere Publikationen aus dem Bereich der

Sekundärliteratur konzentriert, gilt es zumindest auf weitere Fortschritte der inzwischen



66 Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979—1983)

gebundene Auswahl zu treffen. Die folgende Konzentration auf Fragen
der Naturphilosophie'' darf allerdings nicht als Fortschreibung jenes weit
verbreiteten Vorurteils mißverstanden werden, demzufolge Albert
(einzig) als Naturforscher ein hoher Rang eingeräumt wird, während er
etwa im Bereich der Metaphysik7 — aufgrund eines vorschnellen wie
einseitigen Vergleichs mit dem an spekulativer und systembildender
Kraft < überlegenen > Aquinaten — als unselbständiger Paraphrast
qualifiziert oder allenfalls als vielseitig interessierter <Anreger> etikettiert
wird.

Die Fokussierung der Naturphilosophie wird durch eine Ausblendung

anderer Fragestellungen angestrebt. Auch wenn die Disjunktion
Albert als <Philosoph> und Albert als <Theologe> äußerst problematisch
erscheint, so fallen die primär theologisch8 ausgerichteten Abhandlun-

von W. Kübel präsidierten kritischen Edition der Opera omnia AlbertiMagni zu verweisen.
P. Hossfeld edierte De natura loci. De causis proprietatum elementorum. De generatione
et corruptione (Ed. Col. V,2. Münster 1980). W. Fauser legte ein umfassendes Reperto-
rium der Manuskripte vor : Die Werke des Albertus Magnus in ihrer handschriftlichen
Überlieferung, Teil I Die echten Werke (Ed. Col. Tom. subs. 1,1. Münster 1982).

6 Zu dem Thema Albert als Aristotelesinterpret und Naturphilosoph vgl. L. Hödl,
Albert der Große und die Wende der lateinischen Philosophie im 13. Jahrhundert : Virtus
politica. Festgabe A. Hufnagel; Stuttgart—Bad Cannstadt 1974; 251-275.

7 Dagegen die ausgewogene Studie von G. Wieland, Untersuchungen zum
Seinsbegriff im Metaphysikkommentar Alberts des Großen. Münster 1972 (Beiträge zur
Geschichte der Philosophie und Theologie des Mittelalters. N.F. 7).

8 Wissenschaftstheorie : K. Lehmann, Die Synthese von Glauben und Wissen.
Wissenschaft und Theologie bei Albertus Magnus : Albertus Magnus, hrsg. v. M. Entrich ;

Graz-Wien-Köln 1982; 111-130. —W. Senner, Zur Wissenschaftstheorie der Theologie
im Sentenzenkommentar Alberts des Großen : Doctor Universalis 323—343. — E. Weber,
La relation de la philosophie et de la théologie selon Albert le Grand: Archives de

Philosophie 43, 559-588.
Einzelprobleme : T. D. McGonigle, The Significance of Albert the Great's View of
Sacrament within Medieval Sacramental Theology: The Thomist 44, 560—583. -
F. J. Kovach, The Infinity of the Divine Essence and Power in the Works of St. Albert the
Great : Albert der Große 24—40. - P. Ribes Montane, Razôn humana y conocimiento de
Dios en San Alberto Magno : Espiritu 30 (1981) 121-144. - A. S. Moraczewski, A vision
of the universe in the spirit of St. Albert the Great: Spirituality Today 32 (1980) 305—313.

-J.-P. Torrell, La question disputée <De prophetia> de Saint Albert le Grand. Edition
critique et commentaire: Revue des sciences philosophiques et théologiques 65 (1981)
5—53; 197—232. — R. Zawilla, St. Albert the Great and symbolic consciousness:
Spirituality Today 32 (1980) 314-324.
Vergleiche mit Thomas : D. Goergen, Albert the Great and Thomas Aquinas on the Motive
of the Incarnation : The Thomist 44, 523-538. - R. McInerny, Albert and Thomas on
Theology : Albert der Große 50—60. — B. T. Viviano, The Kingdom of God in Albert the
Great and Thomas Aquinas : The Thomist 44, 502-522.



Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979—1983) 67

gen aus der Optik des vorliegenden Überblicks. Die Fülle der

Veröffentlichungen bezüglich der theoretischen9 und praktischen10 Philosophie

entzieht sich ebenfalls dem Zugriff des Berichterstatters. Darüber

9 Logik : S. Ebbesen, Albert (the Great ?)'s Companion to the Organon : Albert der
Große 89—103. - R. McInerny, Albert on Universals: Albert the Great 3-18. —

M. F. Manzanedo, Doctrina de San Alberto Magno sobre los seis Ultimos predicamentos :

Angelicum 57, 433-476. — A. de Libera, Logique et existence selon saint Albert le
Grand : Archives de Philosophie 43, 529—558. Ders., Théorie des universaux et réalisme
logique chez Albert le Grand: Revue des sciences philosophiques et théologiques 65

(1981) 55-74.
Psychologie: J. C. Ossandon Valdes, De unitate intellectus contra Averroistas: Philoso-
phica 4 (1981) 47-61. - L. Ducharme, The Individual Human Being in Saint Albert's
Earlier Writings: Albert the Great 131-160. - N. H. Steneck, Albert on the Psychology
ofSense Perception : Albertus Magnus and the Sciences 263-290. — L. Dewan, St. Albert,
the Sensibles, and Spiritual Being: Albertus Magnus and the Sciences 291—320. —

I. C-raemer-Ruegenberg, Albert le Grand et ses démonstrations de l'immortalité de
l'âme intellective: Archives de Philosophie 43, 667—673. Dies., Alberts Seelen- und
Intellektlehre: Albert der Große 104—115. Dies., The Priority of Soul as Form and Its
Proximity to the First Mover. Some Aspects ofAlbert's Psychology in the First Two Books
of His Commentary on Aristotle's De Anima : Albert the Great 49—62. Dies., Die Seele als

Form in einer Hierarchie von Formen. Beobachtungen zu einem Lehrstück aus der

De-Anima-Paraphrase Alberts des Großen: Doctor Universalis 59-88.
Metaphysik : F. J. Catania, <Knowable> and <Namable> in Albert the Great's Commentary

on the Divine Names : Albert the Great 97-128. — A. del Cura, La metafisica en el
pensamiento de San Alberto Magno. Homenaje en su séptimo centenario: Estudios
Filosoficos 29 (1980) 305—335. - A. Franchi, Alberto Magno e le origini della nozione di
causalità efficiente. La teoria delle cinque cause nei <quidam> del V <Metaphysicorum>:
Sapienza 33 (1980) 178—185. — P. Hossfeld, <Erste Materie) oder <Materie im allgemeinen)

in den Werken des Albertus Magnus: Doctor Universalis 205—234. —

M. F. Manzanedo, La belleza segün San Alberto Magno: Studium 21 (1981) 99—143. —

F. Ruello, Le commentaire du <De divinis nominibus) de Denys par Albert le Grand.
Problèmes de méthode : Archives de Philosophie 43, 589-613. —J. I. Saranyana, Sobre la
contribuciön de Alberto Magno a la doctrina del <actus essendi) : Albert der Große 41—49.

— M. Skarica, Realidad y pensamiento sugün S. Alberto Magno: Philosophica 4 (1981)
63-76. - L. Sweeny, <Esse Primum Creatum) in Albert the Great's <Liber de Causis et
Processu Universitatis) : The Thomist 44, 599—646. Ders., The Meaning of <Esse> in
Albert the Great's Texts on Creation in (Summa de Creaturis) and <Scripta Super Sen-
tentias): Albert the Great 65-95. - B. Turiel, El hâbito en San Alberto: Studium 21

(1981) 441—465. — T. M. Tyn, L'ascesa metafisica a Dio. Una lettura albertina del XII
libra della metafisica di Aristotele: Sacra Doctrina 26 (1981) 5-65. - E. H. Wéber,
L'interprétation par Albert le Grand de la Théologie mystique de Denys Ps-Aréopagite :

Doctor Universalis 409-439. - E. Wéber, Langage et méthode négatifs chez Albert le
Grand: Revue des sciences philosophiques et théologiques 65 (1981) 75—99.

10 H. J. Benitez, Acerca del bien y de la libertad en San Alberto Magno: Philosophica

4 (1981) 25-38. - K. Bernath, Bildung als politische Aufgabe. Bemerkungen zum
Politik-Kommentar Alberts des Großen : Albert der Große 134—140. — J. Malik, Albert
der Große und das Willensproblem: Theologie und Glaube 70 (1980) 371—397. -
J. Schneider, Die Bestimmung des Tugendbegriffs in den Schriften Alberts <De natura



68 Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979—1983)

hinaus wird weitgehend daraufverzichtet, Albert mit anderen Denkern
zu vergleichen11 oder Fragen der Rezeption12 (z.B. des <Albertismus>13)

zu erörtern. Schließlich wird auch nicht versucht, Albert im Kontext

boni> und <Summa de bono>: Doctor Universalis 295-322. — C. Vansteenkiste, Das
erste Buch der Nikomachischen Ethik bei Albertus Magnus: Doctor Universalis
373 - 384.

11 Vergleiche mit Thomas (neben der in Anm. 8 angeführten Literatur) : L. Elders, La
naturaleza de la metafisica segün San Alberto Magno y Santo Tomas de Aquino : Scripta
Theologica 12 (1980) 547-651. - A. Wilder, St. Albert und St. Thomas on Aristotle's
<De interpretatione>: a Comparative Study: Angelicum 57, 496-532.
Vergleiche mit der deutschen Albertschule : L. Hödl, Das <intelligibile> in der scholastischen
Erkenntnislehre des 13. Jahrhunderts: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie

30 (1983) 345-372. — B. Mojsisch, La psychologie philosophique d'Albert le Grand
et la théorie de l'intellect de Dietrich de Freiberg. Essai de comparaison : Archives de

Philosophie 43, 675-693. — M.-R. Pagnoni-Sturlese, A propos du néoplatonisme d'Albert

le Grand. Aventures et mésaventures de quelques textes d'Albert dans le Commentaire

sur Proclus de Berthold de Moosburg: Archives de Philosophie 43, 635-654. -
L. Sturlese, Proclo ed Ermete in Germania da Alberto Magno a Bertoldo di Moosburg.
Per una prospettiva di ricerca sulla cultura filosofica tedesca nel secolo delle sue origini
(1250—1350): Von Meister Dietrich zu Meister Eckhart, hrsg. v. K. Flasch. Hamburg
1984, 22—33. — E. Zum Brunn, Maltre Eckhart et le nom inconnu de l'âme : Archives de

philosophie 43, 655—666. —

12 M. Borzyszkowski, Albert der Große, seine Werke und Einflüsse in Ermland,
Pomesanien und Pomerellen : Albert der Große 256—269. — A. Eszer, S. Alberto Magno e

i cristiani di Oriente: Nicolaus 9 (1981) 129—143. - R. Haubst, Albert, wie Cusanus ihn
sah: Doctor Universalis 167-194. - E. P. Mahoney, Albert the Great and the <Studio
Patavino> in the Late Fifteenth and Early Sixteenth Centuries : Albertus Magnus and the
Sciences 537—563. — K. Park, Albert's Influence on Late Medieval Psychology : Albertus
Magnus and the Sciences 501-535. - G. Piaia, La genèse de l'interprétation historique et
philosophique d'Albert le Grand (XVe—XVIIIe siècles) : Albert der Große 237—255. -
G. Federici Vescovini, Su alcune testimonianze dell'influenza di Alberto Magno come
<metafisico>, scienziato e <astrologo> nella filosofia padovana del cadere del secolo XIV :

Angelo di Fossombrone e Biagio Pelacani da Parma: Albert der Große 155—176. —

W. A. Wallace, Galileo's Citations of Albert the Great: Albert the Great 261—283.
13 M. Bauer, <Secundum modum Albertistarum> — ein albertistischer Kommentar

zu De anima (Köln 1482) im Vergleich mit dem Text des Albertus: Doctor Universalis
7—46. — J.-D. Cavigioli, Les écrits d'Heymericus de Campo (1395—1460) sur les œuvres
d'Aristote: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie 28 (1981) 293—371. -
I. W. Frank, Zum Albertus-Autograph in der Österreichischen Nationalbibliothek in
Wien und zum <Albertismus> der Wiener Dominikaner im Spätmittelalter: Doctor
Universalis 89-117. — J. B. Korolec, Heymeric de Campo et sa vision néoplatonicienne de
Dieu: Albert der Große 208-216. - M. Markowski, Albert und der Albertismus in
Krakau: Albert der Große 177—192. — H. G. Senger, Albertismus? Überlegungen zur
<via Alberti> im 15. Jahrhundert : Albert der Große 217-236. - S. Wlodek, Albert le
Grand et les Albertistes du XVe siècle. Le problème des universaux : Albert der Große
193-207.



Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979—1983) 69

seiner Zeit14 zu situieren, seine vielfältigen einzelwissenschaftlichen15

Analysen zu würdigen oder ein Gesamtbild von Person und Werk16 zu
konstruieren. Statt dessen soll im folgenden Alberts naturphilosophi-

14 Y. Congar, <In dulcedine societatis quaerere veritatem> - Notes sur le travail en
équipe chez S. Albert et chez les Prêcheurs au XIIIe siècle: Doctor Universalis 47-57. -
A. Cortabarria, Fuentes arabes de San Alberto: Estudios Filosofîcos 29 (1980) 283—299.
— W. P. Eckert, Albertus Magnus und das Studium generale der Dominikaner in Köln :

Geschichte in Köln. Studentische Zeitschrift am Historischen Seminar, Okt. 1980, 16—44.

- I. W. Frank, Albert der Große als Dominikaner in seiner Zeit. Augsburg 1981. -
W. Frühwald, Albert der Große und die deutschsprachige Mystik des Mittelalters:
Albert der Große: ein Zeuge für Spiritualität und geistliche Bildung, Augsburg 1980,
23—49. - R. Spiazzi, I valori délia cultura umana e la fede cristiana in Sant'Alberto Magno :

Sacra Doctrina 25 (1980) 357-377. — J. Streit, Albertus Magnus, Am Wendekreis des

abendländischen Denkens; Stuttgart 1982. — L. Sturlese, Albert der Große und die
deutsche philosophische Kultur des Mittelalters : Freiburger Zeitschrift für Philosophie
und Theologie 28 (1981) 133—147. - J. A. Weisheipl, Albertus Magnus and Universal
Hylemorphism : Avicebron. A Note on Thirteenth-Century Augustinianism : Albert the
Great 239—260. - G. Wieland, Albert der Große und die Entwicklung der mittelalterlichen

Philosophie: Zeitschrift für philosophische Forschung 34 (1980) 590-607. -
A. Zimmermann, Alberts Kritik an einem Argument für den Anfang der Welt : Albert der
Große 78—88. Ders., Albertus Magnus und der lateinische Averroismus: Doctor
Universalis 465—493.

15 Astronomie : C. Cortabarria, El aströnomo Alpetragio en las obras de san Alberto
Magno: Cuidad de Dios 193 (1980) 502-533. Ders., Fuentes arabes de San Alberto.
Albumasar: Estudios Filosofîcos 30 (1981) 283—299. - P. Hossfeld, Der Gebrauch der
aristotelischen Ubersetzung in den Meteora des Albertus Magnus: Mediaeval Studies

XLII (1980) 395—406. Ders., Die Lehre des Albertus Magnus von den Kometen: Ange-
licum 57, 533—541. Ders., Senecas Naturales Quaestiones als Quelle der Meteora des

Albertus Magnus : Archivum Fratrum Praedicatorum L (1980) 63-84. — B. B. Price, The
Physical Astronomy and Astrology of Albertus Magnus : Albertus Magnus and the Sciences

155—185.

Biologie: J. Cadden, Albertus Magnus' Universal Physiology: the Example of Nutrition:
Albertus Magnus and the Sciences 321-339. - R. S. Oggins, Albertus Magnus on Falcons
and Hawks : Albertus Magnus and the Sciences 441—462. - C. Hünemörder, Die Zoologie
des Albertus Magnus: Doctor Universalis 235—248. - K. Reeds, Albert on the Natural
Philosophy of Plant Life: Albertus Magnus and the Sciences 341—354. - J. Stannard,
Albertus Magnus and Medieval Herbalism : Albertus Magnus and the Sciences 355-377.
Ders., The Botany of St. Albert the Great: Doctor Universalis 345—372.

Geheimwissenschaft : G. C. Anawati, Albert le Grand et l'Alchimie : Albert der Große
126—133. — R. Halleux, Albert le Grand et l'alchimie : Revue des sciences philosophiques
et théologiques 66 (1982) 57-80. - P. Kibre, Albertus Magnus on Alchemy: Albertus
Magnus and the Sciences 187-202. - L. Sturlese, Saints et magiciens : Albert le Grand en
face d'Hermès Trismégiste: Archives de Philosophie 43, 615-634.
Mathematik : A. G. Molland, Mathematics in the Thought of Albertus Magnus : Albertus
Magnus and the Sciences 463-478. - P. Hossfeld, Zum Euklidkommentar des Albertus
Magnus : Archivum Fratrum Praedicatorum LH (1982) 115-133. - P. M. J. E. Tummers,
The Commentary ofAlbert on Euclid's Elements of Geometry : Albertus Magnus and the
Sciences 479—499.



70 Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979—1983)

scher Ansat2 skizziert und anhand von zwei Grundproblemen (Bewegung,

Zeit) erläutert werden. Dieser primär auf die <Physik>17

ausgerichteten Darstellung werden Hinweise auf die Biographie vorangestellt.

1. Biographie

Im folgenden soll nicht versucht werden, die gesamte Lebensgeschichte

Alberts von Lauingen aufzurollen. Vielmehr konzentrieren
sich die Hinweise auf drei Fragen, welche in der Forschung bis heute

Medizin: L. Demaitre/A. A. Travill, Human Embryology and Development in the
Works of Albertus Magnus: Albertus Magnus and the Sciences 405-440. -
H. Schipperges, Das medizinische Denken bei Albertus Magnus: Doctor Universalis
279—294. Ders., Eine (summa medicinae> bei Albertus Magnus: Jahres- und Tagungsbericht

der Görres-Gesellschaft 1980 (Köln 1981) 5-24. - N. G. Siraisi, The Medical
Learning of Albertus Magnus : Albertus Magnus and the Sciences 379—404. - T. Vinaty,
Sant'Alberto Magno, embriologo e ginecologo: Angelicum 58 (1981) 151—180.

Varia: N. F. George, Albertus Magnus and Chemical Technology in a Time of
Transition: Albertus Magnus and the Sciences 235—261. — A. Goddu, The Contribution of
Albertus Magnus to Discussions of Natural and Violent Motions : Albert der Große
116—125. — F. J. Kovach, The Enduring Question ofAction at a Distance in Saint Albert
the Great: Albert the Great 161-235. - P. Hossfeld, <Allgemeine und umfassende
Natur) nach Albertus Magnus: Philosophia Naturalis 18 (1981) 479—492. -
J. M. Riddle/J. A. Mulholland, Albert on Stones and Minerals : Albertus Magnus and
the Sciences 203-234. - J. A. Weisheipl, The Axiom <Opus naturae est opus intelligen-
tiae) and its Origins: Doctor Universalis 441—463.

16 Albertus Magnus, Ausstellung zum 700. Todestag, Historisches Archiv der Stadt
Köln 1980. - Albertus Magnus, Bischof von Regensburg und Kirchenlehrer. Gedenk-
schrift zum 700. Todestag, hrsg. v. G. Schwaiger u. P. Mai. Regensburg 1980. — H. van
Bergh, Albertus Magnus; Stuttgart-Degerloch 1980. — S. Caroti, Alberto Magno e la
scienza: bilancio di un centenario: Annali d. Istituto e Museo di Storia d. Scienze di
Firenze 6 (1981) 17—44. — M. Dirrigl, Albertus Magnus. Bischof von Regensburg,
Theologe, Philosoph und Naturforscher (1193—1280) Regensburg 1980. —

P. G. Gieraths, Vita e personalità di Sant'Alberto Magno: Sacra Doctrina 25 (1980)
311—330. - N. Greinacher, Leidenschaft für die Welt. Was Albertus Magnus zu sagen
hat. Zürich 1981. - H. Maier, Doctor universalis. Zu Gestalt und Werk des Albertus
Magnus: Internationale Katholische Zeitschrift <Communio> 10 (1981) 254—263. -
W. Schäfke, Albertus Magnus. Wissenschaftler, Politiker, Heiliger. Köln 1980. - E.-
H. Weber, Albert le Grand et son œuvre. Pour le 7e centenaire de sa mort : Vie spirituelle
135 (1981) 548-559. -J. A. Widow, La sabiduria del gran Alberto: Philosophica 4 (1981)
11-23.

17 (Physik), (Naturphilosophie) und (Naturwissenschaft) werden im folgenden als

Synonyma verwendet. Albert hat keine scharfen Unterscheidungen zwischen diesen

Begriffen vorgenommen und diesen zudem ein äußerst weites Bedeutungsspektrum
beigemessen. - Vgl. B. M. Ashley, St. Albert and the Nature of Natural Science: Albertus
Magnus and the Sciences 73-102 ; 80 f. : « For Albert there is no distinction between what
today might be called a (philosophy of science) or (natural philosophy) and (natural
science). »



Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983) 71

äußerst kontrovers diskutiert und entschieden werden. Angesichts
konkurrierender Quellenzeugnisse gilt es demnach, zunächst das Problem
des Geburtsdatums zu erörtern. Anschließend soll der Frage nachgegangen

werden, wann und wo sich die erste Begegnung des Aquinaten
mit seinem Lehrer ereignete. Schließlich werden die Anhaltspunkte
geprüft, welche für eine eventuelle Teilnahme des (ehemaligen)
Bischofs von Regensburg am Konzil von Lyon im Jahre 1274 zu sprechen

scheinen.

1.1. Das Geburtsdatum

Da sich in den Quellen widersprüchliche Angaben finden, läßt sich
das Geburtsdatum Alberts von Lauingen nicht derart problemlos fixieren,

wie I. Craemer-Ruegenberg dies vorgibt. Auf p. Pelster und
H. C. Scheeben vertrauend, setzt sie 1193 als — gleichsam gesichertes —

Geburtsjahr an18. Diese Datierung basiert auf einer Erklärung des Ludwig

von Valladolid, derzufolge Albert bei seinem Tode im Jahre 1280

«ungefähr (circiter) 87 Lebensjahre vollendet hatte»19.

Demgegenüber votieren P. Mandonnet, P. Glorieux, F. Van Steen-

berghen und E. Gilson für 1206 oder 1207 als Geburtsdatum. Diese
Forscher berufen sich auf Heinrich von Herford, entsprechend dessen

Darstellung Albert als sechzehnjähriger Junge in den Dominikanerorden

eintrat20.
Während J. A. Weisheipl die Jahreszahl 1193 als «viel zu früh»

(«much too early») verwirft, bewertet er die Datierung 1206 oder 1207
als «zu spät» («too late»)21 im Hinblick auf die übrige Chronologie des

Lebens von Albert. Da die zur fraglichen Zeit, den zwanzigerJahren des

18 Vgl. I. Craemer-Ruegenberg, Albertus Magnus. München 1980, 11: «Als
Geburtsjahr setzt man [?] das Jahr 1193 an»; vgl. auch 178. - Die folgenden Hinweise zur
Biographie basieren, falls nicht anders angegeben, auf J. A. Weisheipl, The Life and
Works of St. Albert the Great : Albertus Magnus and the Sciences 13-51 (in dt. Übers. :

Albert der Große, Leben und Werke : Albertus Magnus, Sein Leben und seine Bedeutung,
hrsg. v. M. Entrich; Graz-Wien—Köln 1982; 9—60).

19 Ludwig von Valladolid, Brevis historia de vita et doctrina Alberti Magni... ed.

Bruxellis 1889, II, 96; zit. nach J. A. Weisheipl, 1980, 16 [Übs. 1982, 12].
20 Heinrich von Herford, Chronica seu Liber de rebus memorabilibus, ed. A. Potthast,

Göttingen 1859, 201: «puer sedecim annorum ordinem intravit»; zit. bei
J. A. Weisheipl, 1980, 16 [Übs. 1982, 12],

21 Ebd.



72 Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983)

13. Jahrhunderts, geltenden Konstitutionen des Predigerordens die
Aufnahme eines Kandidaten vor der Vollendung des 18. Lebensjahres

untersagten, bezeichnet Weisheipl die Überlieferung, daß Albert als

löjähriger Knabe in den Dominikanerorden eintrat, als «unhaltbar»
(«intenable»)22.

Nachdem er Heinrich von Herford, dessen Chronik um 1355 verfaßt

wurde, und Ludwig von Valladolid, dessen Lebensbeschreibung
auf 1414 zurückgeht, als Gewährsleute ausgeschieden hat, gründet
J. A. Weisheipl seine eigene These auf das Zeugnis des Ptolomäus von

Lucca. Zwei Stellen der Kurzbiographie Alberts, welche Ptolomäus

etwa 1317 in seine <Kirchengeschichte> einfügte, liefern — so Weisheipl
— den einzigen zeitgenössischen Beweis (« only contemporary evidence»23)

für das Alter, das Albert bei seinem Tode am 12. November 1280

erreicht hatte : « plus quam octogenarius » bzw. « octogenarius et ampli-
us »24. Die letztgenannte Angabe wurde von Bernard Gui schlicht
übernommen («merely copied»25).

Zu Beginn unseres Jahrhunderts urteilte Paulus von Loë angesichts
der widersprüchlichen Quellenlage : « Difficultas ex testimoniis nobis
traditis solvi non potest, et proinde neque anno 1193, neque anno 1206,

neque ullo alio certo anno Albertum natum esse, pro certo affirmare
licet »26. Unumstößliche <Sicherheit> oder <Gewißheit> eignet auch dem

Lösungsvorschlag von Weisheipl nicht, da die exakte Bestimmung des

<et amplius> aussteht bzw. allein approximativ entschieden werden
kann. Möglicherweise gelangt jedoch ein Versuch, die Bedeutung des

<et amplius> (bei dem augenblicklichen Kenntnisstand) genauer zu
fassen, kaum — wie J. A. Weisheipl dies anmerkt — über bloße Mutmaßungen

(« sheer guesswork »27) hinaus. Auch wenn die Frage nur <vorläufig>

22 Ebd. 18.
23 Ebd. 16.
24 Ptolomäus von Lucca, Historia Ecclesiastica XXII, 19 bzw. XXIII, 36, ed.

L. A. Muratori, Mailand 1724, XI, 1151 bzw. 1184; zit. nach J. A. Weisheipl, 1980, 16

[Übs. 1982, 13].
25 Stephanus de Salaniaco et Bernardus Guidonis, De Quatuor in Quibus Deus

Praedicatorum Ordinem Insignivit, ed. T. Käppeli, Rom 1949, 125; zit. bei
J. A. Weisheipl, 1980,17[Übs. 1982,13], - Das erste Zitat aus der <Historia Ecclesiastica)
Ptolomaei Lucensis sowie die Referenz aus dem <Chronicon> Bernardi Guidonis finden
sich bereits bei P. von Loë, De vita et scriptis B. Alberti Magni : Analecta Bollandiana XX
(1901) 309, 217.

26 P. von Loë, aaO. 276, 1.
27 J. A. Weisheipl, 1980, 17 [Übs. 1982, 13]. - W. P. Eckert folgt Weisheipl in

seiner <Kurzbiographie> : Albertus Magnus, Ausgewählte Texte, lat.-dt., hrsg. u. übs. v.



Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979—1983) 73

beantwortet zu sein scheint, so stellt die vorgetragene Lösung, die
Geburt um das Jahr 1200 oder etwas früher («around 1200 or a little
before »28) anzusetzen, die zum gegenwärtigen Zeitpunkt überzeugendste

Antwort dar. Angesichts konkurrierender Traditionen darf die

Angabe «um 1200» als das — nach Weisheipl — «einzige vernünftige»
(«only reasonable»29) Geburtsdatum angesehen werden, welches mit
der übrigen Chronologie der Vita Alberti vereinbar ist.

1.2. Die erste Begegnung mit Thomas von Aquino

Nach der Darstellung H. C. Scheebens «sandte man Thomas gegen
Ende des Jahres 1244 nach Köln»30. Auch A. Layer berichtet:
«Hervorragendster Schüler Alberts wird in Köln Thomas von Aquin»31.

Dagegen betontJ. A. Weisheipl, daß Thomas von Aquino im Herbst
1245 auf Anweisung des Ordensmeisters Johannes von Wildeshausen
nach Paris gesandt wurde und bis zum Sommer 1248 dort verweilte. Um
seine Auffassung zu bekräftigen, verwirft Weisheipl zunächst die
Annahme jener Interpreten, welche dem Zeugnis des Thomas von Can-

timpré32 folgten. Im Gegensatz zu der Darstellung dieses <Chronisten>
kann Thomas zu dem fraglichen Zeitpunkt nicht an den Rhein entsandt
worden sein, um bei Albert zu studieren, da sich dieser nicht in Köln,
sondern in Paris aufhielt. Als schlagenden Beweis gegen die Darstellung
des Thomas von Cantimpré führt Weisheipl dann eine Handschrift aus

dem Besitz des Aquinaten an, die eine Sammlung33 von Alberts in Paris

A. Fries, Darmstadt 1981, VIII. A. Layer datiert: «wenige Jahre vor der Jahrhundertwende»

bzw. «Vor 1200 (wahrscheinlich 1193)» (Albert von Lauingen - 700 Jahre f
Albertus Magnus, Lauingen 21980, 11 bzw. 23).

28 J. A. Weisheipl, 1980, 16 [Übs. 1982, 12],
29 J. A. Weisheipl, 1980, 17 [Übs. 1982, 13].
30 H. C. Scheeben, Albertus Magnus, Bonn 1932. 65.
31 A. Layer, 1980, 13 (Hervorheb. von mir).
32 Thomas von Cantimpré, Bonum universale de apibus I, 20, Duaci 1627, 83.
33 Neapel, Bibl. Naz. MS I B 54; vgl. J. A. Weisheipl, 1980, 25 [Übs. 1982, 23], -

Vgl. die Hinweise bei L. J. Bataillon, Bulletin d'histoire des doctrines médiévales:
Revue des sciences philosophiques et théologiques 56 (1972) 498—500. Dieser resümiert
die Bedeutung des Manuskripts von Neapel wie folgt: «La conclusion est donc que
S. Thomas n'a pas fait qu'une simple halte à Paris mais y a commencé ses études sous la
direction d'Albert le Grand et n'est parti avec lui pour Cologne qu'un certain temps après »

(499). — Äußerst bemerkenswert erscheint zudem der Verweis Bataillons auf R. A.
Gauthier, welcher auf einem ganz anderen Wege, d.h. unabhängig von der Berufung auf das



74 Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979—1983)

begonnenen und in Köln fortgeführten Vorlesungen enthält. In diesem

Manuskript befindet sich neben zwei anderen Vorlesungen34 Alberts
über Ps. Dionysius eine Nachschrift35, die Thomas eigenhändig von
Alberts Vorlesung <De divinis nominibus> fertigte. Der Hinweis auf
diese Handschriftenfolge zeigt — nach Weisheipl —, daß Thomas in Paris

weilte, als Albertus über Ps. Dionysius <Himmlische Hierarchie> las,

und gibt darüber hinaus begründeten Anlaß zu der These, daß Thomas

möglicherweise bereits in Paris zu Alberts Hörern zählte («possibly
studying under Albert»36).

Nachdem J. A. Weisheipl die durch Thomas von Cantimpré initiierte

Überlieferung einer direkten Delegierung des Aquinaten nach

Köln als unhaltbar erwiesen hat, erscheint es überraschend, daß

W. P. Eckert, welcher einige der neuen Entdeckungen und Klarstellungen

Weisheipls rezipiert, im gegenwärtig fraglichen Fall beide <Varian-

ten> (erst Pariser Aufenthalt, dann Studium in Köln [1248] — unmittelbarer

Studienbeginn in Köln) als gleichberechtigt konkurrierend bzw.

gleichsam unentscheidbar anführt. Nach der Deutung von Eckert <ist

nicht sicher festzustellen, wann Thomas der Schüler Alberts wur-
de>37.

Auch wenn die Ausdrücke <Thomas als Schüler Alberts> bzw.

<Beginn der Schülerschaft) einer weiteren Bestimmung bedürfen, so

kann - nach Weisheipl38 - mit an Sicherheit grenzender Wahrscheinlichkeit

davon ausgegangen werden, daß Thomas als Hörer an universitären

Lehrveranstaltungen Alberts in Paris teilnahm oder aber zumin-

Manuskript von Neapel, zu dem Ergebnis gelangte, daß Thomas seine Studien bei Albert
in Paris begann (499 Anm. 15). Hinsichtlich des Aufenthaltes von Thomas in Paris gilt es

demnach ebenfalls zu vgl. R. A. Gauthier, Saint Thomas et l'Ethique à Nicomaque :

S. Thomae de Aquino Opera omnia XLVIII, Rom 1971, XV-XVIII (appendix). Demnach
hat Thomas seinen ersten Unterricht im Bereich der Ethik in der Seinemetropole erhalten

: « Il semble donc sûr que saint Thomas a bien connu l'enseignement des maîtres de la
faculté des arts Le séjour de saint Thomas à Paris en 1246—1247 s'inscrit d'ailleurs dans
la logique des faits» (XVII).

34<De caelesti hierarchia) (fol. l-41v) und <De ecclesiastica hierarchia) (fol. 42-
63v).

35 Ebd. fol. 64—130vb. — Der Katalog zur Kölner Albertus-Magnus-Ausstellung bietet

auf S. 231 eine Reproduktion von fol. 88r des Autographs.
36 J. A. Weisheipl, 1980, 26 [Übs. 1982, 24],
37 Vgl. W. P. Eckert, <Kurzbiographie), 1981, XVI.
38 J. A. Weisheipl, Thomas d'Aquino and Albert His teacher, Toronto 1980, 6 : « But

we would concede that Thomas was most likely a student in the course, or at least in the
Priory when Albert gave those lectures on pseudo-Dionysius. »



Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983) 75

dest im Konvent St-Jacques den Vorlesungen über Ps. Dionysius
beiwohnte. Falls also die These, daß Thomas — in welchem Umfange auch
immer — bereits während des Pariser Intervalls bei Albert <studiert> hat,
gegenüber kritischen Anfragen aufrechterhalten werden kann, dann
besuchte jener zumindest dessen Vorlesungen über die Bibel und
verfolgte dessen Disputationen über theologische Themen39.

H. C. Scheeben gelangte (1931) zu dem Schluß: Es «besteht keine
Schwierigkeit, den Aufenthalt des jungen Thomas in Köln von 1244 bis
1252 zu datieren »40. Entgegen diesem Votum tragen die Ausführungen
von J. A. Weisheipl den <Schwierigkeiten>, welche aus den

widersprüchlichen Quellenzeugnissen erwachsen, sorgfältiger Rechnung und

berücksichtigen zudem weiteres Material. Entsprechend der gerade
skizzierten Hypothese Weisheipls gilt es demnach festzuhalten : Thomas
studierte mit an Sicherheit grenzender Wahrscheinlichkeit seit dem
Herbst 1245 bei Albert in Paris und verließ die Seinemetropole im
Sommer 1248, um Albert nach Köln zu begleiten.

1.3. Das Konzil von Lyon

Im Rahmen ihrer Orientierung über das Leben Alberts notiert
I. Craemer-Ruegenberg, Albert habe sich «auf einer Nachsitzung des

Konzils von Lyon 1274 ausdrücklich für Rudolf [von Habsburg als

deutschen König] eingesetzt»41. A. Layer, dessen <Lebensbild> nach
dem Urteil von I. Craemer-Ruegenberg «ganz neue Informationen»42
bietet, berichtet, daß «Albert den weiten Weg zum Konzil in Lyon
nicht»43 scheute. Überraschenderweise hält auch W. P. Eckert das

Auftreten des greisen Albert in Lyon für gesichert : « Die wichtigste Reise

aber, die Albert unternahm, war die zum Konzil von Lyon, 1274»44.

39 In dieser etwas vorsichtigeren Diktion bereits J. A. Weisheipl, Friar Thomas
d'Aquino. His Life, Thought, and Works. Oxford 1975, 40.

40 H. C. Scheeben, Albert der Große und Thomas von Aquino in Köln : Divus
Thomas 9 (1931) 28-34 ; wieder abgedruckt in Thomas von Aquin, hrsg. v. K. Bernath,
Bd. 1, Darmstadt 1978 (Wege der Forschung 188) 87-94; zit. 90.

41 I. Craemer-Ruegenberg, 1980, 16.
42 Ebd. 166.
43 A. Layer, 1980, 20. - Dieses Statement deckt sich fast wörtlich mit der

diesbezüglichen Darstellung H. C. Scheebens, 1932, 174.
44 W. P. Eckert, 1981, XXVII.



76 Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983)

J. A. Weisheipl hat die in nahezu allen Albert-Biographien mehr
oder minder farbenprächtig geschilderte <Lyon-Szene> auf ihre Historizität

hin geprüft. Während seiner fünfjährigen45 Beschäftigung mit der

Vita Alberti hat er keine glaubwürdigen Anhaltspunkte für Alberts
Anwesenheit auf der genannten KirchenVersammlung entdeckt. Von
einigen kleineren Reisen abgesehen, welche zum einen Schlichtungen
und Schiedssprüchen, zum anderen bischöflich-pastoralen Anliegen
(z.B. dem Weihen von Kirchen oder Altären) galten, wohnte Albert
vielmehr von 1269 bis zu seinem Tod 1280 im Kölner Konvent Heilig
Kreuz. Weisheipl formuliert deshalb pointiert: «Es gibt überhaupt
keinen Beweis für die Annahme, daß Albert an dem Konzil von Lyon 1274

teilnahm»46.

Mit allem Nachdruck ordnet Weisheipl die immer wieder nacherzählte

Reise Alberts zur Kirchenversammlung von 1274 durch einen

einzigen Hinweis dem Bereich der Legende zu: Alberts Name findet
sich nicht auf der Liste der teilnehmenden Bischöfe Darüber hinaus
erscheint es nach der Darstellung Weisheipls als gesichert, daß Albert
die Nachricht vom Tode seines Schülers Thomas von Aquino
(7. März 1274) nachweislich in Köln erhielt. Solange keine neuen Belege47

für eine anderslautende Interpretation der Fakten angeführt werden,

gilt es demnach daraufzu verzichten, den etwa 75jährigen Albert zu
den Teilnehmern des Konzils von 1274 zu rechnen.

45 Vgl. J. A. Weisheipl, 1980, IX.
46 J. A. Weisheipl, 1980, 42 [vgl. Übs. 1982, 44],
47 Zum Ganzen vgl. die Materialsammlung bei P. von Loë, 1901, 304, 186. -

H. C. Scheeben (Albert der Große. Zur Chronologie seines Lebens. Leipzig 1931, 115)
versucht die Anwesenheit Alberts bei dem Konzil von 1274 durch « mehrere Gründe » zu
beglaubigen. Diesen Beweisgründen (als Bischof sei Albert « ohne weiteres » eingeladen
gewesen, vielleicht sei eine «persönliche Einladung» an Albert ergangen, zudem
persönliches Interesse> an den Traktanda) ist bei genauerer Prüfung allenfalls der Status von
wohlgemeinten Mutmaßungen zuzusprechen. — Uber die in Anm. 41—44 genannten
Autoren hinaus teilt auch W. Kübel mit: « 1274 nahm er [= Albert] am Konzil v. Lyon
teil, wo er für die Anerkennung der Wahl Rudolfs v. Habsburg zum dt. Kg. eintrat » (Art.
Albertus Magnus: Lexikon des Mittelalters I, München—Zürich 1980; 294—299; hier
295).



Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979—1983) 77

2. Naturphilosophie

2.1. Methodenlehre : Physik und Mathematik

Um Alberts Ansatz im Kontext der mittelalterlichen philosophia
naturalis zu situieren, kontrastiert W. A. Wallace48 die Lehre des doctor
universalis mit dem Konzept von Robert Grosseteste. Der Oxforder
Meister verlieh der Mathematik ein besonderes Gewicht innerhalb der
Naturstudien. Nach der Auffassung des Robert Grosseteste ermöglicht
die Beschäftigung mit der Trias Physik, Mathematik, Metaphysik eine
fortlaufende Vertiefung des Weltverständnisses.

Hinsichtlich der ontologischen Relevanz der genannten Disziplinen
ergibt sich folgende hierarchische Ordnung : Die Physik ist der Mathematik

untergeordnet, denn gemäß Grossetestes Rückgriff auf die zweite
Analytik49 sind die Grundprinzipien der Physik mathematischen

Ursprungs. Die Mathematik wurzelt in der Metaphysik, da das unum in
Konvertibilität mit dem ens den Grundstein mathematischer Gebäude
darstellt. Nach Grosseteste scheint die Wirklichkeit auf ihrem höchsten
Niveau metaphysisch strukturiert zu sein ; mathematische Theoreme
gewinnen ihre Bedeutung innerhalb des Bereiches zwischen Metaphysik

und Physik ; die physikalische Gestalt der sinnlichen Erscheinungen
ist der zentrale Gegenstand der Naturphilosophie50.

Albert kannte die Lehrmeinung von Grosseteste und attackierte
diese wiederholt, insbesondere in der Einleitung seines Metaphysik-

48 W. A. Wallace, The scientific methodology of St. Albert the Great : Doctor
Universalis 385-407; soweit nicht anders angegeben bezieht sich die folgende Darstellung

auf diesen Aufsatz. Trotz zahlreicher inhaltlicher Überschneidungen vgl. auch ders.,
Albertus Magnus on Suppositional Necessity in the Natural Sciences : Albertus Magnus
and the Sciences 103—128. — Wallace erläutert Alberts Auseinandersetzung mit Grosseteste

(teilweise) im Rückgriff auf J. A. Weisheipl, Albertus Magnus and the Oxford
Platonists: Proceedings of the American Catholic Association 32 (1958) 124—139.

49 Vgl. Robert Grosseteste, Commentaria in libres Posteriorum Aristotelis I, 12;
ed. Venetiis 1494, fol. llvb—12ra; zit. nach J. A. Weisheipl, 131 Anm. 34 bzw. 39.

50 Vgl. die grundsätzliche Charakterisierung der von den Oxforder Piatonikern
vertretenen Lehrmeinung bei J. A. Weisheipl, 130:«Thusfor Plato and the Platonists there
are three ascending grades of separated being, and there are three corresponding grades of



78 Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983)

Kommentars. Nach der Interpretation von J. A. Weisheipl, welche
W. A. Wallace übernimmt, ordnete der doctor universalis Grosseteste
den Freunden Piatos (Piatonis amici3 ') zu. Gegen diese Strömung
votiert Albert: <Es gilt, sich vor dem platonischen Grundirrtum zu

hüten, die Naturphilosophie in der Mathematik zu begründen, und die
Mathematik (wiederum) in der Metaphysik qua philosophischer
Gotteslehre zu begründen>52. In diesem Zusammenhang stellt sich Albert
entschieden gegen die Auffassung, der Gegenstand der <ersten
Philosophie > sei Gott53 und nicht das Seiende als Seiendes.

Da im Rahmen unserer holzschnittartigen Zusammenfassung keine
detaillierte Gegenüberstellung der beiden Denker intendiert ist,
beschränken wir uns auf drei der von Weisheipl formulierten Thesen,
welche aus Alberts Widerlegung der Doktrin von Grosseteste
resultieren :

1. Die Grundlagen einer wissenschaftlichen Erforschung der Natur sind
nicht mathematischer, sondern physikalischer Art (z.B. die quantitative
Ausdehnung eines Körpers).
2. Das Seiende als Seiendes und nicht Gott oder göttliche Instanzen ist
der spezifische Gegenstand der Metaphysik.
3. Die Metaphysik sollte als letzte im Kanon der Wissenschaften studiert
werden, denn die Beschäftigung mit der <ersten Philosophie) setzt die

Erforschung der Natur - als eigenständige Disziplin — voraus54.

scientific knowledge. Natural science studies the abstract ideas of nature : mathematics
studies the abstract figures and number ; the divine science of metaphysics studies God
from Whose unity all plurality flows. And just as the lower grade of being depends upon
the higher for its very existence, so the lower grade ofscientific knowledge depends upon
the higher for its very intelligibility. »

51 Metaphysica, Ed. Col. XVI, 1 ; Geyer 12, 15. — Vgl. das Referat der Darstellung
Weisheipls bei W. A. Wallace, 389f.

52 Ebd., Geyer 2, 31-33 : «Cavendus autem hic est error Piatonis, qui dixit naturalia
fundari in mathematicis et mathematica in divinis. »

53 Vgl. ebd., Geyer 3,81 -4, 50;bes. die Schlußfolgerung4,49f. : «...igitursubiectum
non potest deus huius esse scientiae». - Zu dieser Thematik vgl. die sorgfältige
Untersuchung von A. Zimmermann, Ontologie oder Metaphysik Die Diskussionen über den
Gegenstand der Metaphysik im 13. und 14. Jahrhundert. Leiden—Köln 1965 (Studien und
Texte zur Geistesgeschichte des Mittelalters 8) 147—159. Neben den einschlägigen
Passagen aus Alberts Metaphysikkommentar erörtert dieser Autor auch die dreifache
Unterscheidung des Subjektbegriffes aus Summa Theologiae I, I, 3, 1 ; vgl. Ed. Col. XXXIV, 1 ;

Siedler 10, 65-11, 11.
54 Vgl. die fünf Thesen, von welchen die für unsere Fragestellung drei wichtigsten

ausgewählt wurden, bei J. A. Weisheipl, 136-139 sowie die diesbezügliche Zusammenfassung

bei W. A. Wallace, 389f. Hinsichtlich der Metaphysik führt Weisheipl (138) aus:



Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979—1983) 79

Vor dem Hintergrund dieser Thesen erscheint es mit Blick auf
Alberts Wissenschaftsverständnis bemerkenswert, daß der Physik eine
fundamentalere Bedeutung zugesprochen wird als der Mathematik. Die
Fülle physikalischer Phänomene läßt sich demnach nicht durchgängig
oder lückenlos auf mathematische Erklärungsmodelle reduzieren. Seine

Ablehnung einer einseitigen, weil uneingeschränkten <Mathematisie-

rung> der Naturphilosophie hindert Albert jedoch - so Wallace55 —

keineswegs daran, mathematische Theoreme und Beweisverfahren bei
der Untersuchung gewisser Naturerscheinungen (wie etwa des

Regenbogens) zuzulassen.

Der doctor universalis schließt also mathematische oder quantitative

Erklärungsversuche nicht grundsätzlich aus, im Gegenteil, er räumt
vielmehr ein, daß mathematische Überlegungen eine demonstratio propter

quidi6 bezüglich der quantitativen Eigenschaften gewisser natürlicher

Körper leisten können. Darüber hinaus hebt Wallace hervor, daß

Albert seine Naturphilosophie von einem empirischen Standpunkt
(«empirical attitude»57) aus konzipiert, demzufolge das Experiment

« Metaphysics is the last science to be studied and hence it presupposes all other sciences
and arts. The particular sciences and arts are not rendered superfluous by metaphysics.
Knowledge of the transcendental truths of metaphysics does not explain things in their
propria natura ; this explanation can be had only in the particular sciences and arts. »

55 Vgl. W. A. Wallace, 390. — Bez. der <mathematischen Naturlehre Grossetestes)
siehe L. Baur, Die Philosophie des Robert Grosseteste, Münster 1917 (Beiträge zur
Geschichte der Philosophie des Mittelalters 18, 4—6) 93-109. - Da hinsichtlich des

naturwissenschaftlichen Ansatzes enge Beziehungen zwischen Grosseteste und Bacon
bestehen, siehe auch zum Vergleich Albert - Bacon J.M.G. Hackett, The Attitude of
Roger Bacon to the scientia of Albertus Magnus: Albertus Magnus and the Sciences

53-72; sowie R. Mathes, Incontro con Alberto Magno. Breve presentazione nel VII
centenario della sua morte: Sacra Doctrina 25 (1980) 293—310.

56 Vgl. den präzisierenden Hinweis bei J. A. Weisheipl, 137 : «Hence for St. Albert
explanations of physical phenomena through mathematical principles are propter quid
only for the quantitative aspect; concerning the physical phenomenon secundum quod

ipsum mathematics can give no explanation ». - Mit Blick auf die Relevanz und Funktion
mathematischer Beweisverfahren für die Naturphilosophie siehe auch unten Anm. 61.

57 Ebd. - I. Craemer-Ruegenberg (Albertus Magnus, München 1980) bezweifelt
wiederholt, daß die Nachwelt Albert den Ehrentitel doctor expertus zu Recht verlieh.
Entsprechend ihrer Meinung hat Albert seine allenfalls programmatischen Bemerkungen
zum Stellenwert der Empirie de facto kaum eingelöst: «Albert hat viel weniger
geforscht und <experimentiert>, als man gemeinhin glaubt» (160). «Ein <Empiriker> ist
er zweifellos nicht gewesen» (142). Nach einer Berücksichtigung der zahlreichen
Beiträge zu Alberts naturwissenschaftlichen (Einzel-) Untersuchungen — vgl. neben den

einschlägigen Publikationen in <Albertus Magnus and the Sciences) die Materialsammlung

bei P. Hossfeld, Albertus Magnus als Naturphilosoph und Naturwissenschaftler,
Bonn 1983 - dürfte sich dieses Urteil in der vorgetragenen, generalisierenden Form kaum



80 Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983)

und die kontrollierte Beobachtung einen notwendigen Faktor
naturwissenschaftlicher Produktivität darstellen.

Über die Ausführungen von Wallace hinausgehend, läßt sich das

Verhältnis der Naturphilosophie zu den anderen Wissenschaften,
insbesondere zu Mathematik und Metaphysik, im Rückgriff auf B. M. Ashley58

genauer bestimmen. Die drei spekulativen Wissenschaftern59

Naturphilosophie, Mathematik und Metaphysik unterscheiden sich
nach Albert durch drei verschiedene Modi der Abstraktion. Im Bereich
der Naturphilosophie wird von den Besonderheiten der einzelnen Körper

abstrahiert, insofern deren Wirklichkeit materiell verfaßt und
(regelmäßigen) Veränderungen unterworfen ist. Bei der Mathematik handelt

es sich in einem strengeren Sinne um einen Vorgang der Abstraktion,

da von der faktischen Existenz der thematischen Größen in der
Weise abgesehen wird, daß allein ihre Quantität, insofern diese ideal
durch das Vorstellungsvermögen rekonstruiert werden kann, in den
Blick kommt. Anläßlich der metaphysischen Betrachtung steht primär
das Sein der Dinge im Zentrum, unabhängig von ihrer materiellen oder
immateriellen Verfaßtheit, abgesehen von ihrem wirklichen, möglichen

oder imaginären Status60.

Vor dem Hintergrund dieser grundsätzlichen, methodischen

Abgrenzung hinsichtlich des jeweiligen Modus der Abstraktion erscheint
es interessant, die Differenz zwischen dem mathematischen und dem

naturphilosophischen Zugang eingehender zu fixieren. Albert handelt

aufrechterhalten lassen. Zwar formuliert Hoßfeld pointiert : « Albert hat es nie fertiggebracht,

Autorität Autorität sein zu lassen, um sich als selbständiger Beobachter und
Experimentator <freizuschwimmen> » (97), doch die von ihm aufgelisteten Belege für
Alberts eigene Beobachtungen verdeutlichen Alberts <empirischen Standpunkt> und
relativieren das allzu dezidierte Urteil. Zur Relevanz der Beobachtung vgl. die ausgewogene

Darstellung bei A. Zimmermann, Albert le Grand et l'étude scientifique de la
nature: Archives de Philosophie 43, 695-711. Demgegenüber erliegt einer allzu
euphorischen Uberbewertung von Beobachtung und Experiment innerhalb der albertschen
Naturerforschung W. P. Eckert, Albert der Große als Naturwissenschaftler: Angelicum
57, 477-495. - Darüber hinaus vgl. P. Hossfeld, Die Arbeitsweise des Albertus Magnus
in seinen naturphilosophischen Schriften: Doctor Universalis 195—204.

58 B. M. Ashley, St. Albert and the Nature of Natural Science : Albertus and the
Sciences 73-102.

59 Albertus Magnus, Metaphysica I, I, 1 ; Geyer 3,6: «très sunt scientiae specula-
tivae». Vgl. auch Physica I, I, 1; Ed. Par. III, Borgnet 2a: «très partes essentiales
philosophiae realis».

60 Vgl. B. M. Ashley, 95 ; zur Bedeutung der <Abstraktion> vgl. u.a. Physica I, I, 1 ;

Borgnet 2—3.



Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983) 81

in seiner Physik ausdrücklich « De differentia mathematicae et physicae
considerationis»61. Der doctor universalis erläutert diese Frage am

Beispiel der Sphärizität der Erde62 : Da die beiden Wissenschaften, die

Naturphilosophie und die mathematische Astronomie in gewisser
Hinsicht eine gemeinsame Grundlage teilen, erscheinen ihre Beweisverfahren

gelegentlich vermischt. Um zu beweisen, daß die Erde rund ist,

mag der Physiker möglicherweise auf mathematische Begriffe oder
Überlegungen zurückgreifen, während der Astronom eventuell
erforderliches Material aus der Physik aufgreift. Gelegentlich erreicht — so

Albert — der Naturphilosoph das angestrebte Ziel auf geometrischem
Wege, indem er wie folgt argumentiert: Wenn die Erde nicht rund
wäre, dann erschiene der Aufgang und Untergang der Sterne nicht an
verschiedenen Orten der Erde auf verschiedene Weise bzw. zu
verschiedenen Zeiten. Dieser astronomische Beweis dient dem Naturphilosophen

einzig zur Bestimmung des Faktums, des Daß (quia) ; über den
Grund des Faktums (causa propter quid), über das Warum der Sphärizität

der Erde kann der Astronom mittels seiner mathematischen
Methodik nichts aussagen. Auf der anderen Seite kann der Astronom
einen naturphilosophischen Beweisgang bezüglich eben dieses Sachverhaltes

liefern. In diesem Sinne behauptet der Astronom : Die Erde ist
ein einfacher Körper (corpus simplex), und einem einfachen Körper
entspricht eine einfache Gestalt (figura simplex). Diese einfache Gestalt
kann unmöglich sowohl winkelig als auch linear strukturiert sein, sie

muß vielmehr gänzlich ohne Winkel geformt sein. Positiv formuliert
bedeutet diese Überlegung die Sphärizität des fraglichen einfachen

61 Vgl. Physica II, I, 8; Borgnet 107a—110a.
62 Als Vorlage der folgenden Paraphrase vgl. aaO. Borgnet 109b-110a (zit. bei

B. M. Ashley [96] in engl. Übs.): «Sicut autem scientiae istae conveniunt in quibusdam,
ita probationes suas nonnunquam permiscent, sicut est videre de hoc quod terra est
sphaerica. De hoc enim aliquando geometricam probationem facit physicus dicens, quod
si non esset sphaerica, non diversificaretur in ea ortus et occasus astrorum. Haec enim
probatio astrologica est et accommodata physico et ideo non dicit nisi quia, quia causam

propter quam terra est sphaerica, non habet dicere astrologus. Aliquando autem astrologus
de eodem probationem facit physicam, sicut quando dicit, quod terra est simplex corpus, et
simplici corpori competit figura simplex. Figura autem simplex non est, quae in una parte
habet angulum et in alia lineam, sed potius quae omnino est sine angulo; haec enim
probatio physica est. Tales enim probationes dicunt causam propter quam terra est
sphaerica, et sumuntur in doctrinalibus ad faciliorem doctrinam. Omnes enim scientiae
disciplinales quae in quaestionibus suis subiecta habent physica, etiam mathematicas circa
ipsum inquirunt per causas mathematicas; et ideo etiam mathematicae potius quam
physicae sunt subalternatae. »



82 Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983)

Körpers, d.h. die Erde ist rund. Albert betont, daß die gerade skizzierte

Beweisführung (aus dem Munde des Astronomen) nicht auf einen
mathematischen Gegenstand, sondern auf einen physikalischen Gegenstand

abzielt. Grundsätzlich bemerkt Albert, daß derartige geometrische

Demonstrationen eines Astronomen den Grund für die Sphärizität
der Erde benennen ; derartige Demonstrationen werden um der
Einfachheit willen auf mathematische Gedanken aufgebaut. Deshalb
behandeln alle (astronomisch-) mathematischen Diskurse, welche ihren
Gegenstand von der Naturphilosophie beziehen, über die physikalische
Problematik hinaus die mathematischen Aspekte dieser Gegenstände,
und zwar aus einer spezifisch mathematischen Perspektive respektive

auf der Grundlage mathematischer Prinzipien. Aufgrund ihrer
Struktur sind diese mathematischen Argumentationen eher dem
mathematischen als dem naturphilosophischen Bereich zu- bzw.
unterzuordnen.

Die Naturphilosophie stellt sich demnach für Albert als eine
eigenständige und irreduzible Wissenschaft dar; auch wenn der Naturphilosoph

gelegentlich auf mathematische Termini oder Modelle zurückgreift,

so prägt er der Natur selbst keinerlei mathematische Form auf.

Des weiteren gilt es im Rückblick auf diesen Versuch, die Differenz
zwischen der mathematischen und der naturphilosophischen
Betrachtungsweise zu eruieren, herauszustellen, daß Albert die Bedeutung der
Mathematik als Instrument63 der Naturerforschung und -erklärung sehr
wohl anerkennt. Allerdings beharrt der doctor universalis darauf, daß
der Naturphilosoph auf mathematischem Wege einzig die physikalische
Tatsache (quia) entdeckt, nicht aber zu einer hinreichenden Begründung

des physikalischen Sachverhaltes (propter quid) gelangt. Ohne
dieses Ursachenwissen bleibt aber das wissenschaftliche Erfassen der

Naturphänomene unabgeschlossen. Entgegen der sog. <platonischen>
Richtung, zu welcher etwa auch Roger Bacon gezählt werden kann,
argumentiert Albert für eine <autonome> Naturphilosophie, eine Physik,

deren Prinzipien bzw. Prinzipienerkenntnis nicht aus der Mathematik

entspringen, wiewohl die Mathematik ein durchaus adäquates

Werkzeug für den Naturphilosophen darstellen mag.

63 Vgl. B. M. Ashley, 97: «tool of natural science», «research instrument».



Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983) 83

2.2. Methodenlehre : Physik und Metaphysik

Auch bezüglich des Verhältnisses von Naturphilosophie und
Metaphysik erscheinen die Ausführungen Ashleys instruktiv. Beiden
spekulativen Disziplinen spricht Albert <Wissenschaftlichkeit> im emphatischen

Sinne zu. Allerdings tendiert der doctor universalis dazu, einzig
der Metaphysik den Status der Weisheit64 zu verleihen, da die
Naturphilosophie im wesentlichen auf die Erforschung veränderlicher Körper

eingeschränkt ist ; die veränderlichen Seienden stellen jedoch nicht
die höchste Stufe der Wirklichkeit dar, und ein vertieftes Verständnis
der Naturphänomene setzt die Kenntnis ihrer letzten Ursachen
unthematisch voraus. Aus dieser Einsicht in die gestufte Dignität der

Erkenntnisgegenstände, derzufolge sich die Objekte der Physik zu den

Objekten der ersten Philosophie in einer ganz bestimmten Hinsicht wie
Wirkungen und deren Ursachen verhalten, resultiert jedoch keinesfalls
eine Unterordnung der Naturphilosophie unter die Metaphysik, da die

Naturphilosophie bei ihren Untersuchungen und Beweisverfahren
niemals explizit auf metaphysische Prinzipien zurückgreift oder zurückgreifen

muß. Albert würde niemals behaupten — und darauf weist Ashley zu
Recht mit Nachdruck hin —, daß die der Naturphilosophie eigenen
Schlüsse aus abstrakten metaphysischen Sätzen abgeleitet werden
könnten.

Die Ergebnisse der Naturphilosophie behalten oder verlieren ihre
Gültigkeit auf dem Boden jener Grundsätze, welche innerhalb der

Naturphilosophie entwickelt werden ; diese Grundsätze wurzeln direkt
in der sinnlichen Erfahrung, und ihre Gültigkeit wird daher primär
durch die Erfahrung bestätigt oder widerlegt. Die Metaphysik sichert die

Grundvoraussetzungen der Einzelwissenschaften im allgemeinen und
der Naturphilosophie im besonderen, indem sie z.B. die Gültigkeit der

Sinneswahrnehmung und der auf der Sinneserfahrung basierenden
Vernunftschlüsse begründet. Die erste Philosophie stellt das Fundament
der (Mathematik und der) Naturphilosophie dar, indem sie Möglichkeiten

des Erkennens und Wissens prüft und die den einzelnen
Disziplinen vorausliegenden Grundbegriffe konzipiert65.

64 Metaphysics 1,1,1 ; Geyer 2, 88 : « sapientia » ; vgl. auch die Nominaldefinition der

Metaphysik als «scientia transphysica » (ebd. Geyer 2, 89).
65 Vgl. Metaphysics 1,1,6; Geyer 8—10 («De principiis, secundum quae infit primo

scientia in scientibus, quae sunt sensus, memoria et ratio»).



84 Albens Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983)

Aus ontologischer Perspektive gilt es darüber hinaus festzuhalten,
daß alle Einzelwissenschaften den in der Metaphysik thematisierten
Seinsbegriffvoraussetzen. Im Blick auf das stets mitthematische esse

formuliert Albert:
<Wenn der Naturphilosoph voraussetzt, daß es einen bewegten

Körper gibt, und wenn der Mathematiker voraussetzt, daß es kontinuierliche

oder diskrete Größen gibt, dann setzt der Einzelwissenschaftler
das Sein voraus, weil er kraft seiner eigenen Prinzipien das Sein selbst

(esse ipsum) nicht beweisen kann, sondern vielmehr gezwungen ist, das

Sein als durch die Prinzipien des Seins überhaupt bewiesen vorauszusetzen.

Vermittels der Thematisierung des Seinsbegriffes erfüllt die

Metaphysik die Aufgabe, sowohl die Gegenstände als auch die Prinzipien

aller anderen (Einzel-) Wissenschaften zu sichern>66.

Albert bestimmt also einerseits aus ontologischer Perspektive die

Metaphysik als Fundamentalwissenschaft par excellence und betont
andererseits aus der Perspektive der Erkenntnisordnung den grundsätzlichen

und unableitbaren Vorrang der Naturphilosophie vor der
Metaphysik. Wiewohl die Metaphysik als Seinslehre den auch für die
Naturphilosophie konstitutiven Begriff der Existenz schlechthin betrachtet,
so zeigt sich die metaphysische Gedankenbewegung zu einem wesentlichen

Teil als Reflexion und Verarbeitung von durch die Einzel
Wissenschaften, insbesondere die Naturphilosophie gesammeltem und
bereitgestelltem <Material>.

Die von Leibniz formulierte und von Heidegger erneut erinnerte
Frage : Warum ist überhaupt Seiendes und nicht vielmehr Nichts,
kennzeichnet auch Alberts Entwurf einer Metaphysik. Während die erste

Philosophie hinsichtlich der Existenz ihrer Gegenstände den Vernunftanspruch

radikal einlöst, nivelliert ihr fundamentales Fragen die Bedeutung

einer Erforschung der propria natura keineswegs. Aufgrund der
unableitbaren Relevanz der konkreten Erfahrung sollte die Metaphysik
— so Albert — als letzte der Wissenschaften in Angriff genommen werden.

Alberts programmatische Ausführungen bezüglich Gegenstand und
Methode der Metaphysik und der Physik sowie sein Beharren auf der

66 Vgl. Metaphysica 1,1,1 ; Geyer 2, 75—81 : «Propter quod cum physicus supponit
esse corpus mobile et cum mathematicus supponit esse continuum quantum vel discre-

tum, ideo ponit esse, quia ex suis propriis principiis esse ipsum probare non potest, sed

oportet, quod esse probetur ex principiis esse simpliciter. Et ideo ista scientia Stabilire
habet et subiecta et principia omnium aliarum scientiarum. »



Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983) 85

Eigenständigkeit naturphilosophischer Forschung sind u.a. als der Versuch

zu deuten, die Wissenschaftlichkeit der Physik zu begründen. Indem
der doctor universalis — wie dies im folgenden gezeigt werden soll — ein

strenges Beweisverfahren für die scientia naturalis entwickelt, gelingt es

ihm in angemessener Weise, die Begriffe Erfahrung und Notwendigkeit
zu vermitteln.

2.3. Der Begriff der Notwendigkeit

Neben der bereits erwähnten Einleitung zum Metaphysik-Kommentar

enthält die Einleitung zum .PAyjvA-Kommentar interessante
Hinweise auf Alberts Idee und Methode einer Naturphilosophie.
Gleich zu Beginn der Einleitung fragt der doctor expertus nach der

Möglichkeit oder Unmöglichkeit naturwissenschaftlicher Forschung67.
Gegen die Möglichkeit einer Naturphilosophie scheinen Heraklit und
Ptolemäus zu votieren.

Gemäß dem Heraklit68 zugeschriebenen Standpunkt ist eine
Wissenschaft von der Natur aus drei Gründen unmöglich :

Erstens, da die natürlichen Seienden sich durch eine unendliche
Artenvielfalt bzw. unendliche Unterschiede untereinander (infinitae
differentiae) auszeichnen.

Zweitens, weil sich die für ein wissenschaftliches Beweisverfahren
notwendigen allgemeinen Begriffs- und Gegenstandsbestimmungen,
welche als Mittelbegriff (medium) supponieren können, nicht im strengen

Sinne formulieren lassen ; — nur eine deßnitio particularis ist
gegebenenfalls angehbar.

Drittens, da die Unbeständigkeit der Formen natürlicher Seiender

(formarum naturalium instabilitas) bzw. ihr fortlaufender Wechsel des

Entstehens und Vergehens im materiellen Substrat die Feststellung
allgemeiner Sätze, welche für die Wissenschaftlichkeit konstitutiv sind,
verhindern.

Darüber hinaus verwies Ptolemäus69 — und dies ist der vierte
Einwand — die Naturerkenntnis in den Bereich der Doxa, weil die Verän-

67 Vgl. Physica 1,1,2 ; Ed. Par. III ; Borgnet 4b—6b ; hier 4b : «... utrum sit scientia de

physicis, vel non».
68 Vgl. ebd. ; Borgnet 4b f.
69 Vgl. ebd. ; Borgnet 5a.



86 Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983)

derung (mutabilitas) der natürlichen Seienden einen sicheren Gang der
Wissenschaft ausschließe.

Albert widerlegt diese Einwände70 und entwirft das Programm
einer wissenschaftlichen Erforschung der Natur, einer Physik im
aristotelischen Sinne, deren spezifischer Gegenstand der bewegte Körper
(icorpus mobile11) ist. Innerhalb der Naturwissenschaft hält er ein
Ursachenwissen («knowledge through causes»72) für möglich; die
Eigenschaften und Ursachen der Naturkörper lassen sich durch spezifische

Prinzipien und Verfahren bestimmen.

In seinen logischen Schriften trägt Albert der für die Physik
charakteristischen Schwierigkeit Rechnung, daß der zeitliche Abstand
zwischen Ursache und Wirkung73 die Möglichkeit strenger Beweisverfahren

angesichts einer kontingenten Naturordnung gefährdet.
Hinsichtlich der Asymmetrie der Ursache-Wirkung-Relation im Bereich

kontingenter Naturphänomene gilt: Wenn eine bestimmte Ursache

angesetzt wird, folgt die entsprechende Wirkung nicht mit (absoluter)
Notwendigkeit ; wird von einer gegebenen Wirkung ausgegangen, dann
läßt sich mit (bedingter) Notwendigkeit auf die entsprechende Ursache
zurückschließen74.

Wenn demnach Ursache und Wirkung nicht gleichzeitig vorliegen,
sondern gemäß dem Früher oder Später begegnen, dann muß das Spätere

(die Wirkung, welche beobachtbar ist) als Grundlage des

Beweisverfahrens (principium syllogizandi) dienen, wiewohl das Frühere (die

70 Vgl. ebd. ; Borgnet 5b f.
71 Vgl. ebd. ; Borgnet 6b f.
72 W. A. Wallace, 391. - Zum Ganzen vgl. bereits Aristoteles, Physik II, 9 ; 199b

33-200a 16.
73 Vgl. In II Anal. post. III, 6; Ed. Par. II, Borgnet 203a: «De demonstratione in

causis et causatis quae non sunt simul. »
74 Vgl. ebd.; Borgnet 203b: «... in talibus incompletis causis, sine quibus non est

effectus, et quae positae non continue ponunt effectum, a priori causa non potest inferri
vel syllogizari effectus. Sed ab effectu infertur et syllogizatur causa. Est igitur Syllogismus

a posterius facto accipiendus, hoc est, ab effectu qui tempore posterior quam causa.

Igitur principium, quod est medium horum syllogismorum, est ilia, quae facta sunt : quia a

suo effectu inferri et syllogizari potest causa, et non e converso ». - Mit Blick auf diese
Problematik gibt Thomas von Aquino (In I Anal. post. lect. 42, n. 3) ein instruktives
Beispiel: Wenn wir einen Olivenbaum entdecken, können wir mit Sicherheit darauf
schließen, daß dieser aus einer Olive entstanden ist. Der Umkehrschluß ist nicht zwingend.

Das Pflanzen eines Olivenkerns garantiert keineswegs immer das Wachsen eines
Olivenbaumes. - Hierzu W. A. Wallace, Albertus Magnus on Suppositional Necessity,
110.



Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979—1983) 87

[rekonstruierbare] Ursache) dasprincipium essendi der konstatierten
Wirkung darstellt.

Die gerade skiz2ierte Klärung der logischen Zusammenhänge wendet

Albert auf die Physik an, um den für die Naturphilosophie adäquaten

Begriff der Notwendigkeit75 herauszuarbeiten. Dabei leitet ihn die
aristotelische Überzeugung von der Zielgerichtetheit und Zweckhaftig-
keit der Vorgänge in der Natur. Hinsichtlich natürlicher Prozesse muß
also neben der materiellen Bedingtheit auch die teleologische Bedingtheit

beachtet werden. Die Finalursache stellt sich bei der genaueren
Analyse als jene Form dar, mit deren Erreichen bzw. Erreichtsein die
natürliche Bewegung zum Abschluß gelangt76.

Aus diesen Gedankengängen ergibt sich für die leitende Frage nach
dem Begriff der Notwendigkeit innerhalb der Naturphilosophie: Im
Bereich der Natur läßt sich keine absolute, wohl aber eine bedingte
Notwendigkeit entdecken77. Die von Wallace sog. «suppositional
necessity »78 ist als eine Art der Notwendigkeit zu kennzeichnen, welche
auf der Voraussetzung des Erreichens bzw. Erreichtseins eines jeweils
bestimmten Endpunktes basiert79. Albert erläutert : Das bedingt
Notwendige liegt in dem Fall vor, da die Notwendigkeit eine Bestimmung
voraussetzt, ohne die nicht von einer notwendigen Folge gesprochen
werden kann. Das Notwendige gemäß einer (zusätzlichen) Voraussetzung

beruht demnach auf einer Art Hypothese, wie es z.B. notwendig
ist, daß eine Person schläft, damit ihre Wahrnehmungsvermögen ruhen
können80.

75 Vgl. Physica 11,111,1—6; Ed. Par. III; Borgnet 162—176; die Überschrift lautet
Borgnet 162: «De eo quod natura agit propter aliquid, et de necessario prout est in
physicis. »

16 Vgl. ebd. ; Borgnet 165b: «... finis autem in naturis forma est... »; ebenfalls 172b:
«... finis in eis est forma, qua totius operationis est principium».

77 Vgl. ebd.; Borgnet 171b; die Überschrift lautet: «De necessario qualiter est in
physicis non absolute, sed ex conditione finis, in quo prima propter posteriora sunt
necessaria. »

78 W. A. Wallace, 392.
79 Vgl. ebd. : «... based on the supposition of a particular end being achieved».
80 Vgl. Physica II,III,5; Borgnet 172a: «Necessarium autem ex conditione est, ad

cuius necessitatem oportet aliquid praesupponi, neque ipsum est necessarium, nisi ex
suppositione, et sic necesse est sedere te, si ego video te sedentem. Necessarium
secundum positionem est in ordine hypothesis alicuius, sicut necesse est te dormire, si

quiescere debeant in te virtutes sensibiles. » - In engl. Übers, zit. bei W. A. Wallace,
Albertus Magnus on Suppositional Necessity, 116.



88 Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979—1983)

Die Formen, welche bei einem regulären Ablauf des Prozesses den

natürlichen Vorgang der Hervorbringung beenden, sind in Wirklichkeit

die Wirkungen jener Ursachen, die diese zeitigen. Die Wirkungen
dieser Ursachen begegnen in der zeitlichen Abfolge später als die

ursprünglichen Ursachen. Aufgrund dieser Tatsache läßt sich die

Beweisgrundlage innerhalb der Naturphilosophie als eine solche

charakterisieren, welche im Ausgang von dem Späteren gewonnen wird81.
Dieses Spätere ist das <Ergebnis>, welches bei einem regulären Fortgang
der natürlichen Bewegung erreicht wird und deshalb den Prozeß der

Hervorbringung als dessen angestrebtes Ziel beendet. Im Bereich
naturwissenschaftlicher Forschung darf — so Albert — allein im Ausgang von
dem erreichten Ergebnis (ex suppositionefinis) — mit dem Anspruch auf

Stringenz — argumentiert werden. Die Analyse der Wirkung (z.B. der
vollendete Olivenbaum) ermöglicht nach Art der bedingten Notwendigkeit

Rückschlüsse auf die Ursache (den Olivenkern) und deren

Vermögen.

Abschließend grenzt Albert das mit Blick auf die Physik über die

bedingte Notwendigkeit des Schlußverfahrens Entwickelte noch einmal

von der Auffassung der absoluten Notwendigkeit in den mathematischen

Disziplinen ab. Bei dem Paradigma mathematischer Beweisverfahren

besitzen die Prämissen in sich (bereits) Notwendigkeit und nicht
allein die aus den Prämissen gewonnenen Schlüsse82. Die in sich
zwingenden Prämissen verleihen den Konklusionen Notwendigkeit. Deshalb

kann hinsichtlich der mathematischen Beweise83 eine zweifache

Notwendigkeit herausgestellt werden, zum einen die Notwendigkeit
der Folgerung (nécessitas consequentiaé), zum anderen die Notwendig-

81 Vgl. W. A. Wallace, 392; ebenfalls: Albertus Magnus on Suppositional Necessity,

114—120.
82 Vgl. Physica ; Borgnet 173b f. : [In disciplinis demonstrativis] « praemissa non sunt

necessaria propter conclusionem, sed in se habent necessitatem, et propter necessitatem
earum conclusio est necessaria. Et cum ipsa habeat necessitatem rei, non attenditur in ipsis
nécessitas consequentiae tantum, sed potius nécessitas rei quae consequitur, quae vocatur
a quibusdam nécessitas consequentis. Est igitur in ipsis processus a praemissis ad

conclusionem, et conclusio est necessaria propter praemissas, et non e converso ». Vgl. das Zit.
bei W. A. Wallace, Albertus Magnus on Suppositional Necessity, 119 Anm. 43.

83 Vgl. ebd. ; Borgnet 174b : « Sic ergo patet, quod in disciplinis priora sunt principia
sequentium, et ea, quae sunt materialia, sunt principia finis. Sed in his, quae fiunt propter
aliquem finem, sive in physicis fiant, e contrario est. Ibi enim finis movet effi-
cientem, et ab efficiente infunditur materiae motus et sic finis est prineipium totius. Et
ideo est ibi nécessitas conditionis ex finis suppositione. » Vgl. bei W. A. Wallace, Albertus

Magnus on Suppositional Necessity, 120 Anm. 44.



Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983) 89

keit des zu Folgernden (nécessitas consequents), aus den in sich stimmigen

Voraussetzungen, durch welche die Ableitung ermöglicht wird.
Demgegenüber kann bei naturphilosophischen Beweisverfahren einzig
von einer Notwendigkeit des ersten Typs, der nécessitas consequentiae

gesprochen werden, da der Schluß aus der vorausgesetzten Existenz der
Ursache auf das tatsächliche Erreichen des angestrebten Zieles (nécessitas

consequents) niemals <automatisch>84 auf notwendige Weise
gesichert ist. Hinsichtlich der nécessitas conditions ex finis suppositione, der

hypothetischen Notwendigkeit, dient das Endprodukt (finis) in analoger

Weise zu den Prämissen bei einem mathematischen Beweis als

Prinzip der (allerdings gleichsam <rückwärts> gewendeten) Beweisführung85.

2.4. Bewegung

Das Stichwort <Bewegung> indiziert ein Grundproblem der
aristotelischen Naturphilosophie. Der systematische Ort der <Bewegung>

liegt zwischen <Materie> und <Zeit>, wenn die Materie als (passive)

84 Zum Ganzen vgl. W. A. Wallace, The scientific methodology 393.
85 Uber das bisher Referierte hinaus hat Wallace gezeigt, daß und in welcher Weise

der doctor expertus das skizzierte Beweisverfahren in den naturwissenschaftlichen
Einzeldisziplinen, wie etwa der Zoologie fruktifiziert. Vgl. De animalibus XI; (Beiträge zur
Geschichte der Philosophie des Mittelalters 15) ed. Stadler 761—797, bes. 764—770. (Das
2. Kap. erörtert die Fragestellung : « Secundum quem ordinem doctrinae procedendum in
scientia eorum quae animalibus attribuuntur »). Zur Interpretation Wallace, 393-395,
sowie Albertus Magnus on Suppositional Necessity, 120—125.

Bezüglich Stellenwert und Funktion des necessarium suppositionis in der Tierkunde sei

exemplarisch verwiesen auf De animalibus XI,1,2 : « In quibusdam autem, sicut in gene-
rabilibus [Stadler : generalibus] et opinabiliter possibilibus aliter fieri, non est principium
quod est, quia hoc est materia, sed potius id quod erit ultimo, est primum et principium
omnium aliorum : et ideo omne quod est necessarium in ipsis, est necessarium illo
secundum intentionem praesupposito, et non aliter» (Stadler 767, 21—26; Hervorheb. von
mir). Albert fährt fort: «In scientia autem animalium non est sie, sed potius e contrario,
quia ultimo dato sequitur necessario priora esse vel fuisse, sed non convertitur. Sed si

conclusio est, non propter hoc sunt prineipia secundum rem, et si sequatur ea esse
conclusione supposita, erit hoc nécessitas consequentiae et non nécessitas consequentis et rei.
Sed negative convertitur : si prineipia non sunt, non erit conclusio, et si conclusio non est,
non erunt praemissa : et in generabilibus non sequitur, si efficiens et materia sunt, quod
propter hoc sit vel futurum sit generatum ultimum, sed e contrario generato ultimo dato

sequitur efficientem et materiam esse» (Stadler 768, 7-24; Hervorheb. von mir). Zum
Verständnis der Zitate gilt es nachzutragen, daß Albert sich in beiden auf seine Ausführungen

in der <Physik> beruft und die Notwendigkeit im Bereich der Zoologie von der
Notwendigkeit im Kontext der Mathematik aufs schärfste abgrenzt.



90 Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983)

Grundlage jeglicher Veränderung und damit auch der Bewegung und
die Zeit als Maßzahl der Bewegung gemäß dem Früher und Später
bestimmt werden.

In der Physik hat der Stagirite zwei Definitionen der Bewegung
formuliert, welche den mittelalterlichen Kommentatoren und Interpreten

Diskussionsstoff boten. Die erste (sog. <formale>) Definition lautet:
« Die Verwirklichung des möglich Seienden, insofern es von eben dieser
Art ist, heißt Bewegung»86. Die zweite (sog. <materiale>) Begriffsbestimmung

besagt : « Die Bewegung ist die Verwirklichung des Bewegten
als Bewegtem, sie kommt ursächlich zustande durch den Kontakt mit
dem Bewegenden»87.

Im Umkreis dieser Definitionen beschäftigten zwei Fragen die
philosophische Tradition88: Einerseits wurde die Einordnung der Bewegung

in die Kategorientafel zum Problem, da Aristoteles die Bewegung
einmal der Kategorie des Erleidens (passio) und dann verschiedenen

Kategorien zurechnete89. Andererseits gingen die Lehrmeinungen
darüber auseinander, ob die Bewegung (eher) auf der Seite des bewegten
Gegenstandes oder auf der Seite der bewegenden Ursache zu situieren
sei.

Albert greift zunächst die erste aristotelische Definition auf: <Die

Bewegung ist die Vollendung dessen, was in der Möglichkeit steht,
insofern es in der Möglichkeit steht>90. Als genus der Bewegung
bestimmt der doctor universalis dieperfectio, welche im Rahmen seiner

Terminologie an die Seite der aristotelischen entelechia tritt. Albert

86 Aristoteles, Physik 111,1; 201a 10—11. — Zur Bewegungsthematik vgl. Albertus
Magnus, Physica III,I ; Ed. Par. III ; Borgnet 177—202. Die folgende Darstellung stützt sich
auf E. J. McCullough, St. Albert on Motion as Forma fluens and Fluxus formae : Albertus

Magnus and the Sciences 129-153; dieser übersetzt die Definition: «the act of that
which is potential inasmuch as it is potential» (131). - Siehe auch G. Meyer, Das

Grundproblem der Bewegung bei Albert dem Großen und Thomas von Aquin : Doctor
Universalis 249-277. Leider bereitet es dem Leser des letztgenannten Beitrages gelegentlich

Schwierigkeiten, zwischen deutscher Übersetzung bzw. Paraphrase der Albert-Texte
und dem werkimmanenten Kommentar des Verf. hinreichend deutlich zu unterscheiden.
Bedauerlicherweise bricht der Verf. seine sorgfältige Materialsammlung abrupt ab, um
dieser die Lehre des Thomas von Aquino gegenüberzustellen.

87 Physik 111,2; 202a 7-8. Vgl. E. J. McCullough, 131: «the fulfillment of the
movable qua movable, the cause of the attribute being contact with what can move».

88 Vgl. E.J. McCullough, 132 und G. Meyer, 251.
89 Siehe Albertus Magnus, Physica 111,1,3; Ed. Par. III; Borgnet 182a-b.
90 Vgl. Physica 111,1,2; Borgnet 179a: «Est enim motus perfectio eius quod est in

potentia secundum quod est in potentia. »



Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983) 91

versteht die Bewegung als erste Vollendung eines zu Bewegenden und
bezieht die Bewegung damit primär auf einen Übergang von einem
unvollkommenen zu einem vollkommenen Zustand. Dieser Übergang
wird durch ein Tätiges bewirkt und ereignet sich kontinuierlich innerhalb

der Zeit91.

Den zweiten Grundbegriff der albertschen Bewegungsdefinition
stellt die <Potentialität> dar. Von der Möglichkeitsstruktur kann in
dreifacher Hinsicht gesprochen werden: In einem wesentlichen Sinn

begegnet die Möglichkeit derart, wie die (erste) Materie in einer
Hinordnung aufdie substantiale Form besteht. Aufakzidentelle Weise findet
sich das mögliche Schwarzsein in einem weißen Gegenstand. Eine
weitere Spielart der Potentialität liegt dann vor, wenn ein Körper sich

in der Möglichkeit zu einem Ort (ubi) hält, so wie Körper hinsichtlich
einer örtlichen Stellung (situs) in Beziehung zu anderen Körpern
stehen92.

Mit Blick auf die Frage nach der Ortung der Bewegung innerhalb
des Kategorienschemas gelangt Albert zu einer eingehenderen
Kennzeichnung der Bewegung. Nachdem der doctor universalis die beiden

Lösungsvorschläge, die Bewegung (ausschließlich und eindeutig) der
actio oder der passio zuzuordnen, verworfen hat, erörtert er eine dritte
Lehrmeinung : Die Bewegung wird demnach von ihrem Ziel und ihrem
Endpunkt her bestimmt, und zwar als Fließen eines Seienden hin auf
den Endpunkt der jeweiligen Bewegung. Als Beispiel verweist er auf
den Vorgang des Schwarzwerdens als Fluß hin auf das Schwarzsein93.

Hinsichtlich der Interpretation des Fließens werden jedoch
wiederum zwei verschiedene Thesen vertreten. Entsprechend der einen

Auslegung unterscheidet sich das Fließen nicht gemäß dem Wesen,

91 Vgl. ebd. Borgnet 179b: «Prima autem perfectio secundum prioritatem temporis
est ilia, quae est ante omnes perfectiones tempore, et haec est, quae est via et exitus
imperfecti ad perfectionem. » - Vgl. die Deutung bei E. J. McCullough, 138.

92 Vgl. ebd. Borgnet 180a: «Adhuc autem observandum est, quod id, quod est in
potentia, dicitur multipliciter : est enim aliquid in potentia ad esse, sicut materia ; et est
aliquid in potentia non ad esse simpliciter, sed ad esse secundum accidens, sicut id quod
potest esse album vel nigrum. Est autem aliquid in potentia ad hoc quod aliquid extra
per aliquem modum se habet ad ipsum, sicut est potentia ad ubi vel ad situm. » - Zur
Deutung vgl. E.J. McCullough, 138.

93 Physica 111,1,3; Borgnet 183a: «Tertia autem est sententia eorum, qui comparant
motum ad finem et terminum motus, dicentes motum esse fluxum alicuius entis in id,
quod est terminus motus, sicut nigrescere fluxus est in nigredinem. »



92 Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983)

sondern allein gemäß dem Sein von der Bestimmtheit des Endpunktes94.

Der Unterschied gründet demnach nicht in der Wesenheit,
sondern — so McCullough95 — in der Art der Teilhabe an der substantialen
Form. Fließen und Endpunkt differieren also in bezug auf den Grad der

Vollendung. Auf das genannte Beispiel angewandt bedeutet dies, daß

Schwarzwerden (nigrescere) und Schwärze (nigredo) in einer Wesenheit

übereinkommen, sich aber bezüglich der Realisierung der Farbintensität

unterscheiden. Aus dieser (u.a. Averroes zugeschriebenen)
Konzeption resultiert die Antwort, daß die Bewegung zu jenen vier
Kategorien (Substanz, Quantität, Qualität, Ort) gehöre, in welchen

Bewegung je anders angetroffen wird.
Demgegenüber vertritt eine weitere — vierte — Lehrmeinung, welche

Albert zugunsten der gerade genannten verwerfen wird, einen
wesentlichen Unterschied zwischen der im Fluß befindlichen Form und
ihrem Endpunkt96.

Im Verlauf einer nuancierten Auseinandersetzung mit den genannten

Lehrmeinungen gelangt Albert zu der Auffassung97: Die Form,
welcher die Möglichkeit beigemischt ist und welche als forma fluens zu
bezeichnen ist, entspricht einer hinreichenden Bestimmung der Bewegung

am ehesten. Bewegung bedeutet deshalb den kontinuierlichen
Hervorgang der Form, den Prozeß der Realisierung einer Möglichkeitsstruktur.

Diese im Fluß befindliche Form ist wesensgleich mit der
schließlich vollendeten Form, wiewohl sich diese von jener hinsichtlich
des Grades der Vollkommenheit unterscheidet. Bei aller Ausgewogenheit

seines Urteils bekundet Albert am Ende die Übereinstimmung

94 Vgl. ebd. Borgnet 18 3a : « Quidam enim dicunt, quod quisque fluxus a fine in quo
stat, non differt differentia specifica sive per essentiam, sed per esse tantum. » Hierzu
G. Meyer, 252.

95 Vgl. E. J. McCullough, 141 : «... the terminal and the flowing form do not differ
in essence but only in way of participation in the substantial form (esse). In this
interpretation black and blackening are essentially one in definition but differ in realization

».
96 Vgl. aaO. Borgnet 183b: «Sunt autem qui etiam dicunt, quod motus est fluxus

entis, quod est in diversis Praedicamentis, et dicunt, quod fluxus per essentiam et diffe-
rentiam specificam differt ab eo ad quod [gemäß der G. Meyer (252 Anm. 8) von
P. Hoßfeld mitgeteilten Korrektur ; die Pariser Ausgabe bietet : a quo] fluit. »

97 Eine gewisse Zurückhaltung des doctor universalis gegenüber der vorgetragenen
Antwort lassen folgende Formulierungen erkennen: «...eligam, quod mihi magis verum
videtur esse» (Borgnet 184a), «... opinio, quam credo esse veram» (Borgnet 186b—

187a).



Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979—1983) 93

seines Votums mit den < hervorragendsten Vertretern des Aristotelis-
mus>98.

Im Anschluß an die Antwort, daß die Bewegung mehreren Kategorien

zuzuordnen ist, soll die Frage nach der Ursache der Bewegung
gestreift werden. Dieses Problem läßt sich auch in der folgenden Weise
formulieren : Gilt es die Bewegung auf der Seite des Bewegenden oder
des Bewegten zu situieren Grundsätzlich ist zu betonen, daß Albert die

Bewegung aufgrund der ihr inhärierenden Unvollkommenheit nicht als

ein (selbständiges) Seiendes im strengen Sinne faßt, sondern als <etwas

an einem Seiendem. Bewegung als referentieller Begriff begegnet an,
geschieht mit einem Seienden".

Eine genauere Analyse zeigt, daß das Problem der Begründung der

Bewegung aus einer gewissen Doppeldeutigkeit des Bewegungsbegriffes
selbst resultiert. Die Zweideutigkeit besteht darin, daß <Bewegung>

zum einen jene Kraft, die von dem tätigen Körper stammt, zum anderen
das Erleiden, dem das Empfangende dieses Vorganges ausgesetzt ist,
bezeichnet. Bewegung läßt sich also sowohl auf der Seite des Tätigen als

auch auf der Seite des Erleidenden entdecken. Die Suche nach der
Ursache der Bewegung zerfällt in die Varianten des genitivus subiectivus
und obiectivus, Bewegung wird sowohl von einem Tätigen als auch in
einem Träger begründet.

Zum Abschluß einer dialektischen Argumentation führt Albert die

eigene Lösung vor. Seine Antwort geht wiederum von dem Bild des

ununterbrochenen Flusses aus, von jenemfluxus, der von dem Beweger
auf das Bewegte übergreift. Mit Blick auf diesen fluxus kann gesagt
werden, daß Beweger und Bewegtes in einer und derselben Bewegung
zusammengehören. Der Ausdruck <bewegt werdern bezeichnet diesen

fluxus, wie er von einem Träger rezipiert wird ; der Ausdruck <bewegen>
indiziert diesen fluxus, wie er durch ein Tätiges initiiert wird. Der
Ausdruck <Bewegung> zeigt demnach die wechselseitige Beziehung
zwischen Bewegendem und Bewegtem an.

Die Einsicht, daß die Bewegung auf beiden <Seiten> anzutreffen ist,
läßt sich am Beispiel eines (philosophischen) Vortrages, insofern selbi-

98 Vgl. ebd. Borgnet 186b: «Et ideo dixerunt quidam illustres viri de secta Peripa-
teticorum, quod motus non differt essentialiter a forma, ad quam est motus. » - Zur
Abgrenzung Alberts gegenüber Averroes siehe E. J. McCullough, 143f.

99 Vgl. ebd. Borgnet 189b: «Motus autem propter sui imperfectionem non est ens
proprie loquendo, sed est entis. »



94 Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983)

ger etwas mit Bewegung zu tun hat, illustrieren. Im Falle des Vortragenden

und des (hoffentlich) Zuhörenden teilen beide Parteien den

Fluß des thematischen Gedankens, wiewohl der bewegende Redner
und das bewegte Publikum hinsichtlich des besessenen Wissens
differieren. Trotz der Einheit der (Gedanken-) Bewegung unterscheiden
sich die formale Wirklichkeit auf Seiten des Sprechers und auf Seiten des

Hörers. Die wechselseitige Beziehung beider läßt sich schlagend daran

ablesen, daß es überhaupt keinen Vortrag über ein (philosophisches)
Thema gibt, falls niemand zuhört bzw. die Bewegung denkend
mitträgt. -

In der Fluchtlinie dieser Überlegungen gelangt Albert über die
beiden ihm von Aristoteles (durch die Vermittlung des Averroes)
bekannten Definitionen100 der Bewegung hinaus zu einer dritten : Die
Bewegung trägt sowohl zu der Vollendung des Bewegenden als auch zu
der Vollendung des Bewegten bei101. Das Wirklichkeitsmoment, welches

in dem Beweger angelegt ist, geht (während des kontinuierlichen
Prozeßverlaufes) in ein Wirklichkeitsmoment an dem Bewegten
über.

Mit Blick auf die gerade genannte dritte Definition der Bewegung
gilt es, Albert eine gewisse Originalität zuzusprechen. Im Verlauf einer
sorgfältigen und in sich geschlossenen Interpretation der aristotelischen
Texte formuliert der doctor universalis über die averroistische Vorlage102

hinaus eine weitere Begriffsbestimmung. Alberts philosophische
Kompetenz wird — so E. J. McCullough103 — daraus ersichtlich, daß es

ihm aus der Perspektive einer dynamischen Formenlehre gelingt, die
beim Stagiriten problematische Beziehung von Beweger und Bewegtem
in der Natur eingehender zu klären. Die Erläuterungen des doctor
universalis zum Bewegungsproblem stellen demnach eine produktive
Aneignung und Weiterentwicklung der durch die aristotelische Tradition
vorgegebenen Fragestellungen dar.

100 Siehe oben Anm. 86 und 87.
101 Albertus Magnus, Physica 111,1,8; Borgnet 202b: «Tertia [definitio] est, quod

est endelechia et moventis et mobilis, quae dicit totum quod est motus, secundum quod est
fluxus a movente in mobile ; et certissima est ista, quia in ea certificatur nobis motus tarn ex
movente quam ex mobili. » — Vgl. das gekürzte Zitat bei E. J. McCullough, 148

Anm. 65.
102 Vgl. Averroes, In Aristotelis Phys. III, comm. 23; Venetiis 1562; fol. 95 D—F.
103 Vgl. E. J. McCullough, 148f.



Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979—1983) 95

2.5. Zeit

Das Problem der Zeit, welchem Albert den dritten Traktat des

vierten Buches seines Physikkommentars104 widmet, soll abschließend

aufgegriffen werden. Die Darstellung, welche den Ausführungen von
J. M. Quinn105 verpflichtet ist, beschränkt sich auf die Erörterung von
drei Fragen:

Was ist Zeit — wie lautet die albertsche Definition der Zeit?
Welche Bedeutung und Funktion kommt dem Jetzt (nunc) innerhalb

von Alberts Zeitkonzeption zu?

Existiert die Zeit nur in der Seele (in anima), oder gibt es Zeit auch

unabhängig von der Seele (extra animam)
Wie bereits angedeutet, stellt der Körper, insofern er Veränderung

bzw. Bewegung unterworfen ist, den ausgezeichneten Gegenstand der

Naturphilosophie dar. Die faktisch beobachtbaren Veränderungen und
Wechsel auf physikalischem Niveau erstrecken sich in der Zeit. Die
Kurzformel Alberts für die Erkennbarkeit der Zeit lautet: <ohne Bewegung

gibt es keine Zeit>106. Wenn die Zeit einzig in Verbindung mit der

Bewegung wahrgenommen wird, so muß bei der Definition davon

ausgegangen werden, daß die Zeit <etwas an der Bewegung) (aliquid
motus) bzw. etwas mit der Erkenntnis der Bewegung Verbundenes
(coniunctum motui) ist107.

Bei der Untersuchung der Bewegung entdeckt Albert, daß die
Kontinuität der Ortsbewegung aus der kontinuierlichen Größe des durch-
messenen Raumes abgeleitet werden kann. Für die gegenwärtige
Fragestellung ergibt sich daraus, daß die erste Grundlage für die Bestimmung

der Zeitstruktur einer Bewegung die Kontinuität und Teilbarkeit
des Raumes ist. Der ersten und letzten Stelle der durchmessenen Strecke
kann ein Früher und ein Später bzw. ein früherer und ein späterer
Zeitpunkt zugeordnet werden. Die zweite Grundlage für die Bestimmung

des Zeitfaktors ist die numerische Fixierung des früheren und des

späteren Zeitmoments an der Bewegung ; durch das Zählen der diskreten

104 Albertus Magnus, Physica IV,III; Ed. Par. III; Borgnet 305-343 («De tempore»).

- Zur Zeitthematik vgl. auch De quatuor coaequaevis 11,5; Ed. Par. XXXIV;
Borgnet 363—388.

105 J. M. Quinn, The Concept of Time in Albert the Great : Albert the Great 21-47.
106 Vgl. Physica IV,III,4; Borgnet 312a: «... sine motu non est tempus».
107 Vgl. ebd. Borgnet 314a.



96 Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983)

Zeitmomente wird der Bewegungsablauf quantitativ bestimmbar108.

Den Bewegungsabschnitten, welche sich einerseits kontinuierlich im
Raum aneinander schließen und andererseits durch Einschnitte
gegeneinander abgrenzbar sind, entsprechen Zeitabschnitte, welche aufeinander

folgen und durch Einschnitte gegeneinander abgrenzbar sind.
Wenn die unterscheidbaren Segmente der räumlich erstreckten Bewegung

durch die beiden äußersten <Punkte> gekennzeichnet werden,
dann wird die verflossene Zeit erfahrbar, indem die als Jetzt (nunc)
bezeichneten Endpunkte gezählt werden. Demnach lautet die gesuchte
Definition gemäß Aristoteles : <Zeit ist die Zahl der Bewegung, welche

gemäß dem Früheren und Späteren in der Bewegung gewonnen
wird>109. Die Zeit kommt also ausschließlich als Zeit von (Bewegungs-)
Prozessen, als Maßstab ihrer Dauer, in den Blick.

Als Zahl der Bewegung bestimmt die Zeit das Mehr oder Weniger
einer Bewegung. Albert unterteilt die Zahl in ein materiales und ein
formales Element110. Material ist die Zahl, insofern die Sache wirklich
gezählt wird bzw. der Möglichkeit nach zählbar ist. Hinsichtlich dieses

materialen Elements wird von einer gezählten Zahl (numerus numeratus)
gesprochen. Formal fungiert die Zahl in der Hinsicht, daß durch sie

(tatsächlich) gezählt wird. Der formalen Betrachtungsweise entspricht
die zählende Zahl (numerus numerans). Bei der Anwendung dieser

Unterscheidung auf die gegenwärtige Fragestellung zeigt Albert, daß
die Zeit als Zahl gleichsam zwischen diesen beiden Arten der Zahl
(numerus quasi medius inter istos) zu situieren ist. Alsfestgestellte Größe ist
die Zeit an die jeweilige Bewegung, die sie klassifiziert, gebunden; sie

erscheint als gemessener oder meßbarer Bestandteil des natürlichen
Prozesses. Als feststellende Größe, die als formales Kriterium auf die

Bewegung angewandt wird, stellt sie das Maß jedweder Bewegung dar.
Daß sie in der Art der gezählten Zahl begegnet, dies kommt der Zeit
zufällig, d.h. hinsichtlich eines bestimmten gemessenen Prozesses zu.
Daß sie in der Weise der zählenden Zahl angetroffen wird, entspricht
dem Wesen der Zeit, als Maß aller (möglichen) Bewegungen zu fungieren.

108 Vgl. ebd. Borgnet 314b-315b. - Zur Interpretation vgl. J. M. Quinn, 29f.
109 Vgl. ebd. Borgnet 316b: «... tempus est numerus motus acceptus a priore et

posteriore in motu existentibus ». - Vgl. Aristoteles, Physik IV, 11 ; 219b lf.
110 Vgl. Physica IV,III,6; Borgnet 317a. Zur Deutung vgl. J. M. Quinn, 31. — Die

Unterscheidung <numerus numeratus> und <numerus numerans> ist bereits vorgezeichnet
bei Aristoteles, Physik IV, 11; 219b 2-8 sowie Averroes, In Aristotelis Phys. IV,
comm. 102, Venetiis 1562, fol. 181K-182B.



Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979—1983) 97

Albert erläutert diese Unterscheidung zunächst am Beispiel eines
Meßstockes : Die Elle wird wesentlich unter der Hinsicht definiert, daß
sie überhaupt als Maßstab gebraucht wird ; erst in abgeleiteter und damit
zufälliger Manier kommt die genau festgelegte Größe in den Blick.
Darüber hinaus verweist Albert auf das Beispiel von zwei hinsichtlich
des durchmessenen Raumes und der beschriebenen Bewegung
unterschiedlichen Vorgängen. Wiewohl die eine Bewegung schneller
verläuft als die andere, erreichen beide ihren Endpunkt zur gleichen
Zeit111. Die Gleichheit ihrer Größe gründet also in der Zeit als Zahl
beider Bewegungen. Diese Feststellung darf nach Albert verallgemeinert

werden: Wenn verschiedenen Bewegungen die gleiche Größe
zugesprochen wird, dann stammt die Gleichheit von der Gleichheit der
Zeit, welche alle Bewegungen zählt.

Um seine Erläuterungen (explanationes) der begrifflichen Bestimmung

der Zeit einem vorläufigen Abschluß zuzuführen, klärt Albert die

Frage, inwiefern die Zeit unter einem diskreten und einem kontinuierlichen

Aspekt angesprochen wird. Wiewohl die Ortsbewegung
kontinuierlich verläuft, wäre die Annahme unzutreffend, daß alle Bewegungen

kontinuierlich verliefen. Während die Zeit durch sich kontinuierlich

verläuft, da ihre früheren und späteren Abschnitte sich im Fließen
aneinander schließen, läßt sich der Bewegung nur gelegentlich respektive

zufällig Kontinuität beimessen. Anläßlich der Formbestimmung
einer Bewegung können diskrete Zeitmomente angegeben werden;
indem die Zeit die einzelnen Phasen eines Prozesses bemißt, sind ihre
diskreten Intervalle zählbar. Grundsätzlich stellt Albert fest, daß die
Zeit unter formaler Perspektive als diskret, unter materialer Perspektive
als kontinuierlich anzusehen sei112. Der doctor universalis erklärt, nachdem

er sich zuvor bereits auf Avicenna berufen hat, mit seiner
Zeitauffassung der Lehrmeinung der Araber und nicht der Lateiner zu

folgen.
Im Rahmen der von Albert vorgetragenen Zeitkonzeption kommt

dem Jetzt (nunc) eine konstitutive Bedeutung zu. Zwar ist das Jetzt nicht
ein Teil der Zeit (pars temporis), aber als elementarer Baustein113 der

111 Vgl. ebd. Borgriet 317b.
112 Vgl. ebd. Borgnet 318a-b : « Quia vero in tali processione exitus continui prius et

posterius non dividit ipsum exitum, ideo manet tempus secundum veritatem continuum,
sed habet actum discreti in eo quod numerat; et ideo discretio sibi est formalis, et
continuitas materialis. » - Vgl. die Deutung bei J. M. Quinn, 32.

113 Vgl. Physica IV,111,7 ; Borgnet 319a—b. Dazu J. M. Quinn, 32: «... the now is not
a part of time, but as its underlying nucleus it ultimately grounds temporial ubiquity».



98 Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983)

Zeitfolge begründet das Jetzt die Allgegenwart der Zeit. Damit drängt
sich die Frage auf, ob das Jetzt als ein und dasselbe oder vervielfacht
vorkommt. Die Antwort läßt sich von einer neuerlichen Untersuchung
der Bewegung, dem Substrat der Zeit, gewinnen. So wie die räumlichen
Abschnitte (partes spatii) der Bewegung unter dem Gesichtspunkt der
Kontinuität (forma continui) und unter dem Gesichtspunkt numerischen
Diskretseins betrachtet werden können, so kann der bewegte Gegenstand

unter einer zweifachen Perspektive angesprochen werden. Insofern

das Bewegte unter seiner eigentümlichen Form (forma propria)
steht, verbleibt es im Verlaufe der Bewegung dasselbe und behält seine

unwandelbare Einheit. Der bewegte Mensch oder Stein bleiben als

solche während und nach der Bewegung erhalten. Insofern das Bewegte
unter die Form der Bewegung (forma motus) gerät, durchläuft es

aufeinanderfolgende (Raum-) Segmente, welchen die zählbare Pluralität
des Früher und Später entspricht. Im Verlauf eines Kriegszuges z.B.

verweilt der Feldherr zunächst in Athen und dann später in Sparta.
Formal betrachtet stellt sich die Einheit des bewegten Trägers, der

im Verlaufder gesamten Bewegung identisch bleibt, als das eineJe.tzt der
Zeit dar ; seine Vielheit oder Vervielfältigung in der Abfolge des Früher
und Später ist die Zeit, insofern sie als Zahl fungiert. Folglich ist das

Jetzt, welches den fixierbaren Abschnitt der Zeitfolge anzeigt, in
gleicher Weise an die Zeit gebunden, wie das Bewegte an die Bewegung
gebunden ist114. Beim Ablauf des Bewegungsvorganges teilt das

Bewegte die Bewegung in Abschnitte des Früher und Später auf (distinguer

e partes motus). In analoger Weise bricht das Jetzt, als quantifizierende

Bestimmung der Bewegung, die Zeitmomente in Vergangenes
und Zukünftiges auf (distinguere partes temporis)115.

Ähnlich einem Punkt, von dem angenommen wird, daß er sich

bewegt, bleibt das tatsächlich fließende Jetzt wesentlich identisch und

begründet die zeitliche Abfolge des Früher und Später sowie die
dazwischenliegenden Momente. Wiewohl das Jetzt nicht als Teil der Zeit
anzusehen ist, kann dennoch nicht vom Zeitstrahl unter Absehung von

114 Vgl. ebd. Borgnet 319b: «Et primo quidem modo numeratur unitate mobilis,
quae una est in toto motu. Secundo autem modo numeratur numéro prioris et posterioris,
quia secundum hoc est forma prioris et posterioris in spatio, ipsum tarnen unum est in
priori et posteriori. Unitas autem sua est subiectum, quae idem est in toto motu, formaliter
accepta est ipsum nunc temporis, et pluralitas sua formaliter accepta est tempus secundum
quod est numerus. » — Zur Deutung vgl. J. M. Quinn, 33f.

115 Vgl. ebd. Borgnet 319b—320a.



Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983) 99

dem Jetzt gesprochen werden. Aus diesem Grunde verweisen die <kun-

digen Aristoteliker>116 auf eine weitere Verhältnisgleichung: Wie die
Zeit die Zahl der Bewegung darstellt, so garantiert das Jetzt die Einheit
des Bewegten. Aus dieser Deutung ergeben sich für die Erkenntnisordnung

folgende Konsequenzen : Als bleibendes Element im Wechsel der
Zeitabschnitte ist das Jetzt bekannter als die Zeit selbst117. Das Bewegte
ist als bleibendes Element dem Erkennen eher zugänglich als die Bewegung

selbst. Die Bewegung wiederum ist bekannter als die Zeit.
Schließlich wendet Albert sich der Frage zu, wie sich die Zeit zur

Seele verhält118. Diese Frage läßt sich genauer formulieren : Gibt es Zeit
unabhängig von der Seele119 Zunächst wiederholt der doctor universalis

die Argumente für die Subjektivität der Zeit. Wenn es unmöglich
ist, daß etwas gezählt wird, ohne daß die Seele zählt, und die Zeit das

Gezählte an der Bewegung darstellt, dann kann es außerhalb der Seele

keine Zeit geben. Zum Beweis wird auf die beiden für die Zahl
konstitutiven Bedingungen verwiesen. Für die Existenz einer Zahl wird
einerseits das gefordert, wodurch gezählt wird ; dies ist die Tätigkeit des

Zählens ; andererseits muß es die materielle Grundlage für das Zählen
geben, das Zählbare an sich120. Die erste Bedingung, die Operation des

Zählens, leistet allein die Verstandesseele (anima intellectiva). Folglich
scheint die Existenz der Zeit unablösbar an die Tätigkeit dieses
ausgezeichneten Vermögens der Seele gebunden zu sein.

Bemerkenswerterweise stellt der gerade skizzierte Gedankengang
nicht Alberts letztes Wort dar. Der doctor universalis schreckt vielmehr
vor einer dezidierten Subjektivierung respektive exklusiven Psychologisierung

der Zeit zurück. Deshalb gibt er zu bedenken, daß die Zeit,

116 Vgl. ebd. Borgnet 320a: «Et ideo dicunt peritiores Peripateticorum, quod sicut
tempus est numerus motus, ita nunc est unitas eius, quod fertur unum existens in toto
motu. Et sicut id, quod fertur, agit motum, ita nunc agit tempus. »

117 Vgl. ebd. Borgnet 321a: «... ipsum nunc nobis notius est quam tempus.»
118 Vgl. Physica IV,111,16 ; Borgnet 338b : «... qualiter tempus se habet ad animam».

— Zum folgenden vgl. die Darstellung bei J. M. Quinn, 40f. — Bemerkenswerterweise
kritisiert dieser Interpret die albertschen Lösungsvorschläge für die Objektivität der Zeit
im Rückgriff auf Augustinus (43-47).

119 Vgl. ebd. Borgnet 339a: «... utrum tempus est aliquid [Borgnet: aliquod], cum
non sit anima». — Caput 16 setzt die ausführliche Diskussion aus Caput 3 voraus («...
digressio declarans sententiam eorum, qui dicunt tempus non esse nisi in anima » ; Borgnet
309b-311b). Dort verweist Albert ausdrücklich auf Augustinus (Borgnet 311a).

120 Vgl. ebd. Borgnet 339a: «... numerus non videtur esse nisi duplex, scilicet quo
numeratur, qui est actio numerantis, et numerabile ipsum, quod est numeratis materia,
circa quam est actio».



100 Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979—1983)

existierte sie ein2ig in Verbindung mit der Seele, eine bloß fiktive
Entität gleich einer Chimäre wäre121. Aufgrund seines — so

J. M. Quinn122 - <realistischen> Standpunktes votiert Albert für die

objektive bzw. physikalische Existenz der Zeit : Zeit kommt — dies ist der

vorläufige Hinweis des doctor universalis — stets als ein Attribut der

Bewegung in den Blick. Wenn es also Bewegung ohne den quantifizierenden

Zugriffder Seele innerhalb der Natur gibt, dann gibt es auch das

< Etwas an der Bewegung), die Zeit, außerhalb der Seele. Demnach ist es

zutreffend, daß die Zeit — zumindest der Möglichkeit nach — ohne die
Seele besteht, auch wenn die tatsächliche Wahrnehmung der Zeit stets

an die Aktivität der zählenden Seele gebunden bleibt123.

Albert modifiziert diesen (als unzureichend bezeichneten, Aristoteles

und Averroes zugeschriebenen) Lösungsvorschlag durch folgende
Unterscheidung: Für die Operation des Zählens werden drei Faktoren

gefordert, nämlich die gezählte Materie (materia numerata), die
formgebende Zahl Cnumerusformalis) und die auf wirkende, aber nicht
formgebende Weise zählende Seele (anima efficienter et non formaliter nume-

rans). Auch wenn die Seele nicht de facto zählt, so besteht die Zahl

gemäß einer formalen Seinsweise d.h. als <gezählte Zahb. Der entscheidende

Argumentationsschritt Alberts gründet in einer Zweiteilung der
<Instanz>, durch welche gezählt wird, in das, durch welches wirklich
gezählt wird, und das, durch welchesformal gezählt wird. Mittels dieser

Differenzierung gelangt der doctor universalis über die zunächst
hypothetisch eingeräumte Objektivierung der Zeit hinaus zu folgendem
Ergebnis : Die Zeit existiert nicht nur gemäß der bloßen Möglichkeit als

Zahl unabhängig von (der Anwesenheit) der Seele, sondern auch gemäß

121 Vgl. ebd. Borgnet 339b: «... et tunc erit esse temporis fictum, sicut esse chimerae
et tragelaphi ».

122 Vgl. J. M. Quinn, 41: «Albert's lusty realism uncompromisingly retains the
full-blown physicality of time.» - Vgl. bereits bei A. Maier, Das Zeitproblem:
Metaphysische Hintergründe der spätscholastischen Naturphilosophie. Roma 1955; 45—137;
bes. 67ff. Diese Autorin deutet Alberts Problemlösung als eine «ausgesprochen realistische

Entscheidung» (67). — Hinsichtlich der Beziehung der Zeit zur Seele vgl. bereits
Aristoteles, Physik IV, 14; 223a 16—29 sowie Averroes, In Aristotelis Phys. IV,
comm. 130 u. 131, Venetiis 1562, fol. 201H-202H.

123 Vgl. ebd. Borgnet 339b: «... aut oportet dicere, quod motus est, cuius passio est

tempus. Et si convenit motum esse sine anima, tunc convenit esse per quemdam motum
sine anima. Quia prius et posterius sunt in motu numerabilia quidem sine anima, sed non
actu numerata sine anima. Et ideo tempus in potentia est sine anima, actualem autem
accipit perfectionem ab anima numerante».



Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983) 101

einer in der Natur angelegten Form der Teilbarkeit der Dinge. Insofern
die Zeit aus Form, Zahl und Materie (den gezählten Entitäten)
zusammengesetzt ist, existiert sie wie jedes andere Naturding unabhängig von
der Seele. Die Seele als Wirkursache wird für die Existenz der Zeit
jedoch insofern gefordert, als die Seele durch ihre Tätigkeit des Zählens
die Feststellung der Zeit verursacht und in diesem Sinne Zeit <setzt>124.

«Unter den mancherlei Fragen», so A. Maier125, «die die Scholastik

gegenüber dem Zeitproblem gestellt hat, ist ohne Zweifel die
grundsätzlich wichtigste und interessanteste die nach dem objektiven
Realitätsgehalt, der der Zeit zuzuschreiben ist. Es ist andererseits auch die

Frage, die von den scholastischen Philosophen selbst als die schwierigste

empfunden wurde und die am meisten und am leidenschaftlichsten
diskutiert worden ist.» Vor dem Hintergrund dieser Problemstellung
steht die Tatsache außer Zweifel, daß Alberts innovatorischer
Lösungsvorschlag, zwischen einer formalen und einer effizienten Gegebenheit
der Zeit zu unterscheiden, wirkungsgeschichtlich ungemein folgenreich
war126. Eine eingehendere Auseinandersetzung mit der Stellungnahme
des doctor universalis hätte die Konsistenz seiner Argumentation zu

124 Vgl. ebd. Borgnet 339b-340a: «... ad numerare tria exiguntur, scilicet materia
numerata, numerus formalis et anima efficienter et non formaliter numerans. Ergo si non
sit anima, adhuc numerus est secundum esse formale et secundum numerum numeratum.
Ergo quo numeratur est duplex, scilicet quo numeratur efficienter, et quo numeratur
formaliter. Non ergo secundum potentiam solum est numerus non existente anima, sed

etiam secundum habitualem formam discretionis rerum numeratum. Et hoc modo penitus
est et tempus extra animam. Et cum ad esse rei in se non exigatur nisi forma et materia,
non exigitur anima ad esse temporis in seipso, sed anima actione numerantis ponit et
causat temporis deprehensionem ; et quoad hunc actum non est tempus extra animam ». -
Zur Interpretation vgl. auch A. Maier, Das Zeitproblem, 68: «Albert nimmt somit
einen numerus formalis an, der einerseits von der materiellen res numerata, andererseits

von der actio animae numerantis verschieden ist, und der wie die substantialen und
accidentalen Formen in Verbindung mit der ihm zugeordneten Materie das entsprechende

gegenständliche Moment konstituiert. Der numerus formalis ist also einfach das

formal-kategoriale Prinzip, aus dem die gegenständliche Anzahl fliesst, wie die Quantität
das formal-kategoriale Prinzip ist, das dem materiellen Körper seine räumlichen Dimensionen

gibt. Ein so verstandener numerus ist natürlich unabhängig vom Intellekt, dessen

einzige Funktion darin besteht, die real gegebenen Zahlengrössen erkennend aufzufassen
und sie damit <efficienter> aber nicht <formaliter> zu zählen. Und was für die Anzahl im
allgemeinen gilt, gilt für die Zeit im besonderen, denn sie ist in ganz wörtlichem Sinn als

numerus aufzufassen und ist dementsprechend gleichfalls penitus extra animam. »
125 A. Maier, Das Zeitproblem, 47.
126 A. Maier, Das Zeitproblem, 68 : Albert vertritt die These eines numerus formalis,

«wie übrigens auch viele andere nach ihm». A. Maier verweist u.a. auf Hervaeus
Natalis (vgl. 74) und Johannes Baconthorp (vgl. 81 f.).



102 Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983)

prüfen und eröffnete darüber hinaus die Möglichkeit, anhand des

Zeitproblems Zustimmung und Ablehnung der via Domini Alberti von Seiten

seiner deutschen Schülerschaft (insbesondere Dietrichs) zu
diskutieren.

3. Würdigung

Da es den Rahmen dieses Beitrages sprengte, im Anschluß an diese

(keineswegs den Anspruch auf Vollständigkeit oder Repräsentativität
erhebende) Literaturübersicht eine detaillierte Kritik respektive
Würdigung der einzelnen Problemkreise vorzutragen, gilt es, sich auf einige
abschließende Bemerkungen zu beschränken.

Rückblickend soll zunächst die Bedeutung Alberts als Naturphilosoph

angesprochen werden. Der doctor universalis erstrebt — wie
dargestellt — die methodische Sicherung des Status der Naturwissenschaft,
ohne das <platonische> qua mathematische Modell der <Engländer> zu
übernehmen. Indem er über die Klärung der Beziehung der Physik zu
Mathematik und Metaphysik hinaus ein spezifisches Beweisverfahren für
die Naturphilosophie entwickelt, sichert er Eigenständigkeit und
Wissenschaftlichkeit der scientia naturalis. Durch seine Konzeption einer
nécessitas ex suppositione finis gelingt es ihm (mindestens ansatzweise),
eine Lösung für das etwa von I. Kant127 akzentuierte Problem <Not-

wendigkeit und strenge Allgemeinheit versus Erfahrung) vorzuschlagen.

Abgesehen von Alberts Versuch, Notwendigkeit und Kontingenz in

angemessener Weise zusammenzuhalten, zielt sein naturphilosophisches

Interesse insbesondere auf diepropria natura des jeweiligen
Untersuchungsgegenstandes. Gerade hinsichtlich zweier Grundprobleme der

Physik, Bewegung und Zeit, erreicht der doctor universalis eine produktive

Weiterentwicklung der ihm vorgegebenen Fragestellungen. Zum
einen gelangt er über die Vorlage des Averroes-Kommentars hinaus zu
einer eigenen Definition der Bewegung128, welche die bei Aristoteles

127 Ygj j Kant, Kritik der reinen Vernunft, hrsg. v. R. Schmidt. Hamburg 1956,
B 1-6.

128 Wie wenig Aufmerksamkeit Albert weiterhin in den sog. Handbüchern
beigemessen wird, läßt sich exemplarisch ablesen bei G. Meyer, Art. Bewegung (II. Mittelalter):

Historisches Wörterbuch der Philosophie I, hrsg. v. J. Ritter. Darmstadt 1971,
869-871 ; hier 869. Demnach stellt das Aufgreifen der arabischen Unterscheidung
zwischenformafluens undfluxusformae den einzigen Beitrag Alberts zum Bewegungsproblem
dar.



Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983) 103

nicht zu voller Zufriedenheit bestimmte Beziehung zwischen Beweger
und Bewegtem im Sinne einer beiderseitigen Vollendung klärt. Zum anderen

erlaubt ihm die Entdeckung des numerusformalis, entschiedener als

Aristoteles, ein realistisches Zeitverständnis zu vertreten.
Weiterhin darf gefragt werden, inwieweit die angeführten Beiträge

Alberts Platz in der Geschichte der Philosophie im allgemeinen und der
Geschichte der Naturphilosophie im besonderen anzeigen. Die
Berücksichtigung seiner grundsätzlichen Reflexionen bezüglich Gegenstand
und Methode der Physik und der Metaphysik erlaubt es keineswegs,
Albert als bloß <neugierigen>129 Sammler oder <Enzyklopädisten> zu

qualifizieren, um ihm anschließend aus dem pauschalen Vergleich mit
dem an systembildender Kraft <überlegenen> doctor angelicus Universalität

zu- und spekulative Kompetenz abzusprechen.
Gerade die Frage, ob Albert der Ehrentitel doctor expertus zu Recht

verliehen wurde, sollte nicht allzu schnell in negativer oder positiver
Weise entschieden werden. Hinsichtlich des Stellenwertes von Experiment

und selbständiger Beobachtung stellen sowohl die Uberbewertung
durch A. C. Crombie130, welcher Albert primär als Zoologen behandelt,
als auch die Unterbewertung durch I. Craemer-Ruegenberg131 Extreme
dar. Demgegenüber plädiert P. Hoßfeld132 in seinen ebenso materialreichen

wie ausgewogenen Darstellungen für eine via media. Es ist in
diesem Zusammenhang darauf hinzuweisen, daß die naturphilosophischen

Studien Dietrichs von Freiberg (etwa im Bereich der Optik) die

Wirkung des albertschen Programms einer Favorisierung von Beobachtung

und Experiment auf seine deutsche Schülerschaft widerspiegeln.

In gleicher Weise, wie die neueren Untersuchungen einerseits die

Legende vom permanent experimentierenden Albert, andererseits das

Verdikt, er trüge den Titel doctor expertus zu Unrecht, hinfällig erscheinen

lassen, schützen einzig sorgfältige und detaillierte Textuntersu-

129 Vgl. die diesbezügliche Vermutung von I. Craemer-Ruegenberg, Albert der
Große. München 1980 ; 142 : « Sein offenkundig großes Interesse für alle Einzelheiten der
Naturkunde, auch wenn diese philosophisch unwichtig waren, verrät sicherlich einen
weltoffenen, wißbegierigen, vielleicht sogar neugierigen Geist» (Hervorheb. von mir).

oo yg[ a. C. Crombie, Von Augustinus bis Galilei. Die Emanzipation der
Naturwissenschaft. Köln-Berlin 21965; 152f.

131 Vgl. I. Craemer-Ruegenberg, aaO. 160.
132 Vgl. bes. P. Hossfeld, Albertus Magnus als Naturphilosoph und Naturwissenschaftler.

Bonn 1983.



104 Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979—1983)

chungen vor einem voreiligen Erliegen der ebenso weit verbreiteten
wie hartnäckig wiederholten Vorurteile bezüglich des Lebens und
Werkes des doctor universalis. Sicherlich wäre es unzutreffend, weil
unhistorisch, Albert als Experimentator im modernen Sinne anzusehen,
aber Albert versteht sich — im Kontext seiner Zeit — zu Recht als

Beobachter der Natur und ihrer Phänomene ; er schätzt den Wert der

(persönlichen) Beobachtung weitaus höher ein als z.B. sein Schüler
Thomas von Aquino. Bei aller Anerkennung des Mutes, ein Gesamtbild
Alberts zu entwerfen, erscheint der Versuch von I. Craemer-Ruegen-
berg, welche gerade die Naturphilosophie des Kölner Lesemeisters —

von knappen Hinweisen auf Kosmologie und Zoologie bzw. Anthropologie

abgesehen — nahezu vollständig unberücksichtigt läßt, in der
Tat <verfrüht>133.

Für weite Bereiche seines Philosophierens, dessen gesicherte
Textgrundlage durch das Fortschreiten der kritischen Edition (1951 ff.)
ständig erweitert wird, scheint die Feststellung zu gelten, daß sich
Alberts Berühmtheit umgekehrt proportional zu seiner Bekanntheit
verhält. Angesichts der Fülle offener Fragen zu den Opera Alberti
Teutonia bleibt zu hoffen, daß die philosophische Auseinandersetzung mit
seinem vielgestaltigen Werk in der gleichen Intensität fortgeführt wird,
welche die meisten der im Umkreis des 700jährigen Todestages erschienenen

Publikationen kennzeichnet.

133 Vgl. I. Craemer-Ruegenberg, aaO. 8: «In gewisser Weise ist dieses Buch
verfrüht. » — Über die bereits angemerkten Kritikpunkte hinaus gilt es auf die Richtigstellungen

von J.-D. Cavigioli (Les écrits d'Heymericus de Campo [1395—1460] sur les

œuvres d'Aristote, aaO. 300f. Anm. 24) zu verweisen ; dieser korrigierte « quelques fautes

flagrantes», welche sich im Albertismuskapitel (147-154) der Einführung von I.
Craemer-Ruegenberg finden. Vor dem Hintergrund dieser Mängel überrascht das Urteil von
K. Lehmann (Die Synthese von Glauben und Wissen, aaO. 130 Anm. 40), daß die Arbeit
von I. Craemer-Ruegenberg eine «ausgezeichnete Gesamtdarstellung» sei.


	Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung (1979-1983)

