
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 32 (1985)

Heft: 1-2

Artikel: L'immagine di Alberto Magno in Bruno Nardi

Autor: Vasoli, Cesare

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760728

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760728
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Cesare Vasoli

L'immagine di Alberto Magno
in Bruno Nardi

1. Nel 1964, quasi al termine della sua lunga, esemplare vita di
storico, proponendo agli studiosi di storia della filosofia medievale
«alcune considerazioni di carattere generale e metodologico»1, Bruno
Nardi2 scriveva che « a metà del secolo XIII non solo artisti e medici, ma
anche i teologi erano persuasi della perfetta conformità della dottrina di
Aristotele e di Averroè con la ragione umana e la filosofia e della loro
validità anche su terni contrastanti con le verità di fede ». Ed aggiungeva
che tanto Alberto Magno quanto Sigieri di Brabante avevano dichiarato,
quasi con le Stesse parole che, «trattandosi di discutere e risolvere

1 Cfr. Sguardo panoramico alla filosofia della natura nel Medioevo, in La Filosofia della

natura nel Medioevo. Atti del terzo congresso internazionale difilosofia medievale. Passo della
Mendola (Trento) 31 agosto - 5 settembre 1964, Milano, Società éditrice « Vita e Pensiero »,

1966, pp. 3—23.
2 Sul Nardi cfr. principalmente : T. Gregory, Bruno Nardi, in « Giornale critico della

filosofia italiana», XVII (1969), pp. 469—501 ; E. Garin, Ricordo di Bruno Nardi (1884-
1968), in «Studi danteschi», XLV (1969), pp. 5—28; G. Stabile, In memoria di Bruno
Nardi, in «Il Veltro», XII (1968), pp. 577-583;G. Petrocchi, Bruno Nardi, in«Giornale
storico della letteratura italiana», CXLVI (1969), pp. 317-320; T. Gregory-
G. Petrocchi, Ricordo di Bruno Nardi, in «Quaderni della Casa di Dante», 5,Roma, 1979,

pp. 19-27. Ma v. anche C. Vasoli, Bruno Nardi dantista, in Letteratura italiana - I critici,
III, Milano, Marzorati, 1969, pp. 2023-2051, VIntroduzione di T. Gregory a B. Nardi,
Dante e la cultura medievale, nuova edizjone a cura di P. Mazzantini, Bari, Laterza, 1983,

pp. VII—XLIV e. F. Mazzoni, Bruno Nardi dantista, in « L'Alighieri. Rassegna Bibliogra-
fica Dantesca», XXIII (1982 lugl.-sett.), pp. 8-28; C. Vasoli, Bruno Nardi studioso del
Rinascimento, ibid., pp. 29-43.

Per la bibliografia di Nardi, cfr. T. Gregory-P. Mazzantini, Gli scritti di Bruno
Nardi, in «L'Alighieri — Rassegna Bibliografica dantesca», IX (1968, lugl.—sett.), pp. 39—

58, anche in B. Nardi, Saggi sulla cultura veneta del Quattro e Cinquecento, a cura di
P. Mazzantini, Padova, 1971, pp. XI-XLIX.



46 L'immagine di Alberto Magno in Bruno Nardi

problemi de naturalibus, essi intendevano farlo naturaliter, cioè secondo i

correnti procedimenti délia ragione umana e senza curarsi de miraculis
Dei»3. Cosl, verso la metà del Duecento, nella storia del pensiero
occidentale si erano affrontate due concezioni radicalmente diverse : quella
teologica, legata alla tradizione patristica ed alla autorità del « magiste-
ro » e quella puramente filosofica, fondata sulle dottrine di Aristotele e

del suo Commentatore, nonchè su alcuni testi scientifïci fondamentali,
come YAlmagesto di Tolomeo, il Canon medicinae di Avicenna, la
Perspectiva di Alhazen e varî altri scritti di matematica, di medicina e di
astrologia ai quali erano consegnati i maggiori risultati délia grande
esperienza greco-araba. Ma, almeno a partire dal 1230, anche i teologi
avevano preso a studiare i libri « naturali » di Aristotele e a citare, « ad

ogni piè sospinto», lo Stagirita, Avicenna ed Averroè, mirando ad

assimilare anche quella tradizione e a « concordarla » con i principî di
fede e le testimonianze dei Padri. Soprattutto Tommaso d'Aquino aveva
mostrato un'eccezionale capacità di servirsi délia Physica e délia Meta-
physica di Aristotele, « liberate dal commento averroistico », come solide
basi razionali non solo per dimostrare l'esistenza, l'infinità e gli altri
attributi di Dio, bensl per riaffermare 1'« esigenza filosofica » délia resur-
rezione dei corpi separati dall'anima e la necessità délia «visione bea-

tifica» per soddisfare il desiderio umano di conoscere.
Contro questo atteggiamento avevano reagito gli averroisti, gelosi

difensori délia filosofia e decisi awersari dell'intrusione dei « loquentes
trium legum » nell'ambito délia ragione e delle sue conclusioni ; ma tra
questi « loquentes » non poteva, certo, essere compreso Alberto Magno
che non aveva mai ceduto alla pretesa teologale di « de Aristotele hae-

retico facere omnino catholicum» e aveva, al contrario, fermamente
difeso un'interpetrazione dei testi aristotelici estranea ad ogni compro-
messo o adulterazione dottrinale4.

Ho citato cosl ampiamente questo saggio del Nardi non tanto perché
mostra le convinzioni del suo autore, dopo oltre mezzo secolo di strenuo
lavoro, condotto sempre sotto il duplice segno di Dante e di Sigieri di
Brabante, quanto piuttosto perché rivela un preciso disegno storico che

egli aveva costantemente approfondito e completato, nel corso di un'in-
stancabile attività volta, in ogni caso, a illustrare la straordinaria ric-

3 Sguardo panoramico..., cit., p. 15.
4 Ibid. p. 16.



L'immagine di Alberto Magno in Bruno Nardi 47

chezza, tensione e conflittualità délia cultura filosofica medioevale.
Perché questo studioso che si era formato, tra Lovanio e Firenze, negli
anni délia crisi modernista e délia rinascita italiana deU'idealismo, aveva

sempre respinto quella concezione unitaria e gerarchica délia filosofia
medioevale che vedeva nel tomismo il punto di arrivo di tutta la tra-
dizione filosofica cristiana e, dunque, la «verità perenne» ormai rag-
giunta, oltre e fuori délia quale non poteva esserci che errore o deca-
denza. A questa visione antistorica, legata aile fortune ideologiche del
« neotomismo », egli aveva reagito con le risorse di una eccezionale

erudizione, con la sua particolare capacità di cogliere le più sottili
diversità e sfumature di pensiero e con la caustica ironia che soleva
riservare a tutti coloro che adulteravano la ricerca con l'imposizione di
tesi e soluzioni precostituite. Fin dai suoi primi lavori, aveva non solo

nettamente accentuato l'importanza storica dell'averroismo e délia sua
influenza cosl forte in tutti gli ambienti scolastici, ma, mentre ricono-
sceva il valore fondamentale délia tradizione platonica del XII° secolo

(raggiunta sia attraverso fonti dirette, dal Timeo al Liber de causis [cosl
adoperato anche da Dante] e a Proclo, sia mediante gli intermediari
arabi), era stato pure tra i primi a dare un forte rilievo alla presenza dei
testi avicenniani e a quel complesso di dottrine « peripatetiche » e neo-
platoniche che, proprio attraverso il cosiddetto « avicennismo », si era

spesso incontrato con i grandi terni délia speculazione agostiniana. Si sa,

poi, quanto fosse stata vivace e tenace la sua rivendicazione dell'origi-
nalità del pensiero francescano e del modo con cui i suoi maggiori
rappresentanti avevano affrontato la crisi dottrinale del Duecento. In
questo panorama vario, complesso e articolato del pensiero medioevale
che dissolveva molti « loci communes » storiografici non poteva, quindi,
mancare un riconoscimento particolare per una personalità cosl emble-
matica corne quella di Alberto Magno, che troppo spesso era stato

semplicemente considerato corne il più diretto « precedente » del tomismo,

con la generale e generica assimilazione tra le sue dottrine e

atteggiamenti speculativi e quelli del suo più célébré discepolo. E, in
effetti, un aspetto tra i più interessanti del lavoro storiografico del Nardi,
nei decenni tra le due guerre e in quello immediatamente successivo,
consiste proprio nell'individuazione dei caratteri proprî e specifici délia
meditazione albertina ; nel riconoscimento délia profonda diversità tra
le idee di Alberto e quelle di Tommaso; nella comprensione délia

grande complessità dell'opera del maestro di Colonia, degli influssi
platonizzanti che la caratterizzano, délia sua straordinaria apertura aile



48 L'immagine di Alberto Magno in Bruno Nardi

« novità » scientifiche e filosofiche del tempo, délia sua féconda funzione

divulgatrice e délia sua fortuna, ben superiore, nel suo secolo e in quello
seguente, alla stessa diffusione e influenza degli scritti tomisti.

È stato giustamente osservato che a stimolare il suo interesse per
Alberto contribul, in primo luogo, il suo proposito di «restaurare» il
vero carattere storico délia filosofia di Dante, cosl sfïgurato da molti
interpreti, più preoccupati di servirsene corne argomento propagandi-
stico o « edificatorio » che di ricercarne veramente le ragioni e le fonti5.
Né v'è dubbio che la riconosciuta e documentata influenza dei testi di
Alberto in molti passi tra i più delicati dell'opera dantesca contribul,
insieme all'indubbia incidenza di dottrine specificatamente averroisti-
che, alla dissoluzione del mitico «tomismo generale» dell'Alighieri,
articolo di fede di molti esegeti, particolarmente esemplato nel com-
mento al Convivio di P. Busnelli. Tuttavia, alio studio di Alberto corne
«fonte» diretta o indiretta di Dante il Nardi uni un'attenzione sempre
motivata ed approfondita per la filosofia e la « scienza » di un maestro
che aveva svolto un ruolo decisivo nel momento cruciale délia storia
filosofica medievale, con conseguenze che si palesavano eccezional-

mente importanti. E sintomatico che, nella ricostruzione da lui com-
piuta, il pensiero albertino venisse a legarsi strettamente con l'atteggia-
mento filosofico di Sigieri, oltre a rappresentare uno dei tramiti più
operanti nella continuità délia tradizione platonica e neoplatonica che il
Nardi sapeva esattamente riconoscere, al di là di ogni adattamento
dottrinale o trasformazione terminologica. Del resto, queste conclusioni
non furono affatto il frutto di un disegno prestabilito o, meno che mai,
un «riflesso» délia polemica intorno all'interpretazione délia filosofia
dantesca. Giacchè il suo « approccio» all'opera di Alberto awenne anzi

gradualmente, via via che gli si precisavano i caratteri di fondo délia crisi
intellettuale del XIIP secolo e se ne delineavano gli esiti cosl diversi e le
soluzioni contrastanti e irriducibili.

2. Se leggiamo, infatti, un saggio del 1922, «Raffronti fra alcuni
luoghi di Alberto Magno e di Dante »6, colpisce una valutazione ancora
piuttosto limitativa dell'opera del maestro di Colonia, almeno per

5 Cfr. Gregory, Introduzione, cit., part. p. XII.
6 In «Giornale storico délia letteratura italiana», LXXX (1922), pp. 295-303, poi in

B. Nardi, Saggi difilosofia dantesca, Milano, Soc. Ed. Dante Alighieri, II ed. (dalla quale ed.
si cita), Firenze, La Nuova Italia, 1967. pp. 63—72.



L'immagine di Alberto Magno in Bruno Nardi 49

quanto concerne la sua effettiva validità fïlosofïca. Certo, il Nardi parla
delle sue «numerose trattazioni... filosofiche e teologiche, esegetiche e

originali» che costituiscono «la più vasta enciclopedia délia scienza

medievale » e delle loro « fonti » considerate, perd, « in gran parte ancora
misteriose per noi ». Non trascura di sottolineare gli « elementi, spesso

eterogenei, di dottrine aristoteliche, arabiche e pa'tristiche» accolte da

Alberto — scrive — «col più ardito e spregiudicato eclettismo» e gli
riconosce « una più ampia larghezza di vedute e uno spirito di tolleranza

appena concepibile in un teologo ». Ma, mentre pone in forte rilievo la

sua vicinanza con la mentalità di Dante, ammette che fu « meno rigoroso
e coerente del suo grande discepolo Tommaso », quasi forzato a scriverlo
da quel giudizio di «eclettismo» (che, del resto, il Nardi attribuisce
anche a Dante e che resta — a mio parère — un « residuo » ancora irrisolto
délia sua formazione «neoscolastica»). Nondimeno, un dato gli è già
chiaro e giuoca, anzi, un ruolo non trascurabile anche nell'interpreta-
zione del nesso Alberto—Dante : il domenicano tedesco è stato l'inizia-
tore, in seno alla scolastica, di «quella caratteristica tendenza neopla-
toneggiante, i cui più tipici rappresentanti sono, insieme a Witelo, i
domenicani Guglielmo di Moerbeke, Ulrico Engelberti di Strasburgo,
Teodorico di Vriberg, Bertoldo di Mosburg e Meister Eckhart»; e

questa « iniziazione » è appunto in linea con la « forte tinta neoplatonica »

che lo storico ha cosl spesso individuato anche nel pensiero filosofico di
Dante7.

Non rientra, naturalmente, nei limiti di questa relazione parlare del
ruolo che il Nardi attribuisce ad Alberto come ispiratore e fonte di
alcune specifiche dottrine dantesche ; argomento che — oltre a tutto —

c'imporrebbe di awenturarci in un «dominio» cosl spesso oggetto di
polemiche tra i numerosi esegeti del Poeta. Va perô posto nel dovuto
rilievo come, nel corso delle ricerche di questo studioso, il richiamo a

testi albertini per l'illustrazione di molti passi danteschi tra i più con-
troversi diventi sempre più fréquente e fondamentale, con risultati che

hanno effettivamente permesso non solo di sfatare moite preconcette
interpretazioni « tomiste », ma di chiarire anche il significato delle
dottrine del maestro di Colonia e la loro assoluta irriducibilità ai consueti
moduli tomistici. Ciè risulta evidente a chi scorra alcuni dei saggi più
importanti scritti dal Nardi nel corso degli anni Vend, si tratti de «Le

7 Ibid. pp. 63—64.



50 L'immagine di Alberto Magno in Bruno Nardi

citazioni dantesche del <Liber de causis>» (1924)8, de «Il tomismo di
Dante e il P. Busnelli S.J. » (1923)9 o di lavori più tardi come la nota
illustrativa al Convivio «L'arco délia vita»10 o la «Dottrina dell'empireo
nella sua genesi storica e nel pensiero dantesco»11. (Saggi tutti raccolti,
nel 1930, nei Saggi difilosofia dantesca). Ma il discorso vale anche per un
altro cospicuo gruppo di lavori (« La conoscenza umana » [ 1921 ]12 ; « Se

la prima materia degli elementi era da Dio intesa » [1938] ; «Sull'origine
dell'anima umana» [1938]; «L'immortalità dell'anima» [1938]13 e

« Dante profeta »'4) confluiti, nel 1942, nella prima edizione di Dante e la
cultura medievale. Soprattutto il secondo e il terzo saggio si appoggiano su

vaste citazioni albertine sia per precisare le posizioni e i dubbî filosofici
di Dante, sia per sottolineare con grande energia la profonda diversità di
alcune tesi fondamentali del Poeta nei confronti delle corrispondenti
dottrine di Tommaso e mostrare i sottintesi polemici di talune pagine
tomiste rivolte evidentemente contro l'antico maestro. Ma è ancora più
significativo che il Nardi dia largo spazio alla dottrina filosofica di
Alberto sull'«abito profetico» (svolta secondo «il concetto dei fïlosofi
arabi e giudei », per mostrare come a quell'abito possa pervenire « solo
chi è ottimamente disposto dall'intelletto agente separato, ed ha otte-
nuto il dono d'un organo dell'immaginazione sano e perfetto, taie da

somministrare all'intelletto le migliori immagini »), proprio per trattare
un tema che sta veramente al centro délia sua concezione délia poesia e

délia personalità «profetica» di Dante15. Chi legga le pagine dedicate

8 In «Giornale critico délia filosofia italiana», V (1924), pp. 193—215, poi in Saggi,
cit., pp. 81-109.

9 Pubblicato per la prima volta in «Giornale storico délia letteratura italiana»,
LXXXI (1923), pp. 307—334, come recensione al vol. di G. Busnelli, Cosmogonia e

antropogenesi secondo Dante Alighieri e le suefonti (Roma, 1922) e poi raccolta, con il nuovo
titolo, in Saggi, cit., pp. 341-380.

10 Saggi, cit., pp. 110—138.
11 Ibid. pp. 167-214.
12 In «Giornale storico délia letteratura italiana», Supplemento 19-21 (1921),

insieme all'altra nota su II linguaggio e sotto il titolo di Due capitoli di filosofia dantesca,

pp. 205-264, poi in Dante e la cultura medievale, Nuovi saggi di filosofia dantesca, Bari,
Laterza, 1942, II ed. riveduta e accresciuta, Bari, Laterza, 1949, n. ed., cit. (dalla quale ed.
si cita), pp. 135-172.

13 Pubblicate sotto il titolo Note di filosofia dantesca (e insieme alla nota «Corne
sognando» [Conv., III, xv, 6] in «Giornale dantesco, XXXIX [1938], pp. 3-42, e quindi in
Dante e la cultura medievale, ed. cit., rispettivamente a pp. 197—206, 207—224, 225-
244).

14 Ibid. pp. 265-326.
15 Ibid. pp. 288 sgg.



L'immagine di Alberto Magno in Bruno Nardi 51

dallo storico a illustrare sulle tracce albertine, la distinzione tra una virtù
«profetica naturale» (dovuta principalmente agli «influssi delle sfere

superne, i quali governano il mondo delle cose che nascono e muoio-
no ») e la profezia di cui trattano i teologi (dovuta al dono soprannaturale
délia rivelazione diretta di Dio), non ha dawero diffïcoltà a compren-
dere come la sua analisi vada già oltre il dominio dell'esegesi dantesca

per investire concetti e idee che — per lui — sono al centro di tutto il
grande dibattito duecentesco.

3. Non puö quindi meravigliare che, sin dal 1936, il Nardi avesse

affrontato in modo più diretto l'indagine dei testi albertini, con un
atteggiamento che mentre lasciava cadere il giudizio un po' generico di
« eclettismo », accentuava proprio i legami del domenicano con la tra-
dizione platonica e neoplatonica e, insieme, ne precisava il radicale
distacco da Tommaso su di un tema particolare, ma di grande impor-
tanza teorica, perché investiva concetti essenziali come quello di «

materia», «forma» e « privazione » : appunto l'«inchoatio formae»16. Si

tratta di un lavoro tipico del modo di operare di questo studioso, sempre
aderente alla lettera dei testi, alla paziente citazione, all'analisi concet-
tuale chiara e compiuta. Né, certo sarà il caso, qui, di ripercorrere le

pagine nelle quali il Nardi ricostruiva i precedenti délia discussione
medievale e, poi, i suoi sviluppi nelle opere di Roberto Grossatesta e di
Adamo Pulchrae Mulieris che, a loro volta, si richiamavano a conce-
zioni derivate dal « platonismo arabico-giudaico », o in alcuni testi bona-
venturiani che tendevano ad interpretare la dottrina aristotelica délia
« potenza » délia materia « nel senso délia teoria agostiniana delle rationes
séminales»11. Per i nostri fini è più importante notare come il Nardi,
polemizzando contro tutti i tentativi di identifïcare la concezione alber-
tina con quella tomista, mirasse ad «esporre — sono sue parole — il
genuino pensiero di Alberto nei suoi concetti fondamentali e nei suoi
motivi essenzialmente neoplatonici»18. Muoveva, perciè, da un passo
délia Summa theologiae, combinato con altri tratti dai commenti al De

16 La dottrina d'Alberto Magno suit'«inchoatio formae», in R. Accademia dei Lincei,
«Rendiconti délia classe di Scienze morali...», S. VI, v. XII, 1-2 (1936), pp. 3-38, poi in
B. Nardi, Studi difilosofia medievale, Roma, Edizioni di storia e letteratura, 1960 (da cui si

cita), pp. 69—101. (Ma cfr. anche L'origine dell'anima umana secondo Dante, in «Giornale
critico délia filosofîa italiana», XII [1931], pp. 433-456 e XIII [1932], pp. 45-56, 81-102,
poi in Studi, cit., pp. 9—68, part. 20 sgg.).

17 Studi, cit., pp. 69-80.
18 Ibid. p. 81.



52 L'immagine di Alberto Magno in Bruno Nardi

causis e al De praedicabilibus di Porfirio, per mostrare come il maestro
domenicano avesse ritenuto che esista anche nella materia aliquid

perfections, aliquid formae, e che l'«appetito della forma» inerente alla
materia è, in realtà, un « cominciamento della forma per mixturam
privations cum materia »19. Ciè implicava la discussione del concetto di
«privatio», secondo l'interpretazione albertina. Ed anche qui l'analisi
minuziosa mostrava corne Alberto, a differenza di Tommaso, avesse

concepito la materia e la privazione quali due essenze diverse (« alia est
essentia privationis et alia materiae ») che « possono dirsi <unum numéro)

soltanto nel senso... che la materia non è un principio di cangia-
mento, se non in quanto è unita con la privazione ». Ma è appunto grazie
a questa particolare privazione «pro ea parte qua relinquit aptitudinem
in subiecto, quae est inchoatio formae in ipso che la materia prima e

comune diventa materia propria di ogni forma particolare », capace di
giungere all'esistenza. Non basta : quei «principia formalia et effectiva»
donde traggono origine tutte le forme naturali più o meno perfette sono
posti nella materia dall'influenza celeste, per mezzo della quale opera la

causa prima ; sicché la « materia fecondata » è, per Alberto, la « materia
propria » della generazione ; mentre « la privazione in senso positivo » è

soltanto « l'impressione lasciata nella materia dal suggello celeste, per
virtutem formativam immissam in materiam, quam tangit agens aut
mediate aut immediate » ; e « il cielo è il primo nella serie degli agenti
naturali »20.

II Nardi (che ampliava l'arco delle sue citazioni con passi dei
commend alla Physica e del commento al De caelo) non aveva dubbi sul fatto
che 1'« aptitudo formalis » lasciata nella materia prima dalla privazione
fosse «un principio dinamico di sviluppo», capace di rendere la «materia

prima » « materia propria di questa o quella particolare produzio-
ne» e che Tommaso, invece, respingesse recisamente questa interpre-
tazione21. E si awaleva della testimonianza di Dionigi di Ryckel, nel suo

commento al II libro delle Sentenze, per confermare sia l'attribuzione ad

Alberto di una tale dottrina, sia l'origine neoplatonica di una simile
concezione della «inchoatio formae»22. Ma, mentre esponeva, con

19 Ibid. pp. 81-85.
20 Ibid. pp. 86-89.
21 Ibid. p. 92.
22 Ibid. pp. 93—95. Ed ivi il riferimento a Ulrico di Strasburgo, per il quale «doctri-

nam istam de formarum essentia, distinctione et produtione non potest plene exponi nisi
ad Platonicorum dogmata recurrendo».



L'immagine di Alberto Magno in Bruno Nardi 53

obiettività e precisione, le obiezioni tomiste, citava pure un passo alber-
tino del De natura et origine animae dove si afferma che «la materia
contiene potenzialmente tutte le forme, a quel modo che il genere
contiene nel suo ambito tutte le differenze specifiche»; e ricordava
un'immagine tipica di questo testo (l'irraggiarsi di tutte le forme delle
cose naturali dalla potenza délia materia nel modo in cui i raggi escono
dalla potenzialità del centro) per confermare, ancora, la natura neopla-
tonica di questo concetto che trasforma la materia nella « madré dal cui
seno hanno nascimento tutte le forme»23. Non basta: l'immediato
ricorso a due tipici passi di Giordano Bruno (che — scriveva — « prima che
dalla lettura diretta di Plotino, aveva subito l'influenza del neopla-
tonismo dalla lettura degli scritti di Alberto») gli serviva a mostrare
come lo stesso «concetto délia privatio in senso positivo e dinamico»
fosse stato accettato dal Nolano, quando aveva scritto: «Nativitas ergo
est expansio centri, vita consistentia sphaerae, mors contractio in
centrum »24.

4. Bastano — credo — queste citazioni per chiarire quale fosse la linea

interpretativa scelta dal Nardi per mostrare, sino in fondo, il carattere
peculiare délia filosofia albertina e la tradizione alla quale si richiamava.
Ma cinque anni dopo, nel 1941, egli andava, ancora oltre, con un saggio
di cui sono evidenti anche le intenzioni polemiche, rivelate dal titolo
stesso « Alberto Magno e San Tommaso »25. Come sempre egli muoveva
dai risultati del lavoro di scavo e d'interpretazione svolto dagli studiosi
nel corso degli ultimi trent'anni, per confermare la necessità di mutare il
giudizio sull'opera del maestro di Colonia e di chiarire definitivamente i
suoi rapporti con il célébré confratello italiano. Persino il De Wulf —

notava — (che pure un tempo aveva parlato di « peripatetismo albertino-
tomista» e considerato Alberto l'autore di una «doppia epurazione»
délia dottrina aristotelica, spogliata dalle interpretazioni giudaiche ed

arabe) aveva, infatti, finito col riconoscere che « nell'esposizione di certe
teorie neoplatoniche, si sente troppo bene che egli le condivide»26. E,
invero, i risultati delle nuove ricerche, mentre limitavano - e molto — i

23 Ibid. pp. 99-100.
24 Ibid. pp. 100-101.
25 In «Giornale critico délia filosofia italiana», XXII(1941), pp. 35—47, poi in Studi,

cit., pp. 103—117.
26 Ibid. pp. 103-104.



54 L'immagine di Alberto Magno in Bruno Nardi

rapporti tra Alberto e Tommaso, avevano posto in luce anche la
profonda diversità del loro lavoro esegetico sui testi aristotelici, condotto
sul fondamento di traduzioni diverse e con preoccupazioni assai diffe-
renti. Sicchè risultava ormai evidente che «mentre Tommaso tende a

liberare veramente il pensiero aristotelico dalle sovrastrutture neopla-
toneggianti degli arabi e ridargli la schietta fisionomia originaria, appi-
gliandosi alla revisione moerbeckiana del testo, Alberto, invece, non
solo segue da vicino la maniera d'interpretare degli arabi, specialmente
di Avicenna, ma talora si sforza di conciliarla col pensiero cristiano, e

disapprova quei moderni latini che se ne sono scostati»27. Le allusioni
polemiche implicite di Tommaso ne erano una prova ; ma, soprattutto,
una lettura critica e spregiudicata dei testi albertini mostrava come il
domenicano tedesco non si fosse affatto limitato a restare nel solco

délia tradizione agostiniana, bensl avesse restituito a talune dottrine
quel « colorito neoplatonico » che altri autori avevano attenuato o dis-
solto.

Per chiarire la diversità ed, anzi, la contrapposizione tra i due autori,
il Nardi sceglieva due problemi particolari sui quali il dissenso tra i due
maestri domenicani era stato più netto. Il primo era il problema dell'ori-
gine dell'anima umana che egli aveva studiato, sin dal 1931, in un vasto

saggio su « L'origine dell'anima umana secondo Dante »28 ; e l'analisi dei
testi albertini del De animalibus gli permetteva di giungere subito aile

seguenti conclusioni : « Secondo questa dottrina, v'è nella materia
dell'embrione un principio attivo, un cominciamento délia forma, che,
stimolato da una causa efficiente, si sviluppa e diviene forma in atto.
Cosl, per un processo graduate e continuo, sotto l'azione del seme

paterno, delle influenze astrali e del primo motore dell'universo, questo
principio attivo si sviluppa dapprima in anima vegetativa e quindi in
anima sensitiva disposta e apparecchiata a ricevere l'azione diretta di
Dio. La natura non puô fare di più. A compiere l'opéra interviene l'atto
creatore, che aggiunge alla forma prodotta dalla natura l'intelletto.
L'anima umana è « partim ab intrinseco et partim ab exstrinseco ingre-
diens », prodotta dal concorso delle cause naturali coll'atto creatore »29.

Ma si tratta, appunto, di una dottrina nettamente condannata da

Tommaso, in tutti i cinque passi in cui la ricorda, perché — a suo parère —

27 Ibid. p. 105.
28 Cfr. n. 16.
29 Ibid. p. 107.



L'immagine di Alberto Magno in Bruno Nardi 55

«spoglier^fe l'anima umana délia sua immortalità », supporrebbe che
la forma sostanziale potesse perfezionàrsi sempre di più e ammette-
rebbe che tale forma «fosse tratta <non simul, sed successive) dalla

potenza all'atto». Tre cose che, per Tommaso, «sunt impossibilia in
natura »30.

Il secondo problema consisteva, invece, nel domandarsi « se l'intel-
letto umano conosca in questa vita le forme che sono per sé separate
dalla materia », quistione sulla quale si era a lungo indugiato Averroè,
nel suo commento al libro III del De anima, testo commento 36, dove,

prima di esporre la propria soluzione, aveva riferito le tesi di Alessandro
di Afrodisia, di Alfarabi, di Avempace e di Temistio31. Orbene: anche

in questo caso l'atteggiamento dei due maestri domenicani era stato
diametralmente opposto. Difatti, l'Aquinate, combattendo risoluta-
mente la soluzione proposta da Averroè, aveva negato che la mente
umana in questa vita, « legata com'è aile immagini sensibili, possa ele-
varsi a conoscere in se Stesse le sostanze separate», di cui puè arguire
soltanto l'esistenza (quia sunt), senza perô intendere che cosa siano (quid
sunt). Coerentemente, aveva pure respinto ogni teoria che supponesse la

conoscenza delle forme immateriali da parte délia mente umana, in
questa vita, concludendo che il desiderio umano di sapere resta inevi-
tabilmente insoddisfatto, ma che proprio da tale insoddisfazione e

dall'incapacità della filosofia di appagarlo dériva «la necessità délia
rivelazione in questa vita e della visione beatifica dell'essenza divina
nell'altra»32.

Del tutto diversa era, invece, l'opinione di Alberto, affïdata al suo

commento al De anima, ove dichiarava esplicitamente di esporre non
solo la « littera Aristotelis », ma anche il proprio pensiero. Perché, dopo
aver discusso e criticato le teorie di Alessandro di Afrodisia, di Temistio,
di Teofrasto, di Avempace e di Alfarabi, aveva respinto anche le teorie
dei « moderni latini », i quali non avevano inteso che « il concetto esi-

stente nella mente individuale non basta a fondare l'universalità del

sapere, senza un rapporto coll'intelletto universale»33. Non posso — è

chiaro - seguire il Nardi nella minuziosa ricostruzione delle obiezioni
sollevate da Alberto non solo nei confronti dei latini, bensi pure di

30 Ibid.
31 Ibid. p. 108.
32 Ibid. pp. 108-109.
33 Ibid. pp. 109-110.



56 L'immagine di Alberto Magno in Bruno Nardi

Avicenna, e délia sua dottrina che attribuisce (d'accordo in questo anche

con Tommaso) all'anima un proprio intelletto agente «corne potenza e

facoltà di questa ». Né avrebbe molto senso ripetere le amplissime cita-
zioni albertine addotte dall'autore. Mi limitero, quindi, semplicemente,
a sottolineare che, per il Nardi, Alberto concepisce l'intelletto agente
come«partedell'animaindividuale... congiuntocolla <prima intelligen-
tia agens> da cui derivano le forme che sono nella materia e tutte le

forme separate ; dalla <prima intelligentia> trae origine ogni intelligibi-
lità, ed altresl il potere che ha l'intelletto agente di rendere la loro

intelligibilità aile forme materiali ». Perciô, « congiunto colla luce délia

<prima intelligentia agens>, l'intelletto agente umano è causa efficiente
che trae l'intelletto possibile dalla potenza all'atto»; e «quando la

potenza di conoscere délia mente umana è tutta attuata, allora l'unione
fra i due intelletti sarà totale e compléta, si che l'atto dell'uno coinciderà
con l'atto dell'altro »34. In tal modo — concludeva il Nardi — Alberto, in
pieno accordo con Averroè, riteneva che fosse pienamente appagato il
desiderio naturale di sapere e che l'uomo potesse raggiungere, in questa
vita, la perfezione e la beatitudine indicate nell'Ethica aristotelica35. La
diversità tra Tommaso e Alberto era, insomma, radicale, su un punto di
taie importanza, cosl gravido di conseguenze filosofiche, etiche e teo-
logiche. Perché, per Alberto, « l'intelletto agente aveva un suo proprio
atto d'intendere nel quale <non est... differentia inter intelligens et
intellectum>», si che «secundum actum sua scientia est res scita», e lo
stesso intelletto, anche nell'unione con l'anima individuale, conservava
« l'atto proprio delle intelligenze separate ». Concezione, questa, che, a

non molta distanza dalla morte del suo autore, era stata, appunto, svi-

luppata e approfondita da Teodorico di Vriberg, quando aveva ricono-
sciuto nell'intelletto agente « l'essenza riposta dello spirito », quell'« ab-

ditum mentis» di cui parlava anche Agostino e che «semper stat in
lumine actualis intelligentiae et semper actu intelligit »36.

5. La radice neoplatonica del pensiero di Alberto era cosl nuova-
mente rivendicata dal Nardi che indicava, anzi, nella sua opera uno
degli anelli di quella tradizione di pensiero che, al di là di ogni tempo, ha

34 Ibid. pp. 111-113.
35 Ibid.
36 Ibid. pp. 115-117.



L'immagine di Alberto Magno in Bruno Nardi 57

sempre affermato 1'« universalità del conoscere umano». Ma la forte
accentuazione délia convergenza tra le tesi albertiste e quelle averroi-
stiche, cosl proposta in questo saggio, doveva avere il suo logico svi-
luppo in un altro lavoro del 1947 («La posizione di Alberto Magno di
fronte all'averroismo»37), composto, non a caso, proprio negli anni in
cui i suoi interessi si volgevano alio studio dell'aristotelismo rinasci-
mentale e délia continuità délia tradizione averroistica e sigeriana.
Anche in questo saggio, egli muoveva dall'opera di uno studioso inso-
spettabile, il Mandonnet, per rilevare come una frase di Sigieri di Bra-
bante, citata per mostrare il suo proposito di togliere « ogni base razio-
nale alla fede », ricalcasse, in realtà, alla lettera proprio talune parole di
Alberto Magno («quod nihil ad re de Dei miraculis cum ego de natu-
ralibus disseram»), richiamate, peraltro, anche nel Conciliator di Pietro
d'Abano38. Ma a quel passo del commento al Degeneratione et corruptione

egli ne aggiungeva subito altri, tratti dal De somno et vigilia, dal De causis

et processu universitatis, dal commento alla Metaphjsica, nei quali è

espressamente dichiarato il dissenso da quei «moderni» che interpre-
tano arbitrariamente il pensiero di Aristotele, allontanandosi dalle « pe-
ripateticorum sententias» e, in particolare, da quelle di Avicenna,
Averroè, Alfarabi e Algazali aile cui opere afferma di attenersi39. Per il
Nardi, dichiarazioni di questo genere avrebbero dovuto indurre gli
studiosi a meditare sull'uso da fare delle parafrasi aristoteliche di
Alberto e di quegli opuscoli (come il De natura et origine animae, il De

unitate intelledus contra Averroem, il De intellectu et intelligibili e il De
natura locorum) che considerava « altrettante digressiones tirate a parte e

tendenti a chiarire particolari dubbi toccati in quei commenti e, quindi,
condotte nello spirito di questi ». Soprattutto, esse dimostravano che il
maestro domenicano aveva inteso discutere le varie interpretazioni
délia dottrina aristotelica con la massima libertà e sostenere quelle che, a

suo giudizio, rispondevano meglio al pensiero dello Stagirita, «senza

preoccuparsi se esse fossero o non fossero vere per rapporto alla fede».
L'etichetta di «véritable fondateur de l'aristotélisme chrétien» che il
Van Steenberghen gli aveva tributato era, dunque, del tutto indebita;
perché Alberto non aveva voluto affatto fondare un « aristotelismo

37 In «Rivista di storia délia filosofia», 11(1947), pp. 197—220, poi in Studi, cit.,
pp. 119-161.

38 Ibid. pp. 119-120.
39 Ibid. pp. 120-122.



58 L'immagine di Alberto Magno in Bruno Nardi

cristiano », bensl «spiegare semplicemente Aristotele ai cristiani che o lo

ignoravano o lo avevano frainteso ». Gli esempi che il Nardi citava (tra i
quali la frase notissima: «Nos autem dissentimus in paucis ab Aver-
roe... »), traendoli, specialmente, dal commento al De anima, servivano

poi a confermare il «sano principio ermeneutico» seguito dal domeni-
cano nella sua fatica d'interprete dei testi aristotelici che prescinde

sempre dal fatto che le loro dottrine si accordino o no coll'insegnamento
dei teologi40. Ché anzi Alberto aveva dimostrato tutta la sua spregiu-
dicatezza di grande intellettuale quando aveva francamente ricono-
sciuto «il fondamentale dissaccordo fra la dottrina peripatetica del

mondo, formatasi prima e fuori d'ogni possibile influenza cristiana, e il
dogma cristiano», esprimendolo in una formula molto eloquente:
«theologica non conveniunt cum physicis in principiis»41.

D'altro canto, il Nardi si domandava quale fosse stato il significato
che Alberto aveva attribuito alla parola « philosophia » o ad espressioni
corne « physicae rationes » e « physica principia », per concluderne che

egli intendeva cosl designare «la scienza che procédé dalla ragione
umana non illuminata dalla fede», ben distinta dal ragionamento teo-
logico che si fonda «super revelationem et inspirationem»42. Certo che

il sistema fïlosofico elaborato da Aristotele e dagli altri « peripatetici »

rappresentasse il «più alto grado nello sviluppo delle possibilità délia

ragione umana», egli aveva visto nelle opere aristoteliche la via per
colmare quella «grave lacuna» délia visione cristiana délia vita e del
mondo, costituita proprio dalla mancanza di una dottrina «délia con-
nessione causale degli esseri e delle leggi che reggono la natura ». Aveva
cosl accettato un «sistema compatto di discipline scientifico-filosofi-
che » che aveva ormai fatto irruzione nel mondo cristiano, contrappo-
nendo all'antica « imago mundi » délia «saggezza cristiana » le norme e i
principî délia « scientia » pagana. Ma, se l'interpretazione avicennista di
Aristotele, prevalente sino alla metà del Duecento, con le sue evidenti
preoccupazioni religiose e le sue tendenze « eclettiche », aveva permesso
ai teologi di accogliere senza eccessive difficoltà « la dottrina aristotelica
délia natura e dell'ordinamento cosmico, mediandola con una
fondamentale ispirazione agostiniana, Alberto dové misurarsi con una situa-

40 Ibid. pp. 122-124.
41 Ibid.
42 Ibid.



L'immagine di Alberto Magno in Bruno Nardi 59

zione culturale già assai diversa». Come scrive il Nardi, «in un secondo

tempo, la conoscenza del commento averroistico acul negli scolastici il
senso critico e risvegliö la polemica che Averroè aveva condotto contro
Avicenna ed altri commentatori greci ed arabi, per ridare all'aristote-
lismo la sua schietta fisionomia originaria. L'averroismo voile esser

prima di tutto critica delle false interpretazioni del pensiero di Aristotele
e tentativo di risolverne i problemi interni, muovendo dai principî che

ne sono la base, senza preoccuparsi se la dottrina che ne risulti s'accordi

o no colla fede, sia essa quella cristiana o quella maomettana». Dichia-
rando di volersi mantenere sul «terreno délia <philosophia>», gli aver-
roisti respingevano « tutte le interpretazioni più o meno concordistiche
ispirate a preoccupazioni teologiche estranee alla <philosophia>, e ren-
devano il pensiero aristotelico sempre più incompatibile coll'insegna-
mento teologico»43.

Orbene: secondo l'interpretazione del Nardi, Alberto non negö
affatto la legittimità del metodo averroistico che le sue dichiarazioni
sembrano anzi « incoraggiare », né si « scandalize«, come invece fanno gli
storici moderni, délia pretesa <dottrina délia doppia verità>». Al
contrario, lo studio cronologico dei commenti e perifrasi aristotelici del
domenicano sembra condurre alla conclusione che tale dottrina potesse
essere suggerita dal suo spregiudicato atteggiamento e dal suo « ricono-
scere che <theologica non conveniunt cum physicis in principiis>»44.

È questa, insomma, una presa di posizione del tutto diversa da quella
assunta da Tommaso nel costruire - uso ancora le parole del Nardi —

«quella sintesi del pensiero teologico cristiano colla filosofia aristoteli-
ca, che i neotomisti ritengono indissociabile, non so con quanto giova-
mento délia fede»45. Per lui, Aristotele doveva necessariamente
condurre al cristianesimo, considerato corne il «compimento» del suo

pensiero di cui soddisfaceva le più profonde esigenze, realizzando, per
mezzo délia visione beatifica, la compléta attuazione dell'intelletto pos-
sibile e la vera felicità intellettuale. Per Alberto, invece, il desiderio

umano di sapere poteva essere compiutamente attuato in questa vita,
grazie proprio alla scienza aristotelica, il cui signifïcato era stato piena-
mente inteso dai commentatori greci ed arabi. E in ciô egli si trovava del

43 Ibid. pp. 125-127.
44 Ibid. p. 127.
45 Ibid. p. 128.



60 L'immagine di Alberto Magno in Bruno Nardi

tutto d'accordo cogli averroisti, « contro i commentatori latini e, prima
di tutto, contro frate Tommaso»46.

6. Il Nardi non si arrestava a questo punto. Perché, studiando la

cronologia di opere cosï importanti come il commento al De anima, il De

somno et vigilia e il primo libro del De intellectu et intelligibili, riteneva di

poter mostrare come, lungi dal compiere «un'a2ione preventiva» nei
confronti dell'averroismo latino (secondo la nota tesi del Van Steen-

berghen), quei testi avessero piuttosto esercitato «un'azione d'incita-
mento ». Passava poi ad analizzare le opere di Alberto Magno che inte-
ressano maggiormente la storia dell'averroismo latino (e, cioè, il
secondo libro del De intellectu et intelligibili, il De natura et origine animae,

il De unitate intellectus, il De quindecim problematibus e il commento
all'undicesimo délia Metaphjsica), per sottolineare corne, nonostante le
loro complesse vicende di elaborazione, essi fossero, in gran parte, legati
ai commenti alla Physica e al De anima, tutti composti tra il Cinquanta e il
Sessanta, prima délia formazione fïlosofica di Sigieri. In particolare,
utilizzava proprio il De intellectu et intelligibili alio scopo di chiarire
l'atteggiamento di Alberto ben deciso a seguire gli insegnamenti di
Aristotele, « cuius librum de hac scientia licet non vidimus tarnen disci-
pulorum eius plurimorum de hac materia quanplurimos et bene trac-
tatos perspeximus libros et epistolas ». Per il Nardi, si trattava di un'evi-
dente allusione « a libri e opuscoli di neoplatonici arabi », citati nel corso
délia trattazione e ritenuti derivati da un'opera di Aristotele rimastagli
sconosciuta; e, senza dubbio, quando scriveva quell'opera, Alberto
« doveva sicuramente ritenere d'Aristotele il Liber de causis, che più tardi
si seppe essere un estratto délia Elementatio theologica di Proclo»47.

Restava — è vero -1'« enigma non agevole a risolvere » rappresentato
dal De unitate intellectus contra Averroem, dalla sua duplice redazione e

dall'espresso riferimento dell'origine di questo opuscolo a una disputa
avvenuta alla corte papale di Anagni, sotto il pontificate di Alessan-
dro IV, nel 1256. Ma il Nardi riteneva, in base ad alcune dichiarazioni
dello stesso Alberto, che l'opéra, dopo una prima redazione corne rias-

sunto délia disputa alla corte papale, avesse avuto una seconda più
ampia stesura, databile al tempo in cui era stata già composta la parafrasi

46 Ibid.
47 Ibid. pp. 130-131.
48 Ibid. pp. 131-132.



L'immagine di Alberto Magno in Bruno Nardi 61

délia Metaphjsica, ossia non prima del 1270 (secondo le conclusioni del
Pelster e del Geyer)48. Procedendo, poi, all'analisi del testo, non gli era
difficile mostrare la profonda diversità tra i primi quattro capitoli (ove i

riferimenti aile dottrine averroistiche sono assai scarsi) e il quinto
effettivamente «diretto con precisione contro la dottrina averroistica
dell'unità dell'intelletto possibile» e che suppone non solo la cono-
scenza del commento averroistico, bensl « anche il modo di argomentare
degli averroisti parigini » contro il quale appare dawero rivolto. Sicchè

le « incongruenze » del trattato si potevano spiegare soltanto suppo-
nendo che Alberto avesse proceduto alla seconda stesura « per mezzo di
aggiunte, senza variare gran che lo schema e l'intento délia primitiva
disputatio evidenti anche nella forma nella quale l'opuscolo ci è perve-
nuto»49.

Naturalmente, il Nardi non poteva trascurare il De quindecim pro-
blematibus, opera scritta intorno al 1270, quando la lotta intorno all'aver-
roismo era ormai entrata nella sua fase più acuta (come dimostra, del

resto, il fatto che i primi tredici quesiti propostigli da Egidio di Lessines

corrispondevano esattamenta aile tredici tesi condannate dal vescovo di
Parigi). Ebbene : anche in questo caso, l'esame del testo portava in luce

incongruenze e difficoltà interne assai gravi, contrastanti, oltre tutto con
la conclusione finale che « unum intellectum numéro esse in aliquibus
pluribus ex omnibus positionibus constat hoc falsum esse secundum

philosophiam»50. Appunto perciö, il Nardi si richiamava piuttosto al

commento al De anima composto intorno al 1260, dove la discussione
delle teorie di Alessandro di Afrodisia, di Teofrasto, di Temistio e di
Avempace era stata svolta, prima di affrontare « la dottrina del famoso

commento quinto d'Averroè, seguita passo per passo » e considerata « in

gran pregio ». Ed ecco che, anche su questo punto, si poteva verificare
«un sostanziale dissidio» tra Alberto e Tommaso, proprio «nel modo
d'intendere la separazione dell'anima razionale di fronte al corpo di cui
è forma ». Giacchè Alberto, richiamandosi in questo caso ad Avicenna,
aveva affermato esplicitamente: I. che «l'anima razionale non è l'in-
telletto possibile, ma l'intelletto possibile è una parte di essa » ; II. che

« l'anima razionale..., forma e perfezione dell'uomo, è un tutto costituito
da un'essenza incorporea che comprende in sé tre parti o facoltà, che

sono la facoltà vegetativa e quella sensitiva, strettamente legate all'or-

49 Ibid. p. 132.
50 Ibid. pp. 133-135.



62 L'immagine di Alberto Magno in Bruno Nardi

ganismo corporeo, e quindi la facoltà che dicesi intelletto e che Aristo-
tele ritiene separata»; III. che «l'anima ra2ionale... non è unita all'or-
ganismo per la sua essenza che è incorporea, bensl per mezzo delle sue
facoltà organiche » ; e IV. che « per il fatto délia sua separazione, l'in-
telletto umano è in se stesso un principio di universalità senza perdere
l'individualità che gli dériva dall'unione aile facoltà organiche». Ma
non basta : il domenicano aveva cosl testualmente concluso : « et hac in
determinatione convenit nobiscum Averroes, licet in modo abstractions

intellectus parumper différât a nobis », proprio per affermare « il suo

quasi completo accordo con Averroè e il suo disaccordo cogl'interpreti
latini di Aristotele» !51

7. Il Nardi ricordava poi, nuovamente la dottrina albertina dell'ori-
gine dell'anima, cosl legata alla teoria dell'« inchoatio » o « inchoativum
formae», le obiezioni tomiste, l'affinità delle concezioni esposte da

Sigieri nel De intellectu con «un linguaggio che risente di quello di
Alberto»; tutti argomenti per i quali non sembrava affatto esagerato
concludere che « la posizione di s. Alberto Magno di fronte all'averro-
ismo, per ciö che riguarda il problema dei rapporti tra l'intelletto e

l'organismo umano, sia quella di un semiaverroista che s'adopri a far
suoi i motivi essenziali délia dottrina averroistica pur cercando di
évitante gli assurdi»52. Poi, ancora una volta, tornava sul «terzo problema
lungamente discusso tra gli averroisti (« se e corne la mente umana possa
arrivare a soddisfare per intero il naturale bisogno di tutto sapere mercé
il congiungimento dell'intelletto possibile coll'intelletto agente»), per
rilevare la posizione «francamente averroistica» di Alberto che non
terne di dichiarare «divino» chi «sia pervenuto al più alto grado di
congiungimento coll'intelletto di Dio». E tutto questo, sempre se-

guendo soltanto la via délia filosofia, « cioè la dottrina di Aristotele e dei

peripatetici e prescindendo, proprio come faceva anche Sigieri, dall'in-
segnamento dei teologi e dalla rivelazione»!53

Si tratta — il Nardi lo sottolineava con forza — di un atteggiamento del

tutto insolito per un teologo e, in ogni caso, totalmente divergente da

quello sempre assunto da Tommaso. E, invero, pensando che il De
anima e il De intellectu et intelligibili erano stati scritti prima che si

51 Ibid. pp. 135-140.
52 Ibid. pp. 142-143.
53 Ibid. pp. 143-149.



L'immagine di Alberto Magno in Bruno Nardi 63

delineasse la formazione del movimento averroistico capeggiato da

Sigieri, si poteva addirittura supporre che proprio la dottrina albertina
avesse contribuito aile scelta intellettuale degli «artistae» parigini.
Comunque, un fatto sembrava ormai certo ed assodato: Alberto, a

differenza di Tommaso, era sempre rimasto fedele a quegli interpreti
« peripatetici » che gli sembravano aver espresso meglio di tutti gli altri il
genuino pensiero di Aristotele e non aveva avuto timoré di riconoscere
e «accentuare il dissidio tra la filosofia e la rivelazione cristiana»54.

Sono queste convinzioni che il Nardi tornerà a ripetere anche in altri
saggi posteriori (e, in particolare, in alcuni dei lavori dedicati all'ari-
stotelismo padovano)55 sui quali owie ragioni di tempo e di opportunità
mi vietano d'intrattenermi. Ma, prima di chiudere il mio discorso,
vorrei ancora brevemente ricordare quanto questo studioso ebbe a scri-

vere in un lavoro che fu un po' il suo commiato dagli studi, la relazione
su « Filosofia e teologia ai tempi di Dante in rapporta al pensiero del

Poeta», letta a Firenze, nel 1965, durante il Congresso internazionale di
studi danteschi56. Parlando di Alberto, egli non si limité a sottolineare
che il maestro domenicano aveva esaminato e interpretato il pensiero
aristotelico senza curarsi che « la dottrina da lui ritenuta più conforme al

pensiero del Filosofo s'accordasse o meno con il pensiero teologico»,
bensl dichiarô che egli aveva apertamente ammesso la diversità incon-
ciliabile délia filosofia e délia teologia, le quali « muovono da principî
diversi e perciô giungono a conclusioni tra loro opposte». Certo,
Alberto teologo aveva anch'egli tentato di conciliarle, ricorrendo alla
distinzione tra le « verità naturali », ricavate « per via di ragionamento
dall'ordine fisico costituito da Dio per mezzo delle cause celesti» e le
verità dell'«ordine soprannaturale e <miracoloso>» dipendenti da un
diretto intervento divino e note solo in grazia di una « divina rivelazione

» accettata dal « credente ». Ma il vecchio studioso che, per tutta la sua

vita, aveva tenuto fede al duplice impegno délia ricerca razionale e di
una religiosità libera da ogni chiusa servitù dogmatica, non aveva dubbi :

54 Ibid. pp. 149—150.
55 Cfr. principalmente B. Nardi, Saggi sulParistotelismo padovano dal secolo XIV al

XVI, Firenze, Sansoni, 1958 ; ID., Studi su Pietro Pomponazzi, Firenze, Le Monnier, 1965.
Ma di Alberto si parla pure frequentemente in B. Nardi, Dal « Convivio » alla « Commedia »

(Sei saggi danteschi), Roma, Istituto storico italiano per il Medio Evo, 1960.
56 In Atti del Congresso internazionale di Studi Danteschi (Firenze- Verona-Ravenna,

20-27 aprile 1965), I, Firenze, Sansoni, 1965, pp. 79—175, poi in Saggi e note di critica
dantesca, Milano-Napoli, Ricciardi, 1966, pp. 3-109 (da cui si cita).



64 L'immagine di Alberto Magno in Bruno Nardi

Alberto di Colonia aveva sempre accettato la « verità » dei « peripatetici »

« et praecipue Avicennae et Averrois et Alpharabii et Alga2elis, quorum
libros de hac materia dicimus concordantes » ; e cosl aveva aperto la via
alla rivendicazione averroistica dei diritti délia filosofia, in una prospet-
tiva che, per il Nardi, rappresentava la linea direttiva di una nuova
esperienza speculativa e religiosa57. Proprio per questo era ben com-
prensibile che alla sua lezione si fosse cosl spesso ispirato il massimo
Poeta délia civiltà medievale, colui che aveva dato la sua più alta

espressione al travaglio spirituale ed aile attese degli uomini del suo

tempo, nel drammatico confronto tra due «vocazioni» e due «fini».

4

57 Sogê' e note, cit., pp. 24—26.


	L'immagine di Alberto Magno in Bruno Nardi

