
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 32 (1985)

Heft: 1-2

Artikel: Grundlinien der Philosophie Alberts des Grossen

Autor: Mojsisch, Burkhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760727

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760727
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Burkhard Mojsisch

Grundlinien der Philosophie
Alberts des Großen

Der Aufweis von Grundlinien einer Philosophie, zumal einer an
Material so reichhaltigen wie der Alberts des Großen, kann nur durch
den Hinweis legitimiert werden, daß eben dieser Aufweis allein eine

paränetische Funktion besitzt: Grundlinien-Denken ist Vorfeldphilosophie,

da das Denken eines Denkers nur als ganzes es selbst ist und stets
als ganzes sogar wiederholten Durchdringens bedarf, sind doch die
Inhalte des Philosophierens keine greifbaren Gegenstände, sondern
Gedanken, die erst dann zu lebendigen Gedanken werden, wenn sie

immer wieder neu gedacht werden; daß dennoch ein Grundlinien-
Denken als Vorfeldphilosophie im Falle Alberts ein Desiderat ist, zeigt
an, wie ungedacht Alberts Denken als ganzes blieb, impliziert somit —

dies die Paränese — das Erfordernis, dieser Aufgabe nicht auszuweichen,
und zwar gerade wegen der hier vorgenommenen abbreviaturhaften,
allein Akzente setzenden Skizzierung seiner Philosophie.

Man kann darüber streiten, ob Alberts Philosophie Philosophie war,
zumal heute schon die Verwendung des Begriffs < Philosophie > geradezu

verpönt ist und ihn Klassifizierungen wie Wissenssoziologie,
Wissenschaftstheorie, Techniktheorie ersetzen, ein derartiger Streit somit
müßig erscheinen dürfte — Albert jedenfalls wollte gerade die Philosophie

überhaupt erst sie selbst sein lassen. Dies verdeutlicht sein
Hinweis, daß Inhalte der Theologie im Bereich der Philosophie keinen
Platz haben, weil die Prinzipien der Theologie und Philosophie
divergieren :

« Theologica autem non conveniunt cum philosophicis in principiis,
quia fundantur super revelationem et inspirationem et non super



28 Grundlinien der Philosophie Alberts des Großen

rationem, et ideo de illis in philosophia non possumus disputa-
re»1

(Theologisches stimmt prin2ipiell mit Philosophischem nicht überein,

da es sich auf Offenbarung und Inspiration, nicht jedoch auf
vernünftige Argumentation gründet, und deshalb können wir
darüber im Bereich der Philosophie keine wissenschaftlichen Erörterungen

anstellen).

Offenbarung (revelatio) und Inspiration (inspiratio), die Prin2ipien
der Theologie, sind dem Prin2ip der Philosophie, der vernünftigen
Argumentation (ratio), entgegen:

«... foedum et turpe est in philosophia aliquid opinari sine ratio-
ne»2

(schmählich und schimpflich ist es, in der Philosophie ohne
vernünftige Argumentation eine bestimmte Meinung 2u vertreten).

Obwohl philosophische Argumentationsstrukturen und Inhalte
aber immer dann, wenn sie der Theologie nicht widerstreiten, in sie

Eingang finden können3, verbietet sich Albert jedoch Übergriffe der

Theologie in die Philosophie, denn wenn philosophisch pro2ediert wird,
sind die Prin2ipien der Theologie außer Geltung:

«... nihil ad me de Dei miraculis, cum ego de naturalibus disse-

ram»4
die Wunderwerke Gottes kümmern mich nicht, da ich doch über

Naturinhalte handele).

1 Albertus, Metaph. XI tr. 3 c. 7 ; Ed. Colon. XVI/2, 542, 25-29.
2 Albertus, Phys. VIII tr. 1 c. 13; Borgnet 3, 552b-553a. Vgl. Metaph. XI tr. 2 c.

10; Ed. Colon. XVI/2, 495, 79—81: «Philosophi enim non est aliquid fingere et non
dicere, nisi quod per rationem potest ostendi. » - Vgl. dazu : A. Zimmermann, Albert le
Grand et l'étude scientifique de la nature, in : Archives de Philosophie 43 (1980) 695-711,
bes. 71 Of.

3 Vgl. Albertus, IV Sent. d. 12 a. 16; Borgnet 29, 328a: «Et his habitis
respondendum est obiectis per ordinem, tenendo quidem fidem, sed philosophiam non sequen-
tes nisi quantum possumus salva fide. » — Zur Verhältnisbestimmung < Philosophie -
Theologie> vgl. : E. Weber, La relation de la philosophie et de la théologie selon Albert le
Grand, in: Archives de Philosophie 43 (1980) 559-588.

4 Albertus, De gen. et corr. I tr. 1 c. 22 ; Borgnet 4, 363 b. Vgl. auch : Eth. I tr. 7 c. 5 ;

Borgnet 7, 114 b (zur Differenz von Theologie und philosophischer Ethik).



Grundlinien der Philosophie Alberts des Großen 29

Diese hier für die Naturphilosophie angesprochene methodologische

Intention Alberts läßt sich auf Averroes5 zurückführen und wird
explizit von Siger von Brabant6 und Johannes von Jandun7 wiederauf-
gegriffen.

Im Verfolg seiner generellen Absicht, die Bedeutung der Philosophie

als Philosophie manifest werden zu lassen, wollte Albert seine

Zeitgenossen mit dem gesamten Corpus Aristotelicum durch Paraphra-
sierung oder freie Wiedergabe bekannt machen8, angefangen bei der

Logik, die selbst keinen wesentlichen Teil der Philosophie darstellt,
sondern eine nur instrumentelle Funktion besitzt9, über Naturphilosophie,

Mathematik und Metaphysik, die Göttin der Wissenschaften10, bis

hin zur praktischen und poietischen Philosophie. Albert hat sich freilich
hinter seinen kommentierenden Werken nie versteckt: Zeugen schon
die Paraphrasen von eigenständigem Denken, so verweisen besonders
die häufigen Digressionen auf ihn selbst ; in der Physik, so bemerkt er,
wolle er das ergänzen, was Aristoteles vergessen habe11. Auch fehlt es

nicht an originären Schriften, denen freilich der Fundus der peripate-
tischen Philosophie zugrunde liegt: <Die Natur und der Ursprung der
Seele>, <Der Intellekt und der Erkenntnisinhalt), <Die Einheit des

Intellekts) und <15 Probleme). Den Problemstellungen dieser Werke
Alberts ist zu entnehmen, daß er die philosophische Psychologie in das

Zentrum seines Denkens rückte.
Die peripatetische Philosophie, besonders die des Aristoteles selbst,

besaß für Albert paradigmatische Bedeutung, ohne daß er sklavisch die
Ansichten des Aristoteles ungeprüft und stets übernommen hätte:

5 Vgl. Averroes, In Arist. De gen. et corr. I 7. Corpus Commentariorum Averrois in
Aristotelem, Vers. Lat. vol. IV, 1, ed. F. H. Fobes, Cambridge/Mass. 1956, 15, 50—52.

6 Vgl. Siger de Brabant, De anima intellectiva III, in: Siger de Brabant, Quae-
stiones in III De anima. De anima intellectiva. De aeternitate mundi, ed. B. Bazän,
(Philosophes médiévaux 13) Louvain/Paris 1972, 83f.

7 Vgl. Johannes de Janduno, In Metaph. I q. 16; Venetiis 1525, 13 ra.
8 Vgl. Albertus, Phys. I tr. 1 c. 1 ; Borgnet 3, 2a-4a.
9 Zur Logik mit einem ihrer Hauptstücke, der Dialektik, vgl. : Albertus, Metaph. III

tr. 3 c. 6 ; Ed. Colon. XVI/1, 144, 33—145, 52. - In der Kategorien-Schrift plädiert Albert
allerdings noch für eine Anerkennung der Logik (und somit auch der Dialektik) als eines
Teiles der Philosophie überhaupt : « Est igitur logica una partium philosophiae generaliter
dictae ...» (Albertus, De praedicab. I tr. 1 c. 2; Borgnet 1, 4 ab). - Zur Logik-Theorie
Alberts vgl. : A. de Libera, Logique et existence selon saint Albert le Grand, in : Archives
de Philosophie 43 (1980) 529—558.

10 Vgl. Albertus, Metaph. III tr. 3 c. 6; Ed. Colon. XVI/1, 145, 38.
11 Vgl. Albertus, Phys. I tr. 1 c. 1 ; Borgnet 3, 2 a.



30 Grundlinien der Philosophie Alberts des Großen

«... qui credit Aristotelem fuisse deum, ille debet credere, quod

nunquam erravit ; si autem credit ipsum esse hominem, tunc procul
dubio errare potuit sicut et nos»12

(wer glaubt, Aristoteles sei ein Gott gewesen, der müßte glauben,
daß er niemals im Irrtum gewesen sei; sieht er ihn hingegen als

Menschen an, dann besteht daran kein Zweifel, daß er — wie auch

wir — hat irren können).

Kritisierte Albert so Aristoteles, war er andererseits
uneingeschränkter Befürworter der Kontinuationstheorie des Averroes, so daß

er gerade die für ihn zentrale Theorie der reinen Vernunft nicht mit
Argumenten des Aristoteles, auch nicht mit eigenen Gedanken,
sondern eben mit Theoremen des Aristoteleskommentators par excellence

explizierte :

«In causa autem, quam inducemus, et modo convenimus cum
Averroe in toto ...»13

(im Wodurch und im Wie - der Konjunktion —, woraufwir eingehen
werden, stimmen wir gänzlich mit Averroes überein

Neben Aristoteles traten bei Albert so die arabischen Peripatetiker,
allen voran Averroes ; neben Aristoteles trat aber auch die neuplatoni-

12 Albertus, Phys. VIII tr. 1 c. 14; Borgnet 3, 553b.
13 Albertus, De an. III tr. 3 c. 11 ; Ed. Colon. VII/1, 221, 70 f. - L. Hödl, Über die

averroistische Wende der lateinischen Philosophie des Mittelalters im 13. Jh., in : Recherches

de théologie ancienne et médiévale 39 (1972) 171-204, bes. 186, weist auf Alberts
dictum «Nos autem in paucis dissentimus ab Averroe... » hin und bemerkt, «diese Erklärung»

dürfe «als Richtsatz für Alberts Verhältnis zu Ibn Rushd gelten»; das Wenige der
Nicht-Übereinstimmung zwischen Albert und Averroes sei Averroes' «These von der
Einheit und Einzigkeit des < intellectus possibilis>». — «Mit dieser klaren antiaverroisti-
schen Position ist im übrigen durchaus vereinbar, daß Albert bei der Erörterung der
schwierigen aristotelischen Texte über den tätigen und den möglichen Verstand ausgiebig
Gebrauch von den Erklärungen macht, die er im Kommentar des Averroes zu De anima
findet » - so A. Zimmermann, Albertus Magnus und der lateinische Averroismus, in ;

Albertus Magnus. Doctor universalis (1280/1980), hrsg. von G. Meyer/A.
Zimmermann, (Walberberger Studien 6) Mainz 1980, 465—493, bes. 485. — Albert lehnt
somit Averroes' Monointellektualismus ab (Hödl), bedient sich dann aber ausgiebig
averroistischer Gedanken (Zimmermann). — Es läßt sich jedoch schärfer formulieren:
Richtsatz für Alberts Verhältnis zu Averroes, dessen Monointellektualismus er in der Tat
ablehnt, ist sein dictum, er stimme im Zusammenhang mit der Theorie der Kontinuation
gänzlich (in toto) mit Averroes überein, wobei er sich averroistischer Gedanken nicht nur
ausgiebig bedient, sondern sie vielmehr in das Zentrum seines Denkens rückt, da die
Theorie der reinen Vernunft, expliziert anhand der averroistischen Kontinuationstheorie,

sein philosophisches Hauptanliegen darstellt.



Grundlinien der Philosophie Alberts des Großen 31

sehe Philosophie durch das von Albert als Komplement der aristotelischen

<Metaphysik> angesehene <Buch über die Ursachen>, das ein
Peripatetiker im Rückgriff auf Aristoteles, Avicenna und Alfarabi verfaßt

haben soll14. Selbst neuplatonisches Gedankengut hinderte Albert
also nicht, sich als Aristoteliker und Peripatetiker zu verstehen, als

Peripatetiker, d. h. besonders : als Rezipient von Theoremen des Averroes,

dies aber an zentraler Stelle seines Denkens. Daher verblüfft
Alberts Hinweis :

« Et scias, quod non perficitur homo in philosophia nisi ex scientia
duarum philosophiarum Aristotelis et Piatonis»15

(man muß wissen, daß man ein vollkommenes philosophisches
Wissen nur aufgrund der Kenntnis sowohl der Philosophie des

Aristoteles als auch der Piatons gewinnt).

Hier empfiehlt sich ein erstes Verweilen, um zu ergründen, was
Albert für platonisch hielt und wodurch er sich veranlaßt sah, gerade die

platonische Philosophie der aristotelischen zur Seite zu stellen.

Zunächst folgte Albert der Piatonkritik des Aristoteles, wenngleich
wegen der häufig entstellten lateinischen Textvorlage der <Metaphysik>
nicht präzis :

1. Ideen und Einzeldinge besitzen nur einen gemeinsamen Namen
(nomen), differieren jedoch hinsichtlich ihrer Bestimmtheit (ratio), so
daß sich die Idee, das Abgetrennt-Ewige, zum Sinnfälligen, dem
Vergänglichen, äquivok verhält. Es kann daher keine Rede davon sein, daß
eben das Abgetrennte Ursache für die Zählbarkeit und das Sein der

Einzeldinge ist; das aber war Piatons falsche Meinung16.

2. Piaton nahm nicht nur von individuellen, sinnfälligen Substanzen
Ideen an, sondern auch von vielem anderem. Damit gibt es für Albert
auch Ideen im Sinne von Washeiten der Akzidentien, woraus folgt, daß

ein rein Bezügliches, das Akzidens, hinsichtlich seiner Washeit ein
abgetrenntes Sein (esse separatum) besitzt und an ihm selbst (per se)

14 Vgl. Albertus, De causis et proc. univ. II tr. 1 c. 1 ; Borgnet 10, 433a-435b.
15 Albertus, Metaph. I tr. 5 c. 15; Ed. Colon. XVI/1, 89, 85-87.
16 Vgl. Albertus, Metaph. I tr. 5 c. 5; Ed. Colon. XVI/1, 75, 47-65.



32 Grundlinien der Philosophie Alberts des Großen

existiert, das zugrundeliegende Sein (subiectum esse) aber nur ein Sein

in einem Anderen besitzt — gänzlich absurde Vorstellungen (absurdis-
simum)17.

3. Die Idee ist nichts anderes als eine species, ein allgemeines
Wesen, an der partikuläre Substanzen auf substantielle, nicht etwa
akzidentelle Weise partizipieren. Diese species wird somit als Eines

vom Vielen, von dem sie ausgesagt wird, auf substantielle Weise

ausgesagt. Die species oder das allgemeine Wesen wird aber in der Weise

vom partikulären Subjekt ausgesagt, daß sie ihm wesentlich immanent ist —

Albert denkt an den Wesenslogos des Aristoteles18 —, so daß es dem

partikulären Subjekt höchstens akzidiert, an einem abgetrennten Sein zu

partizipieren.
Darüber hinaus begegnet sowohl im Bereich des Abgetrennten wie

in dem des Vergänglichen ein Eines im Vielen, denn auch im
Ideenbereich wird eine Vielheit auf eine Einheit zurückgeführt, auf ein
allgemeines Prädikat, das von dieser Vielheit ausgesagt wird. Dieses

allgemeine Prädikat aber ist es, das sowohl von den Ideen als auch von den

Sinnendingen, die an diesen Ideen partizipieren, ausgesagt wird, und
zwar univok, da das allgemeine Prädikat den Ideen nicht mehr als den

Sinnendingen einwohnt. Obwohl den Sinnendingen aber ein allgemeines

Prädikat als Idee höchstens akzidiert, soll ihnen dennoch dieses

Prädikat univok zuerkannt werden. Daraus folgt, daß es sowohl Ideen
für Ideen gibt als auch eine Washeit der Washeit und eine Form der
Form — alles absurde Vorstellungen19.

4. Die Ideen sind unnütz, da nicht erkennbar ist, in welcher Weise
sie den Sinnendingen zuträglich sind. Die Idee ist weder Ursache für
Bewegung (motus), die sich zwischen zwei Zugrundeliegenden
vollzieht, noch Ursache für Veränderung (transmutatio) zwischen einem
Nicht-Zugrundeliegenden und einem Zugrundeliegenden und umgekehrt.

Der Grund : Das, was die Materie in Bewegung versetzt, ist ihr

17 Vgl. Albertus, Metaph. I tr. 5 c. 6; Ed. Colon. XVI/1, 77, 69-86.
18 Zum aristotelischen Wesenslogos vgl. : E. Vollrath, Die These der Metaphysik.

Zur Gestalt der Metaphysik bei Aristoteles, Kant und Hegel, Wuppertal/Ratingen 1969,
19-55.-B. Mojsisch, Meister Eckhart. Analogie, Univozität und Einheit, Hamburg 1983,
120-122.

" Vgl. Albertus, Metaph. I tr. 5 c. 7; Ed. Colon. XVI/1, 78, 4—46.



Grundlinien der Philosophie Alberts des Großen 33

immanent. Eine derartige Immanenz steht jedoch im Gegensatz zum
abgetrennten Sein der Idee.

Aber auch zum Wissen der Sinnendinge ist die Idee nicht hilfreich,
da die Idee als abgetrenntes Sein nicht Substanz der Sinnendinge sein

kann ; die Substanz, das Sein von Etwas, besitzt nämlich kein von
diesem Etwas abgetrenntes Sein. Eine derartige Substanz ist überdies
vergänglich, nicht aber das abgetrennte Sein der Idee, die aufgrund dessen,
daß sie ein vom Sinnfälligen abgetrenntes Sein besitzt, nicht erkennen
läßt, was für ein Nutzen ihr hinsichtlich des Sinnendinges eignen sollte.
Da aber nach Aristoteles die Prinzipien des Seins und Erkennens identisch

sind, trägt die Idee, die als abgetrenntes Sein den Sinnendingen
nicht immanent ist, auch zu deren Erkenntnis nichts bei.

Gänzlich im Widerspruch zum abgetrennten Sein der Idee steht aber
die latente Immanenz der Form in der Materie : Das Sein der Form
wohnt der Materie potentialiter inne, um aus diesem inkohativ gefaßten
Sein in den Akt überführt zu werden. Es ist dies die von B. Nardi20
näher untersuchte Theorie der incohatio formae, eine Theorie, die bei
Albert von grundlegender Bedeutung ist und Piatons Theorie eines

abgetrennten Idee-Seins als endgültig widerlegt erscheinen läßt21 : Piaton

übersah die Notwendigkeit, bei den Ideen oder Formen zwischen
Potenz und Akt zu unterscheiden, so daß ihm die nach Albert von
Aristoteles statuierte potentielle Seinsweise der Form, d. h. ihre potentielle

Materie-Immanenz, gar nicht erst in den Blick kam ; diese potentielle

Seinsweise der Form verbietet es jedoch prinzipiell, von einer
abgetrennten Seinsweise der Idee zu sprechen ; die Form tritt nicht von
außen in die Materie ein, sondern ist dem Begriff der Materie bereits

immanent, so daß im Falle des compositum überhaupt von einem aus

Materie und Form Zusammengesetzten die Rede sein kann und nicht
etwa von einem Etwas, das sich einer subiectum-accidens-Kombination
verdankt.

5. Es bleibt schließlich, daß Piatons Auskunft, die Idee sei

Paradigma oder Urbild (exemplar), nichts anderes ist als leeres Gerede oder

20 Vgl. B. Nardi, La dottrina d'Alberto Magno sull'«inchoatio formae», in: B.

Nardi, Studi di filosofia medievale, Roma 1960, 69—101. - Vgl. bereits : L. Gaul, Alberts
des Großen Verhältnis zu Plato, Münster/Westf. 1913, 55f.

21 Vgl. zum Ganzen: Albertus, Metaph. I tr. 5 c. 8; Ed. Colon. XVI/1, 78, 65—

79, 84.



34 Grundlinien der Philosophie Alberts des Großen

poetische Metapher22. Dies wird besonders deutlich anhand ihrer
Funktion, Prinzip des Wissens zu sein. Sinnliche Wahrnehmung,
Erinnerung und Erfahrung, denen das Wissen des Allgemeinen entspringt —

all diese von Aristoteles betonten Wissensmomente scheinen für Piaton
überflüssig zu sein, da die unmittelbare Präsenz der Idee Wissen garantieren

soll23, nach Albert ein Ungedanke.

Diese im Anschluß an Aristoteles vorgenommene, philosophiehistorisch

freilich verfehlte Piatonkritik Alberts war massiv (und für die

Piatonrezeption im Mittelalter bestimmend), wurde jedoch von ihm
selbst abgeschwächt, und zwar aufgrund eines fruchtbaren
Mißverständnisses: Der <Liber de causis>, das Grundbuch neuplatonischer
Metaphysik im Mittelalter, wurde, wie bemerkt, von Albert der peri-
patetischen Tradition zugesprochen, so daß gewisse platonische Theoreme

Alberts Verständnis fanden, dies deshalb, weil sie mit solchen des

<Liber de causis> kongruierten. Alberts eigener Beweggrund,
originärplatonische Theoreme zu stützen, mag gewesen sein, daß er, obwohl
selbst naturphilosophisch engagiert, den platonischen Gedanken der
Idee gemäß der aristotelischen Darstellung zu sehr einer am Naturwissen

orientierten Kritik ausgesetzt sah, ohne daß den spezifischen Prinzipien

der Metaphysik hinreichend Rechnung getragen worden wäre.
Albert charakterisiert Piatons Theorie der Form als Form

folgendermaßen :

1. Die Formen, die von Piaton wahrhaft Formen genannt werden,
sind die der Intelligenz einwohnenden Formen, und sie sind in der
Weise Formen, daß sie keinen sie gestaltenden Ursprung voraussetzen,
vielmehr selbst alles andere gestalten24.

2. Die Form als Form ist nicht etwa inkohativ oder potentiell der
Materie immanent, sondern stofflos ; allein unter dieser Rücksicht
vermag die Form auch Erkenntnisprinzip zu sein25.

3. Ziel aller Erkenntnis ist die Selbstverwirklichung der Seele, die
sich jedoch nur als sie selbst entdeckt, wenn sie ihr kontemplatives Ziel,
nämlich sich als räum- und zeitlose Vernunft (intellectus), wiederfin-

22 Vgl. Albertus, Metaph. I tr. 5 c. 9; Ed. Colon. XVI/1, 80, 22-29.
23 Vgl. Albertus, Metaph. I tr. 5 c. 14; Ed. Colon. XVI/1, 87, 36-51.
24 Vgl. Albertus, Metaph. I tr. 5 c. 15; Ed. Colon. XVI/1, 88, 62-67.
25 Vgl. Albertus, Metaph. I tr. 5 c. 15; Ed. Colon. XVI/1, 89, 6—24.



Grundlinien der Philosophie Alberts des Großen 35

det : Die Seele in ihrer Selbstverwirklichung ist reine Vernunft (solus et

purus intellectus sine continuo et tempore) — ein Theorem, das nach

Albert Aristoteles vertrat und bereits Piaton ausgesprochen hatte, so

daß beide Denker unter dieser Rücksicht nur geringfügig zu differieren
schienen26.

Bei aller Anerkennung der platonischen Theorie der Form als Form,
die erkennbar werden läßt, daß die Naturform nur in eingeschränkter
Weise Geltung beanspruchen darf: Albert pflichtete schließlich Aristoteles

bei (Aristoteles autem dicebat, sicut et verum est...), der einen
Nutzen der Form ausschließlich darin erblickte, daß die Form Form
dieses oder jenes Dinges ist, dies aufgrund ihres potentiellen Ursprungs
im Individuationsprinzip <Materie>27, und daher nicht von einem
materielosen Formenspender (dator formarum) prinzipiiert sein kann,
einem Formenspender, der nur durch ein Einwirken von außen den

Seinsgehalt der Naturform verbürgte28.

Wenn Albert also das notwendige Zugleich der platonischen und
aristotelischen Philosophie für ein vollkommenes philosophisches Wissen

hervorhob, dann deshalb, weil er gewisse neuplatonische Gedanken
für aristotelisch hielt und ihm das, was er als platonisch ansah, mit
diesen Gedanken zu kongruieren schien. Im Zweifelsfalle folgte er
ohnehin den Theorien des Aristoteles und seiner Kommentatoren,
vornehmlich des Averroes, so daß sein Philosophieren, noch indem es

auf platonisches und besonders neuplatonisches Denken rekurrierte,
gemäß Alberts Selbstverständnis als durchgängig peripatetisches Philosophieren

betrachtet werden darf. Dem Schlagwort christlicher Aristote-
lismus>29 widerspricht allerdings Alberts uneingeschränkte Anerkennung

der Kontinuationstheorie des Averroes, die zugleich Zentrum und
Beschluß seiner Philosophie darstellte und darzustellen vermochte, da

26 Vgl. Albertus, Metaph. I tr. 5 c. 15; Ed. Colon. XVI/1, 89, 42-60.
27 Vgl. Albertus, Metaph. XI tr. 1 c. 7; Ed. Colon. XVI/2, 467, 42f.
28 Vgl. Albertus, Metaph. I tr. 5 c. 15; Ed. Colon. XVI/1, 89, 61-87.
29 Dieses Schlagwort findet sich bei : M. Grabmann, Der Einfluß Alberts des Großen

auf das mittelalterliche Geistesleben, Innsbruck 1928, 2 (eine wenig glückliche
Charakterisierung der Philosophie Alberts in einem sonst immer noch beachtenswerten
Beitrag). - An diesem Schlagwort halten fest : F. van Steenberghen, Die Philosophie im
13. Jh., München/Paderborn/Wien 1977, 283; I. Craemer-Ruegenberg, Albertus
Magnus, München 1980, 27.



36 Grundlinien der Philosophie Alberts des Großen

Theologumena in der Philosophie, auf deren Eigenständigkeit stets zu
achten sei, kein Stellenwert eingeräumt wurde.

Schon Aristoteles selbst hatte in seinem metaphysischen System der
Form eine derartige ontologische Effizienz verliehen, daß zumindest

implizit seiner Theorie der Form Piatons Theorie der Idee Pate gestanden

haben dürfte30. Alberts feinsinnige Differenzierung zwischen der
aristotelisch konzipierten Form und der platonisch gedachten Form als

Form ist freilich unübersehbar. Dennoch findet sich gerade bei ihm eine

Form-Metaphysik, die schon der schlichten Form einen ontologischen
Primat zuerkennt und so manifest werden läßt, daß gerade diese — also

die implizit-platonische — Perspektive des aristotelischen Denkens für
Albert von Gewicht ist. Davon legt seine Theorie der Transzendentalien

(transcendentia31) Zeugnis ab.

Diese Transzendentalien sind zwischen Gott, dem actus oder intel-
lectus purus32, der als erste Substanz universell tätige Vernunft (intel-
lectus universaliter agens) ist33, und der Materie situiert; sie lassen als

transgenerische Begriffe erklärbar werden, warum etwas überhaupt ist,

warum es Eines ist, Wahres ist, Gutes ist, dies aber aufgrund des

ontologischen Gehalts der Form, die insofern weder transmundane Form als

Form noch bloß der Materie immanente potentielle Form, sondern in
ursprünglich aristotelischem Sinne Form als Akt, als Energie, ist.

Als Grundregel der Transzendentalientheorie formuliert Albert:

«... ens, unum, verum, bonum convertuntur secundum supposita,
sed non secundum intentiones nominum ,..»34

Seiendes, Eines, Wahres und Gutes sind gemäß den
Zugrundeliegenden vertauschbar, nicht jedoch hinsichtlich ihrer Begriffsgehalte

30 J. G. Deninger, «Wahres Sein» in der Philosophie des Aristoteles, (Monographien

zur Philosophischen Forschung 25) Meisenheim/Glan 1961.
31 Vgl. zur Terminologie: Albertus, S. theol. I p. 1 tr. 6 q. 27 c. 3; Ed. Colon.

XXXIV/1, 205, 82.
32 Vgl. Albertus, Metaph. XI tr. 2 c. 3 ; Ed. Colon. XVI/2, 486, 60 ; ibid. XI tr. 2 c.

11 ; Ed. Colon. XVI/2, 497, 44.
33 Vgl. Albertus, Metaph. XI tr. 2 c. 7; Ed. Colon. XVI/2, 491, 32f.
33 Albertus, S. theol. I p. 1 tr. 6 q. 28; Ed. Colon. XXXIV/1, 214, 1-3.



Grundlinien der Philosophie Alberts des Großen 37

Jedes Zugrundeliegende vereint auf sich unmittelbar die transzendentalen

Bestimmungen, wobei als vorrangige Bestimmung das Seiende
anzusehen ist, verbürgt durch die Autorität des < Liber de causis>:

«Prima rerum creatarum est esse»35. Aufgrund der Konvertibilität mit
dem Seienden fügen die anderen Transzendentalien eben dem Seienden
nichts hinzu, geben von ihren Begriffen her jedoch zu erkennen, daß in
ihnen unterschiedliche Seins- oder Existenzweisen zum Ausdruck kommen

36. Sowohl das losgelöste, für sich seiende Sein des Seienden als auch
das relative, für das Seiende seiende Sein der Seinsweisen ist aber im
Gehalt der Form impliziert, so daß der Form vier Vollzüge zuerkannt
werden, die erklärbar werden lassen, warum jedes Seiende, sei es Grund
oder Begründetes, Allgemeines oder Besonderes, Prinzip oder Prinzi-
piat, zugleich überhaupt Seiendes, dann Eines, Wahres und Gutes
ist:

1. Insofern die Form eine seinsspendende Funktion ausübt (forma
dat esse), läßt sie das Seiende eben zu einem Seienden werden, zu einem
Seienden, sofern es für sich genommen wird;

2. Insofern die Form eine die Materie begrenzend-bestimmende
Funktion besitzt (forma terminât materiam), läßt sie das Seiende zu
einem Einen werden, so daß das Seiende in sich ungeteilt und von
anderem verschieden ist (indivisum in se et divisum ab aliis)37 ;

3. Insofern die Form aber das Seiende so zu sich selbst in Beziehung
setzt, daß das Seiende durch sie zu einem formal bestimmten Gegenstand

wird (quo est res formaliter38) und von Fremdbestimmungen frei
ist (extraneae naturae impermixtum39), läßt sie das Seiende zu einem
Wahren werden;

4. Insofern die Form aber das Seiende nicht nur überhaupt erst
Seiendes, dann Eines und Wahres werden, sondern darüber hinaus auch

35 Albertus, S. theol. I p. 1 tr. 6 q. 28; Ed. Colon. XXXIV/1, 213, 17f.; 214,
11 f.

36 Vgl. Albertus, S. theol. I p. 1 tr. 6 q. 28; Ed. Colon. XXXIV/1, 214, 6-8. Vgl.
bereits; Metaph. I tr. 1 c. 3; Ed. Colon. XVI/1, 5, 1-3.

37 Vgl. Albertus, Super Dionysium De div. nom. c. 13 n. 4 ; Ed. Colon. XXXVII/1,
436, 18-21. Metaph. IV tr. 1 c. 4; Ed. Colon. XVI/1, 166, 2-15.

38 Vgl. Albertus, De bono tr. I q. 1 a. 10 n. 38 ; Ed. Colon. XXVIII, 20, 45 f.
39 Vgl. Albertus, I Sent. d. 8 a. 1 ; Borgnet 25, 221b.



38 Grundlinien der Philosophie Alberts des Großen

den Zielzustand seiner Vollkommenheit erreichen läßt (forma finis
est40), läßt sie das Seiende zu einem Guten werden41.

Diese Valenz der Form als eines seinsgestaltenden Aktes mit seinen
transzendentalen Implikationen war freilich nicht sprachlich-dialektisch

vermittelt wie bei Piaton, so daß der Prozeß des ÀÔyoç als eines

ôiaÀéyeaGai die Form auch erst erkannte Form sein ließe, Denken als

sprachliches Denken überhaupt erst die Rede von der Form erlaubte42.

Aristoteles selbst hatte schon nicht mehr das Erfordernis gesehen, die
Form im logisch-dialektischen Kontext ihren Gehalt gewinnen zu

lassen; er rang vielmehr im Rahmen seiner Theorie < erste Substanz —

zweite Substanz> mit dem Problem, welcher Weise von Substanz eine
Präeminenz zuzubilligen sei, und entschied sich schließlich zu der

Annahme, daß das eiôoç, die Form, erste Substanz sei43 ; das heißt : Das
Wesen eines Seienden ist nicht vom Substrat abhängig, vielmehr garantiert

gerade das Wesen, daß formgeprägtes Seiendes ist. Damit war
Aristoteles aber von seiner ursprünglichen Ansicht, nicht das Wesen,
sondern das bestimmte Dies-da sei Substanz in primärem Sinne,
abgerückt, um die ontologische Präeminenz der Form zu akzentuieren.

Albert verfuhr wie Aristoteles und argumentierte wie folgt: Das

Seiende, das in vielfacher Weise ausgesagt wird, bezeichnet erstens ein

quid est oder die quiditas, nämlich das wesentliche Sein der ersten
Substanz ; ferner bezeichnet das Seiende ein hoc quid oder ein bestimmtes

Was, nämlich die erste Substanz selbst, die bestimmte zusammengesetzte
Substanz, die in eigentümlicher, vorrangiger und vorzüglichster Weise
< Substanz > genannt wird ; schließlich bezeichnet das Seiende auch die

Qualität, Quantität und andere derartige Gattungen 44
; in eminentem

Sinne < Substanz > ist damit die erste Substanz. Indem Albert dann aber
das Verhältnis zwischen der Form als Washeit und der ersten Substanz

näherhin untersuchte, stieß er auf den Primat der Form : Die Form ist

40 Vgl. Albertus, S. theol. I q. 62; Borgnet 31, 638 b.
41 Vgl. zum Ganzen : H. Kühle, Die Lehre Alberts des Großen von den Transzendentalien,

in : Philosophia Perennis. Abhandlungen über die Geschichte der Philosophie,
Bd. I, hrsg. von F.-J. von Rintelen, Regensburg 1930, 131-147.

42 Vgl. B. Mojsisch, Piatons Sprachphilosophie im <Sophistes>, in: Sprachphilosophie

in Antike und Mittelalter, hrsg. von B. Mojsisch, (Bochumer Studien zur Philosophie
3) Amsterdam (im Druck).

43 Vgl. Aristoteles, Metaph. VII 7, 1032b 1-2.
44 Vgl. Albertus, Metaph. VII tr. 1 c. 2; Ed. Colon. XVI/2, 317, 66-75.



Grundlinien der Philosophie Alberts des Großen 39

aufgrund ihrer einfachen Natur Prinzip der ersten Substanz (principium
substantiae primae), ist daher principaliter Seiendes zu nennen45; die
Form ist am meisten Substanz (forma maxime substantia esse46), und
zwar wegen ihrer ursprünglichen Materielosigkeit47, so daß sie als

seinsspendender Akt Seiendes überhaupt erst zu Seiendem werden
läßt48.

Indem Albert aber seine Transzendentalientheorie ausschließlich
auf die Explikation des Gehalts der Form gründete, hielt er folgende
Vorgänge bewußt:

1. Aristoteles hat seine ursprüngliche Substanz-Theorie korrigiert,
um schließlich der Form einen ontologischen Primat zuzuerkennen.

2. Obwohl Aristoteles seine Form-Theorie undialektisch — und
somit in gewissem Sinne antiplatonisch — konzipierte, blieb bei ihm ein
Residualplatonismus lebendig: Die Theorie der seinsspendenden Funktion

der Form entsprach der Theorie der ihre Ideale prägenden Funktion

der Idee.

Schon Thomas von Aquin, aber auch Dietrich von Freiberg sind zur
Begründung ihrer Transzendentalientheorie nicht mehr auf den
ontologischen Primat der Form rekurriert : Während Thomas die Transzendentalien

als nicht-definitionsadäquate relationale «Bedingungen der
Aussage »49 dachte und sie somit von ihrer Sätze fundierenden Funktion
her diskutierte, hob Dietrich mit einer Theorie des Gegensatzes
zwischen ens als affirmatio und non ens als negatio an50, so daß trotz
gegenüber Albert neuer Ansätze ein Stück antiker Problemgeschichte
verlorenging.

45 Vgl. Albertus, Metaph. VII tr. 1 c. 2; Ed. Colon. XVI/2, 318, 4-10.
46 Vgl. Albertus, Metaph. VII tr. 1 c. 5 ; Ed. Colon. XVI/2, 323, 25. 325, 6.
47 Vgl. Albertus, Metaph. VII tr. 1 c. 5 ; Ed. Colon. XVI/2, 325, 7.
48 Vgl. Albertus, Metaph. VII tr. 1 c. 5 ; Ed. Colon. XVI/2, 325, 32-35. - Vgl. dazu :

G. Wieland, Untersuchungen zum Seinsbegriff im Metaphysikkommentar Alberts des

Großen, (Beiträge zur Gesch. der Philos, und Theol. des Mittelalters, N. F. 7) Mün-
ster/Westf. 1972, 39 f.

49 W. Kühn, Das Prinzipienproblem in der Philosophie des Thomas von Aquin,
(Bochumer Studien zur Philosophie 1) Amsterdam 1982, 437.

50 Vgl. B. Mojsisch, Meister Eckhart, 83. — Dietrichs Theorie der Entgegengesetztheit

von affirmatio und negatio findet sich freilich auch bei Albert (vgl. Albertus,
Metaph. IV tr. 1 c. 4 ; Ed. Colon. XVI/1,165, 31-166, 15), wird bei Dietrich jedoch nicht
vom Primat der Form her diskutiert.



40 Grundlinien der Philosophie Alberts des Großen

Indem Albert aber schon im Zusammenhang mit seiner
Transzendentalientheorie den Primat der Form derart herausstellte, nimmt es

nicht wunder, daß er auch im Rahmen der für ihn zentralen
philosophischen Psychologie mit ihrer Vernunfttheorie die besondere Funktion

der Form, jetzt aber der Form als Form, der Intellektualform,
hervorkehrte.

Bei Albert von < philosophischer Psychologie > zu sprechen ist insofern

gerechtfertigt, als er seine Vernunfttheorie stets nur im Verein mit
seiner Seelenlehre entwickelt hat, so daß die auch für ihn eminenteste,
da am meisten abgetrennte, Weise von Vernunft, der tätige Intellekt,
durchgängig als Teil oder Potenz der Seele gedacht wurde :

« Per hoc enim videtur nobis, nec de hoc dubitamus, quin intellectus

agens sit pars et potentia animae ,..»51

(deshalb scheint es uns richtig und hegen wir daran keinen Zweifel,
daß der tätige Intellekt Teil und Potenz der Seele ist

Aristoteles' Hinweis, daß, wie in jeder Natur neben einem
Erleidenden auch ein Tätiges anzutreffen sei, so auch in der Seele diese

Differenzen begegnen müßten52, diesen Hinweis legte Albert restriktiv
im Sinne einer Seelenpotenzenlehre aus und begab sich so der
Möglichkeit, den tätigen Intellekt als wesentlichen Grund der Seele — wie
Dietrich von Freiberg— oder gar als ungeschaffenes und unerschaffbares
Etwas in (nicht an) der Seele — wie Eckhart — zu denken. Indem er aber

trotz dieser Restriktion dann vorbehaltlos die Kontinuationstheorie des

Averroes übernahm53, um das aristotelische dictum, einzig als Vernunft
sei der Mensch Mensch und genieße den Zustand des Glücks54, erklärbar

werden zu lassen, dürfte er Dietrich angeregt haben, diese
Kontinuationstheorie ebenfalls aufzunehmen, sie zugleich jedoch noch einmal

schärfer zu durchdenken.
Für Albert ist die Theorie der Kontinuation eine Theorie der

Einung des möglichen und tätigen Intellekts ; dieser Prozeß der Einung
weist unterschiedliche Momente auf:

51 Albertus, De an. III tr. 3 c. 11 ; Ed. Colon. VII/1, 221, 25-27.
52 Vgl. Aristoteles, De an. III 5, 430 a 10—13.
53 Vgl. Albertus, De an. III tr. 3 c. 11 ; Ed. Colon. VII/1, 221, 70 f.
54 Vgl. Albertus, De intell. et int. I tr. 1 c. 1 ; Borgnet 9, 478 b.



Grundlinien der Philosophie Alberts des Großen 41

1. Von Natur aus verbindet sich der tätige Intellekt mit der Seele als

Potenz, so daß sein Abgetrennt-Sein kein Abgetrennt-Sein schlechthin
meint ; trotz aller Prädikate, die Albert in Anlehnung an Averroes dem

tätigen Intellekt zuerkennt, nämlich erstes intellektuell Tätiges, universell

intellektuell Tätiges und ununterbrochen intellektuell Tätiges zu sein55,

ist dieser Intellekt niemals intellectus per essentiam56, d. h. ein Intellekt,
der aufgrund seines Wesens Intellekt ist, sondern ist allein wesentlich

tätiger Intellekt und in dieser seiner wesentlichen Tätigkeit an das

subiectum < Seele > gebunden. Was uns aber von Natur aus aufgrund der
naturhaften Verbindung des tätigen Intellekts mit der Seele einwohnt,
sind die ersten Axiome, die ersten Beweisprinzipien, die selbst nicht
wieder beweisbar sind 57.

2. Andere theoretische Inhalte werden von uns jedoch erst durch
Lernen erworben ; die Einsehbarkeit dieser Inhalte geht insofern auf
den tätigen Intellekt zurück, als er sich mit dem möglichen Intellekt als

Effizienzgrund verbindet und in ihm die möglichen Erkenntnisinhalte
zu wirklichen werden läßt, wodurch sich der mögliche Intellekt
allmählich dem tätigen Intellekt angleicht. Es ist dies der Weg zur Einung,
das «moveri ad continuitatem et coniunctionem»58. Insofern besteht

nur eine partielle Gleichheit des tätigen und möglichen Intellekts.

3. Erst wenn dieser Prozeß durch Erwerb aller Erkenntnisinhalte
(intelligibilia) zum Abschluß gekommen ist, hat der Mensch seine
höchste Vollkommenheit erreicht, indem dann der tätige Intellekt dem

möglichen Intellekt einwohnt wie die Form der Materie ; dieses

compositum aus formalem und materialem Intellekt nennt Albert <

erworbenen, göttlichen Intellekt) (intellectus adeptus et divinus), der als Ziel

55 Vgl. Albertus, De intell. et int. II tr. un. c. 3; Borgnet 9, 506b. — Vgl. dazu: B.

Mojsisch, La psychologie philosophique d'Albert le Grand et la théorie de l'intellect de

Dietrich de Freiberg. Essai de comparaison, in: Archives de Philosophie 43 (1980)
675-693, bes. 681 f.

56 Vgl. Albertus, De causis et proc. univ. II tr. 1 c. 7; Borgnet 10, 445b: «... non
habemus intellectum qui per essentiam intellectus sit ...» Vgl. zur Kritik an dieser
Auffassung: Theodoricus de Freiberg, De vis. beat. 1.1.2.2., 1—2; Opera omnia I, 24,
44-53.

57 Vgl. Albertus, De an. III tr. 3 c. 11; Ed. Colon. VII/1, 221, 73-81. 222,
17 f.

58 Vgl. Albertus, De an. III tr. 3 c. 11; Ed. Colon. VII/1, 221, 81-93. 222,
19 f.



42 Grundlinien der Philosophie Alberts des Großen

der theoretischen Tätigkeit des möglichen Intellekts, sofern er
spekulativer Intellekt ist, gedacht wird. Der Mensch ist dann zur reinen
Vernunft geworden, vollzieht stets allein den Akt vollkommener
Vernunftbetrachtung (perfecte per seipsum contemplari), d. h. den Akt der
Erkenntnis des Abgetrennten (intelligere separata), und ist darin den

Göttern gleich59.

Im Blick auf den Nutzen dieser reinen Vernunftbetrachtung formuliert

Albert emphatisch :

«Vide enim eos qui sic intellectum non sunt adepti, si dicas aliquid
de contemplabilibus, non intelligunt plus quam bestiae, quae in
singularium semper remanent cognitione»60
(sieh doch die an, die nicht eine solche Vernunft erlangt haben:
Kommen einmal Inhalte aus dem theoretischen Bereich zur Sprache,

verstehen sie nicht mehr als das Vieh, dessen Erkenntnis stets

auf den Bereich singulärer Gegenstände beschränkt bleibt).

Den Nutzen selbst aber, den die reine Vernunfterkenntnis als in
diesem Leben (in hac vita) 61 erreichbares Glück verschafft, sah Albert
in der Gewandtheit (sollertia), rasch viele Gründe beibringen zu
können62, freilich nicht beliebige, sondern Vernunftgründe (rationes), um
noch einmal an sein methodologisch-philosophisches Programm zu
erinnern. Albert selbst aber ist es gerade, dem diese Gewandtheit nicht
wohl abgesprochen werden kann, betrachtet man sein monumentales
Opus.

59 Vgl. Albertus, De an. III tr. 3 c. 11 ; Ed. Colon. VII/1, 221, 93 - 222, 9 u. 21-28.
Eth. X tr. 2 c. 4; Borgnet 7, 631b. - Zu einem Resümee der Kontinuationstheorie vgl. :

Albertus, Metaph. XI tr. 1 c. 9 ; Ed. Colon. XVI/2, 472, 66-473, 96.
60 Albertus, De an. III tr. 3 c. 11 ; Ed. Colon. VII/1, 222, 91-94.
61 Vgl. Albertus, De an. III tr. 3 c. 12; Ed. Colon. VII/1, 224, 82—87. - Indem

Dietrich - anders als Albert - die Formalbegründungsordnung für <jenes Leben>
reservierte, erweiterte er den Einflußbereich philosophischer Erkenntnis; darin dürfte der
Grund dafür liegen, daß er Alberts und Thomas' Annahme eines lumen gloriae verwarf
(vgl. Theodoricus de Freiberg, De vis. beat. 1.2.2.4.2.3., 1 ; Opera omnia I, 52, 25—35.

Ibid. 2.2., 2 ; Opera omnia I, 65, 52—64. Ibid. 3.2.3., 1—3 ; Opera omnia I, 72, 40-52. Ibid.
4; Opera omnia I, 105, 3-124, 80).

62 Vgl. Albertus, De an. III tr. 3 c. 12; Ed. Colon. VII/1, 225,13f. : «sollertia autem
est bona dispositio velociter inveniendi multas causas. »



Grundlinien der Philosophie Alberts des Großen 43

Alberts Denken, das neben den an der Form oder der Form als Form
orientierten theoretisch-praktischen Wissenschaften auch das poieti-
sche und das bisher am weitesten erforschte naturkundliche Wissen63

umfaßt, birgt für eine gründlichere Kenntnis der Geschichte der
mittelalterlichen Philosophie, die gerade im Anschluß an Albert auch eine
deutsche Tradition besaß64, noch reiche Perspektiven.

Hier sollte nur herausgestellt werden, daß Albert das Erfordernis
sah, der Philosophie als Philosophie eine unrestringierte Eigenständigkeit

2uzuerkennen.
Ferner sollten sein feinsinniges philosophiehistorisches Bewußtsein

im Konglomerat der Uberlieferungsstränge wie sein eigenes
philosophisches Engagement angezeigt sein : Obwohl er grundsätzlich dem
aristotelischen Denken nahestand, suchte er es durch als aristotelisch
angesehene neuplatonische Gedanken zu ergänzen, hielt auch Gedanken

Piatons aufgrund ihrer Konformität mit dem aristotelisch-neuplatonischen

Denken für eine notwendige Voraussetzung vollkommenen
Wissens und sah eben in der Form einen Schlüsselbegriff, der neben
seiner naturphilosophischen und metaphysischen Relevanz auch
ethisches Gewicht besaß; gerade die Intellektualform sollte es dem
Menschen ermöglichen, sich als Mensch, d.h. als reine Vernunft, zu
verstehen und als Vernunftwesen zu handeln. Daß an zentraler Stelle

gerade Averroes' Kontinuationstheorie Berücksichtigung fand, ist
philosophiehistorisch von Bedeutung, aber auch für die Beurteilung der
Philosophie Alberts, auf die das Etikett < christlicher Aristotelismus > nicht
mehr appliziert werden sollte. Daß Averroes' Theorie mit ihrem Hauptmotiv

< tätiger Intellekt als formale Vernunft > aber dazu diente, die von
Aristoteles als disparat angesehenen Disziplinen < Naturphilosophie >,

< Metaphysik) und < Ethik > eben im Vernunftbegriff wieder als verbun-

63 Vgl. zur Einführung: Albertus Magnus, Ausgewählte Texte, lat.-dt., hrsg. und
übers, von A. Fries, mit einer Kurzbiographie von W. P. Eckert, (Texte zur Forschung
35) Darmstadt 1981, 42-117 (vgl. zur Literatur: XXX-XXXII). - Vgl. auch: P.

Hossfeld, Albertus Magnus als Naturphilosoph und Naturwissenschaftler, Bonn 1983.
64 Vgl. L. Sturlese, Albert der Große und die deutsche philosophische Kultur des

Mittelalters, in : Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie 28 (1981) 133-147.

- Zur differenzierten Albert-Rezeption Bertholds von Moosburg vgl. : K. Flasch, Einl. zu
Berthold von Moosburg, Expos, super Elem. theol. Prodi. Prologus. Prop. 1-13, hrsg. von
M. R. Pagnoni-Sturlese/L. Sturlese, (CPTMA VI, 1) Hamburg 1984, XVf., XXVII,
XXXII, XXXV.



44 Grundlinien der Philosophie Alberts des Großen

den zu denken, das darf als Anliegen und eigenständige Leistung
Alberts betrachtet werden.

Daß bei Albert Vernunft nicht als pro2essuale Vernunft im Sinne
sich selbst bestimmender und sich selbst entwickelnder Vernunft zur
Sprache kam, kann ihm nicht angelastet werden : Zu gewichtig war das

Votum des Naturphilosophen Aristoteles mit seiner Theorie der Seele,

zu minimal und zu spät Alberts Proklus-Kenntnis. Doch selbst dort, wo
Albert mit Aristoteles übereinzustimmen schien, nämlich in der
Anerkennung der reinen Vernunft als des Zieles ethischen (für Albert freilich

: naturphilosophisch-metaphysisch-ethischen) Denkens, wandte er
sich noch einmal gegen ihn und ließ erneut eigenständiges Philosophieren

erkennen : Während nach Aristoteles der Mensch im Ziel
kontemplativer Vernunft zur Ruhe kommt und sich der Muße hingeben
darf65, verwirft Albert jeglichen Quietismus der reinen Vernunft; die
Arbeit der Vernunft beginnt gerade erst dann, wenn sie reine Vernunft
ist ; erst dann vermag sie Gründe aufzufinden und sich vor sich selbst zu

rechtfertigen. Neben dem Form-Begriff ist somit erneut ein Motiv
antiken Philosophierens bei Albert bewahrt: das platonische ZÖyOV

ôtôovat.

6S Vgl. Aristoteles, Eth. Nie. X 7,1177 b 4 : « ÔOK8Î TS f) eùôaipovia èv xfj ayokfl
eivai. »


	Grundlinien der Philosophie Alberts des Grossen

