
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 32 (1985)

Heft: 1-2

Artikel: Von Dietrich zu Albert

Autor: Flasch, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760726

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760726
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kurt Flasch

Von Dietrich zu Albert

Schnee, frischgefallener Schnee, ist nach Goethe «eine erlogene
Reinlichkeit»1. Wo andere das Reine, das Unbetretene rühmen mochten,

sah Goethe ein künstliches, ja ein unwahres Moment in der Natur.
Das dem Irdischen Angemessene ist das Betretene, das Beschmutzte,
der Matsch.

Ein mittelalterlicher Text, frisch aus den Handschriften erstmals

ediert, ist eine erlogene Ursprünglichkeit. Er suggeriert, wir stünden

vor Unbetretenem, durch keinerlei Eingriffe Entstelltem. Aber diese

Unmittelbarkeit des Gewesenen ist simuliert; sie ist ein künstliches, ja
unwahres Moment der Geschichtserfahrung. Das dem realen
Geschichtsbezug Angemessene ist das Bedingte, das Vermittelte, das

Interpretierte und dabei immer auch Entstellte. Der Schnee wird nicht
erfahren, wenn wir ihn nicht betreten ; der Text spricht nicht zu uns,
wenn wir ihn fernhalten von den Kompliziertheiten, ja Unreinheiten
seiner Entstehungsbedingungen und vom Gezänk seiner Ausleger.

Die Opera omnia Dietrichs bieten den seltenen Reiz, eine erhebliche

Quantität bedeutender, bislang praktisch unbekannter Texte zu
publizieren. Zu den meisten Seiten Dietrichs existieren noch keine Interpretationen.

Wer sie heute liest, findet sich fast immer mit Dietrich allein.
Man kann dieses Alleinsein genießen — wie den Zauber des frischgefallenen

Schnees. Bestand kann das nicht haben. Dies kündigt sich an in
der Verlegenheit, die man beim Lesen der meisten Texte Dietrichs
empfindet : man kann sie nicht absetzen gegen konkrete Interpretationen.

Man hat den frischen Text, aber kann mit ihm nicht polemisieren.

1 Goethe, J.W., Maximen und Reflexionen. Gedenkausgabe Artemis, Zürich 1949,
Bd. 9, 537.



8 Von Dietrich zu Albert

«Hat» man jedoch einen Text, wenn man ihn nicht einbringt in
bestehende Gesprächszusammenhänge

In dieser Situation kommt uns zugut, daß ältere Dietrich-Darstellungen

und die Rezensionen der Opera omnia einige Auslegungsmuster
angezeigt haben, Schematisierungen des historischen Orts Dietrichs, die

zwar, aus begreiflichem Mangel an Textnähe, recht vag geblieben sind,
die aber gerade jetzt, nach Vollendung der Gesamtausgabe, einige
Aufmerksamkeit verdienen.

Es sind vor allem drei historiographische Kategorien, die in neuerer
Zeit zur Einordnung Dietrichs gebraucht worden sind, nachdem man
ihn als Ordensschriftsteller, dann, seit dem frühen 19. Jahrhundert, als

naturwissenschaftlichen Neuerer gedeutet hatte : In den letzten hundert
Jahren sah man ihn vorwiegend im Zusammenhang entweder der
deutschen Mystik oder des Neuplatonismus oder der Albertschule. Diese
drei Vorschläge möchte ich durch Konfrontation mit Dietrichs Texten
etwas beleuchten, mit der Ungenauigkeit, die geboten ist, damit das,

was ich sage, auch als Einleitung zu den genaueren Untersuchungen der
nächsten Tage dienen kann. Bei dem dritten dieser historiographischen
Topoi möchte ich etwas verweilen, um die Themenstellung unserer
Zusammenkunft einzuführen. Auch dabei muß ich schematisch
bleiben; es genügt, Anreiz geschaffen zu haben für künftige Unterhaltungen.

Ein besonders sorgfältiger Betrachter könnte vielleicht glauben, es

ließe sich noch ein fünftes und ein sechstes Interpretationsschema aus-
mitteln. Ein fünftes Deutungsmuster könnte man in folgender Charakteristik

der Philosophie des 14. Jahrhunderts von Josef Koch finden:
« Fragt man nun, weshalb damals die Theologie der Hochscholastik

der Kritik unterzogen wird und warum man nach einer neuen Synthese
sucht, so dürfte hier vor allem das Streben maßgebend sein, demgeistigen
Charakter der übernatürlichen Welt gerecht zu werden. Man glaubt vor
allem, der Thomismus verdingliche das Ubernatürliche durch die

Anwendung der aristotelischen Kategorien auf die Gnade, und wendet
sich von diesem Realismus zum Personalismus Augustins. Dieser Tendenz

begegnen wir bei Eckhart nicht weniger als bei Petrus Johannis
Olivi, Durandus de S. Porciano und Wilhelm Ockham»2.

2 Koch, J., Meister Eckhart. Versuch eines Gesamtbildes, in: Kleine Schriften.
Bd. 1, Rom 1973, 202.



Von Dietrich zu Albert 9

Dieser Text stellt immerhin den Versuch dar, die Philosophie zu

Beginn des 14. Jahrhunderts nicht immer nur als den Zusammenbruch
der «hochscholastischen» «Synthese» anzusehen, obwohl Koch diese

neothomistische Bewertung nie aufgab. Zwar beschreibt diese Charakteristik

die Philosophen Ockham und Eckhart nur in
theologiegeschichtlicher Perspektive; sie unterstellt die Adäquatheit des neotho-
mistischen Begriffs des « Übernatürlichen » — aber erweitert man diesen
Ansatz dahin, daß es Olivi, Ockham und Eckhart um die Überwindung
der Verdinglichung gegangen sei, die mit der Aristotelesrezeption bei
der Deutung der Welt, des Menschen und der Gottesidee Platz gegriffen
habe, so ergäbe sich auch ein neues Verständnis Dietrichs. Reinigende
Selbstbesinnung des Denkens, Überwindung einer Deutung des

Christentums, die durch Phantasiegebundenheit und Prädominanz der
aristotelischen Kosmologie für ein freiheitlicheres, «frühbürgerliches»
Selbstbewußtsein aufgehört hatte, adäquat zu sein — aus diesen Elementen

ließe sich wohl ein Leitfaden zum Verständnis einiger Schriften
Dietrichs gewinnen. Protest gegen Verdinglichung nahm in Dietrichs
De visione beatifica und De intellectu eine präzise Form an, nämlich in der

Zurückweisung der Lehre, das Denken sei Eigenschaft an der
Seelensubstanz. Dabei ging es freilich nicht, wie Koch meinte, um den «

geistigen Charakter des Übernatürlichen », sondern um die Einsicht in den

geistigen Charakter des Geistigen, die Kochs Juxtaposition von
Natürlichem und Übernatürlichem noch als Verdinglichung zu durchschauen
lehrt. Aber Koch hat in diesem Zusammenhang an Dietrich nicht
gedacht, nicht einmal an Lull, dessen Korrelativenlehre doch ebenfalls
eine präzise Korrektur der Verdinglichungstendenz des schularistotelischen

Substanzbegriffs darstellte. Überhaupt konnte das hegelianische
Motiv der Kritik des verdinglichenden Denkens bei Koch keine
Konsistenz gewinnen und blieb folglich in seiner historiographischen Praxis

Episode, und keinesfalls hat sich aus seiner Überlegung eine Dietrich-
Interpretation entwickelt.

Auch ein sechstes Deutungsmuster blieb zu gespensterhaft, um
ernsthaft diskutiert zu werden. Der eine oder andere Rezensent meiner
Einleitung zu Band 1 der Opera omnia legte diese so aus, als deutete sie

Dietrich als Vorläufer Kants. So polemisierte Aimé Solignac gegen die
Ansicht, Dietrich sei «précurseur de Kant et de Fichte» (Archives de

philosophie 42 [1979] 507).
Von «Vorläuferschaft» sollte man in der Tat nicht sprechen; diese

Metapher verdeckt das Spezifische historischer Situationen. Und gewiß



10 Von Dietrich zu Albert

wäre es ein Kunstfehler gegen die historische Methode, verstünde

jemand die Erinnerung an Kant als den Ersatz für Quellenanalyse und
für die Erforschung des Gesprächszusammenhangs zwischen Dietrich
und dem endenden 13. Jahrhundert. Dann wäre die Mahnung Jean
Jolivets angebracht, «il vaut donc mieux... remonter aux néoplatoniciens

que descendre vers le kantisme (Revue philosophique 109 [1984]
71). Abgesehen von der höchst problematischen Verräumlichung von
Aufstieg und Abstieg, hat diese Alternative, die tatsächlich unsinnig ist,
den Nachteil, daß sie nie jemand vorgetragen hat. Wenn ich früher von
« transzendentalphilosophischen Motiven » bei Dietrich sprach —

Ausdrücke, die ich heute vermeide wegen des Beigeschmacks äternistischer
Verblasenheit -, so blieben dabei die Differenzen Dietrichs zu Kant
gewahrt, insbesondere die ungebrochene Gültigkeit einer auf theoretischem

Vernunftgebrauch beruhenden philosophischen Theologie und
der Widerspruch zur kantischen Distinktion von Erscheinung und Ding
an sich. «Vorläufer», gewiß, ist eine mißverständliche, entbehrliche
Metapher — aber es gibt eine an konkrete Texte gebundene Kontinuität
im Problem der Kategorien. Sie reicht vom späten Piaton über die
aristotelische Kategorienschrift zu Leibniz und Kant. Und innerhalb
dieser Kontinuität hat Dietrich, wie vor ihm keiner, wissen wollen, wie
Kategorien, also nichtempirische Bestimmungen, auf die Realität
anwendbar sein können, woher sie also ihren Ursprung haben. Und keine

Berührungsangst von Mittelalterspezialisten vor dem Kantianismus
kann darüber hinwegsehen lassen, daß Dietrich lehrte, die Kategorien
hätten ihren Ursprung im menschlichen Geist und seien gerade

deswegen auf Realität bezogen. Doch bezog es sich, wenn ich dies hervorhob,

ausschließlich auf De origine, mit Problematisierung des Verhältnisses

dieser Schrift zu anderen Traktaten Dietrichs. De origine sagt nun
in der Tat, daß intellektuelle Erkenntnis nicht aus Naturkausalität
abgeleitet werden kann und daß wir, weil wir sie aus Natureinwirkung
nicht erklären können, die konstitutive Funktion des menschlichen
Intellekts annehmen müssen. Dietrichs präzise Kritik am Affektionsmodell

der geistigen Erkenntnis hat, bei allen geschichtlichen
Differenzen, eine sachliche Nähe zu bestimmten Grundannahmen der Kritik
der reinen Vernunft. Aber diese unleugbare Ähnlichkeit taugt schwerlich
zum Leitfaden einer Gesamtdeutung Dietrichs, jedenfalls ist sie bislang
dazu noch nicht gemacht worden. Es bleiben also nur die drei eingangs

genannten historiographischen Formeln. Sehen wir sie uns näher

an:



Von Dietrich zu Albert 11

«Mystik»

Bekanntlich enthält die Geschichte der deutschen Mystik im Mittelalter
von Wilhelm Preger — das Vorwort stammt vom « Vorabend des

Reformationsfestes » 1874 — ein Kapitel über Dietrich (Bd. 1, 292—308).

Dietrich erscheint da nicht schlechtweg als « Mystiker », sondern als die
zentrale Ubergangsfigur von der «kirchlichen Mystik» (Bernhard, die

Viktoriner, Bonaventura) zu Meister Eckhart, von den «Mystikern der
Scholastik» zur «Selbständigkeit und Freiheit» der «Mystik» (S. 292).
Dietrich wäre danach der erste, bei dem die mystische Tradition, die der
Scholastik nicht völlig fremd war und die von Dionysius über Eriugena
zu Alberts De adhaerendo Deo reichte — immer nach Preger —, umwandelnd

auf die scholastische Methode zurückgewirkt hätte; der erste

auch, der sich «mit höheren spekulativen Fragen beschäftigte», also

nicht mehr nur wie Gertrud von Hackeborn und Mechthild von Wippra
subjektiven Erfahrungen Ausdruck gab. Dietrichs Darstellung hat, nach

Preger, noch die «scholastische Art, aber sie steht im Dienste der

mystischen Grundgedanken» (S. 292). Was Preger über Albert sagte
(Bd. 1, 263—267), störte sein eigenes Bild der Gesamtentwicklung, es

beruhte ausschließlich auf der Schrift De adhaerendo Deo, die Greith
gefeiert hatte als «Schwanenlied des seligen Albertus Magnus», als

dieses «einfache Blümlein voll Farbenschmuck und lieblichen
Geruchs »3 und das doch mit Albert nichts zu tun hat ; Grabmann hat es als

Schrift des Johannes von Kastl (um 1410) erwiesen4. Hätte Preger dies

gewußt, hätte er seinen Gegensatz von « Scholastik » und « Mystik » noch

strenger stilisieren können. In der Programmatik faßte er ihn so schroff,
daß das Scheitern historisch gegebener Vermittlungsversuche — also

Dietrichs — einsehbar schien :

« Die Scholastik hat die Tradition zur Voraussetzung, die Mystik das

innere Erlebnis. In diesem Sinne hat die Mystik ein Kriterium für das,

was zur Aussage zu bringen sei, und wie weit dies zu geschehen habe,

während die Scholastik eines Gesetzes hierfür entbehrt... Die Scholastik
will das kirchliche Dogma dem Bewußtsein vermitteln — aber durch ein

philosophisches Dogma. Ihre Denktätigkeit steht unter der Herrschaft
der philosophischen Tradition, der Prinzipien und Denkgesetze der

3 Greith, C., Die deutsche Mystik im Predigerorden, Freiburg 1861, 40f.
4 Grabmann, M., Mittelalterliches Geistesleben, Bd. 1, München 1936, 489—524.



12 Von Dietrich zu Albert

peripatetischen Schule. Nicht so die Mystik. Sie will das Göttliche, wie
sie es in der eigenen Seele erlebt hat, 2ur Aussage bringen, und da ist ihr
das erneuerte Seelenleben zugleich die Form, unter der sie Gott zu

begreifen sucht» (Bd. 1, 263).
Es waren diese Leitlinien, mit denen Preger sein Albert-Kapitel

einleitete, es waren diese Ideen, nach denen er die Bedeutung Dietrichs
bestimmte: Nicht das Vielerlei kriterienlos aufgelesener Fragestellungen

(wie in der Scholastik), sondern das «Erlebnis» als Maßstab,

zugleich eine freiere Stellung zur Tradition, vor allem aber: das

menschliche Bewußtsein (« das erneuerte Seelenleben ») als « Form » der

Gotteserkenntnis, also nicht deren Hindernis, nicht deren zufälliges
Gefäß. Daher hatte, nach Preger, Dietrich die Zuversicht, die Gottheit
«einigermaßen adaequat» (Bd. 1, 305) erkennen zu können; so bahnte
Dietrich den Weg zur Eckhartschen Befreiung des Mystischen aus dem
scholastischen Formalismus und seiner Traditionsabhängigkeit.

So geronnen sich der Gegensatz von « Scholastik » und « Mystik » bei

Preger auch zeigt, so zeitbesetzt seine Alternative von «Tradition» und
« Erlebnis » ist, so einseitig er die « peripatetische Schule » auf die Seite
des Erstarrten schiebt, so kommt doch alles darauf an, ob seine histo-
riographischen Ideen Erschließungskraft an den Texten Dietrichs
erweisen. Dann könnte man vielleicht sogar über die nationalistischen
Konnotationen seines « Mystik »-Begriffs hinweggehen, nach denen die
« Mystik » ihren Grund hat in der « Macht » und dem « Freiheitsbedürfnis
des deutschen Gemüths» (Bd. 1, 3.9). Also, wie steht es mit der Erprobung

am Text?
Preger kannte aus der Leipziger Handschrift De iride, De tribus

difficilibus quaestionibus, De mensuris entium ; er wußte von der Wiener
Handschrift mit De origine ; er schloß aus diesen und erst recht aus den
bei dem Ordenshistoriker Leander Alberti5 angegebenen Überschriften,

Dietrich habe «vorherrschend naturphilosophische Fragen»
behandelt (Bd. 1, S. 295). «Und religiöse Physik oder Metaphysik wird
mehr oder weniger wohl der Inhalt auch der anderen Schriften sein »

(ebd.). Ohne sich darum auch nur für eine weitere Zeile zu kümmern,
ohne gar zu sagen, was « religiöse Physik oder Metaphysik » sein könne,
widmete Preger sich dann ausschießlich dem Text von De visione beati-

fica und dem von ihm herausgegebenen Traktat Von der wirkenden und

5 De viris illustribus ordinis praedicatorum libri sex, Bononiae, 1517.



Von Dietrich zu Albert 13

möglichen Vernunft6. Hier sieht man, wie sein Interpretationsmodell
«Mystik» die Auswahl der Traktate determinierte; Preger erklärte
schlicht: «Wir legen für die Darstellung der Lehre Theoderich's seine
Schrift De beatifica visione Dei zu Grunde» (Bd. 1, S. 297). So schnell
findet man die richtigen Texte, wenn man einen Begriff hat von dem,

was man sucht. Damit will ich Pregers Analyse von De visione beatifica
nicht entwerten. Sie gipfelt in zwei Behauptungen. Erstens: Dietrich
habe vom intellectus agens so gesprochen, « daß man erkennen kann, er
meine damit die Idee des Selbstbewußtseins und Gottes, wie sie dem
Dasein des Menschen als schöpferisches Prinzip zugrunde liegt ». — Dies
ist zwar unklar, dies ist zwar nicht frei von konventionellen
NeoIdealismen der Gründerjahre, aber es gibt zu denken. Zweitens: Während

im 20. Jahrhundert der Ausdruck «Mystik» meist die Unerreichbarkeit

Gottes assoziiert, dachte Preger noch, die Bedeutung Dietrichs
bestehe auch darin, die Unerkennbarkeit der Gottheit - im Vergleich
zur « kirchlichen Mystik » — gemindert zu haben. Preger sagte von Dietrich:

«Er hebt damit den Gegensatz auf, welchen seine Vorgänger
zwischen der menschlichen Wissenschaft und der Kontemplation
aufstellten. Er führt das, was jene als ein mit menschlichen Erkenntnismitteln

absolut Unerfaßbares bezeichneten, in das Bereich der möglichen

Erkenntnis ein» (Bd. 1, S. 305). Dies ist zumindest als Korrektur
von « Mystik »-Konzepten des 20. Jahrhunderts instruktiv; Preger
prämierte noch nicht wie diese das pure Scheitern. Aber es ist kein Schlüssel

zum Gesamtwerk Dietrichs. Noch nicht einmal De visione ist damit in
seinem historischen Kontext erfaßt. Preger erwähnt zwar die aristotelischen

Theoreme vom intellectus agens, aber er korrigiert daraufhin
nicht sein Gesamtbild von der «peripatetischen Schule». Was sollte ein
Leser von De natura contrariorum, gar von De iride mit Pregers Dietrich-
Bild anfangen Er mußte es vergessen. Pregers Dietrich reproduzierte
die Trennungen des endenden 19. Jahrhunderts zwischen Naturwissenschaft,

Philosophie und einer vagen Frömmigkeit, die sich nach «

Erlebnis » und « Mystik » sehnte. Das historiographische Deutungsprinzip
« Mystik » hat sich in der Dietrich-Deutung nicht bewährt, wenigstens
nicht in der Handhabung bei Preger. Wer es wieder aufgreifen möchte,
müßte erst einmal die Defizite analysieren, die es bei ihm gezeigt hat.

Dazu sehe ich nicht einmal einen Versuch. Man setzt Preger fort, als sei

6 Sitzungsberichte der Münchner Akademie, 1871, 2. Phil. hist. Klasse.



14 Von Dietrich zu Albert

nichts geschehen. Seine Adepten sind zahlreich, vor allem unter den

Eckhart-Interpreten. Ich nenne nur einen : In dem Buch von Galvano
della Volpe, Eckhart o della filosofia mistica, Rom 1952, taucht auch

Dietrich als Quelle Eckharts auf — aber nach Mechthild und nur mit
einigen isolierten Zitaten aus De visione. So definiert die Deutung
Eckharts als «Mystiker» noch einmal die Quellenanalyse. Diese Interpretation

hat immerhin den Vorzug, das Verhältnis Dietrich—Eckhart zu
thematisieren. Aber sie problematisiert es nicht. Auch wenn einzelne
Kontinuitätsmomente - wie die imago-Lehre Dietrichs — dabei zur
Geltung kommen, ist das Schema insgesamt, obwohl es sich so konkret,
so auf « Erlebnis » gestützt darstellt, unhistorisch und abstrakt. Ich gehe
daher zu einer zweiten Deutungsform über: Dietrich als Neuplatoni-
ker.

« Neuplatonismus »

Die Auslegungsmuster überlagern sich mehr, als es meine Analyse
deutlich macht. Schon Preger wollte die « Mystik » vom Aristotelismus
abtrennen und eher dem Neuplatonismus zuordnen. Meine Untersuchung

dreier Zurechtlegungsformen kann nur als Hinweis auf die
Dominanz eines Motivs gemeint sein. Wer Dietrich als einen Neupia-
toniker liest, kann ihn außerdem noch als Mystiker oder als Übergang
zur Mystik deuten. Doch zuweilen dominiert die Zuordnung zum
Neuplatonismus. Sie hat einen generellen Vorzug: Sie sieht Dietrich als

Philosophen, während die «mystische» Interpretation dazu tendiert,
die argumentative Substanz zu unterschätzen. In Pregers Lektüre von
De visione war dies unverkennbar. Zwar interpretieren viele
Mittelalterspezialisten auch den Neuplatonismus in seiner argumentativen
Anstrengung eher schwach (d. h. sie sehen weder, daß er eine originale
Synthese von aristotelischen und platonischen Elementen darstellt,
noch daß er — mit bewundernswürdiger Konsequenz — bestimmte

Implikationen des alteuropäischen Vernunftkonzepts angibt), aber die

Deutung eines Philosophen als eines « Neuplatonikers » hält eine starke

Interpretation des rationalen Gehalts wenigstens offen.
Eine durchgeführte « neuplatonische » Dietrichdeutung ist mir nicht

bekannt. Aber Ansprüche in dieser Richtung wurden erhoben. Bernhard

Geyer überschrieb den Paragraphen, in dem er Dietrich behandelte,

mit «die neuplatonische Richtung»7. Albert und Thomas hätten,

7 Geyer, B., Die patristische und scholastische Philosophie, Berlin 1928, 351.



Von Dietrich zu Albert 15

nach Geyer, « das mittelalterliche Denken im wesentlichen aristotelisch
orientiert», aber Dietrich, Ulrich, Berthold und Eckhart seien dem

Neuplatonismus gefolgt. Nach einigen Jahrzehnten lebhafter
Piatonismusstudien muß man heute den Begriff des «Neuplatonismus»
differenzieren. Für die Mitarbeiter am Corpus zeigen sich größere
Unterschiede, als Geyers zusammenfassende Charakterisierung vermuten
ließ. Pasquale Mazzarella8 interpretierte gleich im ersten Satz seiner

Monographie Dietrichs Werk als einen wichtigen Beitrag zur Entwicklung

des christlichen Neuplatonismus ; er entwarf sein Bild Dietrichs
auf dem Hintergrund der durch Klibansky, Garin und Gregory neu
erforschten platonischen Tradition. Dabei sah Mazzarella, daß, wer von
«Neuplatonismus» spricht, dies näher präzisieren muß. Dies hatte de

facto bereits Engelbert Krebs getan, der Dietrichs Philosophie
folgendermaßen zusammenfassend charakterisierte:

«Drei Grundelemente haben bestimmend auf das philosophische

Denken des dreizehnten Jahrhunderts eingewirkt: Aristoteles,
arabischer Neuplatonismus und die Gedankenwelt des Bischofs von
Hippo. Diese drei Elemente sind es auch, die bei Meister Dietrich
alle spekulative Überlegung durchsetzen»9.

Dabei setzte Krebs voraus, die systematische Synthese dieser
Ingredienzien sei einzig Thomas gelungen. Von der Philosophie Dietrichs
zeichnete er dann folgendes Bild: Von allen Autoren habe Dietrich
Augustin am höchsten gestellt und ihn nie kritisiert. Aber dann beschäftigte

Dietrich sich mit der lateinischen Übersetzung der Elementatio

theologica des Proklos. Dietrich, so vermerkt Krebs mit einem Unterton
von Tadel, «überantwortete sich bald völlig den Lehren desselben; er
zitiert ihn stets ohne jede Entgegnung und macht seine Ansicht zum
Rückgrat seiner eigenen Spekulationen, auf diese Weise mitwirkend an
der Neubegründung, die der Neuplatonismus in der deutschen Mystik

8 Mazzarella, P., Metafisica e gnoseologia nel pensiero di Teodorico di Vriberg.
Neapel 1967.

9 Krebs, E., Meister Dietrich (Theodoricus Teutonicus de Vriberg). Sein Leben,
seine Werke, seine Wissenschaft. München 1906. Baeumker Beiträge V 5-6, S. 62. Über
E. Krebs vgl. die materialreiche, aber völlig kritiklose Arbeit von A. Junghanns, Der
Freiburger Dogmatiker Engelbert Krebs (1881—1950). Ein Beitrag zur Theologiegeschichte.

Diss. Freiburg/Br. 1979; Bäumer, R., Die Theologische Fakultät Freiberg,
Dritte Folge Bd. 35 (1983) 266 und 274—282. Ich danke Charles Lohr (Freiburg) für den
Hinweis auf diese Studien.



16 Von Dietrich zu Albert

gefunden. Dazu mischt sich bei ihm, wie schon bemerkt, Augustinismus
und Aristotelismus, und aus diesem Gemenge baut er sich nun seine

eigene Philosophie zusammen, deren Hauptprobleme : die Fragen nach
dem Ausfluß der Schöpfung aus der Gottheit, nach dem Verhältnis des

Intellektes zu Gott einerseits und der Menschenseele andererseits, endlich

die Frage nach dem Prinzip der Individuation, in unzweideutigem
Hinweis jene Quellen seines Systems widerspiegeln» (S. 63—64).

Jeder von uns weiß, wieviel die Dietrichforschung Krebs verdankt,
aber kaum jemand wird sich mit seinen ideengeschichtlichen
Zuordnungen und mit seiner Behauptung, was Dietrichs «Hauptprobleme»
gewesen seien, zufrieden geben:

Krebs kann bei seiner übertreibenden Einschätzung der Bedeutung
des Proklos weder De origine noch De iride vor Augen gehabt haben.
Seine Charakteristik Dietrichs träfe eher auf Berthold zu, vernachlässigt
jedenfalls die Divergenzen zwischen beiden. Sie läßt zwar an Avicenna
denken, nicht aber an Averroes und an den lateinischen Averroismus.
Sie läßt Albert weg. Und was er über Dietrichs « Hauptprobleme » sagt,
hat — wiederum — mit De origine und De iride gar nichts zu tun; es

verfehlt die Gedankenbewegung von De tribus difficilibus quaestionibus ;
es nimmt allenthalben Bezug aufDe intellectu et intelligibili, das Krebs als

Dietrichs « abschließende Schrift » (S. 64) ansah, in der « alle » seine

« Hauptprobleme » enthalten seien und die Krebs deswegen vollständig
edierte. Aber den philosophischen Gehalt von De intellectu treffen
die «Hauptprobleme» nicht, die Krebs bei Dietrich fand. Was Krebs

nannte, waren einige, die katholische Dogmatik besonders berührende
Teilaspekte der philosophischen Intellektlehre Dietrichs. Die unbefriedigende

philosophisch-historische Einordnung und die Engführung in
philosophisch-systematischer Hinsicht gingen dabei Hand in Hand.
Krebs wußte unvergleichlich mehr über Dietrich als Preger. Aber wie
dieser einseitig auf «Mystik» aus war und sich ausschließlich auf De
visione stützte, so überzeichnete Krebs die Bedeutung des Proklos und
schaute bei seiner Gesamtcharakteristik nur aufDe intellectu, und dies in
weltanschaulicher Beleuchtung. Wie Pregers Deutungsschlüssel den
Leser Dietrichs bei den meisten Traktaten allein läßt, so trägt auch

Krebs' Gesamtinterpretation zur Lektüre, sagen wir von De accidentibus,

gar von De natura contrariorum, nichts bei. De accidentibus pochte auf
Konsequenz in der Anwendung der aristotelischen Kategorien, gegen
die Transsubstantiationslehre. De origine beanspruchte ausdrücklich, die
Lehre der Peripatetiker auszusprechen oder vielmehr neu zu begrün-



Von Dietrich zu Albert 17

den. Diese und eine Reihe anderer Tatsachen sprechen dagegen, Dietrichs

Gesamtwerk auf den Neuplatonismus zurückzuführen. Diese
These scheitert selbst in der von Krebs vorgetragenen, differenzierten
Form. Loris Sturlese hat gezeigt, wie De animatione caeli in die Pariser
Diskussionen der 70er Jahre um Aristoteles und Averroes eingriff. Was

terminologische Prägnanz und Beweistechnik betrifft, so hielt Dietrich
in allen seinen Werken den Argumentationsstandard ein, den die
innerscholastische Entwicklung vor allem in der zweiten Hälfte des

13. Jahrhunderts geschaffen hatte. Nichts Rückwärtsgewandtes lag darin,

als Dietrich die thomistische Realdistinktion verwarf, die lumen-
gloriae-Lehre kritisierte und das Verhältnis von Philosophie und Theologie

prinzipiell neubestimmte. Wenn er Augustin heranzog, oft in
eingehenden Analysen, dann stets in einem nicht von Augustin
bestimmten Gesamtzusammenhang; in einer Reihe von Traktaten
spielte Augustin folglich gar keine Rolle. Die imago-Lehre, die
Unterscheidung von Providentia Dei voluntaria und naturalis, diese augustini-
schen Motive dienten, ebenso wie die Zeittheorie der Confessiones, der
sekundären Abstützung. Augustins Warnung, nicht philosophische
Ansichten mit der Autorität von Glaubenslehren auszustatten, bekam
in Dietrichs Situation einen neuen Sinn ; sie stärkte das averroistische
Streben nach Trennung von Glauben und Wissen10. Augustins
Hinweis, essentia komme von esse, diente bei Dietrich der Widerlegung des

Thomismus11. Dietrich entwickelte zunächst auf peripatetischer
Grundlage seine Theorie vom konstitutiven Charakter der menschlichen

Erkenntnis und ließ es sich nicht entgehen, daß auch Augustin den
aristotelischen Gedanken von der Überlegenheit des Tätigen vor dem
Passiven, des Geistes vor dem Stoff übernommen hatte12. Augustins
allgemeine Aufstellungen über modus, species und ordo verwandelte er in
präzise Kategorialanalysen13. Ob Dietrich mit der Rezeption der rationes
seminales14 näher bei Augustin steht als Thomas, hat noch niemand

10 Dietrich von Freiberg, De accidentibus 7 (2), Opera omnia III, Sturlese 62.
11 Dietrich von Freiberg, De quiditatibus entium 1 (3), Opera omnia III,

Imbach-Cavigioli 99 ; De ente et essentia 1 (2), Opera omnia II, Imbach 27 ; ib. 1,7 (10),
Imbach 36.

12 Dietrich von Freiberg, De orig. 5 (21), Opera omnia III, Sturlese 186 ; vgl. De
habitibus 9 (5), Opera omnia II, Steffan 13.

13 Dietrich von Freiberg, De mensuris 1 (1), Opera omnia III, Rehn 215. Vgl. 8

(5), Rehn 239.
14 Dietrich von Freiberg, Quaestio utrum in Deo 2.2.2 (4), Opera omnia III,

Pagnoni—Sturlese 309.



18 Von Dietrich zu Albert

untersucht. Die für den Augustinismus des 13. Jahrhunderts charakteristische

These von der Zusammensetzung der spirituellen Substanzen
hat Dietrich ausdrücklich verworfen. In De cognitione entium separatorum
und in De substantiis spiritualibus et corporibusfuturae resurrectionis ist die
Präsenz Augustin unübersehbar, aber eher mit spezifisch augustinischen
Theologumena als mit neuplatonischen Theoremen. Wenn Dietrich
sich schließlich gerne auf Augustins Quidquid recta rationeponendum est,

Deumfecisse fatendum est aus De libero arbitrio berief, so ließ er sich eine

allgemeine Rationalitätsprämisse philosophischer Forschung von
einem Autor bestätigen, der sie in seinem Spätwerk selbst unterminierte

; Dietrich hielt das Motiv des frühen Augustin fest, indem er es

neben Sätze von Aristoteles und Averroes stellte15. Dietrich war nicht
von Augustin « abhängig» ; er benutzte ihn, wo er ihn nach den

Bedingungen seiner eigenen philosophischen Konstruktion gebrauchen
konnte. Ähnliches gilt für Dietrichs Verhältnis zu Proklos. Statt also

Dietrich, Eckhart und Berthold gemeinsam zur neuplatonischen
Strömung zu vereinigen, empfiehlt es sich zu untersuchen, wie verschieden
sie die Elementatio verwerteten. Dietrich benutzte sie sparsam, eher in
Passagen großen Uberblicks über die vier maneries rerum, er ließ sich von
ihr seine These von der konstitutiven Funktion des menschlichen
Intellekts nachträglich bestätigen, nachdem er diese These, ohne die
Elementatio zu zitieren, in strikt immanent-peripatetischem Kontext
entwickelt hatte; er spitzte sie religionsphilosophisch zu, um die
Differenz von « spiritualis » und « intellectualis » einzuschärfen ; Berthold
hingegen fand in der Elementatio die schematisch-systematisierenden
Vereinigungsformeln für die Texte des Dionysius, des Liber de causis,

Augustins und Aristoteles'. Aus all dem ergibt sich : Bei Dietrich
bestand eine intensive Beziehung zum breiten Spektrum der neuplatonischen

Tradition, das erlaubt aber keine generalisierende Zuordnung,
weil damit andere Vorlagen und Dietrichs persönliche Konstruktion
verdeckt würden. An die Stelle monokausaler Reduktion einer
Textgruppe auf «Neuplatonismus» als auf einen einheitlichen Block von
Thesen fassen wir besser « Neuplatonismus » als differenzierende,
heuristische Idee, die zu Fragen führt wie den folgenden :

Welchen theoretischen und ideenpolitischen Gewinn konnte um
1300 Proklos versprechen Inwiefern war darin die Situation für Ber-

15 Dietrich von Freiberg, De animatione caeli 1 (2), Opera omnia III, Sturlese 13.



Von Dietrich zu Albert 19

thold eine andere Welche Rolle spielte Eriugena, den Berthold über
Honorius zitierte Ist der Eindruck richtig, daß die Schule von Chartres,
die für Cusanus so wichtig werden sollte, in unserem Umkreis nicht
präsent war?

Über diese Details hinaus stellen sich dann aber auch folgende
Fragen: Welche Assoziationen verbinden sich mit dem Wort «Neu-
platonismus» — nicht bei Plotinspezialisten, sondern bei einer Reihe

von Mediävisten Wirkt bei ihnen nicht die Einschätzung des Neu-
platonismus als einer weniger rationalen, mystischen, gar orientalischen
Weisheit nach, wie man sie am Ende des 19. Jahrhunderts hatte — man
lese dazu nur einmal Franz Brentano? Weiter fragt es sich: Welchen
Zwecken dient es, wenn trotz der genannten Einwände die Neigung
fortbesteht, Dietrich generell dem « Neuplatonismus » zuzuordnen, weit
über das durch die Texte gebotene Maß hinaus Die Rassegna di lette-
ratura tomistica bietet diesbezüglich wertvolle Aufschlüsse.

In seinen Rezensionen der Opera omnia und einiger unserer
Dietrichstudien verzichtet das römische Literaturblatt darauf, Dietrich für
den Thomismus zu reklamieren. Es anerkennt die Divergenz zwischen
Thomas und Dietrich in der Sache. Aber statt in eine inhaltliche
Diskussion der Thomaskritik Dietrichs zu treten, erklärt es Dietrichs Denken

insgesamt für «un courant préthomiste néoplatonicien»153. Es

macht Dietrich zum « Präthomisten », gegen die Chronologie, gegen die

ungeleugnete Tatsache der antithomistischen Polemik Dietrichs. Es

erweckt den Anschein, als habe Dietrich die Aristotelesrezeption
verschlafen oder rückgängig machen wollen. Die einseitig hervorgehobenen

neuplatonischen Momente sollen suggerieren, Dietrich sei der
Sache nach schon überwunden gewesen, bevor er schrieb. Ein bedeutender

Philosoph, der Thomas genau kannte, und der, sogar Dominikaner,

zwar nicht in allen seinen Werken und in jeder Hinsicht, aber

doch in wichtigen Punkten Antithomist war, bereitet einer zu engen
Geschichtsauffassung offenbar Schwierigkeiten, denen man zu entgehen

hofft, indem man ihn zum Nachzügler erklärt.
Aber man suggeriert nicht nur, Dietrichs Denken sei, eben als ein

neuplatonisches, rückwärtsgewandt gewesen. Man spricht es direkt aus :

Im Band 14 der Rassegna (1981, 314) liest man im Zusammenhang mit
einer Dietrichstudie, im 13. Jahrhundert sei Neuplatonismus «regolar-

15a Rassegna di letteratura tomistica 16 (1983) 360.



20 Von Dietrich zu Albert

mente... un fenomeno di rigresso». Alle Untersuchungen zu neuplatonischen

Motiven bei Thomas scheinen vergessen, von Pater Geiger und
Pater Henle zu Klaus Kremer. Doch zunächst zielt das Verdikt auf
Bonaventura, als sei es bezüglich seiner allgemein zugestanden.

Bezüglich Bonaventuras ist es jedoch nachweislich falsch. Die Col-
lationes in Hexaemeron kritisieren philosophische Mängel des Aristote-
lismus — wie die Minimalisierung der Relation und der Aktion - in einer
Weise, die über Thomas hinausdrängte. Das von Cusanus sorgfältig
durchgearbeitete Exemplar der Collationes, das heute in Ehrenbreitstein
liegt, beweist, daß Bonaventura de facto zur Überwindung der Scholastik

im 15. Jahrhundert beigetragen hat. Ähnlich ließe sich für Roger
Bacon und für Lull argumentieren, so daß man mit historischem
Beweisanspruch sagen muß : Zwischen 1270 und 1320 entwickelten die
in die Zukunft weisenden philosophischen Ideen sich « regolarmente »

in der Kritik an den Kompromissen der christlichen Aristoteliker. Bei
dieser Kritik spielten oft, aber nicht immer, neuplatonische Motive eine
Rolle.

Dieser Kritik den Stachel zu ziehen, indem man sie, statt sie inhaltlich

zu widerlegen, auf eine Vorentscheidung für den überwundenen

Neuplatonismus zurückführt, ist ein rhetorischer Kunstgriff, der die

großen Innovatoren der Zeit — Roger Bacon und den späten Bonaventura,

Dietrich, Lull und Eckhart — degradiert zu Ichthyosauriern der
Ideengeschichte.

«Albertschule »

Wenden wir uns einem dritten historiographischen Schema zu, das

seit Krebs praktiziert und besonders von Grabmann ausgebaut wurde.
Es sieht Dietrich als einen Denker der Albertschule. Pasquale Mazza-
rella hat dieses Schema mit dem neuplatonischen Deutungsmuster
dahingehend verwoben, daß nach ihm die Bedeutung Dietrichs darin
liegt, die bei Albert verstreut gebliebenen neuplatonischen Ideen
systematisiert zu haben. Gegen die Festlegung auf den Neuplatonismus
gelten die bereits genannten Argumente, aber richtig gesehen ist damit
Dietrichs größeres Interesse an philosophischer Kohärenz und ebenso
sein Zusammenhang mit Albert. Diese Fährte haben Maria Rita Pa-

gnoni-Sturlese, Loris Sturlese, Ruedi Imbach und Burkhard Mojsisch
weiter verfolgt. Sie weiter auszubauen, ist das Ziel unserer Zusammenkunft.

Denn dieser dritte Schlüssel hat sich bewährt. Er erlaubt es,



Von Dietrich zu Albert 21

Dietrich als einen Autor der Wende vom 13. zum 14. Jahrhundert zu
lesen, der die Aristotelesrezeption mitvollzogen hat, der als Dominikaner

Albert und Thomas kannte, der aber, ohne deshalb Häretiker zu
sein, kein Thomist war. Für neothomistische Denkgewohnheiten war
allein schon dies Faktum schwerlich konzedierbar: Wenn ein christlicher

Philosoph schon Aristoteles rezipierte, wenn er gar die Lehre von
der Einheit der Form und dem relativen Primat des Intellekts teilte,
dann mußte er wohl Thomist sein. Selbst Krebs hat sich deshalb in
wichtigen Aspekten korrigieren müssen, bis er Dietrichs Anti-Thomis-
mus für De ente et essentia zugab. Allerdings sah Krebs schon 1906, daß

nach Dietrich das Sein des Intellekts in seiner Tätigkeit besteht und daß
dies der nachdrücklich vorgetragenen Ansicht des Aquinaten widersprach

16. Ebenso erkannte Krebs Dietrichs Abweichung von Thomas in
der Frage der Beseeltheit des Himmels, wo Krebs Dietrichs Nähe zu

Dante betonte, der allerdings — wiederum mit Thomas — die Intelligenzen

zuweilen mit den Engeln identifiziere17. Dietrich, Dante und
Eckhart im Kontext der Philosophie ihrer Zeit zu lesen, heißt immer
auch, sie im Zusammenhang mit Albert zu lesen. Man hat alle drei, um
ihren original-mittelalterlichen Kontext zu rekonstruieren, von Thomas

her interpretiert. Aber wenn Dante auch den Kommentar des

Thomas zur Nikomachischen Ethik gelesen hat, wenn Dietrich auch
Thomas genau kannte und Eckhart ihn zitierte, so waren sie deshalb

nicht schon Thomisten, und die geschichtliche Ermöglichung ihrer
Eigenstellung hängt mit Albert und der Albertschule zusammen. Aber
was heißt: «Albertschule»? Die Interpretation Dietrichs als Albert-
schüler muß einige Klippen meiden, um historisch belehrend zu bleiben

; ich nenne nur folgende : Wir dürfen das Bild Alberts nicht zu
einheitlich zeichnen. Albert in seinen Artistoteleskommentaren ist ein
anderer als Albert im Sentenzenkommentar. In den dreißigerJahren hat
Grabmann über folgende Stelle in De causis et processu universitatis
diskutiert : a primo quod est necesse esse, immediate non potest esse nisi
unum18.

16 Krebs, E., a.a.O., 67.
17 A.a.O., 71-72. Uber die Dante-Interessen von Krebs vgl. Junghanns, a.a.O.,

100.
18 Albertus M., De causis et processu universitatis 11,10, Borgnet 10, 382. Dazu vgl.

M. Grabmann, Die Lehre des hl. Albertus Magnus vom Grunde der Vielheit der Dinge
und der lateinische Averroismus, in: Mittelalterliches Geistesleben, Bd. 3, München
1936, 287-312.



22 Von Dietrich zu Albert

Hat Albert damit dem Emanationssystem Avicennas zugestimmt
Oder hat er nur die Lehre des Liber De causis wiedergeben wollen Aber
wenn er, ohne zu widersprechen, die Lehre der Peripatetici erklären
wollte, regte er denn nicht dazu an, der inneren Logik dieses Denkens

nachzugehen, auch wenn man an anderer Stelle lesen konnte, der

Gläubige werde dieser Logik nicht folgen Dann konnte man entweder
für methodische Trennung von Glauben und Wissen plädieren, wie der

sog. lateinische Averroismus, oder man konnte, wie Dietrich, einen

neuen Versuch machen, die Vereinbarkeit dieses Emanationssystems
mit dem strengen Kreationskonzept zu beweisen, zumal Albert in genau
diesem Zusammenhang gegen die Theologen polemisiert hatte, ihnen
fehle die Einsicht in den inneren Zusammenhang des Aristotelismus,
licet hoc quidem non intelligentes theologi negaverint. Verengt man das Bild
Alberts auf die Vorläuferschaft zur Averroismusbekämpfung des Thomas

— wofür es Texte gibt, die man zum Albertjubiläum 1980 noch
einmal hervorgeholt hat —, so verliert er die Vielseitigkeit, die seine

geschichtliche Eigenart ausmacht. Es waren in Albert noch andere
Ansätze enthalten als diejenigen, die Thomas systematisiert hat. Schroffer

als Albert haben auch die sog. lateinischen Averroisten nicht die
methodische Selbständigkeit der philosophischen Forschung verteidigt:

«Wenn ich Physik treibe, kümmere ich mich nicht um
Wunder»19. Albert tat über weite Strecken hin genau das, was Thomas den
Averroisten vorwarf ; er erklärte die Intention des Aristoteles und ließ
ihre Vereinbarkeit mit dem christlichen Glauben dahingestellt20. Solche

Ansätze machen es möglich, daß auch Siger von Brabant von Albert
lernte und daß Dietrich Theoreme entwickelte, die einigen der 1277

verurteilten Thesen nahekommen, etwa diesen:

Nr. 140 Quod facere accidens esse sine subiecto, habet rationem
impossibilis implicantis contradictionem21.
Nr. 200 Quod evum et tempus nihil sunt in re, sed solum in appre-
hensione22.

Ins Umfeld des Averroismus gehören die Intellekttheoreme, deren
antithomistischen Charakter Krebs bei Dietrich vermerkt hatte :

19 De gen. et corr., I tr. 1 c. 22, Borgnet 4, 363.
20 Metaphysica, 1. 11 tr. 2 c. 1, Geyer 482, 22—29.
21 Denifle, H. - Châtelain, A., Chartularium Universitatis Parisiensis Bd. 1, Paris

1899, 551.
22 Ib. p. 554.



Von Dietrich zu Albert 23

Nr. 85 Quod scientia intelligence non differt a substantia eius23.

Nr. 115 Quod anima intellectiva cognoscendo se cognoscit omnia
alia24.

Dazu gehören die Intelligenzen als Sternseelen :

Nr. 102 Quod anima celi est intelligentia25.

Und die aus Albert zitierte Lehre:

Nr. 44 Quod ab uno primo agente non potest esse multitudo effec-
tuum26.

Diese Theorie impliziert die Notwendigkeiten der Intelligenzen als

der Vermittler der ersten Ursache27. Zum Umkreis der 1277 verurteilten

Lehre gehört ferner die von Dietrich sehr spezifisch ausgebaute

Leugnung effizienter Kausalität bei der Tätigkeit getrennter Substanzen

:

Nr. 70 Quod intelligence, sive substantie separate, quas dicunt
eternas, non habent proprie causam efficientem, sed metaphori-
ce28.

Diese Thesen bezeichnen Probleme, auf die Dietrich sich geradezu

gestürzt hat, um sie kompromißlos philosophisch, aber deswegen —

seiner Auffassung nach — nicht heterodox zu lösen. Wenn er ein Albert-
schüler war, dann nicht in dem Sinne, als hätte er die Lösung dieser
Probleme bei Albert gefunden, wohl aber in dem Sinne, daß Albert sie

offengelassen und gezeigt hatte, wie man die Autonomie der
philosophischen Untersuchung wahrt. Dietrichs relativ später Traktat De sub-

stantiis spiritualibus et corporibusjuturae resurrectionis gibt dazu zwei
Hinweise. Einmal durch seine Themenstellung. Damit greift Dietrich die
Problematik einer 1270 verurteilten These auf:

Nr. 8 Quod anima post mortem separata non patitur ab igne cor-
poreo29.

23 Ib. p. 548. Dazu vgl. auch These 127, p. 550.
M Ib. p. 550.
25 Ib. p. 549.
26 Ib. p. 546.
27 These 73, ib. p. 547.
28 Ib. p. 547.
29 Ib. p. 487.



24 Von Dietrich zu Albert

Wegen der damit verbundenen theologischen und kirchenpraktischen

Konsequenzen erwartete Dietrich gerade von diesem Traktat, er
werde ihm mehr als alle anderen Schmähungen einbringen : magispate-
bit calumniae inter omnia opuscula meai0. Zweitens verglich sich Dietrich
hier mit Ruth, die hinter dem Rücken der Schnitter hergegangen sei, um
aufzulesen, was die anderen liegengelassen hatten. Dieses Bild legt
nahe, die Einbindung Dietrichs in die « Albertschule » nicht zu strapazieren

; er wollte bislang ungelöste Probleme lösen. Der biographische
Zusammenhang Dietrichs mit Albert ist, wie Loris Sturlese gezeigt hat,
zwar vorhanden, aber vielfach hypothetisch. Wir wissen nicht etwa, daß

Dietrich bei Albert selbst studiert hätte31, hingegen ist sicher, daß die
vier Jahre seines theologischen Studiums in Paris (ab 1272) in die Zeit
der Auseinandersetzungen um den Averroismus fallen32.

Mit all dem soll Dietrich nicht zum Averroisten gemacht oder von
Albert getrennt werden. Aber wie wir uns Albert nicht zu einheitlich
denken dürfen, so die Albertschule nicht zu kompakt. Vor allem ersetzt
das Wort «Albertschule» nicht die historische Ermittlung von Fakten.
Dies versteht sich von selbst, wurde aber sogar von Grabmann
mißachtet, wenn er z. B. von Dietrich sagte, er habe die « in der deutschen
Dominikanerscholastik so beliebte Lehre vom Licht (de lumine, prout
Deus hoc nomine laudatur) » vorgetragen33. In Dietrichs De luce stehen

ganz andere Dinge, als man nach dieser Einordnung in die Tradition
der « Lichtmetaphysik » erwarten würde. Die Wiederkehr derselben
Vokabel — lux — garantiert noch nicht geschichtliche Kontinuität. Daß
man mit «Neuplatonismus», mit «deutscher Mystik» und «Albertschule»

Identitätsblöcke konstruiert hat, die ideologischen Bedürfnissen

dienten, dürfte klar geworden sein. Nicht durch die ungehemmte
Anwendung dieser vereinheitlichenden Termini, sondern nur durch
ihre empirisch-historische Kritik nähern wir uns Denkern wie Dietrich,
Ulrich und Eckhart. Wenn wir den Weg gehen von Dietrich zu Albert,
dann zu einem Albert in der Motivfülle seiner Entwicklungsstadien und

Traditionsbezüge, zu einem Albert, der nie recht einsah, wie der Intellekt

als Intellekt individuell sein könnte und der folglich zwischen

30 Prooem. (1), Pagnoni—Sturlese 298.
31 Sturlese, L., Dokumente und Forschungen zu Leben und Werk Dietrichs von

Freiberg, Hamburg 1984, bes. p. 3, 14—15.
32 Ebd. p. 4.
33 Grabmann, M., Mittelalterliches Geistesleben, Bd. 1, 191.



Von Dietrich zu Albert 25

seiner Intellekttheorie und der des Averroes keinen großen Unterschied
sah34, der für das Motiv der Gottessohnschaft sich antikisierend auf
Homer und Hermes Trismegistus berief35. Aber auch von diesem

vielfarbigen Albert müssen wir wieder zurück zur Individualität Ulrichs,
Dietrichs und Bertholds, mit Differenzen auch hier. Dafür noch
abschließend zwei Belege : Albert hat im 4. Buch seines Sentenzenkommentars

(von etwa 1249) die Transsubstantiationslehre, wenn auch mit
Hängen und Würgen, weil sie die Philosophie insgesamt gegen sich
habe36, geteilt ; Dietrich hat De accidentibus geschrieben, um sie scharfzu
verwerfen. Was heißt da noch « Albertschule »

Dietrich erwähnte Albert selten. Nie lobte er ihn überschwenglich,
wie Ulrich dies getan hatte. In De intelligentiis et motoribus caelorum 3 (3),
Op. omnia II, Sturlese 355, sagte er: Secundum Albertum autem illum
famosum... ponuntur decern sphaerae caelestes. Ist dies der Ton
freundschaftlicher Verehrung des Schülers für den großen Lehrer Klingt das

nicht eher nach kühler Distanzierung in der methodologisch so wichtigen

Frage, ob man aus theologischen Motiven die Zahl der Himmelssphären

um eine weitere vermehren durfte, wie Albert dies getan hatte
Es scheint, man müsse, wenn von « Albertschule » die Rede ist,
nachdenken, was eine «Schule» ist. Unter den Notizen, die Goethe sich im
hohen Alter gemacht hat, findet sich dazu folgender Satz : « Eine Schule
ist als ein einziger Mensch anzusehen, der hundert Jahre mit sich selbst

spricht und sich in seinem eigenen Wesen, und wenn es auch noch so
albern wäre, ganz außerordentlich gefällt»37. Gerade das späte Mittelalter

hat in diesem Sinne «Schulen» gebildet. Aber Dietrich wäre in
einem solchen Block unvorstellbar. Er hat niemandem nachgesprochen,

auch Albert nicht. Er sah die Notwendigkeit, sich «gegen den
Meister wiederherzustellen » wie eine andere Wendung Goethes lautet.
«Secundum Albertum illum famosum» — das klingt wie die
Wiederherstellung Dietrichs gegen den Meister. Gegen Albert verwarf Dietrich

die aus Gefälligkeit gegenüber der Theologie zugestandene zehnte

Himmelssphäre.

34 Albertus M., De intellectu et intelligibili, 1. 2 c. 9, Borgnet 10, 517.
35 Albertus M., De anima, III Nr. 2 c. 13, Stroick 195-196.
36 Albertus M., In 4 Sent., dist. 12 art. 16, Borgnet 29, 323—331, bes. p. 323 b und

328 a.
37 Goethe, J.W., Maximen und Reflexionen, Artemis-Gedenkausgabe, Zürich 1949,

Bd. 9, 510.



26 Von Dietrich zu Albert

Ich breche hier ab. Eine Forschungsrichtung dürfte deutlich geworden

sein. Ich wollte aufmerksam machen auf den abstrakten,
divergenzenvertilgenden Charakter dreier Deutungsmuster Dietrichs. Ich wollte
das Einseitige, ja Gewalttätige beleuchten, das die fromme Vokabel
« Mystik » oft mit sich führt, wollte einladen zur Reduzierung des reduk-
tiven Schemas « Neuplatonismus » und wollte anregen, in der sogenannten

« Albertschule » die lebendigen Unterschiede und damit die
qualitativen Differenzen des philosophischen Niveaus zu erforschen.

Ich schließe endgültig mit einem letzten Zitat des späten Goethe. Es

stammt aus den «Betrachtungen im Sinne der Wanderer»-. «Man ist nur
eigentlich lebendig, wenn man sich des Wohlwollens anderer
erfreut»38.

Dieser Satz drücke den Dank aus, den wir dem Fürsten von
Liechtenstein schulden; er beleuchtet, denke ich, die Lebendigkeit der

Gruppe, die das Corpus hervorbringt. Er verbindet mich dazu, allen
Anwesenden zu danken, daß sie zugehört haben, möglicherweise mit
Wohlwollen.

38 Goethe, J.W., Wilhelm Meisters Wanderjahre, Bd. 8, 318.


	Von Dietrich zu Albert

