
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 31 (1984)

Heft: 3

Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BESPRECHUNGEN

John Dudley: Gott und 08(Opia bei Aristoteles. Die metaphysische Grundlage

der Nikomachischen Ethik.— Frankfurt/M.-Bern: Peter Lang 1982. 241 S.

(Europäische Hochschulschriften. Reihe XX, Bd. 89.)

Die vonJohn A. Dudley unter Leitung von Prof. A. Zimmermann (Köln) in
englischer Sprache verfaßte Dissertation liegt in deutscher Übersetzung vor.
Der Verf. untersucht darin das Verhältnis von Metaphysik und Ethik bei
Aristoteles unter philosophischen und theologischen Aspekten. Er will eine
theologische Grundlage der «Ethik» nachweisen und zeigen, daß an den wenigen
Stellen, an denen in der NE von Gott die Rede ist, dieser mit dem Gott von Met.
A identisch ist und daß dessen Funktion in der «Ethik» bisher insofern
unterschätzt wurde, als man nicht erkannt hatte, daß der «unbewegte Beweger» im
ethischen Traktat des Aristoteles der eigentliche Gegenstand der «Betrachtung»
(Üecopva) sei. In D.'s Deutung ist er «Ausgangspunkt, Inspiration und Grundlage

der Ethik» (7). D.'s Anspruch liegt in der Beseitigung einer von manchen
Forschern beklagten Unklarheit bezüglich einer «letzten Norm» der aristotelischen

Ethik. Außerdem will er einer Tendenz entgegenwirken, A. zu
«entchristlichen», d. h. ihn nicht im Lichte christlicher Adaptationen seines

Systems, sondern in seinem historischen Kontext zu sehen. Diese Haltung habe
einen außergewöhnlichen Skeptizismus gegenüber der «offensichtlichen
Bedeutung des aristotelischen Textes selbst» zur Folge gehabt, deren Tragweite
man nicht einschränken dürfe, «auch wenn die Auffassungen des Stagiriten
bisweilen in überraschender Weise mit christlichen Auffassungen zu harmonieren

scheinen» (15). Obwohl die Bedeutung des Textes nicht jedem Leser
gleich «offensichtlich» sein mag, ist der Ansatz von D.'s «Ethik»-Rezeption
überprüfenswert.

D.'s Buch umfaßt, streng und übersichtlich gegliedert (er vergleicht seine

Darstellungsmethode mit der «Ethik» Spinozas, «more geometrico demonstra-
ta»), eine Einleitung, drei Hauptkapitel, welche die Funktion Gottes in der NE
untersuchen, einen Schlußteil und einen Anhang über die Bedeutung von
ENEPTEIA, nPAXII und nOIHXIL ; jedem dieser Teile folgen umfangreiche
und nützliche Anmerkungen. Gemäß Einleitung wird die Frage behandelt
werden, «auf welche Weise Gott Ursache vollkommenen menschlichen
Handelns ist» (8), wobei sich erweisen soll, was oft bestritten wird, nämlich, daß die
ethische und die metaphysische Ordnung der Wirklichkeit bei Aristoteles
übereinstimmen. Der Nachweis eines identischen Gottesbildes von Met. und NE
macht allerdings aufgrund der spärlichen Hinweise auf Gott im letzteren Werk
einen Vergleich hauptsächlich mit Stellen aus EE und Pol. erforderlich. —



472 Besprechungen

Folgender Leitsatz, der auch als Motto des Buches dient, bietet sich als «Thema»
der Abhandlung an : « Denn das ganze Leben der Götter ist glückselig und das

der Menschen, soweit ihnen eine gewisse Ähnlichkeit in solchem Wirken
zukommt» (Ne X, VIII 1178 b 25-27). D. nennt ihn einmal einen «expliziten
Lehrsatz» (9), ein andermal eine «Hypothese», die der Argumentation in NE
zugrundeliege (165 f.). Während eine derartige Gewichtung noch plausibel
erscheint, dürfte dasselbe nicht für alle aus diesem Ansatz gezogenen
Folgerungen gelten, auch wenn die Basis einer historisch korrekten Situierung der
«Ethik» nicht angezweifelt wird: die Funktion Gottes als Vorbild für das

menschliche Leben steht nach D. in Ubereinstimmung mit Piatons Lehre von
der «Verähnlichung» mit Gott (Theaet. 176 ab), die bei Aristoteles als
«Nachahmung Gottes » weiterwirke. - D. unterscheidet sechs Eigenschaften Gottes in
NE, die paradigmatisch seien für die Bestimmung des vollkommenen menschlichen

Lebens, beschränkt aber seine Untersuchung auf die zwei wichtigsten,
nämlich Gottes einfache Natur und die «Betrachtung» (ÜetoptCl).

Entsprechend D.'s Einschätzung der zitierten Passage, derzufolge das Leben
Gottes Maßstab für das Leben des Menschen ist, haben die beiden ersten
Kapitel je zwei Teile, in denen die Natur bzw. Tätigkeit Gottes der Natur bzw.

Tätigkeit des Menschen einander gegenübergestellt werden. Die Absicht des

Verf. im I. Kapitel («Die Natur des vollkommenen Lebens des Menschen ist
der Natur Gottes ähnlich») ist es, zu zeigen, daß zwischen Gott und Mensch eine
Wesensähnlichkeit besteht, deren Bedeutung für die Ethik seiner Meinung nach
von bisherigen Interpreten nicht erfaßt wurde. Im einzelnen will er
nachweisen, daß Gott 1) ein dem Menschen überlegener Intellekt ist, 2) unstofflich
ist und 3) ein tätiges Leben führt. Im zweiten Teil dieses Kapitels werden die
entsprechenden Eigenschaften im Falle des Menschen untersucht, der nicht
ausschließlich Intellekt ist, dessen Leben aber vollkommen genannt werden
kann, wenn es ein Leben gemäß dem Intellekt ist (1). Dieser (menschliche)
Intellekt ist unstofflich und göttlich (2), und weil der göttliche Intellekt «tätig»
ist, ist auch das Leben des vollkommenen Menschen ein «tätiges» (3). Etwas
irreführend ist vielleicht eine Formulierung D.'s zum ersten Punkt: Daß Gott
ein dem Menschen überlegener Intellekt ist, zeige «die primäre Ähnlichkeit
zwischen Gott und Mensch..., namentlich, daß beide vom Intellekt her
bestimmte Wesen sind (26). Zum einen ist nicht recht klar, inwiefern diese

Beobachtung das Erwähnte zeigt, zum anderen kann man von Gott, insofern er
(nur) Intellekt ist, nicht sagen, er sei ein vom Intellekt her bestimmtes Wesen.
Akzeptiert man einmal D.'s Standpunkt, wonach es keine Anhaltspunkte gibt,
den Gott der arist. Ethik nicht mit dem unbewegten Beweger der Metaphysik zu
identifizieren, muß man auch dessen Unstofflichkeit zugeben sowie dessen

«Tätigkeit» (Leben). D. weist eine Deutung von A. D. Pegis zurück, der meinte,
daß die Vollkommenheit des aristotelischen Gottes darin bestünde, das zu sein,
was er ist und nichts zu tun als sich selbst zu sein. Er schlägt im Gegenteil vor,
Gott nicht als passives, lebloses Objekt (liegt dies wirklich in der Formulierung
Pegis'?), sondern als «aktives, lebendes Subjekt» aufzufassen (28). Was das auf
Gott angewendet heißt, der ja in gewissem Sinne selbst «Leben» ist (vgl. Met.
XII 7, 1072 b 27), wird nicht recht klar. Bemerkenswert und vielleicht wichtiger



Besprechungen 473

ist die Erklärung dafür, daß Aristoteles den menschlichen VOÙÇ göttlich nennt :

dies sei zur Hauptsache auf dessen Unstofflichkeit zurückzuführen (zum
Gebrauch von VOÙÇ in den Ethiken des A. vgl. die ausführliche Anm. 34,
S. 53—63), so daß also der VOÙÇ des Menschen in ontologischem Sinne göttlich
zu nennen sei (42) und nicht etwa nur aufgrund seiner philosophischen Tätigkeit,

die u. a. auf «göttliche» Gegenstände bezogen ist. D. stützt seine
Interpretation durch eine Untersuchung des aristotelischen Gebrauchs von 1ÏSÏOÇ,

wobei er die Bedeutung «gottähnlich» belegt findet, und zwar im Sinne einer
substantiellen Ähnlichkeit (41). Dies rechtfertigt (unter dem genannten
Vorbehalt) den dritten Vergleichspunkt, nämlich daß sich das Leben Gottes und das

des vollkommenen Menschen in bezug auf ihre Tätigkeit (SVepyEta) gleichen
(42). Das derart als ontologisch erkannte Verhältnis zwischen göttlichem und
menschlichem VOÙÇ bildet die Voraussetzung der Diskussion der spezifischen
Tätigkeit Gottes und des Menschen im folgenden Kapitel.

Das zweite Kapitel («Die Tätigkeit des vollkommenen Menschen ähnelt der
Tätigkeit Gottes») ist ebenfalls zweigeteilt: Teil A untersucht die Tätigkeit
Gottes, d. h. die Bedeutung der «Betrachtung», insofern sie vom (metaphysischen)

Gott ausgeübt wird; Teil B untersucht die Tätigkeit des vollkommenen
Menschen, insbesondere die Frage nach dem Gegenstand der «Betrachtung».
Im ersten Teil versucht D. seine eigene Auffassung des arist. Begriffs der
VOT|OTÇ VOT|G8£ûÇ von anderen Interpretationen abzugrenzen: Er sieht darin
«die Aktivität eines lebendigen, substantiellen Gottes», sie ist für ihn «keine
bloße Metapher» (96). Der Verf. kritisiert deshalb die Ansicht J. H. Randalls,
der im unbewegten Beweger nicht Gott, sondern nichts weiter sieht als ein
hypostasiertes Prinzip der Bewegung im Universum (dessen Behandlung daher
eher in die «Physik» als in die «Metaphysik» gehöre). D. beruft sich auf
Aristoteles, der vom unbewegten Beweger als Gott und von diesem als Substanz
und lebendigem Wesen spricht (94f.). Seine Argumentation vermag hier insofern

nicht ganz zu überzeugen, als der metaphysische Gott, wie immer man ihn
auch charakterisieren mag, sicher auch als ein solches Prinzip gesehen werden
kann, wenngleich damit die Deutungsmöglichkeiten vielleicht nicht unbedingt
erschöpft sind. Zur Frage der Bedeutung des «Selbstdenkens» Gottes macht D.
einen Vorschlag, der zwar dem Wortlaut bei Aristoteles näher zu kommen
scheint als dies etwa in der von R. Norman vorgeschlagenen und von D.
abgelehnten Lösung der Fall ist (Gott denke «abstract philosophical thought»),
jedoch den Nachteil geringerer Durchsichtigkeit hat: «'Sich selbst' muß als der
Gegenstand oder Inhalt verstanden werden, den der Gedanke-der-Gott-aus-
macht denkt, d. h. Gott betrachtet sein eigenes Wesen» (96—98). — Eine
Konsequenz dieser Deutung liegt darin, daß Gottes Denken eine Kenntnis der Welt
nicht einschließt, weil «sich selbst denken» bedeute, sich als das Gute bzw. die
höchste Zweckursache denken, Aristoteles aber eher eine « nicht kommunikative»

Auffassung von Gutheit hatte: Gott kenne sich also nicht als «gut für
anderes» (103). — Nachdem D. im I. Kapitel dargelegt hatte, daß das beste und
glücklichste Leben für den Menschen ein Leben gemäß dem VOÙÇ ist (29 f.), die
Tätigkeit des VOÙÇ aber in der Betrachtung (tlecûpfa) besteht (105) und
Aristoteles den lîeœpriXtKÔç ßtoq als das höchste Leben für den Menschen ansieht,



474 Besprechungen

stellt sich nun die Frage nach dem Gegenstand der vom Menschen ausgeübten
Oetopta. Die Meinungen weichen in diesem Punkte stark voneinander ab. D.'s
eigene Ansicht, daß Gott der eigentliche Gegenstand der Betrachtung sei,
eröffnet eine neue Perspektive, indem sie dem Bedürfnis entgegenkommt,
welches in der «Ethik» nach einer «Letztbegründung» sucht (ein zumindest in
epistemischer Hinsicht fragwürdiges Anliegen, vgl. NE I 1, 1094 b 12-14); ob
sie tragfähig ist, ist eine andere Frage. Als Beleg führt er die Schlußpassage von
EE (1249 b 16—21) an: Gott, hier als Gegenstand der Betrachtung genannt, sei
identisch mit dem Gott vom Met. A. Dies gelte auch für NE, und insofern die

Tätigkeit Gottes (sc. dessen «Selbstbetrachtung») Gradmesser des menschlichen

Glücks ist (NE 1178 b 25—27), ergibt sich, daß die Betrachtung Gottes das

höchste Glück des Menschen ausmacht. Obwohl «Gott natürlich nicht der
einzige Gegenstand der Betrachtung» sei, ziele sie doch darauf, «sich zu Gott zu
erheben. Gott ist der vollkommenste Gegenstand der menschlichen Betrachtung,

die er vervollkommnet» (115). Daß Aristoteles nirgends eine klare
Beschreibung der Ausübung der Oeotpfa gibt, erklärt D. damit, daß diese Art
der Betrachtung in der Akademie und später im Lykeion Praxis war (118). So ist
ûeœpl'a nicht beschränkt (und kann es nicht sein) auf die Betrachtung Gottes,
sondern sie umfaßt das « Studium aller Zweige der Wissenschaft, aber immer mit
dem Blick darauf, sich zu Gott zu erheben, den man von Zeit zu Zeit erreicht
und sodann 'anschauen' kann, bis der vollendete Betrachtungszustand, wie es

geschehen muß, nachläßt» (119). «Es ist unmöglich, die Werke des Aristoteles
zu lesen, ohne über die Zahl der Bezugnahmen auf Gott, vor allem in seinen

logischen und biologischen Abhandlungen, erstaunt zu sein. Aristoteles' Werke
sind somit Modelle für die Ûecopia des vollkommenen Lebens» (120). D.
bezeichnet jene Position, die im Gott der NE nichts weiter als einen geeigneten
Gegenstand für die Vervollkommnung der menschlichen Betrachtung zu sehen

vermag, als extremen Relativismus, der die wahre Bedeutung Gottes für die
«Ethik» leugne.

Das Schlußkapitel («Die Funktion Gottes in der Nikomachischen Ethik»)
will erstens zeigen, daß Gott die Zweckursache für das vollkommene Leben des

Menschen ist, daß zweitens Gott die Zweckursache für das Glück des vollkommenen

Menschen ist und drittens der vollkommene Mensch Gott liebt. Gottes
Finalkausalität wirkt sich hinsichtlich des menschlichen Lebens anders aus als

hinsichtlich des Lebens nicht vernunftbegabter Wesen, weil nur der Mensch
Gott bewußt nachahmen kann und außerdem das Glück eines vollkommenen
Lebens entweder erreichen oder verfehlen kann. Gottes Zweckursächlichkeit
hinsichtlich des menschlichen Glücks ist eine Folge der Überlegung, daß, wenn
er dessen Wirkursache wäre, eine Ethik sinnlos würde, da das Erreichen dieses

Zieles dann nicht in menschlicher Macht stünde. Trotzdem haben manche

Interpreten NE X 9, 1179 a 22-32 als Ausdruck göttlicher Wirkursächlichkeit
gesehen. Aristoteles beruft sich hier auf den Glauben, daß die Götter sich um
die Menschen kümmern und argumentiert, daß der Weise von den Göttern am
meisten geliebt wird, weil er gemäß seinem VOÙÇ wirkt und die Götter das am
meisten lieben, was ihnen am verwandtesten ist. D. sieht in dieser Passage ein
Beispiel peirastischer Dialektik (der Verf. hebt diesen Aspekt der arist. Methode



Besprechungen 475

als besonders wichtig und meist verkannt hervor), die Aristoteles immer dann
anwende, wenn er in einem Volksglauben ein Wahrheitselement finde, das

seine eigene Theorie stütze. Das Wahrheitselement käme in diesem Fall im
Glauben zum Ausdruck, daß zwischen Gott und Mensch ein Kausalverhältnis
besteht, welches von Aristoteles jedoch nicht als Wirk-, sondern als Zweckur-
sächlichkeit bestimmt wird (170). Und wenn EE VII, 1242 b 30 sagt, daß Gott
« Gutes » tut, könne dies wiederum nur dadurch geschehen, daß er die Zweckursache

der Tätigkeit des vollkommenen Menschen und ebenso des menschlichen

Glücks sei (172). Schließlich belegt D. noch die Auffassung, daß Aristoteles'

vollkommener Mensch den (metaphysischen) Gott liebt: «Der vollkommene

Mensch richtet sein ganzes Leben auf Gott hin. (Dieses Leben ist) in
höchstem Grade altruistisch, weil es darin besteht, sich vollständig in den
Dienst Gottes, des Vorbildes der Vollkommenheit, zu stellen» (175).

In seinen Schlußbemerkungen faßt D. die Ergebnisse seiner Untersuchung
zusammen und legt dabei Wert auf die Feststellung, daß die aristotelische
Auffassung « nicht im Gegensatz zum christlichen Verständnis der Ethik» stehe

(180). Wenn ein Merkmal christlicher Ethik deren theologische Fundierung ist
und D. für die NE eine theologische Grundlage nachweisen möchte, so haben
doch aristotelische und christliche «Theologie» nicht so viel gemeinsam, daß
die zitierte Bemerkung ein starker Anhaltspunkt wäre. Erstere ist eine Frage des

Wissens, letztere beruft sich auf den Glauben. Der Verf. tendiert dazu, diesen
Unterschied der Denkweisen auszugleichen, wenn er etwa davon spricht, daß
«der menschliche Intellekt möglicherweise gar nicht in der Lage ist, Gott zu

begreifen» (100). Es ist fraglich, ob ein Satz wie «Der vollkommene Mensch lebt
nicht um seiner selbst willen, sondern um Gott zu dienen» (184) wirklich, wie
D. behauptet, der «Position des historischen Aristoteles» angemessen ist. Was
heißt z. B., daß Gott ein «aktives, lebendes Subjekt» (28) ist und nicht eine
«bloße Metapher»? Gott ist zweifellos höchste Zweckursache menschlicher
Tätigkeit und menschlichen Glücks. Aber «Finalursache» bezeichnet bei
Aristoteles zweierlei : a) dasjenige, um dessen Gut willen etwas getan wird, und b)
den Zweck, um dessentwillen etwas getan wird (vgl. De An. 415 b 2). Und in
der Schlußpassage der EE (VIII, 1249 b 14—17) ist Gott wohl Ursache in der
zweiten Bedeutung von Zweckursache, d. h. er ist zwar «das Beste», um
dessentwillen man handeln soll, aber man handelt nicht um seinetwillen schlechthin,

sondern um des Besten willen. Der Satz ÜSÖV AspaTteOetV Kaî ÜeüipeiV
(EE 1249 b 21) ist dann vielleicht eher metaphorisch gemeint als in dem
wörtlichen Sinne, in dem ihn D. offenbar versteht. - Im Ganzen erweckt D.'s
Darstellung den Eindruck, daß sich Aristoteles' Ethik geschlossener und
einheitlicher präsentiert als bisher angenommen wurde, auch wenn der Rahmen
seiner Deutung an gewissen Stellen verzerrt schien.

_ Andreas Bächli
Corrigenda :

S. 102 2. Zeile: Prinzipien
S. 105 3. Abschnitt, Zeilen 4/5: l)8C0pr|TlK0V
S. 114 4. Abschnitt, 5. Zeile: Lebewesen
S. 168 letzter Abschnitt, 2. Zeile: ihm
S. 172 9. Zeile: Empfangender



476 Besprechungen

Rudolf Kilian, Jesaja 1-39. - Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft
1983. VIII-160 S. (Erträge der Forschung. 200.)

Der bekannte Augsburger Alttestamentler legt hier der Reihe «Erträge der
Forschung» gemäß einen Forschungsüberblick zum 1. Teil des Jesajabuches vor,
der wie bekannt neben späteren Stücken vor allem die Worte des Propheten
Jesaja (um 740 bis zum Anfang des 7. Jh.s v. Chr.) enthält. Es handelt sich nicht
um einen Literaturbericht, wie der Verf. betont (S. VII), obschon Literatur zu
Jesaja ausgiebig angeführt wird und in vielen Zitaten auch selbst zu Wort
kommt. Es werden hauptsächlich die Fragen der jesajanischen Authentizität in
bezug auf viele Texte gestellt und beantwortet. Kilians Interesse ist historisch:
Welche Texte gehen sicher auf Jesaja zurück und ergeben als solche ein historisch

zutreffendes Bild von der Verkündigung des Propheten Jesaja (vgl. z. B. die
Absichtserklärung des Verf.s auf S. 138 Es geht ihm nicht um das Buch Jes 1—

39, sondern um den geschichtlichen Propheten Jesaja.

Den Stoff, den er dieser Fragestellung unterwirft, teilt Kilian nach sechs

Themen des Jesajabuches ein: Messias, Rest des Volkes, der Zion, Jesaja und
Assur, Umkehr, Verstockungsauftrag (Jes 6). Am Schluß steht als skizziertes
Ergebnis eine Besprechung von drei Gesamtdeutungen Jesajas (G. von Rad,
G. Fohrer, W. H. Schmidt) sowie ein paar vorsichtig lobende Bemerkungen zur
5., neu bearbeiteten Auflage von 0. Kaisers Jesaja-Kommentar (Jes 1—12) in der
Reihe ATD, Göttingen 1981. 12 Seiten Literaturangaben (S. 141—153) und ein
Register der bibl. Stellen (S. 155-160) schließen das wie alle Bände der Reihe
buchtechnisch sorgfältig und schön gestaltete Werk ab.

Kilian hat bevorzugte Autoren : O. Kaiser, W. Werner, J. Vermeylen, G. Fohrer
sind besonders oft in zustimmendem Sinn angeführt. Sie vertreten mehr oder
weniger eine «rein redaktions- und tendenzkritische» Methode (S. 139), die in
den Augen des Verf. die Gewähr bietet, «Sicheres» von Unsicherem und Nicht-
Jesajanischem zu scheiden. An echtjesajanischem bleibt ziemlich wenig zurück;
Jesaja kennt nach K. keine Messiaserwartung (Jes 9.1—6 u. 11.1—9 sind nicht von
Jesaja), keinen Rest, der umkehrt und gerettet wird, keine Zionstheologie,
keinen Umkehr-Ruf. Seine Botschaft ist eine reine Gerichtsbotschaft, die — im
Unterschied zur Gerichtsankündigung des Propheten Arnos — im Verstockungsauftrag

Gottes an den Propheten (diesen Auftrag hält Kilian übrigens für echt
und stellt ihn als Berufungsauftrag des Propheten an den Anfang seiner
Wirksamkeit) bereits das Unheil real einleitet. Bildlich gesprochen: es ist 5 nach 12,
das Unheil ist schon im Anrollen.

Solche Überblicke wie der Kilians sind deshalb wertvoll, weil sie eine Fülle
von Literatur verarbeiten und zusammenfassen. Der Verf. schreibt klar und
besitzt die Gabe bestechender Prägnanz. Zwei methodische Bemerkungen und
einen grundsätzlichen Gedanken in kritischem Sinn möchte ich jedoch nicht
verschweigen.

1. Ich kann den literarkritischen Optimismus des Vef. nicht teilen, man
komme jetzt dank neuen methodischen Ansätzen endlich zu sicheren Resultaten



Besprechungen All

bei der Beurteilung von authentischen und nicht-authentischen Stücken. Zeigt
die nun schon über hundert Jahre andauernde Forschungsarbeit mit ihren
variierenden Ergebnissen nicht das eine deutlich, daß mehr oder weniger große
Wahrscheinlichkeiten, aber keine Gewißheiten zu erwarten sind Wahrscheinlichkeiten

sind ja auch etwas, und bei dieser Quellen- und Sachlage wird es uns
vielleicht nie möglich sein, ein von allen Unscharfen befreites, gestochen klares
Bild vom historischen Jesaja und seiner Verkündigung zu gewinnen. M.a.W.
wird eine gewisse Vielfalt von Deutungsmöglichkeiten auch des historischen
Jesaja immer vorhanden sein, und das Ziel des «sichern», einzig zutreffenden
Bildes von Jesajas Botschaft wird nie ganz in Reichweite rücken.

2. Wenn dem so ist, müßte man aber dem Buch Jesaja 1—39 mehr Beachtung
schenken als Kilian es tut. Das Buch ist uns ja als Ganzes gegeben, und die
Untersuchung der echten jesajanischen Texte ist nur eine Teilfrage, wenn auch
eine besonders wichtige Teilfrage, die aber nicht von der ebenso ernsthaften
Untersuchung der anderen Stoffe des Buches dispensiert.

3. Der Verf. wehrt sich leidenschaftlich gegen eine Entschärfung des Ver-
stockungsauftrags Gottes an Jesaja (Jes 6,9f.). Nach ihm ist dessen Sinn klar der,
daß Jesaja mit seiner Botschaft die Abwendung des Volkes von Gott noch
steigert und sozusagen zementiert und damit selber zum Verhängnis direkt
beiträgt (S. 127-130). Ist so etwas wahrscheinlich? Es genügt ja nicht, mit dem
Wortlaut Jesajas zu argumentieren, man muß auch die Funktion einer solchen
Aussage und ihre eventuelle Doppeldeutigkeit («Ironie») in die hermeneuti-
sche Überlegung einbeziehen. Ein Beispiel: Wenn verärgerte Eltern zu ihrem
Kind sagen: «So tu doch, was du willst», ist das formal eine Erlaubnis, in
Wirklichkeit aber ein emphatisches Verbot. Warum sollte etwas Analoges nicht
bei einem Verstockungsbefehl der Fall sein Die bloße Tatsache, daß Jesaja den

Verstockungsauftrag mitteilt (daß er ihn nicht oder nur seinen Intimi mitgeteilt
habe, wäre reine Hypothese), schadet ja schon dem Auftrag, denn eine solche

Mitteilung ist ja eine Warnung an die Hörer, auf die Botschaft des Propheten
nicht durch Verstockung hineinzufallen — Wie immer dem sei, Kilians genaue
Anfragen verdienen Gehör, aber freilich kritisches Gehör!

Adrian Schenker



478 Besprechungen

Saint Jérôme, Apologie contre Rufin. Introduction, texte critique, traduction

et index par Pierre Lardet. - Paris, Editions du Cerf, 1983,
XIX+145*+359 pp. (Sources chrétiennes, 303.)

Est-ce le rôle de complément à son édition remarquable du Contra Rufinum
(CCL t. 79) que P. L. assigne à son introduction et à sa traduction en langue
française du même ouvrage? Je ne le pense pas, tant le talent de chroniqueur et
de critique littéraire dont fait montre P. L. se dépense sans s'essouffler à faire
saillir les contours fuyants et âpres d'une œuvre de polémique, à la fois plaidoyer
et acte d'accusation, à mi-chemin de la perfidie et de la vérité, mouture savante
de calomnie, d'autosatisfaction, de bon sens et de sincérité.

A vrai dire, P. Lardet ne croit pas ou ne veut pas nous laisser croire que des

raisons de fond ont dégénéré en une inimitié fertile en rebondissements, dont
l'introduction historique, ouverte par le «lamento» légèrement caricaturé
d'Augustin dans son Epist. 73, nous entretient par le menu, chacun des protagonistes
s'efforçant de relancer les hostilités à chaque tournant de la conjoncture. De là ce
caractère «improvisé» des réactions de Jérôme condensées en trois livres,
caractère que ne peuvent dissimuler les minutieux sommaires placés par P. L. en
tête de chaque livre. Ils ont beau tenter de nous mettre sous les yeux une
succession écrite de sujets ordonnancés, ils ne peuvent réduire la part des retours
en arrière, des rabâchages d'arguments où s'écoulent les élans agressifs ou
défensifs de Jérôme. P. L., sensible à l'invention verbale de son auteur, le suit
dans ses «mises en scène» à la faveur desquelles Jérôme mène avec l'adversaire
une espèce de jeu comportant ses règles — on les appelle tour à tour «code»,
«procédure», «statut» - et ses pièges, engageant avec lui-même une espèce de

pari de virtuosité.

Si la matière est engendrée par le style chez Jérôme, combien plus cela est
vrai de son brillant présentateur et traducteur Lequel des deux a cultivé avec le

plus de dilection la «surexpressivité» (p. 84*)? A côté d'heureuses trouvailles
bien ajustées à un texte tout en facettes, des formules percutantes, des hardiesses

provocantes sont assénées au lecteur de la traduction d'un original latin souvent
épineux à rendre, quand ce lecteur n'aurait pas dédaigné une simplicité qui n'a
rien d'une humiliation et une clarté qui n'est pas le refuge des naïfs (simplices

évoqués p. 106*). On se serait passé de «modernités» comme «Qu'est-ce que ça

me fait?» (p. 35), «coincé» (p. 41), «stock» (p. 239); on a le sentiment de

surcharges inutiles quand on lit «exemplaires» (p. 37); «participent» (pour est

p. 107), «à toute épreuve» (p. 121). Mais fi de ces menues chicanes!

Je pense que P. L. a eu le mot juste pour définir l'esthétique de Jérôme
querellant Rufin, lorsqu'il la nomme une «théâtralisation» de la culture
(p. 106*). Mais n'était-ce pas le rôle du commentateur de détacher de la
perspective « scénique », dans laquelleJérôme nous contraint d'entrer, des problèmes
qui eussent mérité d'être étudiés objectivement: problème des «erreurs» d'Ori-
gène (soulevé p. 67), problème des interpolations dans les œuvres (cf. p. 147),
problèmes de la traduction dans la foulée de la monographie de H. Marti,
Ubersetzer der Augustin-Zeit (p. 55, 131)? On eût échappé à l'impression subti-



Besprechungen 479

lement orchestrée par notre éditeur qu'il ne s'agit que de problèmes «d'écriture»
(p. 114-115*).

Une question encore pour finir: l'absence d'index analytique — laquelle ne

peut être une négligence que l'acribie de la présentation historique, critique,
linguistique du texte nous interdit de supposer — ne traduit-elle pas chez P. L.
une certaine désaffection pour 1'«au-delà» des mots et un engouement pour leur
«pouvoir» au détriment du «savoir» qu'ils véhiculent, pour reprendre la subtile
antithèse de la p. 105* La publication annoncée comme prochaine d'un
commentaire exhaustif, auquel renvoient de façon assez incommode 722 appels de

note de la présente édition, dissipera sans doute toute équivoque à ce sujet. En
attendant, VApologie contre Rufin déploie devant nous tous ses feux: l'eût-elle fait
sans la magie de P. Lardet? JEAN Doignon

Marianne Wallach-Faller : Ein alemannischer Psalter aus dem 14.
Jahrhundert. Hs. A. IV. 44 der Universitätsbibliothek Basel, Bl. 61—178. —

Freiburg/Schweiz: Universitätsverlag 1981. 481 S. (Spicilegium Friburgense. 27.)

Vorliegende umfangreiche Arbeit von Frau Dr. Marianne Wallach-Faller,
Zürich, bringt viel neues Licht in die Erforschung der deutschen Bibelübersetzungen

des Mittelalters und bietet die vollständige, erstmalige Edition eines
alemannischen Psalters, der unter all den vorlutherischen Psalmenübersetzungen

durch seine außerordentliche Genauigkeit und die nur noch von Notker

III. übertroffene große sprachliche Schönheit hervorragt. Beim edierten
Text aus der Sammelhandschrift A.IV.44 der Universitätsbibliothek Basel handelt

es sich um die zwischen 1306—1329 entstandene alemannische Übersetzung
eines für den Gebrauch beim Offizium eingerichteten Dominikanerpsalters.
Die fünfteilige Basler Handschrift enthält überdies noch die Übersetzungen des

Martyrologiums, einer Predigt des Dominikaners Heinrich von Löwen
("j" 1340), der fünf Worte des Herrn, der vier Evangelien und des

PseudoAugustinus-Textes « De virtute psalmorum ». Der alemannische Psalter steht an
dritter Stelle, auf Bl. 61r—178v.

In der ersten Hälfte ihrer wissenschaftlichen Einführung befaßt sich
M. Wallach mit den schwierigen Fragen der Datierung und Lokalisierung, und
zwar 1. der Abschrift des Psalters, 2. der lateinischen Vorlage und 3. der
eigentlichen Übersetzung. Alle diese Fragen kann sie anhand subtiler
Demonstrationsketten und gut belegter Fakten überzeugend beantworten. Aufgrund
von paläographischen, sprachlichen, wortgeographischen und liturgischen
Kriterien und Textvergleichen fand sie heraus, daß der alemannische Psalter um
1360 im Dominikanerinnenkloster Sylo zu Schlettstadt (Elsaß) abgeschrieben
und um 1400 teilweise ergänzt und korrigiert wurde. Die Nachforschungen
bezüglich der lateinischen Übersetzungsvorlage wiesen aufZürich hin. Tatsächlich

fand M. Wallach zufällig in der Zentralbibliothek einen lateinischen
Dominikanerpsalter (Ms. C 140), der um 1256 im Zürcher Predigerkloster nach dem
Text der sogenannten « Vetus Correctio» geschrieben und im 14. Jh. nach den



480 Besprechungen

Lesarten des dominikanischen Prototyps von 1256 korrigiert wurde. Eingehende

Vergleiche führten zum Ergebnis, daß dieser und ein anderer, dem
Wortlaut des Prototyps folgender, leider aber verlorener Psalter als

Übersetzungsvorlage dienten. Durch das Heranziehen von anderen Handschriften
biblischer und liturgischer Übersetzungen — besonders von Zürcher Handschriften

-, durch minuziöse Vergleiche, sprachliche und stilistische Untersuchungen,

hatte die Herausgeberin das große Glück, den Übersetzer ausfindig machen
zu können. Bei der Identifizierung des Übersetzers war das entscheidende Indiz
das Kolophon in der Handschrift S. 451 der Zentralbibliothek Solothurn
(Bl. 216v), ein um 1310/1325 im Dominikanerinnenkloster Ötenbach (Zürich)
oder Töß (bei Winterthur) niedergeschriebenes alemannisches Prosalegendar.
Aufgrund einer genauen Analyse und akribischen Interpretation des genannten
Kolophons kann sie beweisen, daß der Zürcher Dominikaner Marchwart
Biberli (ca. 1265—> ca. 1330) nicht nur der Übersetzer des alemannischen
Psalters war, sondern auch vieler anderer biblischer und liturgischer Texte.
M. Wallach dürfte als erste die große Bedeutung dieses Mannes entdeckt und
hervorgehoben haben. Marchwart Biberli stammte aus einer angesehenen und
dem Manessekreis verbundenen Zürcher Ratsherrenfamilie. Laut drei Akten
und dem erwähnten Kolophon war er um 1320—1325 im Zürcher Predigerkloster

Lektor und Prior. In dieser Eigenschaft war ihm offenbar die Betreuung der
im Terminus des Zürcher Predigerklosters liegenden Dominikanerinnenklöster
anvertraut. Die Zeit seines Wirkens fällt zusammen mit der ersten Blütezeit des

Ordens und der dominikanischen Mystik (Kloster Töß, Meister Eckhart, Heinrich

Seuse). Im Dienste der Klosterfrauen hat er wohl die Übersetzung biblischer

und liturgischer Bücher vorgenommen. Wie M. Wallach auch in anderen
Veröffentlichungen nachgewiesen hat, kann Marchwart Biberli die erste
vollständige Übertragung der Bibel ins Deutsche zugeschrieben werden. Die
Charakteristika seiner Übersetzungen sind: die Verbindung von relativer Interli-
nearität (Wort-für-Wort-Übersetzung) mit einer alliterierenden rhythmischen
Prosa, große Genauigkeit im Erfassen des Wortsinns, Überhöhung der Sprache
durch rhetorische Figuren (Determination, Tautologie). Mittels eines recht
komplizierten Handschriften-Stemmas stellt M. Wallach das Weiterleben und
die Verbreitung der Übersetzungen Biberiis dar, nämlich von Zürich ins Elsaß
und den alemannischen Raum. Der Psalter wie auch die anderen Übersetzungen

dienten übrigens als Unterrichtsmittel für die Novizinnen und jungen
Schwestern, aber auch als Andachts- und Erbauungslektüre.

Im zweiten Teil der wissenschaftlichen Einführung stellt die Herausgeberin
die einzelnen Bestandteile des Psalters vor: die Psalmen, die dazwischen
eingefügten liturgischen Texte (Antiphonen, Hymnen, Capitula, Versikel, Oratio-
nen), die biblischen Cantica, den Hymnus «Te Deum» (nicht Canticum das

Symbolum « Quicumque », den Psalteranhang (Heiligenlitanei, Segensformeln,
verschiedene Gebete), die Psalmenüberschriften, den Psalmenkommentar und
die deutschen Gebetsanweisungen. Auf 70 Seiten folgen dann sprachanalytische

Angaben über die Grammatik und Stilistik der Psalterübersetzung.
An den ersten Hauptteil die wissenschaftliche Einführung, SS. 25—232)

schließt sich als zweiter die eigentliche Edition (SS. 233—481) an.



Besprechungen 481

Die Studie von M. Wallach ist äußerst ertragreich. Abgesehen davon, daß
sie die Edition dieses so bedeutenden Psalters besorgt und die verschiedenen
Fragen der Lokalisation und Datation sehr befriedigend gelöst hat, verdankt
man ihren Forschungen die Identifikation einer so wichtigen Persönlichkeit
wie Marchwart Biberli und seiner Ubersetzungen, einen neuen Durch- und
Einblick in die Abhängigkeitsverhältnisse (vgl. Stemma) alemannischer
Bibelübersetzungen, eine bereinigte und vervollständigte Liste von Handschriften
mit deutschen Gebetsanweisungen, und schließlich die für die Germanistik
interessante Zusammenstellung über die Grammatik und Stilistik des aus dem
14. Jh. stammenden Psalters. Dank ihrer Forschungsergebnisse konnte M. Wallach

mehrmals auf Fehler und falsche Interpretationen in Verzeichnissen,
Handbüchern und Studien aufmerksam machen. Die Arbeit zeigt auch den
nachhaltigen Einfluß auf, den die Zürcher Dominikanerklöster auf die
spätmittelalterliche Bibel- und Psalmenfrömmigkeit ausübten.

Da der Psalter ein liturgisches Buch ist, greift die vorliegende Veröffentlichung

auch auf den liturgiewissenschaftlichen Bereich über. Von dieser Seite
her muß allerdings die mangelnde Berücksichtigung der einschlägigen und
neuesten Fachliteratur angekreidet werden — das gilt selbst für die relativ gut
dokumentierten Literaturangaben zur Dominikanerliturgie — wie auch die
manchmal unpräzise Verwendung liturgischer Termini. Ein (kurzes) Kapitel
über den Psalter als liturgisches Buch, seine Entstehung, seine innere Struktur,
die Glossen usw. wäre am Platz gewesen. Das klassische Werk von
V. Leroquais, Les Psautiers manuscrits latins des Bibliothèques publiques de

France, 3 Bde, Mâcon 1940—1941 (besonders Einleitung!), hätte unbedingt
angeführt werden müssen. Im Zusammenhang der Segensformeln und
deutschen Gebetsanweisungen hätten die Bücher von A. Franz, Die kirchlichen
Benediktionen im Mittelalter, 2 Bde, Freiburg i. Br. 1909 (Neudruck Graz
1960), und E. Bartsch, Die Sachbeschwörungen der römischen Liturgie, Eine
liturgiegeschichtliche und liturgietheologische Studie, Münster i. W. 1967,
konsultiert werden können. Eine sehr gewagte Formulierung steht auf S. 153,

wo die Volksfrömmigkeit als « im Aberglauben wurzelnd » dargestellt wird, was
natürlich eine Verzeichnung einer Realität ist, die seit einigen Jahren neu
entdeckt wird, vgl. J. Baumgartner (Hg.), Wiederentdeckung der Volksreligiosität,

Regensburg 1979, und ders., Gläubiger Umgang mit der Welt,
Einsiedeln/Zürich—Freiburg/Wien 1976. Die bessere Kenntnis des grundlegenden
Werkes über die mittelalterliche Schriftexegese und den vierfachen Schriftsinn,
H. de Lubac, Exégèse médiévale, Paris 1959—1964, hätte ein positiveres
Verständnis der christlichen Typologie vermittelt als die negative Folgerung auf
S. 143.

Schließlich ist auch das Ausbleiben jeglichen Registers zu bedauern. Wenigstens

ein Personenverzeichnis würde die Benutzung des Buches erleichtern.
Die vorliegende Edition mit der sehr sorgfältigen Einführung ist sowohl für

die Germanistik als auch für die Kirchen- bzw. Frömmigkeitsgeschichte äußerst
aufschlußreich.

Alberich Altermatt, O.Cist.



482 Besprechungen

Alexandre Ganoczy und Stefan Scheid : Die Hermeneutik Calvins.
Geistesgeschichtliche Voraussetzungen und Grundzüge. — Wiesbaden : Franz Steiner

Verlag 1983. VII-237 S. (Veröffentlichungen des Instituts für Europäische
Geschichte Mainz. Abt. f. Abendl. Religionsgeschichte. 114.)

Avant d'exposer les principes calviniens de l'interprétation de la Bible, les

deux auteurs de cet ouvrage ont résumé l'herméneutique de grands humanistes :

Ficin, Valla, Colet, Lefèvre d'Etaples, Erasme, comme aussi celle des

Réformateurs qui ont précédé Calvin dans son combat. Cette méthode nous paraît
heureuse car elle permet de montrer les influences qu'a subies le Réformateur de

Genève. Avec tous les protestants, il confesse que l'Ecriture est la seule règle de

foi, mais davantage que d'autres, il déclare s'inspirer de la doctrine de l'Eglise
ancienne et l'on ne peut faire de Calvin un partisan du libre examen, tant, à ses

yeux, l'interprétation de l'Ecriture doit s'accomplir à l'intérieur de la vraie

Eglise. A ce sujet, j'aurais souhaité au moins une allusion à l'article 31 de la
Confession de foi de la Rochelle qui proclame qu'au moyen âge «l'état de

l'Eglise était interrompu ». Cette déclaration permet de comprendre pourquoi la
tradition ecclésiale à l'époque des Pères est l'un des lieux qui favorise une
authentique lecture de la Bible, tandis que cette tradition devient source
d'erreurs au moment où la communauté ecclésiale visible a perdu son apostolicité
sous l'influence de l'Antéchrist. Reconnaître que l'état de l'Eglise a subi une
interruption, c'est confesser nécessairement que, durant cette période malheureuse,

on ne peut faire aucune confiance à la tradition. Mais dès que l'Eglise
visible retrouve son authenticité, le jugement du chrétien sur la vie et les

institutions ecclésiales doit redevenir positif et l'Ecriture ne doit plus être

opposée à la Tradition. Les auteurs reconnaissent que Calvin n'est pas
suffisamment attentif à la continuité de l'Eglise (cf. p. 185), mais, à notre avis, ils
n'insistent pas assez sur la rigueur impitoyable avec laquelle Calvin juge l'Eglise
médiévale.

Cet ouvrage mentionne aussi que les Réformateurs négligent certains textes
lorsqu'ils construisent leurs synthèses dogmatiques. Pour illustrer cette tendance,

j'aurais volontiers cité l'enseignement à'Actes, 3,19: « Convertissez-vous
donc et revenez à Dieu, afin que vos péchés soient effacés. » En effet, dans leurs

exposés sur la justification, les protestants ne mentionnent guère ce texte
présentant la « metanoia » comme une condition du pardon divin. Selon les

Réformateurs, la conversion se situe dans l'étape de la sanctification, non dans celle de
la justification. Le pardon nous est obtenu par la seule confiance aux promesses
divines, non par le don de notre cœur à Dieu. Le paragraphe de ce livre consacré
à ce thème ne nous semble pas centré sur l'aspect le plus décisif de la controverse
lorsque l'on évoque un certain « platonisme » dans la pensée de Calvin. Le débat
est d'ordre scripturaire avant tout. Les Réformateurs n'ont pas assez rapproché
la théologie paulinienne de la justification de celle de saint Luc.

Enfin, j'aurais mentionné comment les critiques des Réformateurs ont
amené les catholiques à mieux exprimer les rapports de l'Eglise à l'Ecriture.
Avant la Réforme, on n'hésite pas, dans certains milieux, à considérer le
Magistère comme supérieur à la Bible. Par exemple, à la Dispute de Lausanne en



Besprechungen 483

1536, un dominicain déclarait: «L'Eglise est devant et de plus d'autorité que
l'Ecriture — ecclesia est prior scriptura et potior — » (cf. notre ouvrage sur cette
Dispute, Fribourg 1956, p. 62). Or un saint François de Sales défend une position

beaucoup plus exacte : « Ce n'est pas l'Ecriture qui a besoin de règle ni de
lumière étrangère... ; ce sont nos gloses, nos conséquences, intelligences,
interprétations... ; ni moins voulons-nous un juge entre Dieu et nous... ; c'est entre un
homme tel que Calvin, Bèze, Luther, et entre un autre tel que Echius, Fischer,
Morus ; car nous ne demandons pas si Dieu entend mieux l'Ecriture que nous,
mais si Calvin l'entend mieux que saint Augustin ou saint Cyprien » (Œuvres,
T. I, p. 206-207, Annecy 1892). Nous avons donné ce complément pour rejoindre

l'intention œcuménique de cet ouvrage dont nous avons apprécié
l'érudition, la sérénité et la loyauté.

Georges Bavaud

Peter Stemmer: Weissagung und Kritik. Eine Studie zur Hermeneutik bei
Hermann Samuel Reimarus. — Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1983.
184 S. (Veröffentlichung der Joachim Jungius-Gesellschaft der Wissenschaften
Hamburg. 48.)

Im Zentrum dieser an der Ruhr-Universität Bochum unter der Leitung von
K. Gründer und G. Gawlick erarbeiteten philosophischen Dissertation steht
Hermann Samuel Reimarus (f 1768), welcher als Professor für Orientalische
Sprachen am akademischen Gymnasium Hamburg lehrte. Anhand der
Weissagungsthematik sondiert der Verf. die Vorgeschichte der <Apologie oder Schutzschrift

für die vernünftigen Verehrer Gottes>. Das Attribut <vernünftig> indiziert

ein Hermeneutikkonzept unter den Vorzeichen der Aufklärung. Aus der

genannten < Apologie >, um deren Ausarbeitung sich Reimarus annähernd dreißig

Jahre mühte, veröffentlichte Lessing bekanntlich von 1774 bis 1778 drei
Folgen von Fragmenten, ohne den eigentlichen Verfasser mit Namen zu nennen.

Den Ausgangspunkt und Bezugsrahmen seiner Untersuchung gewinnt der
Verf. durch die erstmalige Edition der 1731 von Reimarus öffentlich gehaltenen
Vorlesung < Vindicatio dictorum Veteris Testamenti in Novo allegatorum>. Der Text
dieser Edition findet sich nicht in der vorliegenden Arbeit, soll aber bald in den
<Gesammelten Schriften! des Hamburger Professors zugänglich gemacht werden

(cf. 6).
Der Anzeige dieses Titels gemäß thematisiert Reimarus in seiner

Hermeneutikvorlesung das Verhältnis der alttestamentarischen Weissagungen und ihrer
neutestamentarischen Erfüllungen (cf. 10). Durch die Berücksichtigung der
fortgeschrittenen protestantischen Bibelauslegung seiner Zeit stellt Reimarus seine



484 Besprechungen

Zuhörer vor die Alternative, entweder eine Neuinterpretation des Alten
Testamentes inklusive der daraus resultierenden Transformation der Christo-
logie in Angriff zu nehmen oder aber die Anwendung der kritischen Hermeneutik

auf die Hl. Schrift zu verwerfen (cf. 11).
Indem der Verf. einleitend die Relation von Prophétie und Erfüllung vor

dem Hintergrund einerseits der rationalistischen Hermeneutik des englischen
Kulturraumes um 1720 (W. Whiston, A. Collins; cf. 12-32), andererseits der
kirchlichen Hermeneutik des Luthertums (M. Flacius Illyricus, S. Glassius, J. J.
Rambach; cf. 33-58) analysiert, gelangt er in die Lage, den geschichtlichen
Stellenwert der Vorlesung von 1731 innerhalb der Reimar'sehen Lehrentwicklung

zu eruieren.
Der erste, <fundamentaltheologisch-apologetisch> (cf. 62) konzipierte Teil

der Vorlesung verteidigt die «Wahrheit des Christentums» (ibid.), indem der
Vorrang des Neuen Testamentes gegenüber dem Alten Testament herausgestellt
wird. Die Relecture der alttestamentarischen Weissagungen auf der Folie der
neutestamentarischen Erfüllungen läßt <ex post> die heilsgeschichtliche Funktion

der Berichte des Alten Bundes als verschleierte Vorgeschichte des Evangeliums
erkennen. Aufgrund der allein symbolischen (cf. 64) Aussagekraft des Alten
Testamentes glaubt Reimarus die Äußerlichkeit und den Aberglauben (cf. 66), die
Sinnleere und die Unwürdigkeit (cf. 67) der altjüdischen Riten und Zeremonien
(z. B. der Beschneidung) entlarven zu können. Diese Hermeneutik folgt der
Grundannahme, daß zwar beiden Testamenten eine Substanz gemeinsam sei,
aber entsprechend der Roheit der Israeliten des Alten Bundes ein gewaltiger
gradueller Unterschied in der jeweiligen Transparenz der Offenbarungsbotschaft

bestehe.
Im Rahmen der Schriftauslegung kommt es nach der Überzeugung des

Hamburger Professors darauf an, über den bloßen Literalsinn hinaus den mystischen

Sinn (cf. 70 sq.) zu entdecken. Wenn es gelingt, den bleibenden Kern aus
der zeit- und kulturbedingten Schale zu lösen, dann werden z. B. die kultischen
Rituale «als von Gott eingesetzte Bilder, als reale Verheißungen des zukünftigen

Christusgeschehens erkannt» (74). Durch Akzentuierung des <sensus mysti-
cus> in der Nachfolge der traditionell-lutherischen Hermeneutik erreicht
Reimarus eine genaue Entsprechung zwischen alttestamentarischer Prophétie und
neutestamentarischer Erfüllung. Sein dominierendes dogmatisches Vorurteil
zugunsten des Neuen Testamentes erlaubt es Reimarus, die gewünschte
Harmonie der Hl. Schrift zu fixieren. Die Abwertung des Alten Testamentes verstellt
ihm aber gleichzeitig authentische Zugänge einer kritischen Hermeneutik der
alten Texte.

Trotz «allen konziliatorischen Scharfsinns» (82) droht der Reimar'sche
Entwurf von 1731 in Verlegenheit zu geraten, wenn auf Perikopen verwiesen
wird, in welchen die Autoren des Neuen Testamentes auf Daten oder Geschehnisse

anspielen, deren Lokalisierung im Alten Testament Schwierigkeiten
bereitet oder gar scheitert. Indem Reimarus jedoch, seiner « Überzeugung von
der Inerranz des Neuen Testaments» (84) verpflichtet, die Lehre von mündlichen

Überlieferungssträngen «als apologetisches Instrument» (ibid.) einsetzt,
gelingt es ihm, eventuelle Unstimmigkeiten zwischen alttestamentarischen



Besprechungen 485

Weissagungen und neutestamentarischen Erfüllungen zu eliminieren. Seine

bisherigen Analysen zusammenfassend, formuliert der Verf. das Ergebnis, daß
Reimarus in seiner Vorlesung von 1731 noch keine neue, im strengen Sinne
<kritische> Hermeneutik (cf. 86) entwickelt, sondern vielmehr in den traditionellen

Bahnen protestantischer Schrifttheologie verweilt (cf. 88). An diesem
Punkt seiner Untersuchung widerlegt der Verf. die gängige These, «daß
Reimarus auf Grund des Bekanntwerdens mit der radikalen englischen Literatur an
den überlieferten Glaubenssätzen der Orthodoxie zu zweifeln begonnen habe
und daß der Beginn seines Weges zur <Apologie> mit der Begegnung mit den
Deisten ursächlich verknüpft gewesen sei» (ibid.). Demgegenüber belegt der
Verf. die These, daß Reimarus zwar — wie die Literaturhinweise eingangs der
<Vindicatio>-Vorlesung dies anzeigen — die englische Diskussion kannte, aber
nicht in das Lager der Deisten wechselte, sondern vielmehr auf der Seite der
Orthodoxie verblieb (cf. 89 sq.). Die Berücksichtigung weiterer Quellen aus den

dreißiger Jahren und der vergleichende Vorgriff auf die Ausarbeitung der
<Apologie> lassen den Verf. um M37 einen «Einschnitt» (90) in der Lehrtätigkeit

des Hamburger Professors konstatieren.
Im folgenden weist der Verf. nach, daß Reimarus seine frühe

Hermeneutikkonzeption der < Vindicatio>-'Vorlesung im Verlaufe einer <äußerst
reflektierten) (cf. 136) Auseinandersetzung mit der <Wertheimer Bibel > von 1735
revidiert. Die November-Ausgabe 1736 der < Hamburgischen Berichte von
neuen gelehrten Sachen) enthält seine anonym publizierte Rezension zu einer
< Verteidigungsschrift), durch welche J. L. Schmidt — der Bibelübersetzer — auf
Angriffe seiner zahlreichen Gegner antwortete. Seine <Anmerkungen> bezüglich

des Bedeutungsspektrums von Vokabeln resümierend, formuliert Reimarus:

«Ich meine wir sollen in einer Auslegung dieselben Begriffe mit den
Worten verknuepfen, die der Verfasser damit verknuepft hat, und die seine
Leser nach den Worten selbst damit haben verknuepfen koennen» (zit. 136).
Damit bekräftigt er das Programm des Wertheimers, es sei Aufgabe und Ziel der
Bibelübersetzung, die ursprüngliche Aussage der alttestamentarischen Schriftsteller

wiederzugeben und das Verständnis der damaligen, unmittelbaren Adressaten

zu berücksichtigen. Indem Reimarus ein Verfahren, wie das der <herme-
neutica sacra), welches spätere (neutestamentarische) Ereignisse zurückproji-
ziert, ausschließt, gibt er mit Schmidt das Grundprinzip der altprotestantischen
Exegese preis. Auf der Basis dieses Befundes gelangt der Verf. zu der These, daß
Reimarus «spätestens 1736 kritischen Boden betreten» (137) habe.

Der Nachweis einer Ubereinstimmung des Hamburger Systematikers mit
dem Wertheimer Ubersetzer hinsichtlich des gerade genannten Punktes darf
jedoch — und darauf macht der Verf. nachdrücklich aufmerksam — nicht dar-
überhinwegtäuschen, daß jener dessen Kunstgriff einer (zusätzlichen) mündlichen

mosaischen Unterweisung (im Gegensatz zur Vorlesung von 1731)
verwirft. Innerhalb des Hermeneutikkonzeptes Schmidts sollte die Annahme einer
mündlichen Interpretation der alttestamentarischen Logien die christologische
Auslegung derselben retten. In toto beurteilt Reimarus das Projekt des

Bibelübersetzers, den universalen Geltungsanspruch der Vernunft im Geiste Chr.
Wolffs (cf. 109 sqq.) auf die Bibel zu applizieren, als gescheitert.



486 Besprechungen

Aus der Erkenntnis, daß eine kritische Hermeneutik, welche einerseits nach
dem jeweiligen historischen Sinn eines Logions fragt und sich andererseits dem
<sola-scriptura>-Prinzip verpflichtet weiß, nicht dogmatisch auf die Autorität
des Neuen Testamentes als teleologischem Interpretationsschlüssel rekurrieren
darf, resultiert schließlich, daß der gesuchte Weissagungsbeweis nicht erbracht
werden kann (cf. 141). In der Fluchtlinie dieser Konsequenz formuliert Rei-
marus sein mit den englischen Deisten koinzidierendes Ergebnis, demzufolge
die Einheit der Hl. Schrift zerbricht. Die implizite Bejahung einer universellen
Hermeneutik als fundamentaler Kritik der christlichen Offenbarungsreligion
formuliert der Hamburger Professor im Umkreis der genannten Rezension auf
verschlüsselte, anscheinend orthodoxe Weise (cf. 142).

Die ca. dreißigjährige Arbeit am Manuskript der <Apologie> (cf. 147) dient
Reimarus zur Ausarbeitung und Radikalisierung dessen, was er hinsichtlich der
<hermeneutica critica sive universalis) in der Rezension angedeutet hatte. Die
Einsicht, daß die Bibel kein einheitliches, vom Hl. Geist diktiertes, sondern ein
von Menschen verfaßtes Werk (cf. 149) darstellt, zwingt den Ausleger, zunächst
die einzelnen Schriften und ihre Autoren auseinanderzuhalten, des weiteren
zwischen verkündigendem Jesus und (durch Apostel und Evangelisten)
verkündigtem Erlöser (cf. 150) zu differenzieren.

Die von dogmatischer Bevormundung befreite Hermeneutik gipfelt in dem
fundamentaltheologischen Postulat, « mit Hilfe des exegetisch Erkundeten die

Legitimität des Offenbarungsanspruches zu überprüfen» (152), um schließlich
selbst über die Wahrheit des Christentums zu urteilen.

Die Einzelexegesen des Reimarus führen auf allen Ebenen zu einem für die
Orthodoxie vernichtenden Resultat. Der Hamburger Professor entdeckt «weder

in den prophetischen Reden noch in den Psalmen eine Ankündigungjesu
von Nazareth» (155) ; Jesus erscheint ihm als zweifelhafter Messiasprätendent,
seine Jünger zunächst als machthungrige Mitläufer; als dann die Sache Jesu mit
der Hinrichtung gescheitert ist, mißbrauchen und verfälschen sie die Schrift
durch betrügerische Akkomodationen und willkürliche Interpolationen
alttestamentarischer Logien, um die Messianität Jesu zu beglaubigen (cf. 167).

Reimarus' fundamentaltheologisch motivierter Entwurf einer kritisch-universellen

Hermeneutik und deren exemplarische Durchführung in zahlreichen
Einzelexegesen reißen die Grundmauern der protestantischen Orthodoxie seiner

Zeit nieder. Seine einzig auf vernünftigem Wege, vorurteilslos vorangetriebene

Bibelkritik gibt das christliche Credo schließlich gänzlich preis: Die
christliche Offenbarungsreligion tradiert demnach fälschlicherweise die
Messianität Jesu, welche die Apostel im Wissen um deren Falschheit aus niederen,
betrügerischen Motiven verkündigten (cf. 170 sq.).

Durch die Lessingsche Veröffentlichung der Fragmentfolgen wurden die
Philosophen, Theologen und Publizisten der zweiten Hälfte des achtzehnten
Jahrhunderts zu einer breitgefächerten Diskussion und Polemik provoziert.
Seine Entwürfe zur Hermeneutik lassen Reimarus als den wohl wichtigsten
Systematiker des Deutschen Deismus erscheinen. Der Hamburger Professor

greift fundamentaltheologische und exegetische Fragen zu einer Zeit auf, in



Besprechungen 487

welcher das Verhältnis von <Vernunft> und <Offenbarung> zu einem
Grundproblem der philosophischen Reflexion avanciert.

In seiner primär historisch ausgerichteten Studie gelingt es dem Verf.,
indem er die <Vindicatio>-Vorlesung von 1731 als Basistext wählt, relevante
und bisher wenig oder kaum beachtete Aspekte einer Vorgeschichte der <Apo-
logie> zu beleuchten. Die vom Verf. gegen H. Timm (cf. 88) u. a. vertretene
Datierung und Deutung der <Wende> eröffnet interessante Zugänge zum Werk
des Hamburger Professors, wenn auch — wie der Verf. betont — angesichts der
augenblicklichen Quellenlage keine endgültigen Antworten formuliert werden
können.

Eine umfassendere, den Rahmen der vorliegenden Studie überschreitende
Untersuchung könnte die Bedeutung der angezeigten Thematik für die
Geschichte der Hermeneutik im allgemeinen und der Exegese im besonderen aus
einem Vergleich des Ansatzes von Reimarus mit den mittelalterlichen
Typologien und der scholastischen Lehre vom vierfachen Schriftsinn entwickeln.
Durch eine derartige, groß angelegte Zusammenschau ließen sich traditionelle
und innovatorische Elemente innerhalb des Programms und der Einzelexegesen

seiner <hermeneutica critica> genauer unterscheiden. Ein globalerer
Versuch, den geschichtlichen Stellenwert der <Apologie> zu sondieren, dürfte über
die Berücksichtigung der englischen Deisten und der altprotestantischen
Hermeneutiker hinaus die Bezüge zu der Schulphilosophie eines Christian Wolff
eingehender bewerten. Auch wenn die legitime Beschränkung des Verf. auf
eine eher immanente Perspektive die Ausweitung der Analysen auf
wirkungsgeschichtliche Zusammenhänge nicht zuläßt, so scheint gerade das Werk Les-

sings die Bestimmung der Relation von <Vernunft> und <Offenbarung>
aufzuklären. Bekanntlich notiert dieser im § 4 der < Erziehung des Menschenge-
schlechts>: Die Offenbarung gibt «dem Menschengeschlechte nichts, worauf
die menschliche Vernunft, sich selbst überlassen, nicht auch kommen würde».

Claus Wagner

P. Bühler, S. Bonzon, P. Barthel, P.-A. Stucki, E. Dubuis, P. Paroz,
M. Schaffter: Justice en dialogue. - Genf: Labor et Fides 1982. 173 S.

Die zeitgenössische wissenschaftliche Diskussion um die Gerechtigkeit ist
vor allem von englischsprachigen Autoren bestimmt. John Rawls braucht man
nicht mehr zu nennen, da seine Theory ofJustice (1971, dt. 1975) inzwischen
weltberühmt geworden ist. Aber auch von B. A. Ackermann 1, J. R. Lucas 2 und

1 Social Justice in the Liberal State, New Haven 1980.
2 On Justice. IIEPI AIKAI0Y, Oxford 1980.



488 Besprechungen

D. Miller 3 stammen wichtige Monographien ; außerdem gibt es profunde
Studien zu einzelnen Klassikern, etwa von J. Harrison 4 zu Hume. Schließlich
haben die Arbeiten von J. Buchanan 5 und R. Nozick 6 zur Rechtfertigung des

Staates und seiner legitimen Aufgaben eine Bedeutung für die Gerechtigkeitstheorie.

Aus dem deutschen Sprachraum gibt es zwar keine nennenswerten
monographischen Abhandlungen, zumal Rechtstheoretiker wie N. Luhmann gegen
den Begriffder Gerechtigkeit skeptisch sind 7 und die diskurstheoretisch gewendete

kritische Theorie (Apel, Habermas) den Begriff nicht kennt. Doch findet
sich eine Reihe von gewichtigen Aufsätzen, die sich vor allem an die englischen
Autoren anschließen 8. Im Französischen dagegen fehlt eine auch nur
annähernd vergleichbare Diskussion ; die Beiträge von C. Perelman 9 liegen schon

einige Zeit zurück; selbst Rawls' Hauptwerk ist noch nicht übersetzt und auch

nur vereinzelt diskutiert worden. Schon aus diesem Grund ist der vorliegende
Diskussionsband zu begrüßen.

Das Buch ist aus einer Zusammenarbeit von Neuenburger und Lausanner
Theologen, dann auch Philosophen entstanden, die vom «Institut de recherches
herméneutiques» der theologischen Fakultät der Universität Neuenburg
organisiert worden ist. Die zwölf Beiträge aus der Feder von sieben Autoren kann
man als Bausteine zu jenem dialogischen Verständnis der Gerechtigkeit auffassen,

das der systematische Theologe Pierre Bühler in einer Einleitung skizziert,
die in prägnanter Weise die Grundlage der Zusammenarbeit beschreibt. Als
Leitfaden diente der Arbeitsgruppe eine vierfache Problematik der Gerechtigkeit:

der Aktualität der Frage stehe ihre Tradition gegenüber; der
gesellschaftlich-politische Skandal der Ungerechtigkeit kontrastiere mit der eher persön-
lich-existentiellen Suche nach Gerechtigkeit ; die Theologie der Existenz sei mit
einer politischen Theologie konfrontiert; schließlich finde zwischen dem 16.

und 18. Jahrhundert ein Bruch statt, der die reformatorische Rechtfertigungslehre
durch eine demokratische Gerechtigkeitsidee ablöse. Allerdings muß man

sich bei diesem vierten Gesichtspunkt fragen, ob der theologischen Frage nach
der Rechtfertigung vor Gott und der sittlich-politischen nach der gerechten

ä Social Justice, Oxford 1976.
4 Hume's Theory of Justice, Oxford 1981.
3 The Limits ofLiberty. Between Anarchy and Leviathan, Chicago 1975 ; Freedom in

Constitutional Contract. Perspectives of a Political Economist, College Station/London
1977.

6 Anarchy, State, and Utopia, New York 1974; dt.: Anarchie, Staat, Utopia, München

o.J. (1975).
7 Vgl. Ausdifferenzierung des Rechts, Frankfurt/M. 1981, Kap. 15: Gerechtigkeit in

den Rechtssystemen der modernen Gesellschaft.
8 Vgl. aber auch A. Wildermuth, A. Jäger (Hrsg.), Gerechtigkeit. Themen der Sozialethik,

Tübingen 1981.
9 De la justice, Brüssel 1945; erweitert als: Justice et Raison, Brüssel 1963. Vgl. auch

die französischen Beiträge in: T. Fleiner u.a., La Justice — Gerechtigkeit,
Freiburg/Schweiz 1977.



Besprechungen 489

Grundstruktur einer Rechts- und Staatsordnung überhaupt jene thematische
Gemeinsamkeit zugrunde liegt, die es erlaubt, von einem Bruch in der
Denkausrichtung zu sprechen.

Auf die Darstellung der vierfachen Gerechtigkeitsproblematik folgt eine
Skizze der Interpretationshypothesen, von denen die Autoren ausgegangen
sind. Bühler macht zu Recht darauf aufmerksam, daß die Gerechtigkeit nicht
einfach zu konstruieren ist, sondern uns in Aussagen (Beschreibungen,
Versprechen, Aufforderungen...) entgegentritt, die es zu interpretieren gilt. Dabei
entdeckt Bühler verschiedene Gerechtigkeitsmodelle, die mit dem (onto- und
phylogenetisch) ursprünglichen Modell der Gegenseitigkeit beginnen und über
den Gedanken der konstitutiven Gerechtigkeit und der Wiedergutmachung zu
einem objektivierenden und einem formalistischen Modell, schließlich zu dem

eigenen Modell reichen. Nach diesem dialogischen Modell besteht die Gerechtigkeit

ihrer Grundstruktur nach in Aufruf und Antwort, wofür die Rechtfertigung

des Christen als Muster gelten könne.
Bühlers Aufriß der verschiedenen Gerechtigkeitsmodelle kann sowohl den

Horizont der gegenwärtigen Diskussion erweitern als auch ihn klärend
strukturieren. Bei einer weiteren Ausarbeitung des dialogischen Modells könnte er
vor allem zwei Fragen berücksichtigen : zum einen, inwieweit das theologische
Muster der Beziehung zwischen Mensch und Gott auf das Verhältnis der
Menschen zueinander übertragen werden kann und wo Grenzen der Übertragbarkeit

liegen ; zum anderen, ob man nicht verschiedene Dimensionen des Dialogs
unterscheiden müsse, etwa die allgemeingültigen Konstitutionsbedingungen
jedes Dialogs von seinen geschichtlich verschiedenen Durchführungen; der
ersten Dimension entsprächen im Bereich der Gerechtigkeit die Menschenrechte,

verstanden als Grundbedingungen der gegenseitigen Anerkennung der
Menschen, während die zweite Dimension mit dem «demokratischen
Verfassungsstaat als methodischer Kommunikation» in Beziehung zu setzen
wäre 10.

Eine dritte Dimension des Dialogs besteht im Gespräch, das Philosophen
und Theologen mit klassischen und zeitgenössischen Ansichten über die
Gerechtigkeit führen. Diese dritte Dimension bildet den eigentlichen Inhalt des

Sammelbandes. Denn nach der vorzüglichen Einleitung werden zuerst
geistesgeschichtliche Bezüge («Références»), dann Richtpunkte («Repères») der
gegenwärtigen Diskussion untersucht. Dabei kommen im ersten Teil außer
Piaton (Bonzon) leider keine der großen Philosophen zur Sprache, obwohl wir
auch Aristoteles und Thomas von Aquin, Hobbes, Hume und Kant beachtenswerte

Beiträge zu einer Gerechtigkeitstheorie verdanken. Andererseits treten in
den Studien zu Luther (Bühler), Ostervald (dem zweiten Reformator von
Neuenburg: Barthel), der französischen Menschenrechtserklärung (Stucki) und
den theologischen Hinweisen (von Dubuis) Gesichtspunkte hervor, die eine

10 Vgl. vom Verf., Strategien der Humanität. Zur Ethik öffentlicher Entscheidungs-
prozesse, Freiburg-München 1975 (span. 1979), Teil II: Bausteine zu einer kommunikativen

Entscheidungstheorie.



490 Besprechungen

vornehmlich philosophisch und sozialwissenschaftlich orientierte Diskussion
sonst übersieht und künftig einbeziehen könnte.

Der zweite Teil beginnt mit einer systematischen Exposition des

existenzphilosophischen Ansatzes, für den Augustinus, Pascal und Kierkegaard im
Hintergrund stehen (Stucki) ; dann stellen Paroz den kritischen Rationalismus,
Schaffter Rawls und den Marxismus, schließlich Bühler die neuere politische
Theologie vor. Der Band endet mit einem Ausblick von Bonzon, in dem einige
Elemente der dialogischen Struktur der Gerechtigkeit sowie mögliche Gefahren

erläutert werden.
Man darf den Sammelband als einen ersten Schritt auf dem Weg zu einer

dialogischen Theorie der Gerechtigkeit verstehen, wobei sich hier der Dialog
erst vornehmlich in der Zugangsweise zum Gegenstand zeigt; die Autoren
führen ein Gespräch mit Philosophen und Theologen, die über die Gerechtigkeit

wegweisend nachgedacht haben. Und dieses Gespräch führen sie in der
Regel aufdie kundige und verständnisvolle Weise, die den jeweiligen Partner in
seiner Eigenart hervortreten läßt. Vor allem die Interpretation von Bonzon,
Bühler, Barthel und Dubuis sind brillante Beispiele für eine «dialogische
Vorbereitung» einer Gerechtigkeitstheorie. Daß aber auch der Gegenstand des

Gesprächs, die Gerechtigkeit, Dialogcharakter habe, bleibt weitgehend Postulat.

Sogar in der Piatoninterpretation, die man mit viel Gewinn liest, wird mehr
für die platonische Redeweise als für die Gerechtigkeit selbst der Dialogcharakter

deutlich.
Wenn das dialogische Modell der Gerechtigkeit noch weiter verfolgt werden

sollte, so müßte man — außer den zu Bühler genannten Fragen — auch die

möglichen Gefahren untersuchen, die sich aus einem Modell ergeben, das vom
Muster persönlicher Beziehungen abgelesen ist. Auch wäre es sinnvoll,
zwischen zwei Aspekten der Gerechtigkeit zu unterscheiden, ohne deshalb ihre
Wechselwirkung zu leugnen, nämlich zwischen der personalen Gerechtigkeit
als der Grundhaltung einer Person, wofür sich das Dialogmodell am ehesten

anbietet, und der politischen Gerechtigkeit als der sittlichen Qualität in der

Grundordnung eines Gemeinwesens. Schließlich müßte der Verbindlichkeitscharakter

der Gerechtigkeit deutlich hervortreten. Während Freundschaft und
Liebe auf freier Zuneigung beruhen, ist die Gerechtigkeit etwas, das man seinen
Mitmenschen schuldet und das man von der Verfassung und Gesetzgebung
beanspruchen darf. Die Grundelemente der Gerechtigkeit, wie etwa der gegenseitige

Schutz von Leib und Leben, haben deshalb auf der Ebene eines Gemeinwesens

Zwangscharakter und bilden zu Recht einen unverzichtbaren Bestandteil

jedes Strafgesetzes.
Otfried Höffe



Besprechungen 491

Johannes Baptist Lötz S.J. : Mensch - Sein - Mensch. - Roma: Università
Gregoriana Editrice 1982. 432 p. (Analecta Gregoriana, Vol. 230. Series Facul-
tatis Philosophiae, Sectio A, n. 12.)

Dans son dernier livre, Mensch - Sein - Mensch, J. B. Lötz présente une sorte
de summa philosophiae, où il applique sa conception de l'être aux domaines

principaux de la philosophie.
L'œuvre contient trois parties : Vom Menschen scum Sein, Vom Sein zum Sein, et

Vom Sein zum Menschen. Cette division nous fait déjà pressentir que la méthode
suivie est en grande partie celle d'un des deux maîtres de Lötz, à savoir, l'analyse
phénoménologique de Martin Heidegger. Aussi Lötz appelle-t-il les deux
premières parties ontologie fondamentale, et la dernière, anthropologie (15). Par

contre, les deux mouvements du livre ne proviennent pas de Heidegger, mais de
Thomas d'Aquin, autre maître de Lötz. Nous montons d'abord de l'homme
jusqu'à l'être, pour étudier ensuite l'être en lui-même, et finalement nous
redescendons vers l'homme pour élucider ses diverses activités à la lumière de
l'être. Ces deux mouvements font penser à la via inventionis et la via iudicii de

l'Aquinate.
Dans la première partie, la plus phénoménologique, Lötz traite des domaines

principaux de la vie humaine : du langage (ch. II), du dialogue (ch. III), de la
vie en société (ch. IV), des actes moraux (ch. VI). L'étude de la vie en société
mène directement à l'histoire et à l'historicité (ch. V).

L'auteur commence par analyser les activités et comportements humains
(25). Un premier but est sans doute de donner une vision globale de l'homme, ce

que les sciences particulières, trop spécialisées, ne sont plus en mesure de faire
(13). Mais le but ultime est d'atteindre l'être à travers l'homme et à travers sa

compréhension de l'être (23). L'être se manifeste comme ce qui fonde toute
activité humaine. Cette première partie culmine en un chapitre sur l'ouverture
de l'être (die Eröffnung des Seins), d'abord en tant qu'il se montre dans l'expérience

athématique de l'être, ensuite en tant qu'ouverture thématique, par les

images et par la méditation (ch. VII).
Présentant ainsi les divers domaines de la vie humaine, Lötz est amené à

donner un bref aperçu de la philosophie du langage, de la sociologie, de l'éthique...

Sous beaucoup d'aspects, un tel aperçu reste trop fragmentaire ; les

développements sont à chercher dans les autres œuvres de l'auteur. La partie la plus
importante nous semble être celle qui touche aux réflexions sur l'éthique, sur la
liberté et la responsabilité et sur les rapports entre les hommes (ch. III et VI).
L'homme est appelé, par son essence même, à se réaliser, à devenir entièrement
lui-même. La réponse à cet appel dépend de son choix libre.

« In die Hand des Menschen ist es gelegt, ob er im Einklang mit oder im
Widerspruch zu seinem innersten Selbst sein Dasein gestaltet, ob er also sich
selbst vollendet oder sich selbst zerstört» (77).

En se réalisant lui-même, c'est son rapport à l'être que l'homme réalise.



492 Besprechungen

« Mittels des ihm eigenen Selbstseins wird der Mensch immer schon vom
Sein-selbst in Anspruch genommen ; deshalb geht es bei der Ubereinstimmung

mit dem Selbstsein um die Übereinstimmung mit dem Sein» (85).

Dans le chapitre sur le dialogue, Lötz parle déjà du moi comme de quelque
chose à accomplir (47). Si, dans la première partie, la manière de procéder
s'inspire de la pensée heideggérienne, dans la seconde, qui est plus métaphysique,

Lötz fait souvent appel à Thomas d'Aquin. Il s'agit maintenant d'effectuer
le passage de l'être en tant que « co-expérimenté » dans les comportements
humains à l'être en lui-même (99).

Dans la première section de la deuxième partie, l'auteur traite de l'analogie
(ch. II) et de la structure de l'étant fini (ch. IV).

La deuxième section concerne le jugement sur l'être (Uber-Urteil) et les

déterminations transcendantales de l'être. Aux transcendantaux « traditionnels »

que sont l'unité, la vérité et la bonté, Lötz ajoute l'activité (ch. III), la beauté et la
sainteté (ch. VI).

Si déjà dans cette section, Lötz semble s'appuyer surtout sur saint Thomas,
cela est encore plus manifeste dans la troisième section, destinée à nous mener
jusqu'à l'être subsistant lui-même, c'est-à-dire jusqu'à Dieu — et même jusqu'à la
création. Dans ses œuvres antérieures, Lötz affirme que Heidegger s'est en
quelque sorte «enfermé» dans l'être fini et qu'il faut faire appel à Thomas
d'Aquin pour compléter sa pensée. Or, c'est bien ce qu'il s'efforce de faire ici.
Notre auteur a souvent affirmé que la différence ontologique ne se réalise jamais
parfaitement chez Heidegger, mais que c'est bien dans les œuvres de l'Aquinate
qu'elle se trouve sous sa forme achevée. Il n'est donc pas étonnant de constater
que, pour Lötz, toutes les preuves de l'existence de Dieu se fondent sur la
différence ontologique (240).

La troisième partie du livre, Vom Sein zum Menschen, constitue une sorte de
redescente : nous sommes maintenant en mesure de réinterpréter l'homme à la
lumière de l'être. Cette partie est encore divisée en trois sections: l'homme
d'après son origine (Herkunft), dans sa venue (Ankunft), et dans son avenir
(Zukunft).

La deuxième section nous mène de l'homme en tant qu'unité d'âme et de

corps à l'homme devant Dieu, en passant par la connaissance, le vouloir et
l'auto-réalisation. Dans le chapitre sur l'auto-réalisation, nous retrouvons la
notion, si chère à notre auteur, du moi comme donnée à accomplir librement.
Ici, dans le mouvement descendant de l'être vers l'homme, l'auteur peut affirmer

que cette réalisation ne peut être parfaite que dans l'union avec Dieu
(ch. VII), et que cette union ne s'accomplit entièrement que dans la vie après la
mort. C'est ce que nous voyons dans la troisième section, Der Mensch nach seiner

Zukunft. Ici, Lötz dépasse non seulement Heidegger, mais encore toute la

philosophie, pour entamer une théologie de la mort et de la visio Dei.
Sous beaucoup d'aspects, la structure de l'œuvre ressemble à celle des

manuels de philosophie ; la position absolument centrale de la pensée de l'être
nous fait surtout penser à un manuel de philosophie thomiste. Cette œuvre traite
tous les aspects de la vie humaine : on y trouve des ébauches de psychologie, de



Besprechungen 493

sociologie, et même un chapitre sur l'évolution (283—290). L'unité provient du

rapport à l'être, à savoir du rapport à Dieu. Tout peut être ramené à ce rapport ;

tout dérive de lui.
Cette manière de procéder défaille en un point : beaucoup de questions ne

sont qu'effleurées ou sont traitées trop brièvement (notamment l'évolution).
Mais sa force est de donner une vue d'ensemble, où les diverses parties
confirment une conception centrale et sont à leur tour éclairées par celle-ci.

Pour celui qui veut étudier la pensée de J. B. Lötz, l'œuvre est d'un grand
intérêt, car non seulement l'auteur y résume ses conceptions philosophiques
essentielles, mais encore on y voit la convergence des pensées thomasienne et
heideggérienne. Il est frappant de constater que Lötz fait appel à Heidegger pour
les parties plus descriptives et pour la terminologie, et à Thomas d'Aquin pour
les parties plus exclusivement métaphysiques — et cela sans donner l'impression
qu'il y ait une rupture quelconque. Profondément inspiré par les deux penseurs,
il prolonge l'un dans le sens de l'autre.

Ulrika Lindblad




	Besprechungen

