Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 31 (1984)
Heft: 3
Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BESPRECHUNGEN

John Dudley: Gott und Ogwpia bei Aristoteles. Die metaphysische Grund-
lage der Nikomachischen Ethik.— Frankfurt/M.-Bern: Peter Lang 1982, 241 S,
(Europiische Hochschulschriften. Reihe XX, Bd. 89.)

Die von John A. Dudley unter Leitung von Prof. A. Zimmermann (Kéln) in
englischer Sprache verfaBte Dissertation liegt in deutscher Ubersetzung vor.
Der Verf. untersucht darin das Verhiltnis von Metaphysik und Ethik bei Ari-
stoteles unter philosophischen und theologischen Aspekten. Er will eine theo-
logische Grundlage der « Ethik» nachweisen und zeigen, da3 an den wenigen
Stellen, an denen in der NE von Gott die Rede ist, dieser mit dem Gott von Met.
A identisch ist und daB dessen Funktion in der « Ethik» bisher insofern unter-
schitzt wurde, als man nicht erkannt hatte, daf3 der «unbewegte Beweger» im
ethischen Traktat des Aristoteles der eigentliche Gegenstand der « Betrachtung»
(Uewpia) sei. In D.’s Deutung ist er « Ausgangspunkt, Inspiration und Grund-
lage der Ethik» (7). D.’s Anspruch liegt in der Beseitigung einer von manchen
Forschern beklagten Unklarheit beziiglich einer «letzten Norm» der aristoteli-
schen Ethik. AuBerdem will er einer Tendenz entgegenwirken, A. zu «ent-
christlichen», d. h. ihn nicht im Lichte christlicher Adaptationen seines
Systems, sondern in seinem historischen Kontext zu sehen. Diese Haltung habe
einen auBergewohnlichen Skeptizismus gegeniiber der «offensichtlichen Be-
deutung des aristotelischen Textes selbst» zur Folge gehabt, deren Tragweite
man nicht einschrinken diirfe, «auch wenn die Auffassungen des Stagiriten
bisweilen in iiberraschender Weise mit christlichen Auffassungen zu harmo-
nieren scheinen» (15). Obwohl die Bedeutung des Textes nicht jedem Leser
gleich «offensichtlich» sein mag, ist der Ansatz von D.’s «Ethik»-Rezeption
iberpriifenswert.

D.’s Buch umfaBt, streng und iibersichtlich gegliedert (er vergleicht seine
Darstellungsmethode mit der « Ethik» Spinozas, «more geometrico demonstra-
ta»), eine Einleitung, drei Hauptkapitel, welche die Funktion Gottes in der NE
untersuchen, einen Schlufiteil und einen Anhang iber die Bedeutung von
ENEPTEIA, TTPAXIZ und IIOIHZIZ; jedem dieser Teile folgen umfangreiche
und niitzliche Anmerkungen. GemiB Einleitung wird die Frage behandelt
werden, «auf welche Weise Gott Ursache vollkommenen menschlichen Han-
delns ist» (8), wobei sich erweisen soll, was oft bestritten wird, nimlich, daB3 die
ethische und die metaphysische Ordnung der Wirklichkeit bei Aristoteles tiber-
einstimmen. Der Nachweis eines identischen Gottesbildes von Met. und NE
macht allerdings aufgrund der spirlichen Hinweise auf Gott im letzteren Werk
einen Vergleich hauptsichlich mit Stellen aus EE und Pol. erforderlich. —



472 Besprechungen

Folgender Leitsatz, der auch als Motto des Buches dient, bietet sich als « Thema»
der Abhandlung an: «Denn das ganze Leben der Gétter ist gliickselig und das
der Menschen, soweit ihnen eine gewisse Ahnlichkeit in solchem Wirken
zukommt» (Ne X, VIII 1178 b 25-27). D. nennt ihn einmal einen «expliziten
Lehrsatz» (9), ein andermal eine « Hypothese», die der Argumentation in NE
zugrundeliege (165f.). Wihrend eine derartige Gewichtung noch plausibel
erscheint, diirfte dasselbe nicht fiir alle aus diesem Ansatz gezogenen Folge-
rungen gelten, auch wenn die Basis einer historisch korrekten Situierung der
«Ethik» nicht angezweifelt wird: die Funktion Gottes als Vorbild fiir das
menschliche Leben steht nach D. in Ubereinstimmung mit Platons Lehre von
der «Verihnlichung» mit Gott (Theaet. 176 ab), die bei Aristoteles als « Nach-
ahmung Gottes» weiterwirke. — D. unterscheidet sechs Eigenschaften Gottes in
NE, die paradigmatisch seien fiir die Bestimmung des vollkommenen menschli-
chen Lebens, beschrinkt aber seine Untersuchung auf die zwei wichtigsten,
nimlich Gottes einfache Natur und die «Betrachtung» (Vewpia).
Entsprechend D.’s Einschitzung der zitierten Passage, derzufolge das Leben
Gottes MalBstab fiir das Leben des Menschen ist, haben die beiden ersten
Kapitel je zwei Teile, in denen die Natur bzw. Titigkeit Gottes der Natur bzw.
Titigkeit des Menschen einander gegeniibergestellt werden. Die Absicht des
Verf. im 1. Kapitel («Die Natur des vollkommenen Lebens des Menschen ist
der Natur Gottes Zhnlich») ist es, zu zeigen, da3 zwischen Gott und Mensch eine
Wesensihnlichkeit besteht, deren Bedeutung fiir die Ethik seiner Meinung nach
von bisherigen Interpreten nicht erfallt wurde. Im einzelnen will er nach-
weisen, da3 Gott 1) ein dem Menschen tiberlegener Intellekt ist, 2) unstofflich
ist und 3) ein titiges Leben fiihrt. Im zweiten Teil dieses Kapitels werden die
entsprechenden Eigenschaften im Falle des Menschen untersucht, der nicht
ausschlieBlich Intellekt ist, dessen Leben aber vollkommen genannt werden
kann, wenn es ein Leben gemiB dem Intellekt ist (1). Dieser (menschliche)
Intellekt ist unstofflich und gottlich (2), und weil der gottliche Intellekt «titig»
ist, ist auch das Leben des vollkommenen Menschen ein «titiges» (3). Etwas
irrefilhrend ist vielleicht eine Formulierung D.’s zum ersten Punkt: Dal3 Gott
ein dem Menschen iiberlegener Intellekt ist, zeige «die primire Ahnlichkeit
zwischen Gott und Mensch...,, namentlich, daB beide vom Intellekt her
bestimmte Wesen sind (26). Zum einen ist nicht recht klar, inwiefern diese
Beobachtung das Erwihnte zeigt, zum anderen kann man von Gott, insofern er
(nur) Intellekt ist, nicht sagen, er sei ein vom Intellekt her bestimmtes Wesen.
Akzeptiert man einmal D.’s Standpunkt, wonach es keine Anhaltspunkte gibt,
den Gott der arist. Ethik nicht mit dem unbewegten Beweger der Metaphysik zu
identifizieren, mul man auch dessen Unstofflichkeit zugeben sowie dessen
«Titigkeit» (Leben). D. weist eine Deutung von A. D. Pegis zuriick, der meinte,
daB die Vollkommenheit des aristotelischen Gottes darin bestiinde, das zu sein,
was er ist und nichts zu tun als sich selbst zu sein. Er schligt im Gegenteil vor,
Gott nicht als passives, lebloses Objekt (liegt dies wirklich in der Formulierung
Pegis’?), sondern als «aktives, lebendes Subjekt» aufzufassen (28). Was das auf
Gott angewendet heil3t, der ja in gewissem Sinne selbst « Leben» ist (vgl. Met.
X117,1072b 27), wird nicht recht klar. Bemerkenswert und vielleicht wichtiger



Besprechungen 473

ist die Erklirung dafiir, daB8 Aristoteles den menschlichen voUg géttlich nennt:
dies sei zur Hauptsache auf dessen Unstofflichkeit zuriickzufiihren (zum
Gebrauch von voUg in den Ethiken des A. vgl. die ausfiihrliche Anm. 34,
S. 53—63), so daB also der voUg des Menschen in ontologischem Sinne géttlich
zu nennen sei (42) und nicht etwa nur aufgrund seiner philosophischen Titig-
keit, die u. a. auf «gottliche» Gegenstinde bezogen ist. D. stiitzt seine Inter-
pretation durch eine Untersuchung des aristotelischen Gebrauchs von Uglog,
wobei er die Bedeutung «gottihnlich» belegt findet, und zwar im Sinne einer
substantiellen Ahnlichkeit (41). Dies rechtfertigt (unter dem genannten Vor-
behalt) den dritten Vergleichspunkt, nimlich daf3 sich das Leben Gottes und das
des vollkommenen Menschen in bezug auf ihre Titigkeit (EVEpYeLQ) gleichen
(42). Das derart als ontologisch erkannte Verhiltnis zwischen géttlichem und
menschlichem voU¢ bildet die Voraussetzung der Diskussion der spezifischen
Titigkeit Gottes und des Menschen im folgenden Kapitel.

Das zweite Kapitel (« Die Titigkeit des vollkommenen Menschen dhnelt der
Titigkeit Gottes») ist ebenfalls zweigeteilt: Teil A untersucht die Titigkeit
Gottes, d. h. die Bedeutung der «Betrachtung», insofern sie vom (metaphysi-
schen) Gott ausgetibt wird; Teil B untersucht die T4tigkeit des vollkommenen
Menschen, insbesondere die Frage nach dem Gegenstand der « Betrachtung».
Im ersten Teil versucht D. seine eigene Auffassung des arist. Begriffs der
VONO1G VONGEMG von anderen Interpretationen abzugrenzen: Er sieht darin
«die Aktivitit eines lebendigen, substantiellen Gottes», sie ist fiir ihn «keine
bloBe Metapher» (96). Der Verf. kritisiert deshalb die Ansicht J. H. Randalls,
der im unbewegten Beweger nicht Gott, sondern nichts weiter sieht als ein
hypostasiertes Prinzip der Bewegung im Universum (dessen Behandlung daher
eher in die «Physik» als in die « Metaphysik» gehore). D. beruft sich auf Ari-
stoteles, der vom unbewegten Beweger als Gott und von diesem als Substanz
und lebendigem Wesen spricht (94f.). Seine Argumentation vermag hier inso-
fern nicht ganz zu liberzeugen, als der metaphysische Gott, wie immer man ihn
auch charakterisieren mag, sicher auch als ein solches Prinzip gesehen werden
kann, wenngleich damit die Deutungsmdglichkeiten vielleicht nicht unbedingt
erschopft sind. Zur Frage der Bedeutung des «Selbstdenkens» Gottes macht D.
einen Vorschlag, der zwar dem Wortlaut bei Aristoteles niher zu kommen
scheint als dies etwa in der von R. Norman vorgeschlagenen und von D.
abgelehnten Losung der Fall ist (Gott denke «abstract philosophical thought»),
jedoch den Nachteil geringerer Durchsichtigkeit hat: «‘Sich selbst” muf3 als der
Gegenstand oder Inhalt verstanden werden, den der Gedanke-der-Gott-aus-
macht denkt, d. h. Gott betrachtet sein eigenes Wesen» (96-98). — Eine Kon-
sequenz dieser Deutung liegt darin, daB3 Gottes Denken eine Kenntnis der Welt
nicht einschlieBt, weil «sich selbst denken» bedeute, sich als das Gute bzw. die
héchste Zweckursache denken, Aristoteles aber eher eine «nicht kommunika-
tive» Auffassung von Gutheit hatte: Gott kenne sich also nicht als «gut fiir
anderes» (103). — Nachdem D. im I. Kapitel dargelegt hatte, daB3 das beste und
gliicklichste Leben fiir den Menschen ein Leben gemiB dem voUg ist (29£.), die
Titigkeit des voUg aber in der Betrachtung (Ugwpiat) besteht (105) und Ari-
stoteles den VEwPMTIKOG Blog als das héchste Leben fiir den Menschen ansieht,



474 Besprechungen

stellt sich nun die Frage nach dem Gegenstand der vom Menschen ausgeiibten
Yewpla. Die Meinungen weichen in diesem Punkte stark voneinander ab. D.’s
eigene Ansicht, daB3 Gott der eigentliche Gegenstand der Betrachtung sei,
eroffnet eine neue Perspektive, indem sie dem Bediirfnis entgegenkommt,
welches in der « Ethik» nach einer « Letztbegriindung» sucht (ein zumindest in
epistemischer Hinsicht fragwiirdiges Anliegen, vgl. NEI1 1, 1094 b 12-14); ob
sie tragfihig ist, ist eine andere Frage. Als Beleg fiihrt er die SchluBBpassage von
EE (1249 b 16—21) an: Gott, hier als Gegenstand der Betrachtung genannt, sei
identisch mit dem Gott vom Met. A. Dies gelte auch fiir NE, und insofern die
Titigkeit Gottes (sc. dessen «Selbstbetrachtung») Gradmesser des menschli-
chen Gliicks ist (NE 1178 b 25-27), ergibt sich, daB3 die Betrachtung Gottes das
héchste Gliick des Menschen ausmacht. Obwohl «Gott natiirlich nicht der
einzige Gegenstand der Betrachtung» sei, ziele sie doch darauf, «sich zu Gott zu
erheben. Gott ist der vollkommenste Gegenstand der menschlichen Betrach-
tung, die er vervollkommnet» (115). Dall Aristoteles nirgends eine klare
Beschreibung der Ausiibung der Ugwpia gibt, erklirt D. damit, da3 diese Art
der Betrachtung in der Akademie und spiter im Lykeion Praxis war (118). So ist
Yewpla nicht beschrinkt (und kann es nicht sein) auf die Betrachtung Gottes,
sondern sie umfaB3t das « Studium aller Zweige der Wissenschaft, aber immer mit
dem Blick darauf, sich zu Gott zu erheben, den man von Zeit zu Zeit erreicht
und sodann ‘anschauen’ kann, bis der vollendete Betrachtungszustand, wie es
geschehen muB, nachliBt» (119). «Es ist unméglich, die Werke des Aristoteles
zu lesen, ohne iiber die Zahl der Bezugnahmen auf Gott, vor allem in seinen
logischen und biologischen Abhandlungen, erstaunt zu sein. Aristoteles’ Werke
sind somit Modelle fiir die Uewpia des vollkommenen Lebens» (120). D.
bezeichnet jene Position, die im Gott der NE nichts weiter als einen geeigneten
Gegenstand fiir die Vervollkommnung der menschlichen Betrachtung zu sehen
vermag, als extremen Relativismus, der die wahre Bedeutung Gottes fiir die
«Ethik» leugne. ;
Das SchluB3kapitel («Die Funktion Gottes in der Nikomachischen Ethik»)
will erstens zeigen, dafl Gott die Zweckursache fiir das vollkommene Leben des
Menschen ist, daB zweitens Gott die Zweckursache fiir das Gliick des vollkom-
menen Menschen ist und drittens der vollkommene Mensch Gott liebt. Gottes
Finalkausalitit wirkt sich hinsichtlich des menschlichen Lebens anders aus als
hinsichtlich des Lebens nicht vernunftbegabter Wesen, weil nur der Mensch
Gott bewuBt nachahmen kann und auBBerdem das Gliick eines vollkommenen
Lebens entweder erreichen oder verfehlen kann. Gottes Zweckursidchlichkeit
hinsichtlich des menschlichen Gliicks ist eine Folge der Uberlegung, daf, wenn
er dessen Wirkursache wire, eine Ethik sinnlos wiirde, da das Erreichen dieses
Zieles dann nicht in menschlicher Macht stiinde. Trotzdem haben manche
Interpreten NE X 9, 1179 a 22-32 als Ausdruck gottlicher Wirkursichlichkeit
gesehen. Aristoteles beruft sich hier auf den Glauben, daB3 die Gétter sich um
die Menschen kiimmern und argumentiert, dafl der Weise von den Géttern am
meisten geliebt wird, weil er gemif seinem voUg wirkt und die Gétter das am
meisten lieben, was ihnen am verwandtesten ist. D. sieht in dieser Passage ein
Beispiel peirastischer Dialektik (der Verf. hebt diesen Aspekt der arist. Methode



Besprechungen 475

als besonders wichtig und meist verkannt hervor), die Aristoteles immer dann
anwende, wenn er in einem Volksglauben ein Wahrheitselement finde, das
seine eigene Theorie stiitze. Das Wahrheitselement kime in diesem Fall im
Glauben zum Ausdruck, daf3 zwischen Gott und Mensch ein Kausalverhiltnis
besteht, welches von Aristoteles jedoch nicht als Wirk-, sondern als Zweckur-
sichlichkeit bestimmt wird (170). Und wenn EE VII, 1242 b 30 sagt, daB3 Gott
«Gutes» tut, konne dies wiederum nur dadurch geschehen, daf er die Zweck-
ursache der Titigkeit des vollkommenen Menschen und ebenso des menschli-
chen Gliicks sei (172). SchlieBlich belegt D. noch die Auffassung, daB3 Aristo-
teles’ vollkommener Mensch den (metaphysischen) Gott liebt: « Der vollkom-
mene Mensch richtet sein ganzes Leben auf Gott hin. (Dieses Leben ist) in
hochstem Grade altruistisch, weil es darin besteht, sich vollstindig in den
Dienst Gottes, des Vorbildes der Vollkommenbheit, zu stellen» (175).

In seinen SchluBbemerkungen faBt D. die Ergebnisse seiner Untersuchung
zusammen und legt dabei Wert auf die Feststellung, daf3 die aristotelische
Auffassung «nicht im Gegensatz zum christlichen Verstindnis der Ethik» stehe
(180). Wenn ein Merkmal christlicher Ethik deren theologische Fundierung ist
und D. fiir die NE eine theologische Grundlage nachweisen méchte, so haben
doch aristotelische und christliche « Theologie» nicht so viel gemeinsam, daf3
die zitierte Bemerkung ein starker Anhaltspunkt wire. Erstere ist eine Frage des
Wissens, letztere beruft sich auf den Glauben. Der Verf. tendiert dazu, diesen
Unterschied der Denkweisen auszugleichen, wenn er etwa davon spricht, daf3
«der menschliche Intellekt méglicherweise gar nicht in der Lage ist, Gott zu
begreifen» (100). Es ist fraglich, ob ein Satz wie « Der vollkommene Mensch lebt
nicht um seiner selbst willen, sondern um Gott zu dienen» (184) wirklich, wie
D. behauptet, der «Position des historischen Aristoteles» angemessen ist. Was
heiB3t z. B., daB3 Gott ein «aktives, lebendes Subjekt» (28) ist und nicht eine
«bloBe Metapher»? Gott ist zweifellos héchste Zweckursache menschlicher
Titigkeit und menschlichen Gliicks. Aber «Finalursache» bezeichnet bei Ari-
stoteles zweierlei: a) dasjenige, um dessen Gut willen etwas getan wird, und b)
den Zweck, um dessentwillen etwas getan wird (vgl. De An. 415 b 2). Und in
der SchluBpassage der EE (VIII, 1249 b 14—17) ist Gott wohl Ursache in der
zweiten Bedeutung von Zweckursache, d. h. er ist zwar «das Beste», um des-
sentwillen man handeln soll, aber man handelt nicht um seinetwillen schlecht-
hin, sondern um des Besten willen. Der Satz 0€0v Uepanevely Kol Vewpeiv
(EE 1249 b 21) ist dann vielleicht eher metaphorisch gemeint als in dem
wortlichen Sinne, in dem ihn D. offenbar versteht. — Im Ganzen erweckt D.’s
Darstellung den Eindruck, daB sich Aristoteles’ Ethik geschlossener und ein-
heitlicher prisentiert als bisher angenommen wurde, auch wenn der Rahmen
seiner Deutung an gewissen Stellen verzerrt schien.

. ANDREAS BACHLI
Corrigenda:

S. 102 2. Zeile: Prinzipien

S. 105 3. Abschnitt, Zeilen 4/5: UempnTikdV
S. 114 4. Abschnitt, 5. Zeile: Lebewesen

S. 168 letzter Abschnitt, 2. Zeile: ihm

S. 172 9. Zeile: Empfangender



476 Besprechungen

Rudolf Kilian, Jesaja 1-39. — Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft
1983. VIII-160 S. (Ertrige der Forschung. 200.)

Der bekannte Augsburger Alttestamentler legt hier der Reihe « Ertrige der
Forschung» gemil einen Forschungsiiberblick zum 1. Teil des Jesajabuches vor,
der wie bekannt neben spiteren Stiicken vor allem die Worte des Propheten
Jesaja (um 740 bis zum Anfang des 7. Jh.s v. Chr.) enthilt. Es handelt sich nicht
um einen Literaturbericht, wie der Ierf. betont (S. VII), obschon Literatur zu
Jesaja ausgiebig angefithrt wird und in vielen Zitaten auch selbst zu Wort
kommt. Es werden hauptsichlich die Fragen der jesajanischen Authentizitit in
bezug auf viele Texte gestellt und beantwortet. Ki/ians Interesse ist historisch:
Welche Texte gehen sicher auf Jesaja zuriick und ergeben als solche ein histo-
risch zutreffendes Bild von der Verkiindigung des Propheten Jesaja (vgl. z. B. die
Absichtserklirung des Verf.s auf S. 1381). Es geht ihm nicht um das Buch Jes 1—
39, sondern um den geschichtlichen Propheten /esaja.

Den Stoff, den er dieser Fragestellung unterwirft, teilt Ké/san nach sechs
Themen des Jesajabuches ein: Messias, Rest des Volkes, der Zion, Jesaja und
Assur, Umkehr, Verstockungsauftrag (Jes 6). Am Schlul3 steht als skizziertes
Ergebnis eine Besprechung von drei Gesamtdeutungen Jesajas (G. von Rad,
G. Fohrer, W. H. Schmidt) sowie ein paar vorsichtig lobende Bemerkungen zur
5., neu bearbeiteten Auflage von O. Kassers Jesaja-Kommentar (Jes 1-12) in der
Reihe ATD, Géttingen 1981. 12 Seiten Literaturangaben (S. 141-153) und ein
Register der bibl. Stellen (S. 155—-160) schlieBen das wie alle Binde der Reihe
buchtechnisch sorgfiltig und schén gestaltete Werk ab.

Kilian hat bevorzugte Autoren: O. Kaiser, W. Werner, J. Vermeylen, G. Fobrer
sind besonders oft in zustimmendem Sinn angefiihrt. Sie vertreten mehr oder
weniger eine «rein redaktions- und tendenzkritische» Methode (S. 139), die in
den Augen des Verf die Gewihr bietet, «Sicheres» von Unsicherem und Nicht-
Jesajanischem zu scheiden. An echt Jesajanischem bleibt ziemlich wenig zuriick;
Jesaja kennt nach K. keine Messiaserwartung (Jes 9.1-6 u. 11.1-9 sind nicht von
Jesaja), keinen Rest, der umkehrt und gerettet wird, keine Zionstheologie,
keinen Umkehr-Ruf. Seine Botschaft ist eine reine Gerichtsbotschaft, die — im
Unterschied zur Gerichtsankiindigung des Propheten Amos —im Verstockungs-
auftrag Gottes an den Propheten (diesen Auftrag hilt Ki/ian Gibrigens fiir echt
und stellt ihn als Berufungsauftrag des Propheten an den Anfang seiner Wirk-
samkeit) bereits das Unheil real einleitet. Bildlich gesprochen: es ist 5 nach 12,
das Unheil ist schon im Anrollen.

Solche Uberblicke wie der K#lians sind deshalb wertvoll, weil sie eine Fiille
von Literatur verarbeiten und zusammenfassen. Der Verf schreibt klar und
besitzt die Gabe bestechender Prignanz. Zwei methodische Bemerkungen und
einen grundsitzlichen Gedanken in kritischem Sinn méchte ich jedoch nicht
verschweigen.

1. Ich kann den literarkritischen Optimismus des Verf nicht teilen, man
komme jetzt dank neuen methodischen Ansitzen endlich zu sicheren Resultaten



Besprechungen 477

bei der Beurteilung von authentischen und nicht-authentischen Stiicken. Zeigt
die nun schon iber hundert Jahre andauernde Forschungsarbeit mit ihren
variierenden Ergebnissen nicht das eine deutlich, daB3 mehr oder weniger gro3e
W abrscheinlichkeiten, aber keine Gewillheiten zu erwarten sind ? Wahrscheinlich-
keiten sind ja auch etwas, und bei dieser Quellen- und Sachlage wird es uns
vielleicht nie méglich sein, ein von allen Unschirfen befreites, gestochen klares
Bild vom historischen Jesaja und seiner Verkiindigung zu gewinnen. M.a.W.
wird eine gewisse Vielfalt von Deutungsméglichkeiten auch des historischen
Jesaja immer vorhanden sein, und das Ziel des «sicherny, einzig zutreffenden
Bildes von Jesajas Botschaft wird nie ganz in Reichweite riicken.

2. Wenn dem so ist, mii3te man aber dem Buch Jesaja 1-39 mehr Beachtung
schenken als Ki/fan es tut. Das Buch ist uns ja als Ganzes gegeben, und die
Untersuchung der echten jesajanischen Texte ist nur eine 7e#/frage, wenn auch
eine besonders wichtige Teilfrage, die aber nicht von der ebenso ernsthaften
Untersuchung der anderen Stoffe des Buches dispensiert.

3. Der Verf. wehrt sich leidenschaftlich gegen eine Entschirfung des Ver-
stockungsauftrags Gottes an Jesaja (Jes 6,9f.). Nach ihm ist dessen Sinn klar der,
daB Jesaja mit seiner Botschaft die Abwendung des Volkes von Gott noch
steigert und sozusagen zementiert und damit selber zum Verhingnis direkt
beitrigt (S. 127-130). Ist so etwas wahrscheinlich? Es geniigt ja nicht, mit dem
Wortlaut Jesajas zu argumentieren, man mul3 auch die Funktion einer solchen
Aussage und ihre eventuelle Doppeldeutigkeit («Ironie») in die hermeneuti-
sche Uberlegung einbeziehen. Ein Beispiel: Wenn verirgerte Eltern zu ihrem
Kind sagen: «So tu doch, was du willst», ist das formal eine Erlaubnis, in
Wirklichkeit aber ein emphatisches Verbot. Warum sollte etwas Analoges nicht
bei einem Verstockungsbefehl der Fall sein? Die bloBe Tatsache, daB3 Jesaja den
Verstockungsauftrag mitteilt (daf3 er ihn nicht oder nur seinen Intimi mitgeteilt
habe, wire reine Hypothese), schadet ja schon dem Auftrag, denn eine solche
Mitteilung ist ja eine Warnung an die Hérer, auf die Botschaft des Propheten
nicht durch Verstockung hineinzufallen! — Wie immer dem sei, Kélrans genaue
Anfragen verdienen Gehor, aber freilich kritisches Gehor!

ADRIAN SCHENKER



478 Besprechungen

Saint Jérdme, Apologie contre Rufin. Introduction, texte critique, traduc-
tion et index par P1ERRE LARDET. — Paris, Editions du Cerf, 1983,
XIX+145*+359 pp. (Sources chrétiennes, 303.)

Est-ce le role de complément 4 son édition remarquable du Contra Rufinum
(CCL t. 79) que P. L. assigne a son introduction et 4 sa traduction en langue
francaise du méme ouvrage? Je ne le pense pas, tant le talent de chroniqueur et
de critique littéraire dont fait montre P. L. se dépense sans s’essouffler a faire
saillir les contours fuyants et apres d’une ceuvre de polémique, 4 la fois plaidoyer
et acte d’accusation, 2 mi-chemin de la perfidie et de la vérité, mouture savante
de calomnie, d’autosatisfaction, de bon sens et de sincérité.

A vrai dire, P. Lardet ne croit pas ou ne veut pas nous laisser croire que des
raisons de fond ont dégénéré en une inimitié fertile en rebondissements, dont
I'introduction historique, ouverte par le «lamento» légérement caricaturé d’Au-
gustin dans son Epist. 73, nous entretient par le menu, chacun des protagonistes
s’efforgant de relancer les hostilités 2 chaque tournant de la conjoncture. De la ce
caractere «improvisé» des réactions de Jérébme condensées en trois livres,
caractére que ne peuvent dissimuler les minutieux sommaires placés par P. L. en
téte de chaque livre. Ils ont beau tenter de nous mettre sous les yeux une
succession écrite de sujets ordonnancés, ils ne peuvent réduire la part des retours
en arriere, des rabdchages d’arguments ou s’écoulent les élans agressifs ou
défensifs de Jérome. P. L., sensible 4 'invention verbale de son auteur, le suit
dans ses «mises en scéne» 4 la faveur desquelles Jéré6me meéne avec Padversaire
une espéce de jeu comportant ses regles — on les appelle tour a tour «code»,
«procédure», «statut» — et ses pieges, engageant avec lui-méme une espéce de
pari de virtuosité.

Si la matiere est engendrée par le style chez Jérébme, combien plus cela est
vrai de son brillant présentateur et traducteur! Lequel des deux a cultivé avec le
plus de dilection la «surexpressivité» (p. 84*)? A coté d’heureuses trouvailles
bien ajustées 2 un texte tout en facettes, des formules percutantes, des hardiesses
provocantes sont assénées au lecteur de la traduction d’un original latin souvent
épineux a rendre, quand ce lecteur n’aurait pas dédaigné une simplicité qui n’a
rien d’'une humiliation et une clarté qui n’est pas le refuge des naifs (simplices
évoqués p. 106*). On se serait passé de «modernités» comme «Qu’est-ce que ¢a
me fait?» (p. 35), «coincé» (p. 41), «stock» (p. 239); on a le sentiment de
surcharges inutiles quand on lit «exemplaires» (p. 37); «participent» (pour es?
p. 107), «a toute épreuve» (p. 121). Mais fi de ces menues chicanes!

Je pense que P. L. a eu le mot juste pour définir ’esthétique de Jéréme
querellant Rufin, lorsqu’il la nomme une «théitralisation» de la culture
(p. 106*). Mais n’était-ce pas le réle du commentateur de détacher de la pers-
pective «scénique», dans laquelle Jérdme nous contraint d’entrer, des problémes
qui eussent mérité d’étre étudiés objectivement: probleme des «erreurs» d’Ori-
gene (soulevé p. 67), probleme des interpolations dans les ceuvres (cf. p. 147),
problemes de la traduction dans la foulée de la monographie de H. Marti,
Ubersetzer der Augustin-Zeit (p. 55, 131)? On efit échappé 4 I'impression subti-



Besprechungen 479

lement orchestrée par notre éditeur qu’il ne s’agit que de problémes «d’écriture»
(p. 114-115%).

Une question encore pour finir: I’absence d’index analytique — laquelle ne
peut étre une négligence que ’acribie de la présentation historique, critique,
linguistique du texte nous interdit de supposer — ne traduit-elle pas chez P. L.
une certaine désaffection pour ’«au-dela» des mots et un engouement pour leur
«pouvoir» au détriment du «savoir» qu’ils véhiculent, pour reprendre la subtile
antithése de la p. 105*? La publication annoncée comme prochaine d’un com-
mentaire exhaustif, auquel renvoient de fagon assez incommode 722 appels de
note de la présente édition, dissipera sans doute toute équivoque a ce sujet. En
attendant, I Apologie contre Rufin déploie devant nous tous ses feux: ’ett-elle fait

sans la magie de P. Lardet? Jean DoiGNoN

Marianne Wallach-Faller: Ein alemannischer Psalter aus dem 14. Jahr-
hundert. Hs. A. IV. 44 der Universititsbibliothek Basel, Bl. 61-178. — Frei-
burg/Schweiz: Universititsverlag 1981. 481 S. (Spicilegium Friburgense. 27.)

Vorliegende umfangreiche Arbeit von Frau Dr. Marianne Wallach-Faller,
Ziirich, bringt viel neues Licht in die Erforschung der deutschen Bibeliiberset-
zungen des Mittelalters und bietet die vollstindige, erstmalige Edition eines
alemannischen Psalters, der unter all den vorlutherischen Psalmeniibersetzun-
gen durch seine auBerordentliche Genauigkeit und die nur noch von Not-
ker III. tbertroffene groBe sprachliche Schonheit hervorragt. Beim edierten
Text aus der Sammelhandschrift A.IV.44 der Universititsbibliothek Basel han-
delt es sich um die zwischen 1306—1329 entstandene alemannische Ubersetzung
eines fiir den Gebrauch beim Offizium eingerichteten Dominikanerpsalters.
Die fiinfteilige Basler Handschrift enthilt iiberdies noch die Ubersetzungen des
Martyrologiums, eciner Predigt des Dominikaners Heinrich von Léwen
(T 1340), der fiinf Worte des Herrn, der vier Evangelien und des Pseudo-
Augustinus-Textes « De virtute psalmorum ». Der alemannische Psalter steht an
dritter Stelle, auf Bl. 61r—178v.

In der ersten Hilfte ihrer wissenschaftlichen Einfithrung befaBt sich
M. Wallach mit den schwierigen Fragen der Datierung und Lokalisierung, und
zwar 1. der Abschrift des Psalters, 2. der lateinischen Vorlage und 3. der
eigentlichen Ubersetzung. Alle diese Fragen kann sie anhand subtiler Demon-
strationsketten und gut belegter Fakten iiberzeugend beantworten. Aufgrund
von paldographischen, sprachlichen, wortgeographischen und liturgischen Kri-
terien und Textvergleichen fand sie heraus, da3 der alemannische Psalter um
1360 im Dominikanerinnenkloster Sylo zu Schlettstadt (Elsaf3) abgeschrieben
und um 1400 teilweise erginzt und korrigiert wurde. Die Nachforschungen
beziiglich der lateinischen Ubersetzungsvorlage wiesen auf Ziirich hin. Tatsich-
lich fand M. Wallach zufillig in der Zentralbibliothek einen lateinischen Domi-
nikanerpsalter (Ms. C 140), der um 1256 im Ziircher Predigerkloster nach dem
Text der sogenannten « Vetus Correctio» geschrieben und im 14. Jh. nach den



480 Besprechungen

Lesarten des dominikanischen Prototyps von 1256 korrigiert wurde. Einge-
hende Vergleiche fiihrten zum Ergebnis, dal dieser und ein anderer, dem
Wortlaut des Prototyps folgender, leider aber verlorener Psalter als Uberset-
zungsvorlage dienten. Durch das Heranziehen von anderen Handschriften
biblischer und liturgischer Ubersetzungen — besonders von Ziircher Handschrif-
ten —, durch minuziése Vergleiche, sprachliche und stilistische Untersuchun-
gen, hatte die Herausgeberin das groBe Gliick, den Ubersetzer ausfindig machen
zu kénnen. Bei der Identifizierung des Ubersetzers war das entscheidende Indiz
das Kolophon in der Handschrift S. 451 der Zentralbibliothek Solothurn
(BL. 216v), ein um 1310,/1325 im Dominikanerinnenkloster Otenbach (Ziirich)
oder T68 (bei Winterthur) niedergeschriebenes alemannisches Prosalegendar.
Aufgrund einer genauen Analyse und akribischen Interpretation des genannten
Kolophons kann sie beweisen, dafl der Ziircher Dominikaner MARCHWART
BierLI (ca. 1265—ca. 1330) nicht nur der Ubersetzer des alemannischen
Psalters war, sondern auch vieler anderer biblischer und liturgischer Texte.
M. Wallach diirfte als erste die gro3e Bedeutung dieses Mannes entdeckt und
hervorgehoben haben. Marchwart Biberli stammte aus einer angesehenen und
dem Manessekreis verbundenen Ziircher Ratsherrenfamilie. Laut drei Akten
und dem erwihnten Kolophon war er um 1320-1325 im Ziircher Predigerklo-
ster Lektor und Prior. In dieser Eigenschaft war ihm offenbar die Betreuung der
im Terminus des Ziircher Predigerklosters liegenden Dominikanerinnenkléster
anvertraut. Die Zeit seines Wirkens fillt zusammen mit der ersten Bliitezeit des
Ordens und der dominikanischen Mystik (Kloster T63, Meister Eckhart, Hein-
rich Seuse). Im Dienste der Klosterfrauen hat er wohl die Ubersetzung bibli-
scher und liturgischer Biicher vorgenommen. Wie M. Wallach auch in anderen
Veroffentlichungen nachgewiesen hat, kann Marchwart Biberli die erste voll-
stindige Ubertragung der Bibel ins Deutsche zugeschrieben werden. Die Cha-
rakteristika seiner Ubersetzungen sind: die Verbindung von relativer Interli-
nearitit (Wort-fiir-Wort-Ubersetzung) mit einer alliterierenden rhythmischen
Prosa, groBe Genauigkeit im Erfassen des Wortsinns, Uberhhung der Sprache
durch rhetorische Figuren (Determination, Tautologie). Mittels eines recht
komplizierten Handschriften-Stemmas stellt M. Wallach das Weiterleben und
die Verbreitung der Ubersetzungen Biberlis dar, nimlich von Ziirich ins Elsal3
und den alemannischen Raum. Der Psalter wie auch die anderen Ubersetzun-
gen dienten iibrigens als Unterrichtsmittel fiir die Novizinnen und jungen
Schwestern, aber auch als Andachts- und Erbauungslektiire.

Im zweiten Teil der wissenschaftlichen Einfithrung stellt die Herausgeberin
die einzelnen Bestandteile des Psalters vor: die Psalmen, die dazwischen ein-
gefiigten liturgischen Texte (Antiphonen, Hymnen, Capitula, Versikel, Oratio-
nen), die biblischen Cantica, den Hymnus « Te Deum » (nicht Canticum !), das
Symbolum « Quicumque », den Psalteranhang (Heiligenlitanei, Segensformeln,
verschiedene Gebete), die Psalmeniiberschriften, den Psalmenkommentar und
die deutschen Gebetsanweisungen. Auf 70 Seiten folgen dann sprachanalyti-
sche Angaben iiber die Grammatik und Stilistik der Psalteriibersetzung.

An den ersten Hauptteil (= die wissenschaftliche Einfithrung, SS. 25-232)
schlieBt sich als zweiter die eigentliche Edition (SS. 233-481) an.



Besprechungen 481

Die Studie von M. Wallach ist duBerst ertragreich. Abgesehen davon, daf3
sie die Edition dieses so bedeutenden Psalters besorgt und die verschiedenen
Fragen der Lokalisation und Datation sehr befriedigend gelést hat, verdankt
man ihren Forschungen die Identifikation einer so wichtigen Persénlichkeit
wie Marchwart Biberli und seiner chrsctzungcn, einen neuen Durch- und
Einblick in die Abhingigkeitsverhiltnisse (vgl. Stemma) alemannischer Bibel-
iibersetzungen, eine bereinigte und vervollstindigte Liste von Handschriften
mit deutschen Gebetsanweisungen, und schlieBlich die fiir die Germanistik
interessante Zusammenstellung iiber die Grammatik und Stilistik des aus dem
14. Jh. stammenden Psalters. Dank ihrer Forschungsergebnisse konnte M. Wal-
lach mehrmals auf Fehler und falsche Interpretationen in Verzeichnissen,
Handbiichern und Studien aufmerksam machen. Die Arbeit zeigt auch den
nachhaltigen Einflu3 auf, den die Ziircher Dominikanerkl6ster auf die spit-
mittelalterliche Bibel- und Psalmenfrémmigkeit ausiibten.

Da der Psalter ein liturgisches Buch ist, greift die vorliegende Verosffentli-
chung auch auf den liturgiewissenschaftlichen Bereich iiber. Von dieser Seite
her mul} allerdings die mangelnde Beriicksichtigung der einschligigen und
neuesten Fachliteratur angekreidet werden — das gilt selbst fiir die relativ gut
dokumentierten Literaturangaben zur Dominikanerliturgie — wie auch die
manchmal unprizise Verwendung liturgischer Termini. Ein (kurzes) Kapitel
iiber den Psalter als liturgisches Buch, seine Entstehung, seine innere Struktur,
die Glossen usw. wire am Platz gewesen. Das klassische Werk von
V. Leroquars, Les Psautiers manuscrits latins des Bibliothéques publiques de
France, 3 Bde, Micon 1940-1941 (besonders Einleitung!), hitte unbedingt
angefiihrt werden miissen. Im Zusammenhang der Segensformeln und deut-
schen Gebetsanweisungen hitten die Biicher von A. Franz, Die kirchlichen
Benediktionen im Mittelalter, 2 Bde, Freiburg i. Br. 1909 (Neudruck Graz
1960), und E. BarTscH, Die Sachbeschwérungen der rémischen Liturgie, Eine
liturgiegeschichtliche und liturgietheologische Studie, Miinster i. W. 1967,
konsultiert werden kénnen. Eine sehr gewagte Formulierung steht auf S. 153,
wo die Volksfrommigkeit als «im Aberglauben wurzelnd » dargestellt wird, was
natiirlich eine Verzeichnung einer Realitit ist, die seit einigen Jahren neu
entdeckt wird, vgl. ]J. BAumGcarRTNER (Hg.), Wiederentdeckung der Volksreli-
giositit, Regensburg 1979, und ders., Gliubiger Umgang mit der Welt, Einsie-
deln/Ziirich—Freiburg/Wien 1976. Die bessere Kenntnis des grundlegenden
Werkes iiber die mittelalterliche Schriftexegese und den vierfachen Schriftsinn,
H. pe Lusac, Exégese médiévale, Paris 1959-1964, hitte ein positiveres Ver-
stindnis der christlichen Typologie vermittelt als die negative Folgerung auf
S. 143.

SchlieBlich ist auch das Ausbleiben jeglichen Registers zu bedauern. Wenig-
stens ein Personenverzeichnis wiirde die Benutzung des Buches erleichtern.

Die vorliegende Edition mit der sehr sorgfiltigen Einfiithrung ist sowohl fiir
die Germanistik als auch fiir die Kirchen- bzw. Frommigkeitsgeschichte dullerst
aufschluf3reich.

AvsBericH ALTERMATT, O.Cist.



482 Besprechungen

Alexandre Ganoczy und Stefan Scheld: Die Hermeneutik Calvins. Gei-
stesgeschichtliche Voraussetzungen und Grundziige. — Wiesbaden: Franz Stei-
ner Verlag 1983. VII-237 S. (Veroffentlichungen des Instituts fiir Europiische
Geschichte Mainz. Abt. f. Abendl. Religionsgeschichte. 114.)

Avant d’exposer les principes calviniens de I'interprétation de la Bible, les
deux auteurs de cet ouvrage ont résumé ’herméneutique de grands humanistes:
Ficin, Valla, Colet, Lefévre d’Etaples, Erasme, comme aussi celle des Réfor-
mateurs qui ont précédé Calvin dans son combat. Cette méthode nous parait
heureuse car elle permet de montrer les influences qu’a subies le Réformateur de
Geneve. Avec tous les protestants, il confesse que ’Ecriture est la seule régle de
foi, mais davantage que d’autres, il déclare s’inspirer de la doctrine de I’Eglise
ancienne et I’on ne peut faire de Calvin un partisan du libre examen, tant, a ses
yeux, l'interprétation de I’Ecriture doit s’accomplir a I'intérieur de la vrase
Eglise. A ce sujet, jaurais souhaité au moins une allusion a I’article 31 de la
Confession de foi de la Rochelle qui proclame qu’au moyen age «I’état de
I’Eglise était interrompu ». Cette déclaration permet de comprendre pourquoi la
tradition ecclésiale a I’époque des Péres est I'un des lieux qui favorise une
authentique lecture de la Bible, tandis que cette tradition devient source d’er-
reurs au moment ou la communauté ecclésiale visible a perdu son apostolicité
sous I'influence de I’Antéchrist. Reconnaitre que I’état de ’Eglise a subi une
interruption, c’est confesser nécessairement que, durant cette période malheu-
reuse, on ne peut faire aucune confiance a la tradition. Mais dés que I’Eglise
visible retrouve son authenticité, le jugement du chrétien sur la vie et les
institutions ecclésiales doit redevenir positif et I’Ecriture ne doit plus étre
opposée a la Tradition. Les auteurs reconnaissent que Calvin n’est pas suffi-
samment attentif 2 la continuité de ’Eglise (cf. p. 185), mais, 4 notre avis, ils
n’insistent pas assez sur la rigueur impitoyable avec laquelle Calvin juge ’Eglise
médiévale.

Cet ouvrage mentionne aussi que les Réformateurs négligent certains textes
lorsqu’ils construisent leurs synthéses dogmatiques. Pour illustrer cette tendan-
ce, jaurais volontiers cité I'enseignement d’Actes, 3,19: « Convertissez-vous
donc et revenez a Dieu, afin que vos péchés soient effacés. » En effet, dans leurs
exposés sur la justification, les protestants ne mentionnent guére ce texte pré-
sentant la « metanoia» comme une condition du pardon divin. Selon les Réfor-
mateurs, la conversion se situe dans Iétape de la sanctification, non dans celle de
la justification. Le pardon nous est obtenu par la seule confiance aux promesses
divines, non par le don de notre cceur 4 Dieu. Le paragraphe de ce livre consacré
a ce théme ne nous semble pas centré sur I'aspect le plus décisif de la controverse
lorsque ’on évoque un certain « platonisme » dans la pensée de Calvin. Le débat
est d’ordre scripturaire avant tout. Les Réformateurs n’ont pas assez rapproché
la théologie paulinienne de la justification de celle de saint Luc.

Enfin, jaurais mentionné comment les critiques des Réformateurs ont
amené les catholiques 4 mieux exprimer les rapports de ’Eglise a I’Ecriture.
Avant la Réforme, on n’hésite pas, dans certains milieux, 2 considérer le
Magistére comme supérieur 4 la Bible. Par exemple, 4 la Dispute de Lausanne en



Besprechungen 483

1536, un dominicain déclarait: « L’Eglise est devant et de plus d’autorité que
I’Ecriture — ecclesia est prior scriptura et potior —» (cf. notre ouvrage sur cette
Dispute, Fribourg 1956, p. 62). Or un saint Frangois de Sales défend une posi-
tion beaucoup plus exacte: « Ce n’est pas I’Ecriture qui a besoin de régle ni de
lumiére étranggre...; ce sont nos gloses, nos conséquences, intelligences, inter-
prétations... ; ni moins voulons-nous un juge entre Dieu et nous... ; c’est entre un
homme tel que Calvin, Béze, Luther, et entre un autre tel que Echius, Fischer,
Morus; car nous ne demandons pas si Dieu entend mieux I’Ecriture que nous,
mais si Calvin I'entend mieux que saint Augustin ou saint Cyprien» ((Euvres,
T. I, p. 206-207, Annecy 1892). Nous avons donné ce complément pour rejoin-
dre 'intention cecuménique de cet ouvrage dont nous avons apprécié I’éru-
dition, la sérénité et la loyauté.

(GEORGES BAvAuUD

Peter Stemmer: Weissagung und Kritik. Eine Studie zur Hermeneutik bei
Hermann Samuel Reimarus. — Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1983.
184 S. (Versffentlichung der Joachim Jungius-Gesellschaft der Wissenschaften
Hamburg. 48.)

Im Zentrum dieser an der Ruhr-Universitit Bochum unter der Leitung von
K. Griinder und G. Gawlick erarbeiteten philosophischen Dissertation steht
Hermann Samuel REmMARUs (T 1768), welcher als Professor fiir Orientalische
Sprachen am akademischen Gymnasium Hamburg lehrte. Anhand der Weissa-
gungsthematik sondiert der Verf. die Vorgeschichte der «Apologie oder Schutz-
schrift fiir die verniinftigen Verehrer Gottes>. Das Attribut «verniinftig» indi-
ziert ein Hermeneutikkonzept unter den Vorzeichen der Aufklirung. Aus der
genannten <(Apologie>, um deren Ausarbeitung sich Reimarus annihernd drei-
Big Jahre miihte, versffentlichte Lessing bekanntlich von 1774 bis 1778 drei
Folgen von Fragmenten, ohne den eigentlichen Verfasser mit Namen zu nen-
nen.

Den Ausgangspunkt und Bezugsrahmen seiner Untersuchung gewinnt der
Verf. durch die erstmalige Edition der 1731 von Reimarus 6ffentlich gehaltenen
Vorlesung « Vindicatio dictorum Veteris Testamenti in Novo allegatorum>. Der Text
dieser Edition findet sich nicht in der vorliegenden Arbeit, soll aber bald in den
<«Gesammelten Schriften> des Hamburger Professors zuginglich gemacht wer-
den (cf. 6).

Der Anzeige dieses Titels gemil3 thematisiert Reimarus in seiner Herme-
neutikvorlesung das Verbdlinis der alttestamentarischen Weissagungen und ihrer
nentestamentarischen Erfiillungen (cf. 10). Durch die Beriicksichtigung der fortge-
schrittenen protestantischen Bibelauslegung seiner Zeit stellt Reimarus seine



484 Besprechungen

Zuhérer vor die Alternative, entweder eine Neuinterpretation des Alten
Testamentes inklusive der daraus resultierenden Transformation der Christo-
logie in Angriff zu nehmen oder aber die Anwendung der kritischen Herme-
neutik auf die HI. Schrift zu verwerfen (cf. 11).

Indem der Verf. einleitend die Relation von Prophetie und Erfiillung vor
dem Hintergrund einerseits der rationalistischen Hermeneutik des englischen
Kulturraumes um 1720 (W. Whiston, A. Collins; cf. 12-32), andererseits der
kirchlichen Hermeneutik des Luthertums (M. Flacius Illyricus, S. Glassius, J. J.
Rambach; cf. 33-58) analysiert, gelangt er in die Lage, den geschichtlichen
Stellenwert der Vorlesung von 1731 innerhalb der Reimar’schen Lehrentwick-
lung zu eruieren.

Der erste, «fundamentaltheologisch-apologetisch» (cf. 62) konzipierte Teil
der Vorlesung verteidigt die « Wahrheit des Christentums» (ibid.), indem der
Vorrang des Neuen Testamentes gegeniiber dem Alten Testament herausgestellt
wird. Die Relecture der alttestamentarischen Weissagungen auf der Folie der
neutestamentarischen Erfiillungen 146t <ex post» die heilsgeschichtliche Funk-
tion der Berichte des Alten Bundes als verschleierte Vorgeschichte des Evangeliums
erkennen. Aufgrund der allein symbolischen (cf. 64) Aussagekraft des Alten Te-
stamentes glaubt Reimarus die AuBerlichkeit und den Aberglauben (cf. 66), die
Sinnleere und die Unwiirdigkeit (cf. 67) der altjiidischen Riten und Zeremonien
(z. B. der Beschneidung) entlarven zu kénnen. Diese Hermeneutik folgt der
Grundannahme, daB3 zwar beiden Testamenten eine Substanz gemeinsam sei,
aber entsprechend der Roheit der Israeliten des Alten Bundes ein gewaltiger
gradueller Unterschied in der jeweiligen Transparenz der Offenbarungsbot-
schaft bestehe.

Im Rahmen der Schriftauslegung kommt es nach der Uberzeugung des
Hamburger Professors darauf an, iiber den bloBen Literalsinn hinaus den mys#-
schen Sinn (cf. 70 sq.) zu entdecken. Wenn es gelingt, den bleibenden Kern aus
der zeit- und kulturbedingten Schale zu 16sen, dann werden z. B. die kultischen
Rituale «als von Gott eingesetzte Bilder, als reale VerheiBBungen des zukiinfti-
gen Christusgeschehens erkannt» (74). Durch Akzentuierung des «<sensus mysti-
cus» in der Nachfolge der traditionell-lutherischen Hermeneutik erreicht Rei-
marus eine genaue Entsprechung zwischen alttestamentarischer Prophetie und
neutestamentarischer Erfiillung. Sein dominierendes dogmatisches Vorurteil
zugunsten des Neuen Testamentes erlaubt es Reimarus, die gewiinschte Har-
monie der HI. Schrift zu fixieren. Die Abwertung des Alten Testamentes verstellt
ihm aber gleichzeitig authentische Zuginge einer kritischen Hermeneutik der
alten Texte.

Trotz «allen konziliatorischen Scharfsinns» (82) droht der Reimar’sche
Entwurf von 1731 in Verlegenheit zu geraten, wenn auf Perikopen verwiesen
wird, in welchen die Autoren des Neuen Testamentes auf Daten oder Gescheh-
nisse anspielen, deren Lokalisierung im Alten Testament Schwierigkeiten
bereitet oder gar scheitert. Indem Reimarus jedoch, seiner « Uberzeugung von
der Inerranz des Neuen Testaments» (84) verpflichtet, die Lehre von miindli-
chen Uberlieferungsstringen «als apologetisches Instrument» (ibid.) einsetzt,
gelingt es ihm, eventuelle Unstimmigkeiten zwischen alttestamentarischen



Besprechungen 485

Weissagungen und neutestamentarischen Erfillungen zu eliminieren. Seine
bisherigen Analysen zusammenfassend, formuliert der Verf. das Ergebnis, dal3
Reimarus in seiner Vorlesung von 1731 noch keine neue, im strengen Sinne
<kritische> Hermeneutik (cf. 86) entwickelt, sondern vielmehr in den traditio-
nellen Bahnen protestantischer Schrifttheologie verweilt (cf. 88). An diesem
Punkt seiner Untersuchung widerlegt der Verf. die gingige These, «dal3 Rei-
marus auf Grund des Bekanntwerdens mit der radikalen englischen Literaturan
den iiberlieferten Glaubenssitzen der Orthodoxie zu zweifeln begonnen habe
und daB} der Beginn seines Weges zur <Apologie» mit der Begegnung mit den
Deisten ursichlich verkniipft gewesen sei» (ibid.). Demgegeniiber belegt der
Verf. die These, da3 Reimarus zwar — wie die Literaturhinweise eingangs der
«Vindicatio>-Vorlesung dies anzeigen — die englische Diskussion kannte, aber
nicht in das Lager der Deisten wechselte, sondern vielmehr auf der Seite der
Orthodoxie verblieb (cf. 89 sq.). Die Beriicksichtigung weiterer Quellen aus den
dreiBiger Jahren und der vergleichende Vorgriff auf die Ausarbeitung der
«Apologie» lassen den Verf. um 1737 einen «Einschnitt» (90) in der Lehrti-
tigkeit des Hamburger Professors konstatieren.

Im folgenden weist der Verf. nach, dal Reimarus seine friihe Hermeneu-
tikkonzeption der «Vindicatio»>-Vorlesung im Verlaufe einer <duBerst reflek-
tierten> (cf. 136) Auseinandersetzung mit der <« Wertheimer Bibel/ » von 1735
revidiert. Die November-Ausgabe 1736 der <Hamburgischen Berichte von
neuen gelehrten Sachen> enthilt seine anonym publizierte Rezension zu einer
Verteidigungsschrift>, durch welche J. L. Schmidt — der Bibeliibersetzer — auf
Angriffe seiner zahlreichen Gegner antwortete. Seine «Anmerkungen> beziig-
lich des Bedeutungsspektrums von Vokabeln resiimierend, formuliert Reima-
rus: «Ich meine ..., wir sollen in einer Auslegung dieselben Begriffe mit den
Worten verknuepfen, die der Verfasser damit verknuepft hat, und die seine
Leser nach den Worten selbst damit haben verknuepfen koennen» (zit. 136).
Damit bekriftigt er das Programm des Wertheimers, es sei Aufgabe und Ziel der
Bibeliibersetzung, die urspriingliche Aussage der alttestamentarischen Schriftstel-
ler wiederzugeben und das Verstindnis der damaligen, unmittelbaren Adres-
saten zu beriicksichtigen. Indem Reimarus ein Verfahren, wie das der <herme-
neutica sacra», welches spitere (neutestamentarische) Ereignisse zuriickproji-
ziert, ausschlieBt, gibt er mit Schmidt das Grundprinzip der altprotestantischen
Exegese preis. Auf der Basis dieses Befundes gelangt der Verf. zu der These, daf3
Reimarus «spitestens 1736 kritischen Boden betreten» (137) habe.

Der Nachweis einer Ubereinstimmung des Hamburger Systematikers mit
dem Wertheimer Ubersetzer hinsichtlich des gerade genannten Punktes darf
jedoch — und darauf macht der Verf. nachdriicklich aufmerksam — nicht dar-
iiberhinwegtiduschen, daB jener dessen Kunstgriff einer (zusitzlichen) miindli-
chen mosaischen Unterweisung (im Gegensatz zur Vorlesung von 1731) ver-
wirft. Innerhalb des Hermeneutikkonzeptes Schmidts sollte die Annahme einer
miindlichen Interpretation der alttestamentarischen Logien die christologische
Auslegung derselben retten. In toto beurteilt Reimarus das Projekt des Bibel-
iibersetzers, den universalen Geltungsanspruch der Vernunft im Geiste Chr.
Wolffs (cf. 109 sqq.) auf die Bibel zu applizieren, als gescheitert.



486 Besprechungen

Aus der Erkenntnis, da3 eine kritische Hermeneutik, welche einerseits nach
dem jeweiligen Aistorischen Sinn eines Logions fragt und sich andererseits dem
«sola-scriptura)-Prinzip verpflichtet weil3, nicht dogmatisch auf die Autoritit
des Neuen Testamentes als teleologischem Interpretationsschliissel rekurrieren
darf, resultiert schlieBlich, dal3 der gesuchte Weissagungsbeweis nicht erbracht
werden kann (cf. 141). In der Fluchtlinie dieser Konsequenz formuliert Rei-
marus sein mit den englischen Deisten koinzidierendes Ergebnis, demzufolge
die Einbest der HI. Schrift zerbricht. Die implizite Bejahung einer universellen
Hermeneutik als fundamentaler Kritik der christlichen Offenbarungsreligion
formuliert der Hamburger Professor im Umkreis der genannten Rezension auf
verschliisselte, anscheinend orthodoxe Weise (cf. 142).

Die ca. dreiBigjihrige Arbeit am Manuskript der <Apologie» (cf. 147) dient
Reimarus zur Ausarbeitung und Radikalisierung dessen, was er hinsichtlich der
<hermeneutica critica sive universalis> in der Rezension angedeutet hatte. Die
Einsicht, daB3 die Bibel kein einheitliches, vom HI. Geist diktiertes, sondern ein
von Menschen verfaBites Werk (cf. 149) darstellt, zwingt den Ausleger, zunichst
die einzelnen Schriften und ihre Autoren auseinanderzuhalten, des weiteren
zwischen verkiindigendem Jesus und (durch Apostel und Evangelisten) ver-
kiindigtem Erléser (cf. 150) zu differenzieren.

Die von dogmatischer Bevormundung befreite Hermeneutik gipfelt in dem
fundamentaltheologischen Postulat, « mit Hilfe des exegetisch Erkundeten die
Legitimitit des Offenbarungsanspruches zu iiberpriifen» (152), um schlieBlich
selbst tiber die Wahrheit des Christentums zu urteilen.

Die Einzelexegesen des Reimarus fiithren auf allen Ebenen zu einem fiir die
Orthodoxie vernichtenden Resultat. Der Hamburger Professor entdeckt « we-
der in den prophetischen Reden noch in den Psalmen ... eine Ankiindigung Jesu
von Nazareth» (155); Jesus erscheint ihm als zweifelhafter Messiaspritendent,
seine Jiinger zunichst als machthungrige Mitlidufer; als dann die Sache Jesu mit
der Hinrichtung gescheitert ist, miB3brauchen und verfilschen sie die Schrift
durch betriigerische Akkomodationen und willkiirliche Interpolationen altte-
stamentarischer Logien, um die Messianitit Jesu zu beglaubigen (cf. 167).

Reimarus’ fundamentaltheologisch motivierter Entwurf einer kritisch-uni-
versellen Hermeneutik und deren exemplarische Durchfithrung in zahlreichen
Einzelexegesen reilen die Grundmauern der protestantischen Orthodoxie sei-
ner Zeit nieder. Seine einzig auf verniinftigem Wege, vorurteilslos vorangetrie-
bene Bibelkritik gibt das christliche Credo schlieBlich ginzlich preis: Die
christliche Offenbarungsreligion tradiert demnach filschlicherweise die Mes-
sianitit Jesu, welche die Apostel im Wissen um deren Falschheit aus niederen,
betriigerischen Motiven verkiindigten (cf. 170 sq.).

Durch die Lessingsche Veréffentlichung der Fragmentfolgen wurden die
Philosophen, Theologen und Publizisten der zweiten Hilfte des achtzehnten
Jahrhunderts zu einer breitgeficherten Diskussion und Polemik provoziert.
Seine Entwiirfe zur Hermeneutik lassen Reimarus als den wohl wichtigsten
Systematiker des Deutschen Deismus erscheinen. Der Hamburger Professor
greift fundamentaltheologische und exegetische Fragen zu einer Zeit auf, in



Besprechungen 487

welcher das Verhiltnis von «Vernunft> und «Offenbarung> zu einem Grund-
problem der philosophischen Reflexion avanciert.

In seiner primir historisch ausgerichteten Studie gelingt es dem Verf,,
indem er die «Vindicatio>-Vorlesung von 1731 als Basistext wihlt, relevante
und bisher wenig oder kaum beachtete Aspekte einer Vorgeschichte der «Apo-
logie» zu beleuchten. Die vom Verf. gegen H. Timm (cf. 88) u. a. vertretene
Datierung und Deutung der «Wende» eroffnet interessante Zuginge zum Werk
des Hamburger Professors, wenn auch — wie der Verf. betont — angesichts der
augenblicklichen Quellenlage keine endgiiltigen Antworten formuliert werden
koénnen.

Eine umfassendere, den Rahmen der vorliegenden Studie tiberschreitende
Untersuchung kdnnte die Bedeutung der angezeigten Thematik fir die Ge-
schichte der Hermeneutik im allgemeinen und der Exegese im besonderen aus
einem Vergleich des Ansatzes von Reimarus mit den mittelalterlichen Typo-
logien und der scholastischen Lehre vom vierfachen Schriftsinn entwickeln.
Durch eine derartige, groB angelegte Zusammenschau lieBen sich traditionelle
und innovatorische Elemente innerhalb des Programms und der Einzelexege-
sen seiner <hermeneutica critica> genauer unterscheiden. Ein globalerer Ver-
such, den geschichtlichen Stellenwert der <Apologie> zu sondieren, diirfte tiber
die Beriicksichtigung der englischen Deisten und der altprotestantischen Her-
meneutiker hinaus die Beziige zu der Schulphilosophie eines Christian Wolff
eingehender bewerten. Auch wenn die legitime Beschrinkung des Verf. auf
eine eher immanente Perspektive die Ausweitung der Analysen auf wirkungs-
geschichtliche Zusammenhinge nicht zuliBt, so scheint gerade das Werk Les-
sings die Bestimmung der Relation von «Vernunft> und «Offenbarung» aufzu-
kliren. Bekanntlich notiert dieser im § 4 der <Erziehung des Menschenge-
schlechts>: Die Offenbarung gibt «dem Menschengeschlechte nichts, worauf
die menschliche Vernunft, sich selbst iiberlassen, nicht auch kommen wiir-
de».

Craus WAGNER

P. Biihler, S. Bonzon, P. Barthel, P.-A. Stucki, E. Dubuis, P. Paroz,
M. Schaffter: Justice en dialogue. - Genf: Labor et Fides 1982. 173 S.

Die zeitgenéssische wissenschaftliche Diskussion um die Gerechtigkeit ist
vor allem von englischsprachigen Autoren bestimmt. John Rawls braucht man
nicht mehr zu nennen, da seine Zheory of Justice (1971, dt. 1975) inzwischen
weltberithmt geworden ist. Aber auch von B. A. Ackermann,]. R. Lucas 2und

! Social Justice in the Liberal State, New Haven 1980.
2 On Justice. ITEPI AIKAIOY, Oxford 1980.



488 Besprechungen

D. Miller * stammen wichtige Monographien; auflerdem gibt es profunde Stu-
dien zu einzelnen Klassikern, etwa von ]. Harrison  zu Hume. SchlieBlich
haben die Arbeiten von J. Buchanan * und R. Nozick ¢ zur Rechtfertigung des
Staates und seiner legitimen Aufgaben eine Bedeutung fiir die Gerechtigkeits-
theorie.

Aus dem deutschen Sprachraum gibt es zwar keine nennenswerten mono-
graphischen Abhandlungen, zumal Rechtstheoretiker wie N. Luhmann gegen
den Begriff der Gerechtigkeit skeptisch sind 7 und die diskurstheoretisch gewen-
dete kritische Theorie (Apel, Habermas) den Begriff nicht kennt. Doch findet
sich eine Reihe von gewichtigen Aufsitzen, die sich vor allem an die englischen
Autoren anschlieBen 8. Im Franzésischen dagegen fehlt eine auch nur anni-
hernd vergleichbare Diskussion; die Beitrige von C. Perelman ? liegen schon
einige Zeit zuriick; selbst Rawls’ Hauptwerk ist noch nicht iibersetzt und auch
nur vereinzelt diskutiert worden. Schon aus diesem Grund ist der vorliegende
Diskussionsband zu begriiBBen.

Das Buch ist aus einer Zusammenarbeit von Neuenburger und Lausanner
Theologen, dann auch Philosophen entstanden, die vom «Institut de recherches
herméneutiques» der theologischen Fakultit der Universitit Neuenburg orga-
nisiert worden ist. Die zwolf Beitrige aus der Feder von sieben Autoren kann
man als Bausteine zu jenem dialogischen Verstindnis der Gerechtigkeit auffas-
sen, das der systematische Theologe Pierre Biihler in einer Einleitung skizziert,
die in prignanter Weise die Grundlage der Zusammenarbeit beschreibt. Als
Leitfaden diente der Arbeitsgruppe eine vierfache Problematik der Gerechtig-
keit: der Aktualitit der Frage stehe ihre Tradition gegeniiber; der gesellschaft-
lich-politische Skandal der Ungerechtigkeit kontrastiere mit der eher person-
lich-existentiellen Suche nach Gerechtigkeit; die Theologie der Existenz sei mit
einer politischen Theologie konfrontiert; schlieBlich finde zwischen dem 16.
und 18. Jahrhundert ein Bruch statt, der die reformatorische Rechtfertigungs-
lehre durch eine demokratische Gerechtigkeitsidee ablése. Allerdings muf3 man
sich bei diesem vierten Gesichtspunkt fragen, ob der theologischen Frage nach
der Rechtfertigung vor Gott und der sittlich-politischen nach der gerechten

3 Social Justice, Oxford 1976.

“ Hume’s Theory of Justice, Oxford 1981.

5 The Limits of Liberty. Between Anarchy and Leviathan, Chicago 1975; Freedom in
Constitutional Contract. Perspectives of a Political Economist, College Station/London
1971

¢ Anarchy, State, and Utopia, New York 1974; dt.: Anarchie, Staat, Utopia, Miin-
chen o.]. (1975).

7 Vgl. Ausdifferenzierung des Rechts, Frankfurt/M. 1981, Kap. 15: Gerechtigkeit in
den Rechtssystemen der modernen Gesellschaft.

8 Vgl. aber auch A. Wildermuth, A. Jiger (Hrsg.), Gerechtigkeit. Themen der Sozial-
ethik, Tibingen 1981.

? De la justice, Briissel 1945; erweitert als: Justice et Raison, Briissel 1963. Vgl. auch

die franzosischen Beitrige in: T. Fleiner u.a., La Justice — Gerechtigkeit, Frei-
burg/Schweiz 1977.



Besprechungen 489

Grundstruktur einer Rechts- und Staatsordnung iiberhaupt jene thematische
Gemeinsamkeit zugrunde liegt, die es erlaubt, von einem Bruch in der Denk-
ausrichtung zu sprechen.

Auf die Darstellung der vierfachen Gerechtigkeitsproblematik folgt eine
Skizze der Interpretationshypothesen, von denen die Autoren ausgegangen
sind. Biihler macht zu Recht darauf aufmerksam, daf3 die Gerechtigkeit nicht
einfach zu konstruieren ist, sondern uns in Aussagen (Beschreibungen, Ver-
sprechen, Aufforderungen...) entgegentritt, die es zu interpretieren gilt. Dabei
entdeckt Biihler verschiedene Gerechtigkeitsmodelle, die mit dem (onto- und
phylogenetisch) urspriinglichen Modell der Gegenseitigkeit beginnen und iiber
den Gedanken der konstitutiven Gerechtigkeit und der Wiedergutmachung zu
einem objektivierenden und einem formalistischen Modell, schlieBlich zu dem
eigenen Modell reichen. Nach diesem dialogischen Modell besteht die Gerech-
tigkeit ihrer Grundstruktur nach in Aufruf und Antwort, wofiir die Rechtfer-
tigung des Christen als Muster gelten kénne.

Biihlers Aufri3 der verschiedenen Gerechtigkeitsmodelle kann sowohl den
Horizont der gegenwirtigen Diskussion erweitern als auch ihn klirend struk-
turieren. Bei einer weiteren Ausarbeitung des dialogischen Modells kénnte er
vor allem zwei Fragen beriicksichtigen: zum einen, inwieweit das theologische
Muster der Beziehung zwischen Mensch und Gott auf das Verhiltnis der Men-
schen zueinander iibertragen werden kann und wo Grenzen der Ubertragbar-
keit liegen ; zum anderen, ob man nicht verschiedene Dimensionen des Dialogs
unterscheiden miisse, etwa die allgemeingiiltigen Konstitutionsbedingungen
jedes Dialogs von seinen geschichtlich verschiedenen Durchfiihrungen; der
ersten Dimension entsprichen im Bereich der Gerechtigkeit die Menschen-
rechte, verstanden als Grundbedingungen der gegenseitigen Anerkennung der
Menschen, wihrend die zweite Dimension mit dem «demokratischen Verfas-
sungsstaat als methodischer Kommunikation» in Beziechung zu setzen
wire 19,

Eine dritte Dimension des Dialogs besteht im Gesprich, das Philosophen
und Theologen mit klassischen und zeitgenossischen Ansichten iiber die
Gerechtigkeit fiihren. Diese dritte Dimension bildet den eigentlichen Inhalt des
Sammelbandes. Denn nach der vorziiglichen Einleitung werden zuerst geistes-
geschichtliche Beziige («Références»), dann Richtpunkte («Repéres») der
gegenwirtigen Diskussion untersucht. Dabei kommen im ersten Teil aul3er
Platon (Bonzon) leider keine der groB8en Philosophen zur Sprache, obwohl wir
auch Aristoteles und Thomas von Aquin, Hobbes, Hume und Kant beachtens-
werte Beitrige zu einer Gerechtigkeitstheorie verdanken. Andererseits treten in
den Studien zu Luther (Biihler), Ostervald (dem zweiten Reformator von
Neuenburg: Barthel), der franzésischen Menschenrechtserklirung (Stucki) und
den theologischen Hinweisen (von Dubuis) Gesichtspunkte hervor, die eine

19 Vgl. vom Verf., Strategien der Humanitit. Zur Ethik 6ffentlicher Entscheidungs-
prozesse, Freiburg—-Miinchen 1975 (span. 1979), Teil II: Bausteine zu einer kommunika-
tiven Entscheidungstheorie.



490 Besprechungen

vornehmlich philosophisch und sozialwissenschaftlich orientierte Diskussion
sonst iibersieht und kiinftig einbeziehen koénnte.

Der zweite Teil beginnt mit einer systematischen Exposition des existenz-
philosophischen Ansatzes, fiir den Augustinus, Pascal und Kierkegaard im
Hintergrund stehen (Stucki); dann stellen Paroz den kritischen Rationalismus,
Schaffter Rawls und den Marxismus, schlieSlich Biihler die neuere politische
Theologie vor. Der Band endet mit einem Ausblick von Bonzon, in dem einige
Elemente der dialogischen Struktur der Gerechtigkeit sowie mogliche Gefah-
ren erldutert werden.

Man darf den Sammelband als einen ersten Schritt auf dem Weg zu einer
dialogischen Theorie der Gerechtigkeit verstehen, wobei sich hier der Dialog
erst vornehmlich in der Zugangsweise zum Gegenstand zeigt; die Autoren
fithren ein Gesprich mit Philosophen und Theologen, die iiber die Gerechtig-
keit wegweisend nachgedacht haben. Und dieses Gesprich fiithren sie in der
Regel auf die kundige und verstindnisvolle Weise, die den jeweiligen Partner in
seiner Eigenart hervortreten 1it. Vor allem die Interpretation von Bonzon,
Biihler, Barthel und Dubuis sind brillante Beispiele fiir eine «dialogische Vor-
bereitung» einer Gerechtigkeitstheorie. DaB3 aber auch der Gegenstand des
Gesprichs, die Gerechtigkeit, Dialogcharakter habe, bleibt weitgehend Postu-
lat. Sogar in der Platoninterpretation, die man mit viel Gewinn liest, wird mehr
fiir die platonische Redeweise als fiir die Gerechtigkeit selbst der Dialogcha-
rakter deutlich.

Wenn das dialogische Modell der Gerechtigkeit noch weiter verfolgt wer-
den sollte, so miiite man — auler den zu Biihler genannten Fragen — auch die
méglichen Gefahren untersuchen, die sich aus einem Modell ergeben, das vom
Muster personlicher Beziehungen abgelesen ist. Auch wire es sinnvoll, zwi-
schen zwei Aspekten der Gerechtigkeit zu unterscheiden, ohne deshalb ihre
Wechselwirkung zu leugnen, nidmlich zwischen der personalen Gerechtigkeit
als der Grundhaltung einer Person, wofiir sich das Dialogmodell am ehesten
anbietet, und der politischen Gerechtigkeit als der sittlichen Qualitdt in der
Grundordnung eines Gemeinwesens. SchlieBlich miiite der Verbindlichkeits-
charakter der Gerechtigkeit deutlich hervortreten. Wihrend Freundschaft und
Liebe auf freier Zuneigung beruhen, ist die Gerechtigkeit etwas, das man seinen
Mitmenschen schuldet und das man von der Verfassung und Gesetzgebung
beanspruchen darf. Die Grundelemente der Gerechtigkeit, wie etwa der gegen-
seitige Schutz von Leib und Leben, haben deshalb auf der Ebene eines Gemein-
wesens Zwangscharakter und bilden zu Recht einen unverzichtbaren Bestand-
teil jedes Strafgesetzes.

OrFrIED HOFFE



Besprechungen 491

Johannes Baptist Lotz S.].: Mensch - Sein - Mensch. - Roma: Universita
Gregoriana Editrice 1982. 432 p. (Analecta Gregoriana, Vol. 230. Series Facul-
tatis Philosophiae, Sectio A, n. 12.)

Dans son dernier livre, Mensch — Sein — Mensch, ]. B. Lotz présente une sorte
de summa philosophiae, on il applique sa conception de I’étre aux domaines
principaux de la philosophie.

L’ceuvre contient trois parties: Vom Menschen zum Sein, Vom Sein zum Sein, et
Vom Sein zum Menschen. Cette division nous fait déja pressentir que la méthode
suivie est en grande partie celle d’un des deux maitres de Lotz, a savoir, ’analyse
phénoménologique de Martin Heidegger. Aussi Lotz appelle-t-il les deux pre-
mikres parties ontologie fondamentale, et la derniére, anthropologie (15). Par
contre, les deux mouvements du livre ne proviennent pas de Heidegger, mais de
Thomas d’Aquin, autre maitre de Lotz. Nous montons d’abord de ’homme
jusqu’a I’étre, pour étudier ensuite ’étre en lui-méme, et finalement nous
redescendons vers I’homme pour élucider ses diverses activités 4 la lumiére de
I’étre. Ces deux mouvements font penser a la via inventionis et la via indicii de
I’Aquinate.

Dans la premiére partie, la plus phénoménologique, Lotz traite des domai-
nes principaux de la vie humaine : du langage (ch. II), du dialogue (ch. III), de la
vie en société (ch. IV), des actes moraux (ch. VI). L’étude de la vie en société
meéne directement a ’histoire et a ’historicité (ch. V).

L’auteur commence par analyser les activités et comportements humains
(25). Un premier but est sans doute de donner une vision globale de 'homme, ce
que les sciences particulieres, trop spécialisées, ne sont plus en mesure de faire
(13). Mais le but ultime est d’atteindre I’étre a travers I’homme et a travers sa
compréhension de I’étre (23). L’étre se manifeste comme ce qui fonde toute
activité humaine. Cette premiére partie culmine en un chapitre sur I’ouverture
de I’étre (die Eriffuung des Seins), d’abord en tant qu’il se montre dans 'expé-
rience athématique de I’étre, ensuite en tant qu’ouverture thématique, par les
images et par la méditation (ch. VII).

Présentant ainsi les divers domaines de la vie humaine, Lotz est amené i
donner un bref apergu de la philosophie du langage, de la sociologie, de I’éthi-
que... Sous beaucoup d’aspects, un tel apercu reste trop fragmentaire ; les déve-
loppements sont a chercher dans les autres ceuvres de ’auteur. La partie la plus
importante nous semble étre celle qui touche aux réflexions sur I’éthique, sur la
liberté et la responsabilité et sur les rapports entre les hommes (ch. III et VI).
L’homme est appelé, par son essence méme, a se réaliser, 2 devenir enti¢rement
lui-méme. La réponse a cet appel dépend de son choix libre.

«In die Hand des Menschen ist es gelegt, ob er im Einklang mit oder im
Widerspruch zu seinem innersten Selbst sein Dasein gestaltet, ob er also sich
selbst vollendet oder sich selbst zerstort» (77).

En se réalisant lui-méme, c’est son rapport a I’étre que ’homme réalise.



492 Besprechungen

«Mittels des ihm eigenen Selbstseins wird der Mensch immer schon vom
Sein-selbst in Anspruch genommen ; deshalb geht es bei der Ubereinstim-
mung mit dem Selbstsein um die Ubereinstimmung mit dem Sein» (85).

Dans le chapitre sur le dialogue, Lotz parle déja du moi comme de quelque
chose a accomplir (47). Si, dans la premiere partie, la maniere de procéder
s’inspire de la pensée heideggérienne, dans la seconde, qui est plus métaphy-
sique, Lotz fait souvent appel 4 Thomas d’ Aquin. Il s’agit maintenant d’effectuer
le passage de I’étre en tant que «co-expérimenté» dans les comportements
humains a I’étre en lui-méme (99).

Dans la premiére section de la deuxiéme partie, I'auteur traite de I’analogie
(ch. IT) et de la structure de ’étant fini (ch. IV).

La deuxi¢me section concerne le jugement sur ’étre ( Uber-Urteil) et les
déterminations transcendantales de I’étre. Aux transcendantaux « traditionnels »
que sont I'unité, la vérité et la bonté, Lotz ajoute I’activité (ch. III), la beauté et la
sainteté (ch. VI).

Si déja dans cette section, Lotz semble s’appuyer surtout sur saint Thomas,
cela est encore plus manifeste dans la troisiéme section, destinée 4 nous mener
jusqu’a I’étre subsistant lui-méme, c’est-a-dire jusqu’a Dieu — et méme jusqu’a la
création. Dans ses ceuvres antérieures, Lotz affirme que Heidegger s’est en
quelque sorte «enfermé» dans I’étre fini et qu’il faut faire appel 2 Thomas
d’Aquin pour compléter sa pensée. Or, c’est bien ce qu’il s’efforce de faire ici.
Notre auteur a souvent affirmé que la différence ontologique ne se réalise jamais
parfaitement chez Heidegger, mais que c’est bien dans les ccuvres de I’ Aquinate
qu’elle se trouve sous sa forme achevée. Il n’est donc pas étonnant de constater
que, pour Lotz, toutes les preuves de I'existence de Dieu se fondent sur la
différence ontologique (240).

La troisieme partie du livre, Vom Sein zum Menschen, constitue une sorte de
redescente : nous sommes maintenant en mesure de réinterpréter I’homme 2 la
lumiere de I’étre. Cette partie est encore divisée en trois sections: I’homme
d’apres son origine (Herkunft), dans sa venue (Ankunft), et dans son avenir
(Zukunft).

La deuxiéme section nous meéne de ’homme en tant qu'unité d’ime et de
corps 2 'homme devant Dieu, en passant par la connaissance, le vouloir et
I'auto-réalisation. Dans le chapitre sur I’auto-réalisation, nous retrouvons la
notion, si chére 4 notre auteur, du moi comme donnée 4 accomplir librement.
Ici, dans le mouvement descendant de I’étre vers ’homme, "auteur peut affir-
mer que cette réalisation ne peut étre parfaite que dans I'union avec Dieu
(ch. VII), et que cette union ne s’accomplit entierement que dans la vie aprés la
mort. C’est ce que nous voyons dans la troisieme section, Der Mensch nach seiner
Zukunft. Ici, Lotz dépasse non seulement Heidegger, mais encore toute la
philosophie, pour entamer une théologie de la mort et de la visio Dei.

Sous beaucoup d’aspects, la structure de I’ceuvre ressemble a celle des
manuels de philosophie; la position absolument centrale de la pensée de ’étre
nous fait surtout penser 2 un manuel de philosophie thomiste. Cette ceuvre traite
tous les aspects de la vie humaine: on y trouve des ébauches de psychologie, de



Besprechungen 493

sociologie, et méme un chapitre sur I’évolution (283-290). L’unité provient du
rapport 4 I’étre, a savoir du rapport 2 Dieu. Tout peut étre ramené 4 ce rapport;
tout dérive de lui.

Cette maniére de procéder défaille en un point: beaucoup de questions ne
sont qu’effleurées ou sont traitées trop bri¢vement (notamment I’évolution).
Mais sa force est de donner une vue d’ensemble, oi1 les diverses parties con-
firment une conception centrale et sont a leur tour éclairées par celle-ci.

Pour celui qui veut étudier la pensée de J. B. Lotz, ’ccuvre est d’'un grand
intérét, car non seulement 'auteur y résume ses conceptions philosophiques
essentielles, mais encore on y voit la convergence des pensées thomasienne et
heideggérienne. Il est frappant de constater que Lotz fait appel 4 Heidegger pour
les parties plus descriptives et pour la terminologie, et 4 Thomas d’Aquin pour
les parties plus exclusivement métaphysiques — et cela sans donner 'impression
qu’il y ait une rupture quelconque. Profondément inspiré par les deux penseurs,
il prolonge I'un dans le sens de I'autre.

ULRrikA LINDBLAD






	Besprechungen

