Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 31 (1984)

Heft: 3

Artikel: Uber das Verhaltnis von Werner Marx zu Martin Heidegger
Autor: Haslingen, Karin Schoeller-von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760877

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760877
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KARIN SCHOELLER-VON HASLINGEN

Uber das Verhiltnis von Werner Marx
zu Martin Heidegger

In seinem 1983 erschienenen Buch «Gibt es auf Erden ein Ma37»
stellt Werner Marx, der Nachfolger des Philosophen Martin Heidegger
auf dessen Lehrstuhl in Freiburg, die Frage nach einem MaB fiir ver-
antwortungsvolles Handeln und wendet sich mit dieser Frage an das
Denken Martin Heideggers. Er vollzieht diese Aufgabe aus der Not
unserer Zeit heraus, in der es nur noch wenigen Menschen méglich ist,
im Glauben «die Himmlischen» als das absolut Maf3gebende anzuer-
kennen. Werner Marx ist daher der Uberzeugung, daf3 es die Aufgabe
der heute Philosophierenden ist, nach Grundlagen fiir eine Nichsten-
und Sozialethik zu suchen, die denen, die aus dem Glauben gefallen
sind, eine Orientierung fiir verantwortliches Handeln gewdhren kon-
nen. Seiner Ansicht nach besteht die geschichtliche Situation der heute
Philosophierenden aber darin, daB3 sie dazu « verurteilt» sind, in einem
Spielraum zwischen Tradition und anderem Anfang zu denken. Da
Werner Marx in seinem Denken ebenfalls in diesem Zwischenbereich
verharrt, gerdt er in eine Schwierigkeit, die das Bemiihen seines ganzen
Buches durchzieht. Er kann auf der einen Seite das Mal3 der Tradition
nicht mehr einfach iibernehmen, es ist ihm aber andererseits, wie er
selber schreibt, auch nicht méglich, das andere Denken Martin Hei-
deggers nachzuvollziehen (Marx, S. 4/5). Daher bleibt ihm das MalBge-
bende in Heideggers Denken verschlossen.

Diese Schwierigkeit wird auch nicht durch seinen Versuch iiber-
wunden, eine Grundbestimmung Martin Heideggers aufzugreifen, um
sie dann iiber Heidegger hinaus weiterzudenken, denn wie kann man
ein Denken weiterdenken, bei dem man noch gar nicht angekommen
ist? Ebensowenig bewahrt ihn die eigene Einsicht in diese Schwierig-



454 Uber das Verhiltnis von Werner Marx zu Martin Heidegger

keit vor den MiBBverstindnissen, die bei seinem kritischen Befragen der
Schriften Heideggers entstehen mufBten.

Werner Marx fragt bei Heidegger nach einem Ma@ fiir verantwort-
liches Handeln, das er selbst in Gestalt der Liebe, des Mitleids und der
mitmenschlichen Anerkennung sieht. Dieses Handeln vollzieht sich in
dem ontischen Bereich der Verhaltensmoglichkeiten des Menschen.
Heideggers Denken wird jedoch von etwas ganz anderem bestimmt. Es
ist dies die Frage nach dem Sein als solchem.

Aus der Frage nach dem Sein als solchem, das im Anfang des
abendlindischen Denkens bei den Griechen als Anwesen gedacht wur-
de, vollzog Heidegger die Bestimmung des Menschen als Da-sein. Da-
sein meint hier nicht Vorhandensein. Da ist nicht eine Ortsangabe fiir
ein Seiendes, sondern soll die Offenheit nennen, in die hinein ein
jegliches an-wesen, d. h. sich zeigen und so zum Vorschein kommen
kann. Das « Da» zu sein, zeichnet das Menschsein aus. « Das Auszeich-
nende des Menschen beruht darin, daf3 er als das denkende Wesen,
offen dem Sein, vor dieses gestellt ist, auf das Sein bezogen bleibt und
ihm so entspricht. Der Mensch #s# eigentlich dieser Bezug der Entspre-
chung, und er ist nur dies» (Heidegger, /dentitit und Differenz, S. 18).

Heideggers Analytik des Da-seins entfaltet nun die verschiedenen
Wesensziige des Menschen, wie z. B. sein Mitsein, sein Gestimmtsein
und sein Sterblichsein, aber immer im Hinblick auf dessen Seinsver-
stindnis, d. h. im Hinblick auf das Sein als solches. Seine Daseinsana-
lytik ist daher Ontologie und bezieht sich nicht auf einzelne ontische
Verhaltensweisen des Menschen wie Liebe, Mitleid und mitmenschli-
che Anerkennung, Sie gibt keine Anweisungen fiir eine Nichstenethik,
wie Werner Marx sie sucht. Wenn Werner Marx daher die Schriften
Heideggers nach einem Mal fiir verantwortungsvolles Handeln im
traditionellen Sinn oder in anderer Weise befragt, kann er keine Ant-
wort finden, denn sein Fragen und das Fragen Martin Heideggers
bewegen sich in verschiedenen Bereichen.

Auch kann man das Denken Martin Heideggers nicht nach Ergeb-
nissen absuchen (Marx, S. 16/38,/137/151). Ergebnisse gehéren in das
vorstellende und berechnende Denken, das nur das fiir wirklich hilt,
was wirkt und einen Nutzen erbringt. Heidegger hat aber den Sprung
aus diesem vorstellenden Denken in das andenkende Denken vollzo-
gen. « Dieses Denken ist, insofern es ist, das Andenken an das Sein und
nichts aulerdem. Zum Sein gehorig, weil vom Sein in die Wahrnis
seiner Wahrheit geworfen und fiir sie in den Anspruch genommen,



Uber das Verhiltnis von Werner Marx zu Martin Heidegger 455

denkt es das Sein. Solches Denken hat kein Ergebnis. Es hat keine
Wirkung. Es gentigt seinem Wesen, indem es ist. Aber es ist, indem es
seine Sache sagt» (Heidegger, Wegmarken, S. 358).

Die Méglichkeit, diesen Sprung, den uns Heidegger vorgesprungen
ist, nachzuvollziehen, tragen sicher manche Menschen in sich. Wir
kénnen deshalb nicht mit Werner Marx sagen, dal3 man Heideggers
Denken nicht nachvollziehen kann (Marx, S. 4). Nur mul3 man wissen,
daf dieses Nachvollziehen nicht hei3t, am Rande seines Denkweges zu
stehen und iiber ihn zu reflektieren, sondern bedeutet, sich auf Heideg-
gers Denken mit ganzem Herzen einzulassen und mit ihm in seinem
Denken unterwegs zu sein und ein Leben lang unterwegs zu bleiben.
Nur so ist es moglich, in den Zuspruch, in dem Heidegger stand, zu
gelangen. Wer freilich diese Miihe scheut, wird Heideggers Einsichten
nie nachvollziehen kénnen.

Auch Werner Marx spricht ja von der Notwendigkeit eines immer
erneuten Bemiihens, um in seine Erfahrung des Sterblichseins zu gelan-
gen und die Verwandlung vom Entsetzenden zum Heilenden zu voll-
ziehen (Marx, S. 41). In dieser Erfahrung unserer Sterblichkeit tritt fiir
Werner Marx durch eine «plétzliche Erleuchtung» vor den Blick, da3
wir « fortwihrend sterben ». Diese Einsicht wirke ent-setzend, denn sie
reiBBe den Menschen aus seiner alltiglichen Gleichgiiltigkeit sich selbst
und den anderen gegeniiber heraus. Er erkenne, daB3 er stindig auf dem
Weg ins Verderben, ins « Unheil» ist und diesem Unheil ganz alleine
begegnen mulB3. An die Stelle der Gleichgiiltigkeit trete die Gestimmt-
heit des Entsetzens, des Grauens und der duBlersten Hilflosigkeit. In
dem BewuBtsein der Hilflosigkeit vergehe aber die Gleichgiiltigkeit
gegeniiber den anderen als bloB3 Vorhandene und lieBe sie zu Mitmen-
schen werden, die dem selben Schicksal des Sterblichseins anheimge-
geben sind, und bei denen man Hilfe suchen kénne, die aber ebenso
unserer Hilfe bediirften. Aus diesem gewandelten Verhiltnis zu den
anderen erwiichse die Bereitschaft zur Verantwortlichkeit, die in das
Heilende der Liebe, des Mitleids und der mitmenschlichen Anerken-
nung fithre. « Diese Gestalten des Heilenden sind fiir denjenigen, der
verantwortlich handeln will, zu Mg/Ben geworden, die sein ganzes Sein
tragen » (Marx, S. 44). Dies seien erfahrbare Male, die es auf Erden gibt
(Marx, S. 41ft.).

Werner Marx spricht hier aus einer eigenen Erfahrung, die volle
Achtung und Anerkennung verdient, nur kann seine Bestimmung eines
Mafes nicht als ein Weiterdenken der Einsichten Heideggers gesehen



456 Uber das Verhiltnis von Werner Marx zu Martin Heidegger

werden, denn Werner Marx und Martin Heidegger gehen in ihrem
Denken getrennte Wege.

Um dies zu zeigen, miissen wir zunichst fragen, wie sieht Heidegger
den Tod und das Sterblichsein des Menschen? Der Tod enthiillt sich
ihm «als die eigenste, unbeziigliche, uniiberholbare Méglichkeit» des
Da-seins (Heidegger, Sesn und Zeit, S. 333). Eigenste, da der Mensch den
Tod als seinen je eigenen selbst zu iibernehmen hat, unbeziigliche, weil
ihm im Tod alle Beziige zu den Mitmenschen und den Dingen seiner
Welt verloren gehen, und uniiberholbare, weil der Tod die duBerste
Moglichkeit seines In-der-Welt-seins ist. Auch steht der Tod dem Men-
schen in der ausgezeichneten Weise bevor, daf er immer schon von friih
auf um sein Sterblichsein weill. Deshalb kann man das Menschsein ein
Sein zum Tode nennen. Dieses Wissen verdeckt sich aber der Mensch,
indem er in seiner Alltdglichkeit zunichst an die anderen als das « Man»
verfallen ist. Er existiert so in seinem uneigentlichen Sein und muB sich
erst im Ergreifen seiner eigenen Méglichkeiten zu seinem eigentlichen
Selbstsein versammeln. In der Verfallenheit an die anderen bestimmt
nun auch das « Man» die Auslegung des Todes. Es kennt den Tod als
etwas stindig Vorkommendes, als « Todesfall». Es stellt fest, «man
stitbt», und will damit sagen, dafl man selbst zwar auch einmal stirbt,
aber vorliufig doch noch nicht (Heidegger, Sein und Zest, S. 336). So
verdeckt das Man das Wissen um den Tod und damit das eigenste
Seinkénnen des Menschen.

Auch in den spiteren Schriften Martin Heideggers ist der Tod die
dullerste Moglichkeit des Da-seins (Heidegger, Der Satz vom Grund,
S. 186; Vortréige und Aufsétze, S. 256) und wird nicht, wie Werner Marx
es sieht, zu einer Macht «an sich» (Marx, S. 106). Ebensowenig verlie-
ren die Menschen, indem sie den Tod 4/ Tod vermégen und so fort-
wihrend sterben, mehr und mehr ihr Wesen (Marx, S. 91). «Sterben
kénnen», d. h. «den Tod /s Tod vermdgen » (Heidegger, Vortrige und
Aufsitze, S.150) heiflit, um sein Sterblichsein wissen, dieses Wissen
tibernehmen und in ihm stehen. Gerade dadurch gewinnen die Men-
schen ihr eigentliches Wesen, die Sterblichen zu sein.

Den Namen «die Sterblichen » entnahm Heidegger nicht der Dich-
tung Holderlins (Marx, S. 89). Es war der frithe griechische Denker
Parmenides, der dem Menschen aufgrund seines Wissens um sein
Sterblichsein diesen Namen verliehen hat.

Welche Stimmung erschliet uns nun unser eigentliches Selbstsein
und damit das eigentliche Wissen um unser Sterblichsein, um es tiber-



Uber das Verhiltnis von Werner Marx zu Martin Heidegger 457

nehmen zu kénnen? Eine ausgezeichnete Grundstimmung zeigt uns
Heidegger in «Sein und Zeit» in der Angst, die nicht mit der Angst-
lichkeit und der Furcht verwechselt werden darf. In der Furcht fiirchtet
sich das Da-sein immer vor etwas Seiendem, das es bedroht. In der
wesenhaften Angst tritt jedoch alles Seiende gerade von ihm weg und
wird vollig belanglos. Im Verlust eines jeden Bezuges zum Seienden
wird der Mensch ganz auf sich selbst zuriickgeworfen. Er kann sich
nicht mehr wie in seiner Alltiglichkeit an die Mitmenschen verlieren
und findet keinen Halt mehr an innerweltlich Seiendem. Dadurch aber
eroffnet sich ihm die Méglichkeit, sich in seinem eigentlichen Selbstsein
zu erfahren. Wenn alles, worauf der Mensch in seiner Alltiglichkeit
bezogen ist, in eine vollige Bedeutungslosigkeit versinkt, gerit es
dadurch nicht in eine Abwesenheit, sondern kommt in seiner Gleich-
giiltigkeit gerade bedringend auf ihn zu. So auf die Welt gestoB3en
versteht der Mensch sich in seinem eigentlichen In-der-Welt-sein, d. h.
in seinem urspriinglichen Bezogensein auf die Dinge seiner Welt. Er
erfihrt sich als Da-sein, als urspriingliches Offen-sein fiir das Anwesen
all dessen, was sich ihm zeigt.

In seiner Antrittsvorlesung « Was ist Metaphysik» fiihrt uns Hei-
degger noch einen Schritt weiter (Heidegger, Wegmarken, S. 103 ff.). Er
zeigt uns, daf3 die wesenhafte Angst uns nicht nur vor unser eigentliches
Selbstsein als Da-sein bringt, sondern auch das ganz andere zu allem
Seienden, das Nichts, enthiillt. Im Entgleiten des Seienden im Ganzen
offenbart sich das Nichts. Dieses Nichts bedeutet aber nicht die Ver-
nichtung des Seienden, sondern nennt das ganz Andere z# jeglichem
Seienden, das selbst #zzchts Seiendes ist, dies ist das Sein selbst
(S. 382).Wenn Heidegger vom « Nichten des Nichts» spricht, so zeigt er
die Weise, wie das « Nichts » west. Das « Nichts nichtet», indem es vom
Seienden fiir sich abweist und in das Se/z des Seienden verweist (S. 114,
Anm. a). « Als Nichten west, wihrt, gewihrt das Nichts » (ebd. Anm. b),
d. h. in der Erfahrung des «Nichts» «ersteht erst die urspriingliche
Offenheit des Seienden als eines solchen: dal3 es Seiendes ist. ... Das
Wesen des urspriinglich nichtenden Nichts liegt in dem: es bringt das
Da-sein allererst vor das Seiende als ein solches », d.h. eigens vor das Sein
des Seienden (S. 114). Das « Nichts» «enthiillt sich als zugehérig zum
Sein des Seienden» (S.120). Daher kann Heidegger sagen, dal3
«Nichts» und Sein das Selbe sind (S. 115, Anm. ¢, S. 120/382/421),
d. h. sie gehtéren zusammen. Im « Nichten des Nichts » geschieht Sein als
Aufgehen aus der Verborgenheit in die Unverborgenheit. Sein, d. h.



458 Uber das Verhiltnis von Werner Marx zu Martin Heidegger

anwesen kann etwas aber nur, wenn ihm ein offener Bereich zur Ver-
fagung steht, in den hinein es an-wesen kann. Dieser Offenheitsbereich
ist der Mensch als Da-sein. Ins « Nichts» hineingehalten versteht der
Mensch, daB3 iiberhaupt etwas ist. Nur als der so in die Offenbarkeit des
Seins Gerufene kann er Seiendes vernehmen. Die Grundverfassung des
Menschen ist sein Seinsverstindnis. « Einzig der Mensch unter allem
Seienden erfihrt, angerufen von der Stimme des Seins, das Wunder aller
Wunder: dal3 Seiendes ist» (Heidegger, Wegmarken, S. 307).

Hier muB3 darauf hingewiesen werden, daf3 diese Zusammenhinge
nicht vom vorstellenden Denken aus verstanden werden kénnen. Hier-
fiir bedarf es des Sprunges in das andenkende Denken, das den Zuspruch
hért und ihm entspricht.

«Nichts» und Sein sind als zusammengehérig in eins zu denken.
Unsere menschliche Sprache versagt hier, und so kénnen wir auf diesen
Zusammenhang nur verweisend hindeuten. Heidegger durchkreuzt das
Sein (Wegmarken, S. 374 Anm. a) und will so darauf hinweisen, dal3 das
Sein zum « Nichts» gehort. Dieses « Nichts» darf nicht als nihilistische
Leere gesehen werden. « Nichts» wird es nur genannt, weil es das ganz
Andere zu allem Seienden ist. Das so genannte « Nichts» ist im Gegen-
teil die vollste Fiille, die alles Seiende aus sich heraus zu entlassen
vermag, es stindig durchwaltend, damit es ein Seiendes sein kann. Es
waltet als das Sein als solches. Heidegger nennt es auch das Geheim-
nis.

Dieses « Nichts» ist aber von solcher Art, dal3 es alles, was es aus sich
als der Verborgenheit in die Unverborgenheit entlassen hat, auch wie-
der in sich zuriickzunehmen vermag. Daher kann Anaximander sagen:
«Hervorgang und Entgingnis (Hinweggang) gehen hervor aus dem und
gehen weg zu dem Selben» (Heidegger, Grundbegriffe, S. 116). Diesen
Ubergang in das «Nichts» erfihrt der Mensch als den Tod. Deshalb
kann Heidegger den Tod den Schrein des « Nichts» nennen, denn er
birgt das « Nichts» in sich. Da das « Nichts » aber als das Sein selbst west,
ist der Tod auch das héchste Ge-birg des Seins. « Der Tod ist der Schrein
des Nichts, dessen nimlich, was in aller Hinsicht niemals etwas blof3
Seiendes ist, was aber gleichwohl west, sogar als das Geheimnis des
Seins selbst. Der Tod birgt als der Schrein des Nichts das Wesende des
Seins in sich. Der Tod ist als der Schrein des Nichts das Gebirg des
Seins» (Heidegger, Vortrige und Aufsitze, S. 177). -

Werner Marx vermag diese Einsicht Martin Heideggers in die
Zusammengehorigkeit von Sein und Nichts nicht nachzuvollziehen



Uber das Verhiltnis von Werner Marx zu Martin Heidegger 459

(Marx, S. 96 ff.), denn er trennt beides voneinander und stellt den Tod
als ein Drittes zwischen Nichts und Sein. Fiir ihn ist der Tod eine eigene
Macht, die Sein und Nichts scheidet und beide allererst ins Erscheinen
kommen 14Bt. Angesichts des Todes erfithre der Mensch den Unter-
schied zwischen dem, was nicht ist, und dem, was ist (Marx, S. 100 f.).
Dadurch aber, da3 der Tod Entbergung, Offenbarkeit gewihre, sei es
dem Tod zu verdanken, dal3 der Mensch a/s Mensch ist, denn ohne
Offenbarkeit gibe es kein Verstehen von irgend etwas (Marx,
S. 1006).

Fiir Werner Marx ist das Seinsgeschehen das dem Menschen Leben
und Sinn Schenkende, das Wirken des nichtenden Nichts dagegen ist
das Ent-setzende, das den Menschen stindig auf den Weg ins Verder-
ben, ins Unheil bringt (Marx, S. 38/101).

Dieses Denken Werner Marx’ kann nicht als ein Weiterdenken der
Einsichten Martin Heideggers verstanden werden, sondern trennt sich
an der Stelle, an der er das Denken Heideggers nicht mehr nachvoll-
zieht, von diesem und geht seinen eigenen Weg. Wenn der Grundge-
danke Martin Heideggers verborgen bleibt, ist es aber auch nicht még-
lich zu entscheiden, ob es in Heideggers Denken Fehlendes oder Unent-
faltetes zu finden gibt, das zu erginzen wire (Marx, S. 67,/96,/107).
Wesentlich ist zunichst der Nachvollzug des Sprunges, den uns Heid-
egger vorgesprungen ist.

Ebenso wie Werner Marx Nichts und Sein nicht in eins denkt,
scheidet er auch das uns umgebende Offene von der Gegend, von der
Heidegger in « Zur Erérterung der Gelassenheit» spricht (ebd. S. 38 ff.).
Heidegger erliutert uns hier, da3 das uns umgebende Offene in sich
nicht eine unter anderen Gegenden, sondern d7e Gegend aller Gegen-
den sei (ebd. S. 38 f.). Werner Marx trennt jedoch das uns umgebende
-Offene von der Gegend, weil er es fiir ein jeweiliges uns umgebendes
Offenes hilt (Marx, S. 64 f.). Auch mul3 man sehen, da3 Heidegger mit
der Gegend das Sein selbst nennt. Die Einsicht in diesen Zusammen-
hang kénnen wir nicht nur der Schrift « Gelassenheit» entnehmen,
sondern finden die Bestitigung hierfiir auch in Heideggers Heraklit-
Vorlesung (ebd. S. 337 f.). Daher ergeben sich nicht zwei verschiedene
Bestimmungen, wenn Heidegger im « Humanismusbrief» das Wesen
des Menschen als zum Sein gehorig sieht und im « Feldweggespriach»
von der Gelassenheit des Menschen in d7e Gegend spricht (Marx, S. 76).
Die Lichtung des Seins und die Gegend als die offene Weite sind das
Selbe. Es ist deshalb auch nicht verwunderlich, wenn die Gegend mit



460 Uber das Verhiltnis von Werner Marx zu Martin Heidegger

dem verborgen Wesenden der Wahrheit in eins gedacht wird (Heideg-
ger, Gelassenbeit, S. 59 ; Marx, S. 78 f.). Dies ist keine Vermutung Hei-
deggers, die erst in dem Vortrag « Das Wesen der Sprache » zur Uber-
zeugung gelangt (Marx, S. 79). Diese Einsicht geht der « Erérterung der
Gelassenheit» schon voraus.

Das Problematische sieht Werner Marx jedoch vor allem darin, dal3
die Gegend, der in der Bestimmung Heideggers alle Macht gehére und
so ein Gegengewicht zu jedem Machtanspruch der Subjektivitit zu
bilden vermége, nicht wesen kénne ohne den Menschen. Es miisse sich
daher zeigen lassen, dall die Abhingigkeit des Menschen von der
Gegend dennoch gewahrt bleibe (Marx, S. 78). Doch dieses Problem
besteht gar nicht, denn durch Heideggers Einsicht in das Wesen des
Menschen als Da-sein (siehe oben S. 454) ist der Mensch als Subjekt und
damit jede Subjektivitit bereits tiberwunden. Es braucht daher keine
Macht, die dem entgegensteht. Ebensowenig ist der Mensch eine Macht
gegeniiber der Gegend, d. h. gegeniiber dem Sein (Marx, S. 75). Es gilt
hier, klar zu sehen, daf3 der Mensch vom Sein entlassen wird fiir das
Sein. Der Mensch vermag von sich aus iiberhaupt nichts. Er gehort in
seinem Wesen dem Sein, d. h. er ist dem Sein vereignet und kann nur so
Mensch sein. Heidegger sagt uns im «Humanismusbrief»: «Der
Mensch ist vielmehr vom Sein selbst in die Wahrheit des Seins «gewor-
fen», daB3 er, dergestalt ek-sistierend, die Wahrheit des Seins hiite, damit
im Licht des Seins das Seiende als das Seiende, das es ist, erscheine »
(Heidegger, Wegmarken, S.330), und: « Der Mensch ist der Hirt des
Seins... Er gewinnt die wesenhafte Armut des Hirten, dessen Wiirde
darin beruht, vom Sein selbst in die Wahrnis seiner Wahrheit gerufen zu
sein» (ebd., S. 342).

Wenn wir vermégen, mit Heidegger die Lichtung des Seins, die
Gegend und das verborgen Wesende der Wahrheit und deren Bezug
zum Menschenwesen in eins zu denken, l6sen sich alle angeblichen
Schwierigkeiten von selber auf.

Dieses In-eins-Denken darf freilich nicht so verstanden werden, als
wire alles ein Einerlei. Die Lichtung des Seins, die Gegend und das
verborgen Wesende der Wahrheit sind die verschiedenen Namen fiir dée
Sache des Denkens, auf deren Zuspruch das Denken hort, um ihr immer
wieder neu zu entsprechen und davon zu sagen. So weist uns Heidegger
von vielen Seiten her auf das Selbe hin. Schon Sokrates wuBte, dal3 es
das Schwerste sei, vom Selben immer das Selbe zu sagen. Aber nur so
kénnen wir das Eine als das Zentrum umkreisen und es immer klarer



Uber das Verhiltnis von Werner Marx zu Martin Heidegger 461

zum Vorschein kommen lassen. Denn die Sache des Denkens ist viel zu
grof3, um sie in einem einzigen Entsprechen in ihrer ganzen Fiille
entbergen zu kénnen. Sie spricht sich uns immer wieder in anderer
Weise zu, und es liegt an uns, ob wir auf ihren Zuspruch héren.
Doch wenden wir uns nun dem zentralen Anliegen Werner Marx’
zu, Er sucht bei Heidegger nach einem MaB fiir verantwortliches Han-
deln im Sinne einer Nichstenethik und befragt hierfiir die Schriften
Martin Heideggers zunichst nach einem Mal} im traditionellen Sinn.
Dieses Fragen muBite jedoch vergeblich sein, denn Heidegger vollzog ja
gerade den Sprung aus dem bisherigen metaphysischen Denken in das
andenkende Denken, und dabei zeigte sich ihm auch ein anderes Mal3
als das traditionelle. Diese Méglichkeit sieht Werner Marx und fragt
nun nach einer anderen Auffassung vom Wesen eines Mafles im Den-
ken Heideggers, das dieser, ohne es zum Thema gemacht zu haben,
«unter der Hand» eingefiihrt hitte (Marx, S. 21). Er geht dabei von
Heideggers Bestimmung der Wahrheit des Seins aus, um aber alsbald auf
eine fiir ihn untiberwindbare Schwierigkeit zu sto3en, die darin besteht,
daB es zu Heideggers entscheidenden Einsichten gehére, dal3 das Sein
sich verbirgt, da3 Entzug als Geheimnis, vor allem aber als Irre walte.
Wie kénne ein MaB, zu dem wesenhaft Entzug, Geheimnis und Irre
gehoren, ein Maf fiir verantwortliches Handeln sein? (Marx, S. 22.)
Die eigentliche Schwierigkeit bei den Fragen von Werner Marx und
seinem Suchen nach einer Antwort in den Schriften Heideggers besteht
jedoch nicht darin, da3 Entzug zum Sein gehért, sondern liegt in der Art
seines Fragens selber. Er sucht, wie schon eingangs erwihnt, nach
einem RichtmaB fiir das tigliche Handeln, wihrend Heidegger keine
Anweisungen fiir das titige Leben gibt. Heidegger fragt stattdessen nach
dem Wesen des Menschen und seiner Wesensstitte. Erst wenn der
Mensch sich in seinem wahren Wesen erfihrt, weil3 er, wofiir er da ist,
und nur aus diesem Wissen heraus kann er dann auch verantwortlich
handeln. Heideggers Einsicht in das Wesen des Menschen ist daher das
Primire, das zuerst vollzogen sein mul3, weil wir sonst mit all unserem
Tun im Dunkeln tappen. Deshalb «beschrinkt» sich Heidegger darauf,
uns von der Wahrheit des Seins und dem Bezug des Seins zum Men-
schenwesen zu sagen (Marx, S. 22). « Wesentlicher als alle Aufstellung
von Regeln ist, daB3 der Mensch zum Aufenthalt in der Wahrheit des
Seins findet. Erst dieser Aufenthalt gewihrt die Erfahrung des Haltba-
ren. Den Halt fiir alles Verhalten verschenkt die Wahrheit des Seins »
(Heidegger, Wegmarken, S. 361). Der Aufenthalt des Menschen heif3t



462 Uber das Verhiltnis von Werner Marx zu Martin Heidegger

griechisch « ethos ». Darum «ist dasjenige Denken, das die Wahrheit des
Seins als das anfingliche Element des Menschen als eines eksistierenden
denkt, in sich schon die urspriingliche Ethik» (ebd. S. 356).

Das alleinige MaB fiir Martin Heidegger ist das Sein selbst (Heideg-
ger, Heraklit, S. 171,326 1.), auf dessen Zuspruch der Mensch hért und
ihm entspricht. Wir kénnen deshalb nicht sagen, da3 Heidegger das
Mal nicht zum Thema gemacht oder es unter der Hand eingefiihrt hitte
(Marx, S. 6/21), denn in all seinen Schriften sagt er uns von der Wahr-
heit des Seins und dem Aufenthalt des Menschen in diesem.

Das Primire ist daher, dall der Mensch sich in seinem Wesen
erfihrt, um das Sein das Mal seinlassen zu kénnen. « Nur sofern der
Mensch, in die Wahrheit des Seins ek-sistierend, diesem gehért, kann
aus dem Sein selbst die Zuweisung derjenigen Weisungen kommen, die
fiir den Menschen Gesetz und Regel werden miissen» (Heidegger,
Wegmarken, S. 360 £.). Eksistieren bedeutet hier nicht vorkommen und
vorhandensein, sondern nennt das Hin-aus-stehen in die Wahrheit des
Seins. Der Mensch ek-sistiert, indem er innesteht in der Lichtung des
Seins, als dem Offenen und Freien, das erst Unverborgenheit, Entber-
gung gewihrt. Als der so Ek-sistierende kann der Mensch Seiendes
vernehmen und in seinem wahren Wesen sein-lassen, d. h. zum Vor-
schein kommen lassen, entbergen. Nur darin ist der Mensch frei fiir sein
eigentliches Wesen. « Das Geschehnis des Entbergens, d. h. der Wahr-
heit, ist es, zu dem die Freiheit in der nichsten und innigsten Ver-
wandtschaft steht... Alles Entbergen kommt aus dem Freien, geht ins
Freie und bringt ins Freie » (Heidegger, Die 7echnik und die Kebre, S. 25).
Daher geht die Freiheit bei Heidegger nicht, wie Werner Marx schreibt,
in der Wahrheit unter (Marx, S. 22), sondern das Freie, Offene ermog-
licht erst, daf} sich etwas in seinem wahren Wesen zeigen kann. So ist
wohl kaum ein Mensch urspriinglicher von der eigentlichen Freiheit
betroffen worden als Martin Heidegger (Marx, S. 138).

In der eigentlichen Freiheit griinden aber auch alle menschlichen
Verhaltensweisen, wie z. B. die von Werner Marx hervorgehobenen der
Liebe, des Mitleids und der mitmenschlichen Anerkennung, denn der
Mensch kénnte sich gar nicht frei fiir diese oder jene Moglichkeit ent-
scheiden, wenn sich ihm das, was zur Wahl gestellt ist, nicht zuallererst
in dem Freien und Offenen der Lichtung des Seins zeigen wiirde.

Als der in der Lichtung des Seins Ek-sistierende 148t der Mensch das
Seiende als das Seiende, das es ist, sein, d. h. aufgehen in sein Wesen.
Der Mensch ist der in die Wahrheit des Seins Gerufene, um Hiiter und



Uber das Verhiltnis von Werner Marx zu Martin Heidegger 463

Bewahrer all dessen zu sein, was in seinem Licht zum Vorschein kom-
men mdchte. Als Diener des Seins 148t er das Sein das MaB3 sein. Gemil3
der Grundbedeutung des griechischen Wortes « metron » ist das Wesen
des Males die Weite, das Offene, die sich erstreckende Lichtung (Hei-
degger, Heraklit, S. 170). Heidegger erliutert, daB3 das Wort Lichtung
nichts mit dem Adjektiv licht, das hell bedeutet, gemeinsam habe.
Lichtung kime von leicht. Etwas lichten heil3e, etwas leicht, etwas frei
und offen machen, im Sinne einer Waldlichtung, wo der Wald von den
Biumen frei gemacht worden ist. Das so entstehende Freie sei die
Lichtung, Das Licht als die Helle setze die Lichtung als das Offene und
Freie schon voraus, denn nur in diese kénne das Licht einfallen. « Indes
ist die Lichtung, das Offene, nicht nur frei fiir Helle und Dunkel,
sondern auch fiir den Hall und das Verhallen, fiir das Ténen und das
Verklingen. Die Lichtung ist das Offene fiir alles An- und Abwesende »
(Heidegger, Zur Sache des Denkens, S. 72). In diese Lichtung geh6rend
und ihr entsprechend empfingt der Mensch das MaB fiir sein Tun.
Dieses Tun besteht darin, allem Anwesenden als Erscheinungs- und
Entfaltungsstitte zu dienen, damit es in seinem wahren Wesen, d. h. in
seiner ganzen Bedeutungsfiille und all seinen Verweisungszusammen-
hingen aufgehen kann.

Aufseinen alltdglichen Wegen vergiB3t aber der Mensch seine Zuge-
horigkeit zum Sein und verliert sich an das Seiende. Er sieht nicht, dal3
nur das Sein ihm das Seiende zuginglich macht und alles Seiende nur im
Licht des Seins begegnen kann. Er hilt sich allein an das Seiende und
nimmt von daher alle MaBe fiir sein Tun. « Auf diesen beharrt er und
versieht sich stets mit neuen MafB3en, ohne noch den Grund der Mal3-
nahme selbst und das Wesen der Mallgabe zu bedenken. Trotz des
Fortgangs zu neuen MaBen und Zielen versieht sich der Mensch in der
Wesens-Echtheit seiner MaBle » (Heidegger, Wegmarken, S. 195 £.). Die
Vermessenheit kommt zur Herrschaft. Von ihr sagt Heraklit im Frag-
ment 43: «(Die) Vermessenheit ist not, zu 16schen, eher denn (die)
Feuersbrunst» (Heidegger, Heraklit, S. 326).

Diese Vergessenheit des Seins, aus der heraus der Mensch in der Irre
geht, ist aber nicht der Nachlissigkeit des Menschen zuzuschreiben,
sondern beruht im Entzug des Seins selbst. Das Sein entzieht sich
zugunsten der Gabe, die es gibt, des Seienden. Wie konnte das Sein denn
Seiendes aufgehen lassen, es stindig durchwaltend und einigend, damit
es ein Seiendes sein kann, wenn das Sein selbst ein Seiendes wiirde ? So
sagt uns Heidegger, daB3 das Sichverbergen, die Verborgenheit, grie-



464 Uber das Verhiltnis von Werner Marx zu Martin Heidegger

chisch die Lethe, zur A-letheia als der Un-verborgenheit gehért, und in
diesem Sichverbergen des Seins walte ein Bergen und Verwahren, aus
dem erst Unverborgenheit gewihrt werden und Anwesendes in seiner
Anwesenheit erscheinen kann (Heidegger, Zur Sache des Denkens,
S. 78).

Doch der Entzug des Seins, der den Menschen in der Irre gehen ld3t,
schafft «zugleich mit an der Méglichkeit, die der Mensch aus der Ek-
sistenz zu heben vermag, sich #ich# beirren zu lassen, indem er die Irre
selbst erfihrt und sich nicht versicht am Geheimnis des Da-seins»
(Heidegger, Wegmarken, S. 197). Wie kann sich ein Mensch noch irren,
sobald er von der Irre weil3 ? Den Wissenden verweist daher die erfah-
rene Irre in den verborgenen Bereich des Seins, in das Herz der Unver-
borgenheit als dem Ort der Stille, «aus dem her es dergleichen wie die
Méglichkeit des Zusammengehorens von Sein und Denken, d.h.
Anwesenheit und Vernehmen erst gibt» (Heidegger, Zur Sache des Den-
kens, S.75).

So ist es die Irre, die den Menschen in seine Zugehérigkeit zum Sein
ruft, damit er dieses das Mal3 sein 1dBt. Die Schwierigkeit, die sich fiir
Werner Marx durch Entzug, Geheimnis und Irre ergab (Marx,
S.22/26 ff.), ist somit behoben.

Werner Marx sucht aber im Zusammenhang mit seiner Frage nach
einem Mal} fiir verantwortliches Handeln auch nach einer Orientie-
rung, um zwischen gut und bose unterscheiden zu kénnen und einem
Motiv dafiir, das Gute dem Bésen vorzuziehen. Die Lichtung des Seins
ereignet sich jedoch vor aller menschlichen Unterscheidung von gut
und bése. So wird jeder Mensch aus seinem Gewissen heraus entschei-
den miissen, was im jeweiligen Fall gut oder bése ist. Werner Marx trifft
diese Entscheidung von seinem Horizont der Liebe, des Mitleids und
der mitmenschlichen Anerkennung her und ist sich «des rechten Weges
stets bewuBt» (Marx, S. 60).

Liebe, Mitleid und mitmenschliche Anerkennung sind mégliche
ontische Vollzugsweisen des urspriinglichen Mitseins als einem We-
senszug des Menschen. Sie gehoren als die thm mitgegebenen Verhal-
tensmoglichkeiten immer schon zu ihm, so dal3 er sie jederzeit frei
wihlen kann. Der Anstof3 hierfiir braucht nicht aus der Gestimmtheit
des Entsetzens und der Hilflosigkeit heraus zu geschehen (Marx,
S. 39,/40,/42). Viel eher wird der Mensch diese Wahl in der Gestimmt-
heit der Offenheit fiir die anderen vollziehen, denn in dieser zeigen sich
ihm die anderen als von derselben Wesensart, wie er selbst es ist, d. h. als



Uber das Verhiltnis von Werner Marx zu Martin Heidegger 465

Mitmenschen, mit denen er immer schon den gemeinsamen Weltof-
fenheitsbereich fiir das Anwesen aller Dinge aussteht. In der Erfahrung
der gemeinsamen Zugehorigkeit zum Sein empfingt der Mensch aus
dem Sein auch das MaB fiir sein Verhalten den Mitmenschen gegeniiber
und wird aus seinem Ge-wissen, als der Versammlung des Wissens,
zwischen gut und bose unterscheiden kénnen.

Nachdem Werner Marx verschiedene Schriften Heideggers nach
einem MafB befragt hat, sieht er im letzten Beitrag seines Buches das
MaB fiir Heidegger im Geviert. Dessen Wesen sei das Dichterische
(Marx, S. 152). In den vorangehenden Abhandlungen Werner Marx’
wird das Geviert eine «inhaltliche Bestimmung» der Wahrheit des
Seins genannt (S. 30) und als Spiel und Weltwesen mit dem Sein gleich-
gesetzt (S. 36,/104). In den Spitschriften Heideggers sei das Sein als die
Einheit eines Gefiiges von vier Gegenden, als das Geviert, gedacht
(S. 30).

Das Geviert als die Versammlung von Himmel und Erde, Gott und
Mensch ist jedoch bei Heidegger nicht das Sein als solches, sondern das
Wesen des Dinges, sein Dingen. Ding heil3t urspriinglich Versamm-
lung. Heidegger zeigt uns wie ein einzig Ding, die Briicke, in sich
Himmel und Erde, Gott und Mensch versammelt:

«Die Briicke schwingt sich «leicht und kriftig» iber den Strom. Sie
verbindet nicht nur schon vorhandene Ufer. Im Ubergang der Briicke
treten die Ufer erst als Ufer hervor. Die Briicke 148t sie eigens gegen-
einander iber liegen. Die andere Seite ist durch die Briicke gegen die
eine abgesetzt. Die Ufer ziehen auch nicht als gleichgiiltige Grenzstrei-
fen des festen Landes den Strom entlang. Die Briicke bringt mit den
Ufern jeweils die eine und die andere Weite der riickwirtigen Ufer-
landschaft an den Strom. Sie bringt Strom und Ufer und Land in die
wechselseitige Nachbarschaft. Die Briicke versammelt die Erde als Land-
schaft um den Strom. So geleitet sie ihn durch die Auen. Die Briicken-
pfeiler tragen, aufruhend im Strombett, den Schwung der Bogen, die
den Wassern des Stromes ihre Bahn lassen. Mégen die Wasser ruhig und
munter fortwandern, mégen die Fluten des Himmels beim Gewitter-
sturm oder der Schneeschmelze in reiBenden Wogen um die Pfeilerbo-
gen schieBlen, die Briicke ist bereit fiir die Wetter des Himmels und
deren wendisches Wesen. Auch dort, wo die Briicke den Strom iiber-
deckt, hilt sie sein Strémen dadurch dem Himmel zu, daB3 sie es fiir
Augenblicke in das Bogentor aufnimmt und daraus wieder freigibt.



466 Uber das Verhiltnis von Werner Marx zu Martin Heidegger

Die Briicke 1463t dem Strom seine Bahn und gewihrt zugleich den
Sterblichen ihren Weg, dal3 sie von Land zu Land gehen und fahren.
Briicken geleiten auf mannigfache Weise. Die Stadtbriicke fithrt vom
SchloBbezirk zum Domplatz, die FluB3briicke vor der Landstadt bringt
Wagen und Gespann zu den umliegenden Dérfern. Der unscheinbare
Bachiibergang der alten Steinbriicke gibt dem Erntewagen seinen Weg
von der Flur in das Dortf, trigt die Holzfuhre vom Feldweg zur Land-
strale. Die Autobahnbriicke ist eingespannt in das Liniennetz des
rechnenden und méglichst schnellen Fernverkehrs. Immer und je
anders geleitet die Briicke hin und her die z6gernden und die hastigen
Wege der Menschen, daB3 sie zu anderen Ufern und zuletzt als die
Sterblichen auf die andere Seite kommen. Die Briicke tiberschwingt
bald in hohen, bald in flachen Bogen Fluf3 und Schlucht; ob die Sterb-
lichen das Uberschwingende der Briickenbahn in der Acht behalten
oder vergessen, dal3 sie, immer schon unterwegs zur letzten Briicke, im
Grunde danach trachten, ihr Gewdhnliches und Unbheiles zu iiberstei-
gen, um sich vor das Heile des Géttlichen zu bringen. Die Briicke
sammelt als der iiberschwingende Ubergang vor die Géttlichen. Mag
deren Anwesen eigens bedacht und sichtbarlich bedank? sein wie in der
Figur des Briickenheiligen, mag es verstellt oder gar weggeschoben
bleiben.

Die Briicke versammelt auf thre Weise Erde und Himmel, die Gétt-
lichen und die Sterblichen bei sich» (Heidegger, Vortrige und Aunfsirze,
8. 152£).

In dem Vortrag «...Dichterisch wohnet der Mensch... », auf den sich
Werner Marx in seinem letzten Beitrag bezieht, nennt Heidegger zwar
auch Himmel und Erde, Gott und Mensch, aber nicht als das Geviert,
sondern im Hinblick auf das dichterische Wohnen des Menschen, von
dem uns Hélderlin in seinem Gedicht «In lieblicher Bliue...»
spricht:

«Darf, wenn lauter Miihe das Leben, ein Mensch
Aufschauen und sagen: so

Will ich auch seyn? Ja. So lange die Freundlichkeit noch
Am Herzen, die Reine, dauert, misset

Nicht ungliicklich der Mensch sich

Mit der Gottheit. Ist unbekannt Gott?

Ist er offenbar wie der Himmel ? Dieses



Uber das Verhiltnis von Werner Marx zu Martin Heidegger 467

Glaub’ ich eher. Des Menschen Maal3 ist’s.

Voll Verdienst, doch dichterisch, wohnet

Der Mensch auf dieser Erde. Doch reiner

Ist nicht der Schatten der Nacht mit den Sternen,
Wenn ich so sagen kdnnte, als

Der Mensch, der heiBet ein Bild der Gottheit.
Giebt es auf Erden ein Maal3? Es giebt

Keines.»

(Holderlin, Stuttg, Ausg. 2,1, S. 372 ff. Vers 24-38)

An Hand dieser Verse Hélderlins erldutert Heidegger das dichteri-
sche Wohnen des Menschen auf dieser Erde und zeigt uns das MaB fiir
dieses eigentliche Wohnen. « Wenn Hélderlin vom Wohnen spricht,
schaut er den Grundzug des menschlichen Daseins. Das «Dichterische»
aber erblickt er aus dem Verhiltnis zu diesem wesentlich verstandenen
Wohnen. ... Das Dichten liB8t das Wohnen allererst ein Wohnen sein.
Dichten ist das eigentliche Wohnenlassen» (Heidegger, Vortrige und
Aufsitze, S. 189). Zu einer Wohnung gelangen wir durch das Bauen. So
ist das Dichten als Wohnenlassen das ausgezeichnete Bauen. Dieses
geschieht, indem der Mensch auf der Erde verbleibend zum Himmel
aufschaut und so das Zwischen von Himmel und Erde, d7e Dimension,
durchmift. « Das Wesen der Dimension ist die gelichtete und so durch-
messbare Zumessung des Zwischen» (S.195). Im Durchgehen der
Dimension ist der Mensch iiberhaupt erst Mensch und vermag seinem
Wesen gemil3 zu sein (ebd.).

Im Durchmessen mif3t sich der Mensch mit etwas Himmlischem,
der Gottheit. Doch Gott ist unbekannt fiir den Dichter, aber gerade als
der Unbekannte, der durch die Offenbarkeit des Himmels erscheint, ist er
das Mal3. «Das Erscheinen des Gottes durch den Himmel besteht in
einem Enthiillen, das jenes sehen 14B3t, was sich verbirgt, aber sehen 143t
nicht dadurch, da3 es das Verborgene aus seiner Verborgenheit her-
auszureillen sucht, sondern allein dadurch, dal3 es das Verborgene in
seinem Sichverbergen hiitet. So erscheint der unbekannte Gott als der
Unbekannte durch die Offenbarkeit des Himmels. Dieses Erscheinen
ist das MafB3, woran der Mensch sich misset» (S. 197).

Dieses ist ein seltsames MaB fiir das iibliche Vorstellen, «in keinem
Fall ein handgreiflicher Stecken und Stab; aber in Wahrheit einfacher
zu handhaben als diese, wenn nur unsere Hinde nicht greifen, sondern
durch Gebirden geleitet sind, die dem Mal3 entsprechen, das hier zu
nehmen ist. Dies geschieht in einem Nehmen, das nie das MaB3 an sich



468 Uber das Verhiltnis von Werner Marx zu Martin Heidegger

reilt, sondern es nimmt im gesammelten Vernehmen, das ein Héren
bleibt» (S. 198).

Der Dichter dichtet, indem er in den Anblicken des Himmels das
Unsichtbare als das Maf} erscheinen 1if3t. « Aber der Himmel ist nicht
eitel Licht. Der Glanz seiner Hohe ist in sich das Dunkle seiner alles
bergenden Weite. Das Blau der lieblichen Bldue des Himmels ist die
Farbe der Tiefe. Der Glanz des Himmels ist Aufgang und Untergang der
Dimmerung, die alles Verkiindbare birgt» (S. 201).

Hier, meint Werner Marx, kime nun Heidegger zu einem «merk-
wiirdigen Ergebnis» (Marx, S. 151), indem er erklire, da3 das Maf3 von
der Wesensart des Himmels sei. Der Himmel sei aber eine der Gegen-
den des Gevierts und Heidegger habe in seiner Erlduterung der Verse
Hélderlins neben der Gottheit und dem Himmel auch die Erde und die
Sterblichen mit ins Spiel gebracht. Daher miisse nun diese ganze
Dimension, eben das Geviert, das Mal3 sein. Deshalb sei der Menschen
MaB fiir Heidegger nicht wie fiir Holderlin der in der Offenbarkeit des
Himmels erscheinende unbekannte Gott, sondern das Geviert. Dessen
Wesen sei das Dichterische (Marx, S. 152).

Wir miissen jedoch sehen, dal3 bei Heidegger dze Dimension nicht
das Geviert, sondern das Offene und Freie ist, das der Mensch durch-
mifBt, um so sein eigentliches Wohnen, d. h. sein Innestehen in der
Lichtung, zu vollziehen. Das Geviert als die Versammlung von Himmel
und Erde, Gott und Mensch setzt das Offene und Freie, d7e Dimension,
schon voraus, denn nur in dieser kénnen die Dinge in ihrem wahren
Wesen, d. h. in ihrer ganzen Bedeutungsfiille und all ihren Verwei-
sungszusammenhingen, wie das Beispiel der Briicke gezeigt hat, aufge-
hen. Das MaB fiir den Menschen ist daher nicht das Geviert, aber auch
nicht die Erde, nicht der Himmel oder der Gott selbst, sondern das, was
sich verbirgt, und in das der Gott a/s der Unbekannte, sowie der Himmel
als die alles bergende Weite nur winken, d. h. verweisen kénnen. Deshalb
kann Heidegger sagen, daf3 das Ma@3 von der Wesensart des Himmels sei,
was nicht heif3t, dall der Himmel selbst das Maf3 ist. Der Menschen Mal3
ist das Sichverhiillende, das Sein selbst, das erst Himmel und Erde, Gott
und Mensch in ihr Zueinander entlif3t. Das Wesen des Dichterischen
aber ist das eigentliche Wohnenlassen. Da der Dichter dazu berufen ist,
die Dimension in ausgezeichneter Weise zu durchmessen und im
eigentlichen Bild das Unsichtbare als das Ma3 sehen zu lassen, empfingt
der Mensch im Dichterischen das Ma@ fiir die Weite seines Wesens und
wird so in sein urspriingliches Wohnen geleitet. Deshalb ist es notwen-



Uber das Verhiltnis von Werner Marx zu Martin Heidegger 469

dig, dal3 wir, die wir keine Dichter sind, das Dichterische in der Acht
behalten, damit uns eine Wende des undichterischen Wohnens trifft.
« Wie unser Tun und Lassen und inwieweit es einen Anteil an dieser
Wende haben kann, bewihren nur wir selbst, wenn wir das Dichteri-
sche ernst nehmen» (Heidegger, Vortrige und Aufsitze, S. 203).

Entgegen der Meinung von Werner Marx (Marx, S. 153) hat uns
Heidegger hiermit den Weg aufgezeigt, den wir, die wir keine Dichter
sind, gehen miissen, um in das dichterische Wohnen zu finden. Das
dichterische Wohnen geschieht im Durchmessen des Freien, Offenen,
um das Unsichtbare, das Sein selbst, das Mal3 sein zu lassen und ihm zu
gehoren.

Jede Moglichkeit des Da-seins, auch die des wesentlichen Wohnens,
erschlief3t sich dem Menschen immer aus einer Gestimmtheit heraus.
Heidegger aber habe, so schreibt Werner Marx, nicht gesehen und
deutlich gemacht, daf} fiir das andenkende Denken eine andere
Gestimmtheit als fiir das vorstellende Denken nétig sei (Marx, S. 126 £.).
Auch habe Heidegger die Gestimmtheit der Sterblichen nicht zum
Thema gemacht (Marx, S. 38/107). Heidegger jedoch vermochte, auf
seinem langen Weg der vollen Hingabe und Bereitschaft fiir das anden-
kende Denken aus der anfinglich noch diisteren Stimmung der wesen-
haften Angst in ein immer heller werdendes Gestimmtsein hineinzu-
reifen. Aus dem Sprung in das andenkende Denken und dem steten
Verweilen in ihm erwuchs ihm die Stimmung der Gelassenheit. So kann
uns Heidegger im « Nachwort zu: Was ist Metaphysik ?» von der « Ge-
lassenheit der langmiitigen Besinnung» sprechen (Heidegger, Wegmar-
ken, S.305). Man kann deshalb nicht sagen, daB Heidegger die
Gestimmtheit des andenkenden Denkens nicht gesehen habe. Threr
Erlduterung widmet er sogar eine eigene Schrift « Gelassenheit». Er
zeigt uns hier zunichst, dal3 wir, wenn wir iiber dem blof3 rechnenden
Denken nicht das andenkende Denken vergessen haben, der Uber-
macht der Technik nicht wehrlos und ratlos ausgeliefert sind. Im
besinnlichen Denken kénnen wir die technischen Gegenstinde in
Gebrauch nehmen, sie gleichzeitig aber auch auf sich beruhen lassen, als
etwas, was uns nicht im Innersten angeht. Unser Verhiltnis zur Technik
wird so auf eine wundersame Weise einfach und ruhig. Heidegger nennt
dieses Verhiltnis « die Gelassenheit zu den Dingen » (Heidegger, Gelas-
senbeit, S. 23). Da aber auch in der Technik, die das Wesen des Menschen
in Anspruch nimmt, ein verborgener Sinn waltet, kénnen wir uns fiir
diesen offen halten. Dies ist «die Offenheit fiir das Geheimnis» (S. 24).



470 Uber das Verhiltnis von Werner Marx zu Martin Heidegger

Aus dem unablissigen andenkenden Denken erwichst uns die Stim-
mung der Gelassenheit zu den Dingen und der Offenheit fiir das
Geheimnis.

Was Heidegger aber im Tiefsten von der Gelassenheit zu sagen
versuchte, finden wir in seiner « Erorterung der Gelassenheit» (Hei-
degger, Gelassenbeit, S. 29 ff.). Gegeniiber dem vorstellenden Denken ist
das Wesen des andenkenden Denkens in die Gelassenheit eingelassen.
Diese Gelassenheit beruht ihrerseits im Sicheinlassen auf das Offene der
Gegend als der Lichtung des Seins, um, in sie gehérend, die Gegend rein
walten zu lassen als die Gegend. In der ilteren Form hei3t das Wort
Gegend auch «Gegnet». So sagt uns Heidegger: «Die Gelassenheit
kommt aus der Gegnet, weil sie darin besteht, daB3 der Mensch der
Gegnet gelassen bleibt und zwar durch diese selbst. Er ist ihr in seinem
Wesen gelassen, insofern er der Gegnet urspriinglich gehort. Er gehort
ihr, insofern er der Gegnet anfinglich ge-eignet ist, und zwar durch die
Gegnet selbst» (S. 49 £.). In der Gelassenheit wandelt sich das Denken
aus dem Vorstellen in das Warten auf die Gegend, damit diese unser
Wesen einlidfit in das Gehéren zu ihr (S. 50 £.).

In die Gelassenheit sind aber auch die Sterblichen eingelassen, denn
ein Mensch, der in die Gestimmtheit der Gelassenheit gefunden hat,
kann sein Sterben gelassen-heiter iibernehmen. Er erfihrt den Tod
nicht als ent-setzendes Unheil (Marx, S. 39/108), sondern als ein Sich-
Geleiten-lassen in das alles Bergende, dem der Mensch in seinem
Wesen schon immer gehort.

Heidegger zeigt uns, «daB3 das Wesen der Sterblichen in die Acht-
samkeit auf das Geheil3 gerufen ist, das sie in den Tod kommen heif3t. Ex
ist als duBerste Moglichkeit des sterblichen Daseins nicht Ende des
Méglichen, sondern das héchste Ge-birg (das versammelnde Bergen)
des Geheimnisses der rufenden Entbergung» (Heidegger, Vortrige und
Aufsitze, S. 256).

LITERATUR

Werner Marx : Gibt es auf Erden ein MaB3? (Meiner, Hamburg 1983)

Martin Heidegger : Vortrige und Aufsitze (Neske, Pfullingen 1954); Gelassenheit, 3. Aufl.
(Neske, Pfullingen 1959); Die Technik und die Kehre (Neske, Pfullingen 1962); Zur
Sache des Denkens (Niemeyer, Tiibingen 1969); Der Satz vom Grund, 4. Aufl.
(Neske, Pfullingen 1971); Wegmarken, Gesamtausgabe, Band 9 (Klostermann,
Frankfurta. M. 1976); Sein und Zeit, Gesamtausgabe, Band 2 (Klostermann, Frank-
furt a. M. 1977); Identitit und Differenz, 6. Aufl. (Neske, Pfullingen 1978); Hera-
klit, Gesamtausgabe, Band 55 (Klostermann, Frankfurt a. M. 1979); Grundbegriffe,
Gesamtausgabe, Band 51 (Klostermann, Frankfurt a. M. 1981).



	Über das Verhältnis von Werner Marx zu Martin Heidegger

