
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 31 (1984)

Heft: 3

Artikel: Über das Verhältnis von Werner Marx zu Martin Heidegger

Autor: Haslingen, Karin Schoeller-von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760877

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760877
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Karin Schoeller-von Haslingen

Über das Verhältnis von Werner Marx
zu Martin Heidegger

In seinem 1983 erschienenen Buch «Gibt es auf Erden ein Maß?»
stellt Werner Marx, der Nachfolger des Philosophen Martin Heidegger
auf dessen Lehrstuhl in Freiburg, die Frage nach einem Maß für
verantwortungsvolles Handeln und wendet sich mit dieser Frage an das

Denken Martin Heideggers. Er vollzieht diese Aufgabe aus der Not
unserer Zeit heraus, in der es nur noch wenigen Menschen möglich ist,
im Glauben «die Himmlischen» als das absolut Maßgebende
anzuerkennen. Werner Marx ist daher der Überzeugung, daß es die Aufgabe
der heute Philosophierenden ist, nach Grundlagen für eine Nächsten-
und Sozialethik zu suchen, die denen, die aus dem Glauben gefallen
sind, eine Orientierung für verantwortliches Handeln gewähren können.

Seiner Ansicht nach besteht die geschichtliche Situation der heute

Philosophierenden aber darin, daß sie dazu « verurteilt » sind, in einem

Spielraum zwischen Tradition und anderem Anfang zu denken. Da
Werner Marx in seinem Denken ebenfalls in diesem Zwischenbereich
verharrt, gerät er in eine Schwierigkeit, die das Bemühen seines ganzen
Buches durchzieht. Er kann auf der einen Seite das Maß der Tradition
nicht mehr einfach übernehmen, es ist ihm aber andererseits, wie er
selber schreibt, auch nicht möglich, das andere Denken Martin
Heideggers nachzuvollziehen (Marx, S. 4/5). Daher bleibt ihm das Maßgebende

in Heideggers Denken verschlossen.
Diese Schwierigkeit wird auch nicht durch seinen Versuch

überwunden, eine Grundbestimmung Martin Heideggers aufzugreifen, um
sie dann über Heidegger hinaus weiterzudenken, denn wie kann man
ein Denken weiterdenken, bei dem man noch gar nicht angekommen
ist Ebensowenig bewahrt ihn die eigene Einsicht in diese Schwierig-



454 Über das Verhältnis von Werner Marx zu Martin Heidegger

keit vor den Mißverständnissen, die bei seinem kritischen Befragen der

Schriften Heideggers entstehen mußten.
Werner Marx fragt bei Heidegger nach einem Maß für verantwortliches

Handeln, das er selbst in Gestalt der Liebe, des Mitleids und der
mitmenschlichen Anerkennung sieht. Dieses Handeln vollzieht sich in
dem ontischen Bereich der Verhaltensmöglichkeiten des Menschen.

Heideggers Denken wird jedoch von etwas ganz anderem bestimmt. Es

ist dies die Frage nach dem Sein als solchem.
Aus der Frage nach dem Sein als solchem, das im Anfang des

abendländischen Denkens bei den Griechen als Anwesen gedacht wurde,

vollzog Heidegger die Bestimmung des Menschen als Da-sein.
Dasein meint hier nicht Vorhandensein. Da ist nicht eine Ortsangabe für
ein Seiendes, sondern soll die Offenheit nennen, in die hinein ein

jegliches an-wesen, d. h. sich zeigen und so zum Vorschein kommen
kann. Das « Da » zu sein, zeichnet das Menschsein aus. « Das Auszeichnende

des Menschen beruht darin, daß er als das denkende Wesen,
offen dem Sein, vor dieses gestellt ist, auf das Sein bezogen bleibt und
ihm so entspricht. Der Mensch ist eigentlich dieser Bezug der Entsprechung,

und er ist nur dies» (Heidegger, Identität und Differenz, S. 18).

Heideggers Analytik des Da-seins entfaltet nun die verschiedenen

Wesenszüge des Menschen, wie z. B. sein Mitsein, sein Gestimmtsein
und sein Sterblichsein, aber immer im Hinblick auf dessen Seinsverständnis,

d. h. im Hinblick auf das Sein als solches. Seine Daseinsanalytik

ist daher Ontologie und bezieht sich nicht auf einzelne ontische
Verhaltensweisen des Menschen wie Liebe, Mitleid und mitmenschliche

Anerkennung. Sie gibt keine Anweisungen für eine Nächstenethik,
wie Werner Marx sie sucht. Wenn Werner Marx daher die Schriften

Heideggers nach einem Maß für verantwortungsvolles Handeln im
traditionellen Sinn oder in anderer Weise befragt, kann er keine Antwort

finden, denn sein Fragen und das Fragen Martin Heideggers
bewegen sich in verschiedenen Bereichen.

Auch kann man das Denken Martin Heideggers nicht nach Ergebnissen

absuchen (Marx, S. 16/38/137/151). Ergebnisse gehören in das

vorstellende und berechnende Denken, das nur das für wirklich hält,
was wirkt und einen Nutzen erbringt. Heidegger hat aber den Sprung
aus diesem vorstellenden Denken in das andenkende Denken vollzogen.

« Dieses Denken ist, insofern es ist, das Andenken an das Sein und
nichts außerdem. Zum Sein gehörig, weil vom Sein in die Wahrnis
seiner Wahrheit geworfen und für sie in den Anspruch genommen,



Über das Verhältnis von Werner Marx zu Martin Heidegger 455

denkt es das Sein. Solches Denken hat kein Ergebnis. Es hat keine

Wirkung. Es genügt seinem Wesen, indem es ist. Aber es ist, indem es

seine Sache sagt» (Heidegger, Wegmarken, S. 358).
Die Möglichkeit, diesen Sprung, den uns Heidegger vorgesprungen

ist, nachzuvollziehen, tragen sicher manche Menschen in sich. Wir
können deshalb nicht mit Werner Marx sagen, daß man Heideggers
Denken nicht nachvollziehen kann (Marx, S. 4). Nur muß man wissen,
daß dieses Nachvollziehen nicht heißt, am Rande seines Denkweges zu
stehen und über ihn zu reflektieren, sondern bedeutet, sich auf Heideggers

Denken mit ganzem Herzen einzulassen und mit ihm in seinem
Denken unterwegs zu sein und ein Leben lang unterwegs zu bleiben.
Nur so ist es möglich, in den Zuspruch, in dem Heidegger stand, zu

gelangen. Wer freilich diese Mühe scheut, wird Heideggers Einsichten
nie nachvollziehen können.

Auch Werner Marx spricht ja von der Notwendigkeit eines immer
erneuten Bemühens, um in seine Erfahrung des Sterblichseins zu gelangen

und die Verwandlung vom Entsetzenden zum Heilenden zu
vollziehen (Marx, S. 41). In dieser Erfahrung unserer Sterblichkeit tritt für
Werner Marx durch eine «plötzliche Erleuchtung» vor den Blick, daß

wir « fortwährend sterben ». Diese Einsicht wirke ent-setzend, denn sie

reiße den Menschen aus seiner alltäglichen Gleichgültigkeit sich selbst

und den anderen gegenüber heraus. Er erkenne, daß er ständig auf dem

Weg ins Verderben, ins «Unheil» ist und diesem Unheil ganz alleine
begegnen muß. An die Stelle der Gleichgültigkeit trete die Gestimmt-
heit des Entsetzens, des Grauens und der äußersten Hilflosigkeit. In
dem Bewußtsein der Hilflosigkeit vergehe aber die Gleichgültigkeit
gegenüber den anderen als bloß Vorhandene und ließe sie zu Mitmenschen

werden, die dem selben Schicksal des Sterblichseins anheimgegeben

sind, und bei denen man Hilfe suchen könne, die aber ebenso

unserer Hilfe bedürften. Aus diesem gewandelten Verhältnis zu den
anderen erwüchse die Bereitschaft zur Verantwortlichkeit, die in das

Heilende der Liebe, des Mitleids und der mitmenschlichen Anerkennung

führe. « Diese Gestalten des Heilenden sind für denjenigen, der
verantwortlich handeln will, zu Meißen geworden, die sein ganzes Sein

tragen » (Marx, S. 44). Dies seien erfahrbare Maße, die es auf Erden gibt
(Marx, S. 41f£).

Werner Marx spricht hier aus einer eigenen Erfahrung, die volle
Achtung und Anerkennung verdient, nur kann seine Bestimmung eines

Maßes nicht als ein Weiterdenken der Einsichten Heideggers gesehen



456 Über das Verhältnis von Werner Marx zu Martin Heidegger

werden, denn Werner Marx und Martin Heidegger gehen in ihrem
Denken getrennte Wege.

Um dies zu zeigen, müssen wir zunächst fragen, wie sieht Heidegger
den Tod und das Sterblichsein des Menschen? Der Tod enthüllt sich
ihm «als die eigenste, unbezügliche, unüberholbare Möglichkeit» des

Da-seins (Heidegger, Sein und Zeit, S. 333). Eigenste, da der Mensch den
Tod als seinen je eigenen selbst zu übernehmen hat, unbezügliche, weil
ihm im Tod alle Bezüge zu den Mitmenschen und den Dingen seiner
Welt verloren gehen, und unüberholbare, weil der Tod die äußerste

Möglichkeit seines In-der-Welt-seins ist. Auch steht der Tod dem
Menschen in der ausgezeichneten Weise bevor, daß er immer schon von früh
auf um sein Sterblichsein weiß. Deshalb kann man das Menschsein ein
Sein zum Tode nennen. Dieses Wissen verdeckt sich aber der Mensch,
indem er in seiner Alltäglichkeit zunächst an die anderen als das « Man »

verfallen ist. Er existiert so in seinem uneigentlichen Sein und muß sich

erst im Ergreifen seiner eigenen Möglichkeiten zu seinem eigentlichen
Selbstsein versammeln. In der Verfallenheit an die anderen bestimmt
nun auch das «Man» die Auslegung des Todes. Es kennt den Tod als

etwas ständig Vorkommendes, als «Todesfall». Es stellt fest, «man
stirbt », und will damit sagen, daß man selbst zwar auch einmal stirbt,
aber vorläufig doch noch nicht (Heidegger, Sein und Zeit, S. 336). So

verdeckt das Man das Wissen um den Tod und damit das eigenste
Seinkönnen des Menschen.

Auch in den späteren Schriften Martin Heideggers ist der Tod die
äußerste Möglichkeit des Da-seins (Heidegger, Der Satz vom Grund,
S. 186 ; Vorträge und Aufsätze, S. 256) und wird nicht, wie Werner Marx
es sieht, zu einer Macht «an sich» (Marx, S. 106). Ebensowenig verlieren

die Menschen, indem sie den Tod als Tod vermögen und so
fortwährend sterben, mehr und mehr ihr Wesen (Marx, S. 91). «Sterben

können», d. h. «den Tod als Tod vermögen» (Heidegger, Vorträge und

Aufsätze, S. 150) heißt, um sein Sterblichsein wissen, dieses Wissen
übernehmen und in ihm stehen. Gerade dadurch gewinnen die
Menschen ihr eigentliches Wesen, die Sterblichen zu sein.

Den Namen « die Sterblichen » entnahm Heidegger nicht der Dichtung

Hölderlins (Marx, S. 89). Es war der frühe griechische Denker
Parmenides, der dem Menschen aufgrund seines Wissens um sein
Sterblichsein diesen Namen verliehen hat.

Welche Stimmung erschließt uns nun unser eigentliches Selbstsein
und damit das eigentliche Wissen um unser Sterblichsein, um es über-



Über das Verhältnis von Werner Marx zu Martin Heidegger 457

nehmen zu können? Eine ausgezeichnete Grundstimmung zeigt uns

Heidegger in «Sein und Zeit» in der Angst, die nicht mit der
Ängstlichkeit und der Furcht verwechselt werden darf. In der Furcht fürchtet
sich das Da-sein immer vor etwas Seiendem, das es bedroht. In der
wesenhaften Angst tritt jedoch alles Seiende gerade von ihm weg und
wird völlig belanglos. Im Verlust eines jeden Bezuges zum Seienden

wird der Mensch ganz auf sich selbst zurückgeworfen. Er kann sich

nicht mehr wie in seiner Alltäglichkeit an die Mitmenschen verlieren
und findet keinen Halt mehr an innerweltlich Seiendem. Dadurch aber

eröffnet sich ihm die Möglichkeit, sich in seinem eigentlichen Selbstsein

zu erfahren. Wenn alles, worauf der Mensch in seiner Alltäglichkeit
bezogen ist, in eine völlige Bedeutungslosigkeit versinkt, gerät es

dadurch nicht in eine Abwesenheit, sondern kommt in seiner
Gleichgültigkeit gerade bedrängend auf ihn zu. So auf die Welt gestoßen
versteht der Mensch sich in seinem eigentlichen In-der-Welt-sein, d. h.

in seinem ursprünglichen Bezogensein auf die Dinge seiner Welt. Er
erfährt sich als Da-sein, als ursprüngliches Offen-sein für das Anwesen
all dessen, was sich ihm zeigt.

In seiner Antrittsvorlesung «Was ist Metaphysik» führt uns
Heidegger noch einen Schritt weiter (Heidegger, Wegmarken, S. 103 ff). Er
zeigt uns, daß die wesenhafte Angst uns nicht nur vor unser eigentliches
Selbstsein als Da-sein bringt, sondern auch das ganz andere zu allem
Seienden, das Nichts, enthüllt. Im Entgleiten des Seienden im Ganzen
offenbart sich das Nichts. Dieses Nichts bedeutet aber nicht die

Vernichtung des Seienden, sondern nennt das ganz Andere zu jeglichem
Seienden, das selbst nichts Seiendes ist, dies ist das Sein selbst

(S. 382). Wenn Heidegger vom « Nichten des Nichts » spricht, so zeigt er
die Weise, wie das «Nichts» west. Das «Nichts nichtet», indem es vom
Seienden für sich abweist und in das Sein des Seienden verweist (S. 114,

Anm. a). « Als Nichten west, währt, gewährt das Nichts » (ebd. Anm. b),
d.h. in der Erfahrung des «Nichts» «ersteht erst die ursprüngliche
Offenheit des Seienden als eines solchen: daß es Seiendes ist. Das

Wesen des ursprünglich nichtenden Nichts liegt in dem : es bringt das

Da-sein allererst vor das Seiende als ein solches », d.h. eigens vor das Sein

des Seienden (S. 114). Das «Nichts» «enthüllt sich als zugehörig zum
Sein des Seienden» (S. 120). Daher kann Heidegger sagen, daß

«Nichts» und Sein das Selbe sind (S. 115, Anm. c, S. 120/382/421),
d. h. sie gehören zusammen. Im « Nichten des Nichts » geschieht Sein als

Aufgehen aus der Verborgenheit in die Unverborgenheit. Sein, d. h.



458 Über das Verhältnis von Werner Marx zu Martin Heidegger

anwesen kann etwas aber nur, wenn ihm ein offener Bereich zur
Verfügung steht, in den hinein es an-wesen kann. Dieser Offenheitsbereich
ist der Mensch als Da-sein. Ins «Nichts» hineingehalten versteht der
Mensch, daß überhaupt etwas ist. Nur als der so in die Offenbarkeit des

Seins Gerufene kann er Seiendes vernehmen. Die Grundverfassung des

Menschen ist sein Seinsverständnis. «Einzig der Mensch unter allem
Seienden erfährt, angerufen von der Stimme des Seins, das Wunder aller
Wunder: daß Seiendes ist» (Heidegger, Wegmarken, S. 307).

Hier muß darauf hingewiesen werden, daß diese Zusammenhänge
nicht vom vorstellenden Denken aus verstanden werden können. Hierfür

bedarfes des Sprunges in das andenkende Denken, das den Zuspruch
hört und ihm entspricht.

«Nichts» und Sein sind als zusammengehörig in eins zu denken.
Unsere menschliche Sprache versagt hier, und so können wir auf diesen

Zusammenhang nur verweisend hindeuten. Heidegger durchkreuzt das

Sein (Wegmarken, S. 374 Anm. a) und will so daraufhinweisen, daß das

Sein zum «Nichts» gehört. Dieses «Nichts» darf nicht als nihilistische
Leere gesehen werden. «Nichts» wird es nur genannt, weil es das ganz
Andere zu allem Seienden ist. Das so genannte « Nichts » ist im Gegenteil

die vollste Fülle, die alles Seiende aus sich heraus zu entlassen

vermag, es ständig durchwaltend, damit es ein Seiendes sein kann. Es

waltet als das Sein als solches. Heidegger nennt es auch das Geheimnis.

Dieses « Nichts » ist aber von solcher Art, daß es alles, was es aus sich
als der Verborgenheit in die Unverborgenheit entlassen hat, auch wieder

in sich zurückzunehmen vermag. Daher kann Anaximander sagen :

« Hervorgang und Entgängnis (Hinweggang) gehen hervor aus dem und

gehen weg zu dem Selben » (Heidegger, Grundbegriffe, S. 116). Diesen
Übergang in das «Nichts» erfährt der Mensch als den Tod. Deshalb
kann Heidegger den Tod den Schrein des «Nichts» nennen, denn er
birgt das « Nichts » in sich. Da das « Nichts » aber als das Sein selbst west,
ist der Tod auch das höchste Ge-birg des Seins. « Der Tod ist der Schrein
des Nichts, dessen nämlich, was in aller Hinsicht niemals etwas bloß
Seiendes ist, was aber gleichwohl west, sogar als das Geheimnis des

Seins selbst. Der Tod birgt als der Schrein des Nichts das Wesende des

Seins in sich. Der Tod ist als der Schrein des Nichts das Gebirg des

Seins» (Heidegger, Vorträge und Aufsätze, S. 177).
Werner Marx vermag diese Einsicht Martin Heideggers in die

Zusammengehörigkeit von Sein und Nichts nicht nachzuvollziehen



Über das Verhältnis von Werner Marx zu Martin Heidegger 459

(Marx, S. 96 ff.), denn er trennt beides voneinander und stellt den Tod
als ein Drittes zwischen Nichts und Sein. Für ihn ist der Tod eine eigene
Macht, die Sein und Nichts scheidet und beide allererst ins Erscheinen
kommen läßt. Angesichts des Todes erführe der Mensch den Unterschied

zwischen dem, was nicht ist, und dem, was ist (Marx, S. 100 f.).
Dadurch aber, daß der Tod Entbergung, Offenbarkeit gewähre, sei es

dem Tod zu verdanken, daß der Mensch als Mensch ist, denn ohne
Offenbarkeit gäbe es kein Verstehen von irgend etwas (Marx,
S. 106).

Für Werner Marx ist das Seinsgeschehen das dem Menschen Leben
und Sinn Schenkende, das Wirken des nichtenden Nichts dagegen ist
das Ent-setzende, das den Menschen ständig auf den Weg ins Verderben,

ins Unheil bringt (Marx, S. 38/101).
Dieses Denken Werner Marx' kann nicht als ein Weiterdenken der

Einsichten Martin Heideggers verstanden werden, sondern trennt sich

an der Stelle, an der er das Denken Heideggers nicht mehr nachvollzieht,

von diesem und geht seinen eigenen Weg. Wenn der Grundgedanke

Martin Heideggers verborgen bleibt, ist es aber auch nicht möglich

zu entscheiden, ob es in Heideggers Denken Fehlendes oder Unent-
faltetes zu finden gibt, das zu ergänzen wäre (Marx, S. 67/96/107).
Wesentlich ist zunächst der Nachvollzug des Sprunges, den uns Heidegger

vorgesprungen ist.

Ebenso wie Werner Marx Nichts und Sein nicht in eins denkt,
scheidet er auch das uns umgebende Offene von der Gegend, von der

Heidegger in « Zur Erörterung der Gelassenheit » spricht (ebd. S. 38 ff.).
Heidegger erläutert uns hier, daß das uns umgebende Offene in sich

nicht eine unter anderen Gegenden, sondern die Gegend aller Gegenden

sei (ebd. S. 38 f.). Werner Marx trennt jedoch das uns umgebende
Offene von der Gegend, weil er es für ein jeweiliges uns umgebendes
Offenes hält (Marx, S. 64 f.). Auch muß man sehen, daß Heidegger mit
der Gegend das Sein selbst nennt. Die Einsicht in diesen Zusammenhang

können wir nicht nur der Schrift «Gelassenheit» entnehmen,
sondern finden die Bestätigung hierfür auch in Heideggers Heraklit-
Vorlesung (ebd. S. 337 f.). Daher ergeben sich nicht zwei verschiedene

Bestimmungen, wenn Heidegger im «Humanismusbrief» das Wesen
des Menschen als zum Sein gehörig sieht und im « Feldweggespräch »

von der Gelassenheit des Menschen in die Gegend spricht (Marx, S. 76).
Die Lichtung des Seins und die Gegend als die offene Weite sind das

Selbe. Es ist deshalb auch nicht verwunderlich, wenn die Gegend mit



460 Über das Verhältnis von Werner Marx zu Martin Heidegger

dem verborgen Wesenden der Wahrheit in eins gedacht wird (Heidegger,

Gelassenheit, S. 59 ; Marx, S. 78 f.). Dies ist keine Vermutung
Heideggers, die erst in dem Vortrag «Das Wesen der Sprache» zur
Überzeugung gelangt (Marx, S. 79). Diese Einsicht geht der « Erörterung der
Gelassenheit» schon voraus.

Das Problematische sieht Werner Marx jedoch vor allem darin, daß
die Gegend, der in der Bestimmung Heideggers alle Macht gehöre und
so ein Gegengewicht zu jedem Machtanspruch der Subjektivität zu
bilden vermöge, nicht wesen könne ohne den Menschen. Es müsse sich
daher zeigen lassen, daß die Abhängigkeit des Menschen von der

Gegend dennoch gewahrt bleibe (Marx, S. 78). Doch dieses Problem
besteht gar nicht, denn durch Heideggers Einsicht in das Wesen des

Menschen als Da-sein (siehe oben S. 454) ist der Mensch als Subjekt und
damit jede Subjektivität bereits überwunden. Es braucht daher keine
Macht, die dem entgegensteht. Ebensowenig ist der Mensch eine Macht
gegenüber der Gegend, d. h. gegenüber dem Sein (Marx, S. 75). Es gilt
hier, klar zu sehen, daß der Mensch vom Sein entlassen wird für das

Sein. Der Mensch vermag von sich aus überhaupt nichts. Er gehört in
seinem Wesen dem Sein, d. h. er ist dem Sein vereignet und kann nur so

Mensch sein. Heidegger sagt uns im «Humanismusbrief»: «Der
Mensch ist vielmehr vom Sein selbst in die Wahrheit des Seins geworfen

>, daß er, dergestalt ek-sistierend, die Wahrheit des Seins hüte, damit
im Licht des Seins das Seiende als das Seiende, das es ist, erscheine»

(Heidegger, Wegmarken, S. 330), und: «Der Mensch ist der Hirt des

Seins... Er gewinnt die wesenhafte Armut des Hirten, dessen Würde
darin beruht, vom Sein selbst in die Wahrnis seiner Wahrheit gerufen zu
sein» (ebd., S. 342).

Wenn wir vermögen, mit Heidegger die Lichtung des Seins, die

Gegend und das verborgen Wesende der Wahrheit und deren Bezug
zum Menschenwesen in eins zu denken, lösen sich alle angeblichen
Schwierigkeiten von selber auf.

Dieses In-eins-Denken darf freilich nicht so verstanden werden, als

wäre alles ein Einerlei. Die Lichtung des Seins, die Gegend und das

verborgen Wesende der Wahrheit sind die verschiedenen Namen für die

Sache des Denkens, auf deren Zuspruch das Denken hört, um ihr immer
wieder neu zu entsprechen und davon zu sagen. So weist uns Heidegger
von vielen Seiten her auf das Selbe hin. Schon Sokrates wußte, daß es

das Schwerste sei, vom Selben immer das Selbe zu sagen. Aber nur so

können wir das Eine als das Zentrum umkreisen und es immer klarer



Über das Verhältnis von Werner Marx zu Martin Heidegger 461

zum Vorschein kommen lassen. Denn die Sache des Denkens ist viel zu

groß, um sie in einem einzigen Entsprechen in ihrer ganzen Fülle
entbergen zu können. Sie spricht sich uns immer wieder in anderer
Weise zu, und es liegt an uns, ob wir auf ihren Zuspruch hören.

Doch wenden wir uns nun dem zentralen Anliegen Werner Marx'
zu. Er sucht bei Heidegger nach einem Maß für verantwortliches Handeln

im Sinne einer Nächstenethik und befragt hierfür die Schriften
Martin Heideggers zunächst nach einem Maß im traditionellen Sinn.
Dieses Fragen mußte jedoch vergeblich sein, denn Heidegger vollzog ja

gerade den Sprung aus dem bisherigen metaphysischen Denken in das

andenkende Denken, und dabei zeigte sich ihm auch ein anderes Maß
als das traditionelle. Diese Möglichkeit sieht Werner Marx und fragt
nun nach einer anderen Auffassung vom Wesen eines Maßes im Denken

Heideggers, das dieser, ohne es zum Thema gemacht zu haben,
«unter der Hand» eingeführt hätte (Marx, S. 21). Er geht dabei von
Heideggers Bestimmung der Wahrheit des Seins aus, um aber alsbald auf
eine für ihn unüberwindbare Schwierigkeit zu stoßen, die darin besteht,
daß es zu Heideggers entscheidenden Einsichten gehöre, daß das Sein
sich verbirgt, daß Entzug als Geheimnis, vor allem aber als Irre walte.
Wie könne ein Maß, zu dem wesenhaft Entzug, Geheimnis und Irre
gehören, ein Maß für verantwortliches Handeln sein (Marx, S. 22.)

Die eigentliche Schwierigkeit bei den Fragen von Werner Marx und
seinem Suchen nach einer Antwort in den Schriften Heideggers besteht

jedoch nicht darin, daß Entzug zum Sein gehört, sondern liegt in der Art
seines Fragens selber. Er sucht, wie schon eingangs erwähnt, nach
einem Richtmaß für das tägliche Handeln, während Heidegger keine

Anweisungen für das tätige Leben gibt. Heidegger fragt stattdessen nach
dem Wesen des Menschen und seiner Wesensstätte. Erst wenn der
Mensch sich in seinem wahren Wesen erfährt, weiß er, wofür er da ist,
und nur aus diesem Wissen heraus kann er dann auch verantwortlich
handeln. Heideggers Einsicht in das Wesen des Menschen ist daher das

Primäre, das zuerst vollzogen sein muß, weil wir sonst mit all unserem
Tun im Dunkeln tappen. Deshalb «beschränkt» sich Heidegger darauf,
uns von der Wahrheit des Seins und dem Bezug des Seins zum
Menschenwesen zu sagen (Marx, S. 22). «Wesentlicher als alle Aufstellung
von Regeln ist, daß der Mensch zum Aufenthalt in der Wahrheit des

Seins findet. Erst dieser Aufenthalt gewährt die Erfahrung des Haltbaren.

Den Halt für alles Verhalten verschenkt die Wahrheit des Seins»

(Heidegger, Wegmarken, S. 361). Der Aufenthalt des Menschen heißt



462 Über das Verhältnis von Werner Marx zu Martin Heidegger

griechisch « ethos ». Darum «ist dasjenige Denken, das die Wahrheit des

Seins als das anfängliche Element des Menschen als eines eksistierenden
denkt, in sich schon die ursprüngliche Ethik» (ebd. S. 356).

Das alleinige Maß für Martin Heidegger ist das Sein selbst (Heidegger,

Heraklit, S. 171/326 f.), auf dessen Zuspruch der Mensch hört und
ihm entspricht. Wir können deshalb nicht sagen, daß Heidegger das

Maß nicht zum Thema gemacht oder es unter der Hand eingeführt hätte

(Marx, S. 6/21), denn in all seinen Schriften sagt er uns von der Wahrheit

des Seins und dem Aufenthalt des Menschen in diesem.

Das Primäre ist daher, daß der Mensch sich in seinem Wesen

erfährt, um das Sein das Maß seinlassen zu können. «Nur sofern der
Mensch, in die Wahrheit des Seins ek-sistierend, diesem gehört, kann

aus dem Sein selbst die Zuweisung derjenigen Weisungen kommen, die

für den Menschen Gesetz und Regel werden müssen» (Heidegger,
Wegmarken, S. 360 f.). Eksistieren bedeutet hier nicht vorkommen und
Vorhandensein, sondern nennt das Hin-aus-stehen in die Wahrheit des

Seins. Der Mensch ek-sistiert, indem er innesteht in der Lichtung des

Seins, als dem Offenen und Freien, das erst Unverborgenheit, Entber-

gung gewährt. Als der so Ek-sistierende kann der Mensch Seiendes

vernehmen und in seinem wahren Wesen sein-lassen, d. h. zum
Vorschein kommen lassen, entbergen. Nur darin ist der Mensch frei für sein

eigentliches Wesen. «Das Geschehnis des Entbergens, d. h. der Wahrheit,

ist es, zu dem die Freiheit in der nächsten und innigsten
Verwandtschaft steht... Alles Entbergen kommt aus dem Freien, geht ins

Freie und bringt ins Freie » (Heidegger, Die Technik und die Kehre, S. 25).
Daher geht die Freiheit bei Heidegger nicht, wie Werner Marx schreibt,
in der Wahrheit unter (Marx, S. 22), sondern das Freie, Offene ermöglicht

erst, daß sich etwas in seinem wahren Wesen zeigen kann. So ist
wohl kaum ein Mensch ursprünglicher von der eigentlichen Freiheit
betroffen worden als Martin Heidegger (Marx, S. 138).

In der eigentlichen Freiheit gründen aber auch alle menschlichen

Verhaltensweisen, wie z. B. die von Werner Marx hervorgehobenen der

Liebe, des Mitleids und der mitmenschlichen Anerkennung, denn der
Mensch könnte sich gar nicht frei für diese oder jene Möglichkeit
entscheiden, wenn sich ihm das, was zur Wahl gestellt ist, nicht zuallererst
in dem Freien und Offenen der Lichtung des Seins zeigen würde.

Als der in der Lichtung des Seins Ek-sistierende läßt der Mensch das

Seiende als das Seiende, das es ist, sein, d. h. aufgehen in sein Wesen.

Der Mensch ist der in die Wahrheit des Seins Gerufene, um Hüter und



Über das Verhältnis von Werner Marx 2x1 Martin Heidegger 463

Bewahrer all dessen zu sein, was in seinem Licht zum Vorschein kommen

möchte. Als Diener des Seins läßt er das Sein das Maß sein. Gemäß
der Grundbedeutung des griechischen Wortes «metron» ist das Wesen
des Maßes die Weite, das Offene, die sich erstreckende Lichtung
(Heidegger, Heraklit, S. 170). Heidegger erläutert, daß das Wort Lichtung
nichts mit dem Adjektiv licht, das hell bedeutet, gemeinsam habe.

Lichtung käme von leicht. Etwas lichten heiße, etwas leicht, etwas frei
und offen machen, im Sinne einer Waldlichtung, wo der Wald von den
Bäumen frei gemacht worden ist. Das so entstehende Freie sei die

Lichtung. Das Licht als die Helle setze die Lichtung als das Offene und
Freie schon voraus, denn nur in diese könne das Licht einfallen. « Indes
ist die Lichtung, das Offene, nicht nur frei für Helle und Dunkel,
sondern auch für den Hall und das Verhallen, für das Tönen und das

Verklingen. Die Lichtung ist das Offene für alles An- und Abwesende »

(Heidegger, Zur Sache des Denkens, S. 72). In diese Lichtung gehörend
und ihr entsprechend empfängt der Mensch das Maß für sein Tun.
Dieses Tun besteht darin, allem Anwesenden als Erscheinungs- und
Entfaltungsstätte zu dienen, damit es in seinem wahren Wesen, d. h. in
seiner ganzen Bedeutungsfülle und all seinen Verweisungszusammenhängen

aufgehen kann.
Auf seinen alltäglichen Wegen vergißt aber der Mensch seine

Zugehörigkeit zum Sein und verliert sich an das Seiende. Er sieht nicht, daß

nur das Sein ihm das Seiende zugänglich macht und alles Seiende nur im
Licht des Seins begegnen kann. Er hält sich allein an das Seiende und
nimmt von daher alle Maße für sein Tun. «Auf diesen beharrt er und
versieht sich stets mit neuen Maßen, ohne noch den Grund der
Maßnahme selbst und das Wesen der Maßgabe zu bedenken. Trotz des

Fortgangs zu neuen Maßen und Zielen versieht sich der Mensch in der
Wesens-Echtheit seiner Maße» (Heidegger, Wegmarken, S. 195 f.). Die
Vermessenheit kommt zur Herrschaft. Von ihr sagt Heraklit im Fragment

43: «(Die) Vermessenheit ist not, zu löschen, eher denn (die)
Feuersbrunst» (Heidegger, Heraklit, S. 326).

Diese Vergessenheit des Seins, aus der heraus der Mensch in der Irre
geht, ist aber nicht der Nachlässigkeit des Menschen zuzuschreiben,
sondern beruht im Entzug des Seins selbst. Das Sein entzieht sich

zugunsten der Gabe, die es gibt, des Seienden. Wie könnte das Sein denn
Seiendes aufgehen lassen, es ständig durchwaltend und einigend, damit
es ein Seiendes sein kann, wenn das Sein selbst ein Seiendes würde So

sagt uns Heidegger, daß das Sichverbergen, die Verborgenheit, grie-



464 Über das Verhältnis von Werner Marx zu Martin Heidegger

chisch die Lethe, zur A-letheia als der Un-Verborgenheit gehört, und in
diesem Sichverbergen des Seins walte ein Bergen und Verwahren, aus

dem erst Unverborgenheit gewährt werden und Anwesendes in seiner
Anwesenheit erscheinen kann (Heidegger, Zur Sache des Denkens,
S. 78).

Doch der Entzug des Seins, der den Menschen in der Irre gehen läßt,
schafft «zugleich mit an der Möglichkeit, die der Mensch aus der Ek-
sistenz zu heben vermag, sich nicht beirren zu lassen, indem er die Irre
selbst erfährt und sich nicht versieht am Geheimnis des Da-seins»

(Heidegger, Wegmarken, S. 197). Wie kann sich ein Mensch noch irren,
sobald er von der Irre weiß Den Wissenden verweist daher die erfahrene

Irre in den verborgenen Bereich des Seins, in das Herz der
Unverborgenheit als dem Ort der Stille, « aus dem her es dergleichen wie die

Möglichkeit des Zusammengehörens von Sein und Denken, d. h.

Anwesenheit und Vernehmen erst gibt» (Heidegger, Zur Sache des Denkens,

S. 75).
So ist es die Irre, die den Menschen in seine Zugehörigkeit zum Sein

ruft, damit er dieses das Maß sein läßt. Die Schwierigkeit, die sich für
Werner Marx durch Entzug, Geheimnis und Irre ergab (Marx,
S. 22/26 ff.), ist somit behoben.

Werner Marx sucht aber im Zusammenhang mit seiner Frage nach
einem Maß für verantwortliches Handeln auch nach einer Orientierung,

um zwischen gut und böse unterscheiden zu können und einem
Motiv dafür, das Gute dem Bösen vorzuziehen. Die Lichtung des Seins

ereignet sich jedoch vor aller menschlichen Unterscheidung von gut
und böse. So wird jeder Mensch aus seinem Gewissen heraus entscheiden

müssen, was im jeweiligen Fall gut oder böse ist. Werner Marx trifft
diese Entscheidung von seinem Horizont der Liebe, des Mitleids und
der mitmenschlichen Anerkennung her und ist sich « des rechten Weges
stets bewußt» (Marx, S. 60).

Liebe, Mitleid und mitmenschliche Anerkennung sind mögliche
ontische Vollzugsweisen des ursprünglichen Mitseins als einem

Wesenszug des Menschen. Sie gehören als die ihm mitgegebenen
Verhaltensmöglichkeiten immer schon zu ihm, so daß er sie jederzeit frei
wählen kann. Der Anstoß hierfür braucht nicht aus der Gestimmtheit
des Entsetzens und der Hilflosigkeit heraus zu geschehen (Marx,
S. 39/40/42). Viel eher wird der Mensch diese Wahl in der Gestimmtheit

der Offenheit für die anderen vollziehen, denn in dieser zeigen sich
ihm die anderen als von derselben Wesensart, wie er selbst es ist, d. h. als



Über das Verhältnis von Werner Marx zu Martin Heidegger 465

Mitmenschen, mit denen er immer schon den gemeinsamen
Weltoffenheitsbereich für das Anwesen aller Dinge aussteht. In der Erfahrung
der gemeinsamen Zugehörigkeit zum Sein empfängt der Mensch aus
dem Sein auch das Maß für sein Verhalten den Mitmenschen gegenüber
und wird aus seinem Ge-wissen, als der Versammlung des Wissens,
zwischen gut und böse unterscheiden können.

Nachdem Werner Marx verschiedene Schriften Heideggers nach
einem Maß befragt hat, sieht er im letzten Beitrag seines Buches das

Maß für Heidegger im Geviert. Dessen Wesen sei das Dichterische
(Marx, S. 152). In den vorangehenden Abhandlungen Werner Marx'
wird das Geviert eine «inhaltliche Bestimmung» der Wahrheit des

Seins genannt (S. 30) und als Spiel und Weltwesen mit dem Sein gleichgesetzt

(S. 36/104). In den Spätschriften Heideggers sei das Sein als die
Einheit eines Gefüges von vier Gegenden, als das Geviert, gedacht
(S. 30).

Das Geviert als die Versammlung von Himmel und Erde, Gott und
Mensch ist jedoch bei Heidegger nicht das Sein als solches, sondern das

Wesen des Dinges, sein Dingen. Ding heißt ursprünglich Versammlung.

Heidegger zeigt uns wie ein einzig Ding, die Brücke, in sich

Himmel und Erde, Gott und Mensch versammelt:

«Die Brücke schwingt sich deicht und kräftig> über den Strom. Sie

verbindet nicht nur schon vorhandene Ufer. Im Übergang der Brücke
treten die Ufer erst als Ufer hervor. Die Brücke läßt sie eigens
gegeneinander über liegen. Die andere Seite ist durch die Brücke gegen die
eine abgesetzt. Die Ufer ziehen auch nicht als gleichgültige Grenzstreifen

des festen Landes den Strom entlang. Die Brücke bringt mit den

Ufern jeweils die eine und die andere Weite der rückwärtigen
Uferlandschaft an den Strom. Sie bringt Strom und Ufer und Land in die

wechselseitige Nachbarschaft. Die Brücke versammelt die Erde als Landschaft

um den Strom. So geleitet sie ihn durch die Auen. Die Brückenpfeiler

tragen, aufruhend im Strombett, den Schwung der Bogen, die
den Wassern des Stromes ihre Bahn lassen. Mögen die Wasser ruhig und
munter fortwandern, mögen die Fluten des Himmels beim Gewittersturm

oder der Schneeschmelze in reißenden Wogen um die Pfeilerbogen

schießen, die Brücke ist bereit für die Wetter des Himmels und
deren wendisches Wesen. Auch dort, wo die Brücke den Strom
überdeckt, hält sie sein Strömen dadurch dem Himmel zu, daß sie es für
Augenblicke in das Bogentor aufnimmt und daraus wieder freigibt.



466 Über das Verhältnis von Werner Marx zu Martin Heidegger

Die Brücke läßt dem Strom seine Bahn und gewährt zugleich den
Sterblichen ihren Weg, daß sie von Land zu Land gehen und fahren.
Brücken geleiten auf mannigfache Weise. Die Stadtbrücke führt vom
Schloßbezirk zum Domplatz, die Flußbrücke vor der Landstadt bringt
Wagen und Gespann zu den umliegenden Dörfern. Der unscheinbare

Bachübergang der alten Steinbrücke gibt dem Erntewagen seinen Weg
von der Flur in das Dorf, trägt die Holzfuhre vom Feldweg zur
Landstraße. Die Autobahnbrücke ist eingespannt in das Liniennetz des

rechnenden und möglichst schnellen Fernverkehrs. Immer und je

anders geleitet die Brücke hin und her die zögernden und die hastigen
Wege der Menschen, daß sie zu anderen Ufern und zuletzt als die
Sterblichen auf die andere Seite kommen. Die Brücke überschwingt
bald in hohen, bald in flachen Bogen Fluß und Schlucht ; ob die
Sterblichen das Überschwingende der Brückenbahn in der Acht behalten
oder vergessen, daß sie, immer schon unterwegs zur letzten Brücke, im
Grunde danach trachten, ihr Gewöhnliches und Unheiles zu übersteigen,

um sich vor das Heile des Göttlichen zu bringen. Die Brücke
sammelt als der überschwingende Übergang vor die Göttlichen. Mag
deren Anwesen eigens bedacht und sichtbarlich bedankt sein wie in der

Figur des Brückenheiligen, mag es verstellt oder gar weggeschoben
bleiben.

Die Brücke versammelt auf ihre Weise Erde und Himmel, die
Göttlichen und die Sterblichen bei sich » (Heidegger, Vorträge und Aufsatz,
S. 152 f.).

In dem Vortrag « ...Dichterisch wohnet der Mensch... », auf den sich

Werner Marx in seinem letzten Beitrag bezieht, nennt Heidegger zwar
auch Himmel und Erde, Gott und Mensch, aber nicht als das Geviert,
sondern im Hinblick auf das dichterische Wohnen des Menschen, von
dem uns Hölderlin in seinem Gedicht «In lieblicher Bläue...»

spricht :

«Darf, wenn lauter Mühe das Leben, ein Mensch
Aufschauen und sagen : so

Will ich auch seyn? Ja. So lange die Freundlichkeit noch
Am Herzen, die Reine, dauert, misset

Nicht unglücklich der Mensch sich

Mit der Gottheit. Ist unbekannt Gott?
Ist er offenbar wie der Himmel Dieses



Über das Verhältnis von Werner Marx zu Martin Heidegger 467

Glaub' ich eher. Des Menschen Maaß ist's.

Voll Verdienst, doch dichterisch, wohnet
Der Mensch auf dieser Erde. Doch reiner
Ist nicht der Schatten der Nacht mit den Sternen,
Wenn ich so sagen könnte, als

Der Mensch, der heißet ein Bild der Gottheit.
Giebt es auf Erden ein Maaß Es giebt
Keines. »

(Hölderlin, Stuttg. Ausg. 2,1, S. 372 ff. Vers 24-38)

An Hand dieser Verse Hölderlins erläutert Heidegger das dichterische

Wohnen des Menschen auf dieser Erde und zeigt uns das Maß für
dieses eigentliche Wohnen. «Wenn Hölderlin vom Wohnen spricht,
schaut er den Grundzug des menschlichen Daseins. Das <Dichterische>
aber erblickt er aus dem Verhältnis zu diesem wesentlich verstandenen
Wohnen. Das Dichten läßt das Wohnen allererst ein Wohnen sein.

Dichten ist das eigentliche Wohnenlassen» (Heidegger, Vorträge und

Aufsätze, S. 189). Zu einer Wohnung gelangen wir durch das Bauen. So

ist das Dichten als Wohnenlassen das ausgezeichnete Bauen. Dieses

geschieht, indem der Mensch auf der Erde verbleibend zum Himmel
aufschaut und so das Zwischen von Himmel und Erde, die Dimension,
durchmißt. «Das Wesen der Dimension ist die gelichtete und so
durchmessbare Zumessung des Zwischen» (S. 195). Im Durchgehen der
Dimension ist der Mensch überhaupt erst Mensch und vermag seinem
Wesen gemäß zu sein (ebd.).

Im Durchmessen mißt sich der Mensch mit etwas Himmlischem,
der Gottheit. Doch Gott ist unbekannt für den Dichter, aber gerade als

der Unbekannte, der durch die Offenbarkeit des Himmels erscheint, ist er
das Maß. «Das Erscheinen des Gottes durch den Himmel besteht in
einem Enthüllen, das jenes sehen läßt, was sich verbirgt, aber sehen läßt
nicht dadurch, daß es das Verborgene aus seiner Verborgenheit
herauszureißen sucht, sondern allein dadurch, daß es das Verborgene in
seinem Sichverbergen hütet. So erscheint der unbekannte Gott als der
Unbekannte durch die Offenbarkeit des Himmels. Dieses Erscheinen
ist das Maß, woran der Mensch sich misset» (S. 197).

Dieses ist ein seltsames Maß für das übliche Vorstellen, «in keinem
Fall ein handgreiflicher Stecken und Stab; aber in Wahrheit einfacher
zu handhaben als diese, wenn nur unsere Hände nicht greifen, sondern
durch Gebärden geleitet sind, die dem Maß entsprechen, das hier zu
nehmen ist. Dies geschieht in einem Nehmen, das nie das Maß an sich



468 Über das Verhältnis von Werner Marx zu Martin Heidegger

reißt, sondern es nimmt im gesammelten Vernehmen, das ein Hören
bleibt» (S. 198).

Der Dichter dichtet, indem er in den Anblicken des Himmels das

Unsichtbare als das Maß erscheinen läßt. «Aber der Himmel ist nicht
eitel Licht. Der Glanz seiner Höhe ist in sich das Dunkle seiner alles

bergenden Weite. Das Blau der lieblichen Bläue des Himmels ist die
Farbe der Tiefe. Der Glanz des Himmels ist Aufgang und Untergang der

Dämmerung, die alles Verkündbare birgt» (S. 201).
Hier, meint Werner Marx, käme nun Heidegger zu einem

«merkwürdigen Ergebnis» (Marx, S. 151), indem er erkläre, daß das Maß von
der Wesensart des Himmels sei. Der Himmel sei aber eine der Gegenden

des Gevierts und Heidegger habe in seiner Erläuterung der Verse

Hölderlins neben der Gottheit und dem Himmel auch die Erde und die

Sterblichen mit ins Spiel gebracht. Daher müsse nun diese ganze
Dimension, eben das Geviert, das Maß sein. Deshalb sei der Menschen
Maß für Heidegger nicht wie für Hölderlin der in der Offenbarkeit des

Himmels erscheinende unbekannte Gott, sondern das Geviert. Dessen

Wesen sei das Dichterische (Marx, S. 152).
Wir müssen jedoch sehen, daß bei Heidegger die Dimension nicht

das Geviert, sondern das Offene und Freie ist, das der Mensch durchmißt,

um so sein eigentliches Wohnen, d. h. sein Innestehen in der

Lichtung, zu vollziehen. Das Geviert als die Versammlung von Himmel
und Erde, Gott und Mensch setzt das Offene und Freie, die Dimension,
schon voraus, denn nur in dieser können die Dinge in ihrem wahren
Wesen, d. h. in ihrer ganzen Bedeutungsfülle und all ihren
Verweisungszusammenhängen, wie das Beispiel der Brücke gezeigt hat, aufgehen.

Das Maß für den Menschen ist daher nicht das Geviert, aber auch

nicht die Erde, nicht der Himmel oder der Gott selbst, sondern das, was
sich verbirgt, und in das der Gott als der Unbekannte, sowie der Himmel
als die alles bergende Weite nur winken, d. h. verweisen können. Deshalb
kann Heidegger sagen, daß das Maß von der Wesensart des Himmels sei,

was nicht heißt, daß der Himmel selbst das Maß ist. Der Menschen Maß
ist das Sichverhüllende, das Sein selbst, das erst Himmel und Erde, Gott
und Mensch in ihr Zueinander entläßt. Das Wesen des Dichterischen
aber ist das eigentliche Wohnenlassen. Da der Dichter dazu berufen ist,
die Dimension in ausgezeichneter Weise zu durchmessen und im
eigentlichen Bild das Unsichtbare als das Maß sehen zu lassen, empfängt
der Mensch im Dichterischen das Maß für die Weite seines Wesens und
wird so in sein ursprüngliches Wohnen geleitet. Deshalb ist es notwen-



Über das Verhältnis von Werner Marx zu Martin Heidegger 469

dig, daß wir, die wir keine Dichter sind, das Dichterische in der Acht
behalten, damit uns eine Wende des undichterischen Wohnens trifft.
«Wie unser Tun und Lassen und inwieweit es einen Anteil an dieser
Wende haben kann, bewähren nur wir selbst, wenn wir das Dichterische

ernst nehmen» (Heidegger, Vorträge und Aufsätze, S. 203).
Entgegen der Meinung von Werner Marx (Marx, S. 153) hat uns

Heidegger hiermit den Weg aufgezeigt, den wir, die wir keine Dichter
sind, gehen müssen, um in das dichterische Wohnen zu finden. Das
dichterische Wohnen geschieht im Durchmessen des Freien, Offenen,
um das Unsichtbare, das Sein selbst, das Maß sein zu lassen und ihm zu

gehören.
Jede Möglichkeit des Da-seins, auch die des wesentlichen Wohnens,

erschließt sich dem Menschen immer aus einer Gestimmtheit heraus.

Heidegger aber habe, so schreibt Werner Marx, nicht gesehen und
deutlich gemacht, daß für das andenkende Denken eine andere
Gestimmtheit als für das vorstellende Denken nötig sei (Marx, S. 126 f.).
Auch habe Heidegger die Gestimmtheit der Sterblichen nicht zum
Thema gemacht (Marx, S. 38/107). Heidegger jedoch vermochte, auf
seinem langen Weg der vollen Hingabe und Bereitschaft für das andenkende

Denken aus der anfänglich noch düsteren Stimmung der wesenhaften

Angst in ein immer heller werdendes Gestimmtsein hineinzu-
reifen. Aus dem Sprung in das andenkende Denken und dem steten
Verweilen in ihm erwuchs ihm die Stimmung der Gelassenheit. So kann

uns Heidegger im «Nachwort zu: Was ist Metaphysik?» von der
«Gelassenheit der langmütigen Besinnung» sprechen (Heidegger, Wegmarken,

S. 305). Man kann deshalb nicht sagen, daß Heidegger die
Gestimmtheit des andenkenden Denkens nicht gesehen habe. Ihrer
Erläuterung widmet er sogar eine eigene Schrift «Gelassenheit». Er
zeigt uns hier zunächst, daß wir, wenn wir über dem bloß rechnenden
Denken nicht das andenkende Denken vergessen haben, der
Übermacht der Technik nicht wehrlos und ratlos ausgeliefert sind. Im
besinnlichen Denken können wir die technischen Gegenstände in
Gebrauch nehmen, sie gleichzeitig aber auch auf sich beruhen lassen, als

etwas, was uns nicht im Innersten angeht. Unser Verhältnis zur Technik
wird so auf eine wundersame Weise einfach und ruhig. Heidegger nennt
dieses Verhältnis «die Gelassenheit zu den Dingen» (Heidegger,
Gelassenheit, S. 23). Da aber auch in der Technik, die das Wesen des Menschen
in Anspruch nimmt, ein verborgener Sinn waltet, können wir uns für
diesen offen halten. Dies ist «die Offenheit für das Geheimnis» (S. 24).



470 Über das Verhältnis von Werner Marx zu Martin Heidegger

Aus dem unablässigen andenkenden Denken erwächst uns die

Stimmung der Gelassenheit zu den Dingen und der Offenheit für das

Geheimnis.
Was Heidegger aber im Tiefsten von der Gelassenheit zu sagen

versuchte, finden wir in seiner «Erörterung der Gelassenheit»
(Heidegger, Gelassenheit, S. 29 ff.). Gegenüber dem vorstellenden Denken ist
das Wesen des andenkenden Denkens in die Gelassenheit eingelassen.
Diese Gelassenheit beruht ihrerseits im Sicheinlassen auf das Offene der

Gegend als der Lichtung des Seins, um, in sie gehörend, die Gegend rein
walten zu lassen als die Gegend. In der älteren Form heißt das Wort
Gegend auch «Gegnet». So sagt uns Heidegger: «Die Gelassenheit
kommt aus der Gegnet, weil sie darin besteht, daß der Mensch der

Gegnet gelassen bleibt und zwar durch diese selbst. Er ist ihr in seinem
Wesen gelassen, insofern er der Gegnet ursprünglich gehört. Er gehört
ihr, insofern er der Gegnet anfänglich ge-eignet ist, und zwar durch die

Gegnet selbst» (S. 49 f.). In der Gelassenheit wandelt sich das Denken
aus dem Vorstellen in das Warten auf die Gegend, damit diese unser
Wesen einläßt in das Gehören zu ihr (S. 50 f.).

In die Gelassenheit sind aber auch die Sterblichen eingelassen, denn
ein Mensch, der in die Gestimmtheit der Gelassenheit gefunden hat,
kann sein Sterben gelassen-heiter übernehmen. Er erfährt den Tod
nicht als ent-setzendes Unheil (Marx, S. 39/108), sondern als ein Sich-
Geleiten-lassen in das alles Bergende, dem der Mensch in seinem
Wesen schon immer gehört.

Heidegger zeigt uns, «daß das Wesen der Sterblichen in die
Achtsamkeit auf das Geheiß gerufen ist, das sie in den Tod kommen heißt. Er
ist als äußerste Möglichkeit des sterblichen Daseins nicht Ende des

Möglichen, sondern das höchste Ge-birg (das versammelnde Bergen)
des Geheimnisses der rufenden Entbergung» (Heidegger, Vorträge und

Aufsätze, S. 256).

Literatur
Werner Marx: Gibt es auf Erden ein Maß? (Meiner, Hamburg 1983)

Martin Heidegger: Vorträge und Aufsätze (Neske, Pfullingen 1954) ; Gelassenheit, 3. Aufl.
(Neske, Pfullingen 1959); Die Technik und die Kehre (Neske, Pfullingen 1962); Zur
Sache des Denkens (Niemeyer, Tübingen 1969); Der Satz vom Grund, 4. Aufl.
(Neske, Pfullingen 1971); Wegmarken, Gesamtausgabe, Band 9 (Klostermann,
Frankfurt a. M. 1976); Sein und Zeit, Gesamtausgabe, Band 2 (Klostermann, Frankfurt

a. M. 1977); Identität und Differenz, 6. Aufl. (Neske, Pfullingen 1978); Hera-
klit, Gesamtausgabe, Band 55 (Klostermann, Frankfurt a. M. 1979); Grundbegriffe,
Gesamtausgabe, Band 51 (Klostermann, Frankfurt a. M. 1981).


	Über das Verhältnis von Werner Marx zu Martin Heidegger

