
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 31 (1984)

Heft: 3

Artikel: Gebet und Theologie

Autor: Wriedt, Markus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760876

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760876
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Markus Wriedt

Gebet und Theologie

Skizzen zur Neubesinnung des Gebetes

im Kontext der systematisch-theologischen Theoriebildung *

Das Gebet gehört zu den Konstitutiva von Religion1. Seine
universale Verbreitung stellt zum einen den Anknüpfungspunkt interreligiösen

Gespräches dar, zum anderen die damit verbundene Notwendigkeit,

an ihm und mit ihm selbst das Proprium der eigenen Religion zu
formulieren2. Dabei steht die phänomenologische Betrachtung in
einem eigenartigen Mißverhältnis zu deren systematischer Reflexion 3.

* Erweiterte Fassung eines Vortrages, der am 21. Juli 1982 im Institut für Religionsund

Missionswissenschaft der Ludwig-Maximilians-Universität München gehalten wurde.

Für kritische Beiträge sei den Teilnehmern des Oberseminares, dessen Leiter
H. Bürkle, sowie H. Cesarino und K. M. Kodalle gedankt. Besonders bin ich
O. H. Pesch für seine tatkräftige Hilfe bei der anschließenden Überarbeitung verpflichtet.

1 Religion wird hier im weiteren Sinne als der institutionalisierte Raum verstanden,
in dem sowohl spezifische Erfahrungen mit göttlichen Mächten als auch deren Reflexion

- meistens zur Handlungsorientierung - sich vollzieht. Vgl. G. Mensching, Art. «Religion»

in RGG3, Bd. V, Sp. 961-964; H. R. Schlette, Art. «Religion» in LThK, VIII,
Sp. 1164-1168; R. Otto, Das Heilige, München 30 1 9 58; K. Goldammer, Die Formenwelt

des Religiösen, Stuttgart 1960; F. Heiler, Erscheinungsformen und Wesen der
Religion, Stuttgart 1961 ; G. van der Leeuw, Phänomenologie der Religion, Tübingen
41977; M. Eliade, Das Heilige und das Profane, Hamburg 1957; ders., Geschichte der

religiösen Ideen, Freiburg-Basel-Wien 1978ff.
2 G. Ebeling, Das Gebet ZThK 70(1973) 206-225.
3 Vgl. dazu die große Zahl neuerer Andachtsbücher und Gebetssammlungen und die

daran gemessen geringe Resonanz, die das Problem des Nicht-Beten-Könnens in syste-
matisch-theologischenÜberlegungen findet. Vgl. A. de Quervain, Das Gebet - Ein
Kapitel der christlichen Lehre, Zürich 1948, S. 13.

Die Literatur bis etwa 1918 ist aufgeführt bei : F. Heiler, Das Gebet — Eine
religionsgeschichtliche und religionspsychologische Untersuchung, München 1918, 21921;
mit Literaturnachträgen wurde die 5. Auflage München 1969 versehen. Weitere Angaben



422 Gebet und Theologie

Nicht zuletzt durch die philosophische und humanwissenschaftliche

Religionskritik wird die Theologie auf diese Tatsache verwiesen4.

Im folgenden wollen wir dieses Mißverhältnis zum Anlaß einer

christlich-theologischen Neubesinnung des Gebetes nehmen: Im Gebet

begegnet der Mensch Gott. Hier haben sich durch theologische Reflexion

gewonnene Einsichten existentiell zu bewähren. Dabei gehen wir
von der phänomenologischen Schau aus und versuchen eine kritische
Überprüfung einiger Definitionsansätze der systematischen Theologie
zu leisten. Die Überlegung, die zum Schluß zu einer Neubesinnung der

dogmatischen Aussagen führen kann, ist unter zwei Aspekten anzustellen:

Zum einen gilt es, aus den bisherigen phänomenologischen
Untersuchungen eine erste Definition abzuleiten. Sie wird in einem zweiten
Teil kritisch an den dogmatischen loci überprüft. Abschließend werden

nun noch einmal die dogmatischen Lehrsätze auf die neu gewonnene
zweite Definition des Gebetes bezogen und daraufhin untersucht, ob

das Gebet in einem begründbaren Sinnzusammenhang mit ihnen steht.

Das Grundgesetz dogmatischer Theologie, die Interdependenz aller
Aussagen macht dabei Schwierigkeit und Möglichkeit kritischer
Theoriegewinnung aus 5.

bei H.Schmidt, Wie betet der heutige Mensch? Dokumente und Analysen, 1972;
O. H. Pesch, Sprechender Glaube — Entwurf einer Theologie des Gebetes, Mainz 1970

(im folgenden zitiert als Pesch I) ; ders., Das Gebet, Mainz 1980 Pesch II) ; Concilium
18, Heft 11(1982) 611-694.

4 Vgl. Anm. 29.
5 Indem die systematische Theologie häufig nur die phänomenologischen Aussagen

durch die dogmatische Tradition kritisiert, fordert sie den Vorwurf immanenter
Theoriebildung heraus und fördert nicht gerade das wissenschaftstheoretische Ansehen
systematisch-theologischer Arbeit. Ebensowenig darf die Theologie umgekehrt sich verleiten
lassen, die christliche Wahrheit mit phänomenologisch gewonnenen Einsichten zu
kritisieren, den Gehalt der Offenbarung auf eine bloß säkular bestätigte Anschauung zu
reduzieren. Vgl. W. Pannenberg, Wissenschaftstheorie und Theologie, Frankfurt 1977;
ders., Was ist eine dogmatische Aussage? KuD 8(1962) 81—99; wiederabgedruckt in:
Grundfragen Systematischer Theologie I, Göttingen 31979, S. 159—180; ders., Bewußtsein

und Geist, ZThK 80(1983) 332—351; sowie die zuletzt vorgelegte Durchführung
seines Ansatzes in ders., Anthropologie — Anthropologie in theologischer Perspektive,
Göttingen 1983; eine fruchtbare Ergänzung dieser Überlegungen bietet O. H. Pesch,
Frei sein aus Gnade, Theologische Anthropologie, Freiburg 1983, S. 29-46 ; H. Peukert,
Wissenschaftstheorie, Handlungstheorie, Fundamentale Theologie - Analysen zu Ansatz
und Status theologischer Theoriebildung, Frankfurt 1978. Der dynamische Prozeß
gegenseitiger, kritischer Bezugnahme ermöglicht die Wahrung des Propriums christlicher
Aussagen, ohne einseitig spekulativ-supranaturalistischen oder diskursiv-aufklärerischen
Tendenzen Vorschub zu leisten. Vgl. dazu auch W. Lohff, Erwägungen zur dogmatischen

Lehre vom Gebet, in : Gebet und Gebetserziehung Pädagogische Forschungen
47), hrsg. von F. W. Bargheer und I. Röbbelen, Heidelberg 1971, S. 9-31, S. 10: «Hin-



Gebet und Theologie 423

Aus dieser Sicht ergeben sich Anfragen an die Vertreter anderer
Ansätze6. Aus der diskursiven Betrachtung des Gebetes lassen sich
einerseits keine dogmatischen Sätze ableiten. Wird dennoch versucht,
ausschließlich vom beobachteten Befund her das Wesen des Betens zu
bestimmen, besteht die Gefahr, daß die dogmatische Argumentation
lückenhaft erscheint7. Kann es nicht sogar bei einer psychologisieren-
den Reduktion nurmehr zu Aussagen zu «allgemein menschlichem
Geschehen»8 kommen? Wird eine solche Betrachtung dem theologischen

Gehalt noch gerecht? Diese Fragen sollten auch den strukturell
verwandten Ansätzen der liberalen Theologie W. Herrmanns 9 und der

existenztheologischen Position R. Bultmanns 10 gestellt werden. Ihnen
kann der Vorwurfpsychologisierender Tendenz kaum gemacht werden.
Wohl aber scheinen sie die diskursive Beschreibung des Geschehens auf
die Ebene subjektiver Innerlichkeit zu begrenzen. Wird damit die
überindividuelle Wahrheit der Gotteserfahrung nicht letztlich geleugnet11
und damit weitergreifender Rezeption entzogen?

ter der Unklarheit des theologischen Feldes hinsichtlich der Frage des Gebetes verbirgt
sich ein vielfacher Dissensus über die Struktur dogmatischer Lehre überhaupt, die man
mitbedenken müßte, wenn es zur Klärung kommen soll. » Auf die beiderseitige Abhängigkeit

von Erfahrung und Reflexion verweist G. Ebeling, Gebet, S. 213: «Ein Denken
und Reden von Erfahrung muß ein Reden und Denken aus Erfahrung sein. »

6 Vgl. W. Lohff, a.a.O. ; G. Wenz, Andacht und Zuversicht — Dogmatische
Überlegungen zum Gebet, ZThK 78(1981) 465—490; G. Wertelius, Oratio continua — Das
Verhältnis zwischen Glaube und Gebet in der Theologie Martin Luthers Studia
theologica Lundensia 32), Lund 1970, S. 11 ff.

7 So z. B. der oben genannte Entwurf W. Lohffs : Seine in Anlehnung an
D. F. E. Schleiermacher als pragmatisch-eklektisch bezeichnete Methode (S. 15)
kommt in der Durchführung nicht ohne theologische Postulate aus. Die berechtigte und
notwendige Einführung biblischer und dogmatischer Kategorien erscheint unbegründet
und willkürlich. Der Zusammenhang empirischer Betrachtung und ihrer theologischen
Reflexion bleibt unerwähnt. Damit verbleibt die Aussage unverbindlich und kann die
geforderte Formulierung des «Wesens des christlichen Gebetes» nicht leisten.

8 Zu den kritisierten Ansätzen ist hier F. Heiler, aber auch J. A. T. Robinson,
Honest to God, London 1963 (zitiert nach der deutschen Ausgabe: Gott ist anders,
München 31963, übersetzt von C. und G. Hahn), D. Solle, Atheistisch an Gott glauben,
Freiburg 1968, zu zählen. G. Wenz bemerkt treffend, daß dabei die Frage nach dem
Adressaten unerheblich wird, a.a.O. S. 475.

9 W. Herrmann: Art. «Gebet» in RE VI, S. 386ff., Leipzig 31897.
10 Hierzu ist auch der Ansatz H. Thielickes zu zählen: Theologie des Geistes

Dogmatik III), Tübingen 1978, § 5, S. 116-123.
11 G. Wenz, a.a.O. S. 477; W. Lohff, a.a.O. S. 12. Hierbei ist weniger der Weg

einseitigen Diskurses zu kritisieren als die theologisch-immanente Reduktion der
Argumentation auf «bestimmte Inhalte, die unvermittelt und kontingent von ihrer Geltung
und Wahrheit überzeugen» (W. Lohff, ebd.).



424 Gebet und Theologie

Andererseits ist es auch nicht möglich, dogmatische Behauptungen
aufzustellen, die nachträglich, nurmehr bestätigend, an Einzelbeispielen

verifiziert werden. Hierzu zählen unseres Erachtens traditionalistische

Lösungsversuche, die «auf eine Restitution der Geltung biblischer

Uberlieferung hinaus(laufen)» 12. Wie kann ein Theologe, der biblische
Überlieferung unbefragt zur Autorität erhebt, den Eindruck bloßer
Willkür vermeiden 13 Wo bleibt der Anknüpfungspunkt zum Gespräch
mit Andersdenkenden? Diese Frage ist auch K. Barth und den Vertretern

der fortentwickelten dialektischen Theologie 14 zu stellen: Welche

Bedeutung hat ein Gebet, das als Selbstmitteilung Gottes15, als ein
innertrinitarisches Gespräch 16 verstanden wird, für den betenden
Menschen? Wo liegt die Tat des Beters, wenn Gott immer allein
handelt?

Kritisch ist auch der Ansatz von P. Tillich zu lesen 17
: Läuft nicht

eine nur behauptende Theologie Gefahr, die tatsächlichen Probleme
ihrer Zeit aus den Augen zu verlieren Selbst wenn sie Züge zeitgemäßen

Engagements trägt — wie kann die mögliche Lösung glaubwürdig
vermittelt werden? 18 Die autoritative Setzung der Schrift, des

Gottesverhältnisses oder kontingenter Erfahrungen, die möglicherweise selbst

12 W. Lohff, a.a.O. S. 11.
13 Exemplarisch M. Luthers Hinweise aufdie Forderung Gottes im Zusammenhang

der Auslegung des zweiten Gebotes und der dritten Bitte des Vater-Unsers ; vgl. WA 30 I,
193,16-36; 194, 9-11.16-19; 195, 22-24.30-34; 32,416, 23-29; 38, 364, 28-365,4; 46,
80, 21-30 u. ö.

Vgl. weiterhin C. Geffré, Die neuen Wege der Theologie, Freiburg-Basel-Wien
1973, S. 60-64; hier S. 61 : «...die Autorität des Wortes Gottes selbst, d. h. im Grunde die
Natur der Offenbarung selbst ist es, die heute von der Theologie anders verstanden wird,
und zwar im Hinblick auf die Sicherung der Glaubwürdigkeit des Christentums gegenüber
einer unmenschlichen Vernunft, die nicht mehr bereit ist, die Wahrheit im Namen einer
Autorität anzunehmen.» Vgl. G. W. F. Hegel, Phänomenologie des Geistes, nach dem
Text der Originalausgabe hrsg. von G. Hoffmeister, Hamburg 61952, S. 67f.

14 G. Wenz, a.a.O. S. 476; vgl. R. Schäfer, Gott und Gebet, ZThK 65(1968) 117—

128 ; hier S. 117 : Gebet ist ein innertrinitarisches Geschehen ; sowie die Entwürfe von A.
de Quervain, a.a.O., H. K. Miskotte, Der Weg des Gebetes, München 1964, und die

folgenden Anmerkungen.
15 K. Barth: Kirchliche Dogmatik (KD), Vier Bände in 14 Teilbänden, Zürich

1932-1968; hier III/4, S. 95 ff.
16 Vgl. die treffende Polemik bei H. Zahrnt, Die Sache mit Gott, München 1972,

S. 123, unter der Überschrift «Monolog im Himmel»: «Er (sc. K. Barth) blickt der
Trinität ins Rollenbuch, ja manchmal hat man den Eindruck, daß er ihr souffliert.»

17 Systematische Theologie, Stuttgart—Frankfurt 31981, Bd. III, S. 222 f.
18 Vgl. die Aufsätze von V. Codina und G. Gutierrez in Concilium 18(11/

1982).



Gebet und Theologie 425

von ehemals zeitgenössischen Problemstellungen abhängig gemacht
wurden, versperrt einer tiefgreifenden Problemlösung den Weg. Kann
nach diesen Konzeptionen nur noch beten, wer ihre Grundvoraussetzungen

teilt?
Letztere Fragen treffen auch den dritten Typos theologischer Reflexion

des Gebetes: In diesen Versuchen wird ausgegangen von der
Tatsache des Nicht-Beten-Könnens19. Das Wissen um dieses Problem
dient zum Anlaß einer neuen Besinnung auf dogmatische Aussagen
(G. Ebeling), oder einer stärker seelsorgerlich orientierten Erklärung
traditioneller Formen und Inhalte (O. H. Pesch), oder einer kritischen
Überprüfung dogmatischer Tradition (J. A. T. Robinson, D. Solle,
W. Bernet, G. Hasenhüttl20); letztere mit zum Teil verheerenden Folgen.

Wo bleibt die kritische Überprüfung der Lösungsversuche selbst:

sowohl der dogmatischen Tradition als auch in der Wirklichkeit christlicher

Lebensgestaltung?21

I.

Wir verstehen im folgenden das Gebet als den direkten kommunikativen

Bezug des Menschen zu einer übernatürlichen Größe und damit
als Ausdruck lebendigen Vollzugs religiös reflektierter Wirklichkeitserfahrung.

Es ist jeder Religion zu eigen, deren Offenbarungsgehalte den
Menschen in einen unendlichen, transzendent begründeten
Zusammenhang zu stellen. Als Weise menschlichen Zugangs zur Gottheit
bleibt das Gebet immer individuell und befindet sich in einer bestimmten

Unabhängigkeit von den doktrinären Gehalten der einzelnen
Religionen. So kann sich im Gebet der Theoriegehalt einer jeden Religion
bewähren : Das Gebet ist der Ortpersönlich erfahrbarer Koinzidenz des

Unendlich-Transzendenten mit dem Endlich-Immanenten im Endlich-Immanenten 22.

19 G. Ebeling, a.a.O.; R. Schäfer, a.a.O.; Pesch I; P. Cornehl: «... vorspiegelnd
alt gewesene Vertrautheit», Gebet und Gebetserfahrung heute, in: F. W. Bargheer/
I. Röbbelen, a.a.O. S. 86—110; J.A.T. Robinson, a.a.O.; D. Solle, a.a.O.

20 G. Hasenhüttl, Einführung in die Gotteslehre, Darmstadt 1980, S. 236-243.
21 In diesem Zusammenhang ist auch die Vorgehensweise der Religionskritik zu

beurteilen : Kritiker aller Provenienz gehen zumeist vom empirischen Bestand aus und
kritisieren damit dessen dogmatische Vorgaben. Bewußt oder unbewußt wird auf eine
Reflexion des Verhältnisses von theologischer Theoriebildung und christlicher
Wirklichkeitsbewältigung verzichtet ; ebenso auf eine nachträgliche Überprüfung der Aussagen an
der Wirklichkeit und theologischen Theorie. Vgl. Anm. 25.

22 Zielsetzung und Umfang unserer Untersuchung gestatten es nicht, hier umfang-



426 Gebet und Theologie

Für das religiöse Subjekt besteht im Gebet die Möglichkeit zur Distanz-
nahme gegenüber der immanent nicht zu bewältigenden Mannigfaltigkeit

der Alltagswelt: «Es löst sich aus der Verhaftung an den beschränkten

Augenblick und erhebt sich über die Unmittelbarkeit der Alltagswelt,

um so das Ganze und Letzte des Lebens in den Blick zu bekommen»

23.

Diese Beschreibung scheint die Unterscheidung von Gebet und
Kultus zu verwischen. «Kultus ist... die menschliche Antwort in der

Begegnung mit dem Heiligen, ja noch mehr: die Aneignung des

Heiligen und des Heils durch den Menschen als raum-zeitliches Ereignis...
Er ist gegenseitige oder wechselseitige In-Besitz-Nahme von Gott und
Mensch in Raum und Zeit»24. Bedeutsam ist die hier angedeutete
übernatürliche Ermöglichung des Kultus, die ebenso für das Gebet
wirksam ist. Beide werden dem Menschen als Möglichkeit der
Kommunikation durch eine Offenbarung, i. e. das Medium der übernatür-

reichere religionsphänomenologische Darstellungen zu beurteilen. Weitgehend beziehen
wir uns auf das in den einschlägigen Werken zitierte Material und übernehmen die dort
aufgeführten Schlußfolgerungen. Vgl. den Artikel «Gebet» in RGG3 (F. Heiler,
C. Westermann, I. Elbogen, E. L. Rapp, O. Bauernfeind), Bd. II, Sp. 1209-21 ; sowie
in LThK (B. Thum, A. Bea, W. Hillmann), Bd. IV, Sp. 537-542; F. Heiler, Gebet, bes.

S. 486 ff.
Unter dem Aspekt interreligiösen Dialogs oder auch der kritischen Bewährung

dogmatischer Aussagen kann es im folgenden weniger um eine Typologie verschiedener
Gebetsformen und ihrer Ursachen gehen — diese bliebe ohnehin angesichts der «erstaunlichen

Mannigfaltigkeit von Formen» (Heiler, Gebet, 487) unvollständig und willkürlich

—, sondern um die Grundstruktur des Betens überhaupt. Vgl. K. Goldammer, a.a.O.
S. 113. Goldammer beschränkt aber die Möglichkeit dieser Erfahrung auf die Bedingungen

des Kultes innerhalb einer religiös determinierten Gruppe. Hier werden u. E. die
individuellen Gebetserfahrungen zu stark verdrängt - ein Ansatz, der auch phänomenologisch

nicht zu halten ist. Einschränkend muß bemerkt werden, daß diese Interpretation
sich auf die Vorformen der späteren Hoch- und Weltreligionen bezieht. Vgl. a.a.O.
S. 124.

23 G. Wenz, a.a.O. S. 467. M. E. greift die zusammenfassende Formulierung
F. Heilers zu kurz, wenn er schreibt: «Das Streben nach Befestigung, Stärkung und
Steigerung des eigenen Lebens ist das Motiv alles Betens» (a.a.O. S. 489). Heiler hat hier
nur das Bittgebet unter dem zudem einseitigen psychologischen Aspekt des vom
Menschen beeinflußten Eingriffs übernatürlicher Mächte im Blick. Er ignoriert so den ganzen
Bereich des Lob- und Dankgebetes oder die Erfahrung der Nichterhörung, während nach
Wenz gerade auch diese zur kritischen Distanznahme nötigt und andere Lebenserfahrungen

im religiösen Kontext erst zuläßt. Vgl. K. Goldammer, a.a.O. S. 236; s. dazu aber

auch S. 113 und 222, wo er die Einflußnahme auf die Gottheit als gleichberechtigt zur
Deutung und Einordnung in das allgemein übergeordnete Geschehen als wesentliche
Inhalte des Kultus interpretiert.

24 K. Goldammer, a.a.O. S. 329.



Gebet und Theologie 427

liehen Zuwendung zum Immanent-Endlichen, zuteil. Nur durch die

Ermöglichung von außen wird der Mensch fähig, sich selbst oder seinen

Standpunkt zu transzendieren 25.

Auf einen Unterschied zwischen Kultus und Gebet verweist
K. Goldammer: «Der Kultus hat eine quantitative Seite, die zum Prinzip

werden kann: Er ist auf Häufung angelegt»26. Der Kultus wird
immer definiert durch eine Vielzahl von Handlungen. Das Gebet kann
also Teil des Kultus sein. Weiterhin ist der Kult als ein Geschehen in
religiöser Gemeinschaft charakterisiert, die sich auf normierte Konventionen

geeinigt hat27. Im Gegensatz zum Gebet fehlen individuelle
Momente wie Affektivität, Spontaneität und Freiheit, oder werden nur
in bestimmten ritualisierten Formen zugelassen. Auch die im folgenden
noch auszuführenden Momente von Personalität und Unmittelbarkeit
können für die Definition des Kultus nicht beansprucht werden. Die
Existenz des individuellen Gebetes verweist gerade auf die genannten
Defizite des kultischen Erlebens.

Die Entwicklungsgeschichte des Gebetes weist auf eine unendliche
Mannigfaltigkeit der Formen. Sie macht es schwer, einen Ursprung zu
finden. Bereits hier entsteht das Problem der Definition. Faßt man das

Gebet vorläufig als die Begegnung mit dem Übernatürlichen aus

menschlicher Aktivität, so hat es seinen Ursprung in paralleler
Entwicklung zu Ausdrücken der Einflußnahme auf das übergreifende,
transzendent begründete Geschehen (Zaubersprüche und Beschwörungen).

Bereits in frühester Zeit dürfte eine Unterscheidung von
individuellem und kollektivem Gebet eingesetzt haben 28. Die
motivationspsychologische Ähnlichkeit von Beschwörung, Opfer und Bittgebet
kann zu einer phänomenologischen Schein-Identifikation führen, die
aber durch das Vorkommen anderer Gebetsformen (Dank, Lob,
Verkündigung) überboten wird 29. Wann sich die freien, spontanen Formen

25 Vgl. G. W. F. Hegel, Religionsphilosophie, Bd. I. Die Vorlesung von 1821, hrsg.
von K. H. Ilting, Neapel 1978, S. 65-195.

26 K. Goldammer, a.a.O. S. 329; vgl. auch S. 330.
27 Vgl. S. Mowinckel, Art. «Kultus», RGG3, Bd. IV., Sp. 120-126; bes. Sp.

120f.
28 Es erscheint plausibel, wenn das kollektive Gebet aus Furcht vor dem Numinosen

und meditationstechnischen Gründen überwiegt und das individuelle Gebet von besonders

begabten und erfahrenen Gliedern der Gemeinde geübt wird.
29 Sie führt zur Mißinterpretation des Gebetes durch die Religionskritik, die einseitig

das Bittgebet in den Vordergrund stellt, indem andere Formen ignoriert oder strukturell



428 Gebet und Theologie

von den kultisch-rituellen Weisen trennten, ist nicht mehr zu bestimmen.

Es erscheint jedoch plausibel, daß es in relativ früher Zeit parallel
mit der Trennung von individuellem und kollektivem Gebet geschah.
F. Heiler verweist auf die Momente der «Urform des Betens... : Affek-
tivität, Spontaneität und Freiheit»; sicherlich sind für die Mehrzahl
dieser Gebete auch die letzten Aspekte von «urwüchsige(m), eudämo-

nistische(m) Verlangen und konkrete(m) realistische(m) Vorstellen» 30

festzuhalten. Es besteht aber die Gefahr, elementare Lebensäußerungen
von Freude und Leid, Lob und Dank außer acht zu lassen 31. Auch hier
werden bestimmte Ritualisierungen einsetzen, die im unmittelbaren
Erleben (F. Heiler, «Augenblicksaffekt») keine Bedeutung haben. Es

bleibt unklar, ob die Festlegung der Formen — auch des individuellen
Gebetes — aus dem Kult übernommen wurde oder erst zur Entstehung
kultischer Rituale führte 32.

Deutlich bleiben solche Weisen des Betens von institutionalisierten
Ritualen unterschieden: weiter prägen diese Form in der Gruppe des

individuellen Gebetes das «mystische» und das «prophetische» Gebet.

Unter ersterem versteht F. Heiler «die Hinwendung der von der Welt
und der eigenen Leidenschaft losgelösten Seele zu Gott, dem höchsten
und einzigen Wert; von der sinnenden, von stimmungsreichen Phan-

auf es reduziert werden: Vgl. I. Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen
Vernunft, 1793,21794 ; zitiert nach W. Weischedel (Hg.), Immanuel Kant, Werke in 10

Bänden, Darmstadt 1981, Bd. 7, S. 870ff. ; L. Feuerbach, Das Wesen des Christentums,
Leipzig 1841, zitiert nach E. Thies, Ludwig Feuerbach in 6 Bänden, Frankfurt 1976,
Bd. 5, S. 229ff. ; S. Freud, Der Mann Moses und die monotheistische Religion, Frankfurt
1980, S. 12. AufMischformen von Gebet und Beschwörung, die phänomenologisch deren

motivationspsychologische Identifikation rechtfertigen könnten, weist F. Heiler, RGG3

II, Sp. 1209: «Charakteristische Formen dieser Vermischung sind die Namensanrufung
höherer Wesen, Segen, Fluch und Eide. Eine andere Art der Vermischung liegt bei jenem
Gebet vor, das aus einer Ausdrucksform des persönlichen Gottesumganges zu einer
magischen Formel geworden ist, welche entweder automatisch den menschlichen
Wunsch verwirklicht oder das göttliche Wesen zu seiner Verwirklichung zwingt.» Vgl.
K. Goldammer, a.a.O. S. 350.

30 F. Heiler, Gebet, S. 486.
31 F. Heiler, RGG3 II, Sp. 1210.
32 «Die sich bildenden Konzeptionen einer kosmischen und politischen Ordnung

und ein stärker entfaltetes numinoses Erleben drängten dieses schlichte Gebet zurück und
ließen ein Bedürfnis nach Garantien der <Richtigkeit> und Wirksamkeit des Gebetes
entstehen.» B. Thum, LThK IV, Sp. 537f.; vgl. F. Heiler, S. 486. Eine Sonderform des

mystischen Gebetes ist die sprachlose «oratio mutalis» der deutschen Mystiker, die
allerdings schon Züge reiner Kontemplation trägt und kaum mehr dem eigentlichen
Typus des Gebetes zuzurechnen ist.



Gebet und Theologie 429

tasiebildern sich nährenden Meditation steigt der betende Mystiker
empor zur wonnevollen Kontemplation des höchsten Gutes, bis sich
zuletzt die entzückte Gottesschau in der unendlichen Seligkeit der
Ekstase verliert, in welcher der endliche Mensch untertaucht in die
Fülle des unermeßlichen Gottes»33. Dagegen ist «das prophetische
Beten... ein naives Ausschütten des Herzens, schlichte Aussprache der

drängenden Not und des sehnsüchtigen Verlangens, ...das primitive
Beten lebt hier auf, religiös verinnerlicht und sittlich verklärt, aber

ungeschwächt in seinem konkreten Realismus». Es drückt «frohe
Zuversicht zu Gott» aus ä4.

Parallel zur kultischen Ritualisierung der Form des Gebetes verläuft
häufig die Festlegung der Inhalte und des Betens überhaupt: Das Beten
und bestimmte Formen und Inhalte werden zur religiösen Pflicht35.

Hintergrund dieser Entwicklung sind zumeist mnemotechnische,
pädagogische oder kontemplative Gründe.

Demgegenüber verlangt der Gemeinschaftscharakter der kollektiven

Gebete eine strengere Form. Sie sind häufig in das gemeinschaftliche

Erleben im Kultus eingebunden 36. Grundsätzlich besteht bei der

Ritualisierung von religiösen Erfahrungen die Gefahr, daß ihnen die
«naive, spontane Seelenäußerung» verlorengeht. Dennoch darf die

Trennung der primären, d. h. nicht-sprachlich reflektierte Erfahrung
ermöglichenden Gebetstypen, von sekundären 37 nicht mit der Scheidung

der individuellen von kollektiven, oder spontanen von ritualisier-

33 Als ein extremes Beispiel dieser Gebetsweise wird die Versenkung der
buddhistischen Frömmigkeit genannt. Vgl. auch F. FIeiler, RGG3 II, Sp. 1210. Möglicherweise
bildet die Ritualisierung des Individualgebets (Anrufungen und Beschwörungen) den
Übergang zum mystischen Gebet. Vgl. B. Thum, LThK IV, Sp. 538.

34 F. Heiler, Gebet, S. 487. Beispielhaft wird hier das Gebetsleben M. Luthers
genannt; vgl. S. 244.

35 Vgl. F. Heiler, a.a.O. ; vgl. weiter z. B. M. Luthers Auslegung des zweiten Gebotes

WA 30 I, 193f. (s.a. Anm. 13); in diesem Sinne auch K. Barth, KD III/4, S. 104; s.a.
die Pflicht zum Gebet als Hilfe gegen die Anfechtung WA 46, 79, 21—33; ebenso die
katholischen Gebetspflichten (Rosenkranz, Stundengebete, usw.) Exemplarisch seien
auch die Gebetspflichten anderer Religionen genannt: Zum Islam vgl. im Koran die
Suren 20, 130 ; 30, 17-18 ;.29, 45; 11, 114-2, 186, sowie A. J. Wensinck, Art. « salât » in :

Shorter Encyclopaedia of Islam, hrsg. von H. A. R. Gibb, Leiden 1974, S. 491-499; zum
Hinduismus vgl. K. Klostermeier, Hinduismus, Köln 1965.

36 Das kollektive Gebet ist nicht an den Kultus gebunden. Es kann sowohl spontan
geschehen, und damit eine neue Weise kultischen Erlebens begründen, wie auch generell
als Vorform des Kultus existieren.

37 F. Heiler, Gebet, S. 488.



430 Gebet und Theologie

ten Gebetsformen und -inhalten identifiziert werden. Der Sprache
kommt beim kollektiven Gebet, d. h. auch in der in der Folge des Betens
auftretenden gemeinsamen Erfahrung, wesentlich initiatorische Bedeutung

zu 38. Im Gegensatz zum individuellen Gebet ist aber ein
nonverbaler Vollzug beim kollektiven Gebet weniger denkbar, da die für
das Gemeinschaftsgebet notwendige zwischenmenschliche Kommunikation

meist sprachlich strukturiert ist. Das Verhältnis beider zueinander

ist sicher von formalen wie inhaltlichen Interdependenzen geprägt.
Für den Fortgang unserer Überlegungen kann aufdiese Unterscheidung
verzichtet werden und die gemeinsamen Züge selbst zum Thema erhoben

werden.

Die psychologische Motivation des Gebetes, nämlich die Hinwendung

zu der transzendentalen Macht, um in den übergeordneten
Zusammenhang mit dem eigenen Ergehen Einsicht zu nehmen39,
macht es plausibel, wenn die supranaturalen Mächte personalisiert
werden. So ist die Anrede zu einem persönlichen Gegenüber für jedes
Gebet konstitutiv. Kommunikation, lebendige Beziehung, ist nur
zwischen Personen möglich.

Daraus folgt dreierlei: Das Gebet setzt das Wissen um oder den
Glauben an die Personalität des angeredeten Gegenübers voraus 40.

Gleichzeitig drückt es dieses Wissen oder diesen Glauben aus. Damit
erkennt es die doktrinären und erfahrungsmäßigen Gehalte der Reli-

38 Dies trifft auch zu, wenn das Gebet selbst Folge einer religiösen Erfahrung ist. Sei

es als Aufforderung zum kollektiven Individualgebet (« stilles Gebet »), sei es in der Form
einer Einführung zu Anamnese oder Epiklese.

Zum Problemkreis Sprache und Kommunikation vgl. G. Meggle (Hg.), Handlung,
Kommunikation, Bedeutung, Frankfurt 1979, mit einer ausführlichen Bibliographie;
ders., Grundbegriffe der Kommunikation, Berlin 1981 ; D. Lewis, Konventionen - eine

sprachphilosophische Abhandlung, Berlin 1975.
Zur Funktion der mythischen Sprache für das religiöse Reden vgl. : H. P. Müller,

Mythos — Anpassung — Wahrheit. Vom Recht mythischer Rede und deren Aufhebung,
ZThK 80(1983) 1—25;bes. 17ff.;vgl. ergänzend ders. Jenseits der Entmythologisierung—
Orientierungen am Alten Testament, Neukirchen 21979.

39 Die psychologische Motivation in der Kategorie des Willens und damit der
unbedingten Möglichkeit wird angesichts der Erfahrung der göttlichen Macht reduziert zur
übernatürlichen bedingten Möglichkeit: «Hoffnung». «Das Gebet hat seinen Ursprung in
der konkret entworfenen Hoffnung und lebt in ihr» (W. Lohff, a.a.O. S. 28). Der Begriff
Hoffnung darf nicht verwechselt werden mit dem Begriff der Erhörungsgewißheit. Diese
ist letzlich Folge der ersteren.

40 F. Heiler, Gebet, S. 489f. ; G. Ebeling, Gebet, S. 224; Pesch II, S. 12; G. Wenz,
a.a.O. S. 472. Auf die Konsequenzen der personalen Gottesvorstellung für die Anthropologie

weist W. Lohff, a.a.O. S. 18f.



Gebet und Theologie 431

gion an. Mit dem Gottesbegriff steht und fällt Inhalt und Form des

Gebetes. So wird es — bereits unter phänomenologischem Aspekt — zum
Dreh- und Angelpunkt aller Theo-logie41. Die theologische Reflexion
des Menschen setzt die direkte oder thematische Erfahrung der
reflektierten Inhalte voraus. In der weiteren Entwicklung wird das Gebet
dann zum Ort der existentiellen Bewährung der durch Reflexion

gewonnenen Aussagen. Die Mannigfaltigkeit der Formen verweist
dabei gleichermaßen auf die Vielzahl göttlicher Offenbarungsweisen
wie menschlicher Antwort- resp. Rezeptionsmöglichkeiten 42.

Der Ausdruck «direkt» betont in diesem Zusammenhang die

Einzigartigkeit des Phänomens Gebet. Im Gegensatz zu anderen religiösen
Erscheinungen kann im Gebet auf jede immanente Hilfe und
Unterstützung verzichtet werden, die z. B. im Kultus immer wieder nötig wird
(Opfer, Ritual, Askese, usw.). Im Gebet koinzidieren beide Bereiche

von Wirklichkeit im Medium kommunikativer Erfahrung. Auf das

Wesen des Gebetes sollte weder aus Form noch Inhalt einseitig
rückgeschlossen werden. Erst wenn seine innerreligiöse Zentralstellung
beachtet wird, kann es auch funktional bestimmt werden. In der jeweiligen

Situation entscheidet der Beter über Form und Inhalt des Gebetes.

Implizit bestätigt er damit die Zentralstellung des Gebetes im Rahmen
seiner Religion, da alle Momente des religiösen Bewußtseins wie in
einem Brennglas gebündelt und auf den einen angeredeten Gott, eben

den, der dieses Bewußtsein konstituiert, gerichtet werden.
So wird im Beten die «Erhebung des Endlichen»43 zum Vollzug

dessen, was Religion insgesamt ausmacht44. Damit sind wir bei einem
zweiten wesentlichen Strang von Implikationen : Haben wir bisher die

41 Theologie wird in diesen Abschnitten verstanden als die sprachliche Reflexion
direkter oder thematischer Erfahrungen im Umgang mit dem Transzendent-Unendlichen,

Religion dagegen als der Raum, in dem sowohl spezifische Erfahrungen wie auch
deren Reflexion möglich wird.

42 « Unser Beten wird und muß immer der Art entsprechen, wie wir Gott begegnen »

(Pesch II, S. 35).
43 Zum Begriff der «Erhebung» vgl. G. Wenz, a.a.O. S. 466.
44 Vgl. die Definition von Religion in «Über die Religion - Reden an die gebildeten

unter ihren Verächtern» von D. F. E. Schleiermacher in ihrer ursprünglichen Gestalt
mit fortlaufender Übersicht des Gedankenganges neu herausgegeben von R. Otto,
Göttingen 61967; zum Unterschied der ersten drei Auflagen der «Reden» vgl. F. W. Graf,
Ursprüngliches Gefühl unmittelbarer Koinzidenz des Differenten - Zur Modifikation des

Religionsbegriffes in den verschiedenen Auflagen von Schleiermachers « Reden über die
Religion», ZThK 75(1975)147—184; zum Begriff der «Religion» vgl. weiterhin
G. W. F. Hegel, Religionsphilosophie, a.a.O.



432 Gebet und Theologie

endliche Erfahrung des Transzendent-Unendlichen näher betrachtet,

gilt es jetzt, die Aufmerksamkeit dem Endlichen selbst zuzuwenden, das

mit dieser Erfahrung sich selbst transzendiert: «Im Gebet werden die
Grundbefindlichkeiten des menschlichen Lebensvollzuges
angerührt»45. Der Mensch sieht sich immer wieder gezwungen, Entscheidungen

zu treffen. Dies ist ihm nur möglich, wenn er aufgrund eines

übergeordneten Zusammenhanges sich und das ihn betreffende
Geschehen im Ganzen der Wirklichkeit bestimmen kann. Im Gebet
anerkennt der Mensch die Ausrichtung der Weltwirkiichkeit auf eine Gottheit

hin. Sie wird zum Fixpunkt des Koordinatensystems, innerhalb
dessen der Mensch sich — z. T. neuerlich — versteht. Die Offenbarungen
der Gottheit werden zu «trigonometrischen Punkten» in der «Vermessung»

des Alltags. «Die vom Beter gebrauchten Gottesanreden,
Gottesbestimmungen sind also Resultanten der eigenen Ortsbestimmung»

4S. So artikuliert sich im Gebet immer auch ein Großteil
Selbstbestimmung und -erfahrung. Hier gewinnt das Bewußtsein eines
personalen Gottes immanente Bedeutung: Die Bestimmung des eigenen
Ortes inmitten des transzendent regulierten Geschehens findet in Bezug
auf die transzendenten Gottheiten statt. Das Gebet spiegelt die
Momente der Grundbefindlichkeit des Menschen — Externität, Zeitlichkeit
und Personalität47 — direkt wider und bringt diese als Leiblichkeit,
Endlichkeit und Erfahrungsfähigkeit in die Gottesbeziehung ein. So

wie der Mensch Gott als Person erfährt, kann er sein Befinden selbst in
personalen Kategorien verstehen 48. Die immanent-endliche Wirklichkeit

wird verstanden als Abbild einer und Ermöglichung durch eine

transzendent-unendliche(n) Wirklichkeit49. Im Gebet kann so die Got-

45 G. Ebeling, Gebet, S. 207; s.a. S. 221; ders., Dogmatik des christlichen Glaubens,

Band I, Tübingen 1979, S. 197; G. Wenz, a.a.O. S. 468: «Das Gebet lotet den Tag
aus und dient damit der Besinnung auf Sinn und Ziel des Daseins. »

46 P. C. Bloth, Gebetstheologische Aspekte der Liturgie und des Neuen Testaments,
in: F. W. Bargheer, I. Röbbelen, Gebet und Gebetserziehung, a.a.O. S. 54: «Eben um
der Beschreibung seiner Situation, der Bestimmung des Ortes des Gebetes willen bedarf
der Beter einer Bestimmung Gottes als Adressaten seines Gebetes. » Vgl. die Umkehrung
des Gedankens bei G. Ebering, Dogmatik I, S. 194: «Als Wahrnehmung der Grundsituation

des Menschen erschließt das Gebet die Erfahrbarkeit Gottes.» Vgl. weiterhin
D. Solle, a.a.O. S. 110, Der Ort des Gebetes ist das «Inland des Lebens».

47 G. Ebeling, Dogmatik I, S. 221.
48 Vgl. W. Lohff, a.a.O. S. 18f.
49 Eine solche Interpretation von Wirklichkeit wird immer durch ein rein empirisches

- positivistisches - Wissenschaftsverständnis kritisiert werden können. Für eine



Gebet und Theologie 433

teserfahrung konkret werden, indem der Beter seinen immanent-endlichen

Standort transzendiert. Sie erweitert das Naturhaft-Menschliche
und fügt neue Aspekte zu dessen Verständnis hinzu: «Indem von Gott
die Rede ist, wird zum Menschsein etwas hinzugefügt, was es aus sich
selbst heraus nicht hat und nicht hervorzubringen vermag...»

50

Die Einsicht in die Wirklichkeit einer übergeordneten Macht
kommt nun nicht akzidentell der menschlichen Wirklichkeitsinterpretation

zu. Vielmehr meint Koinzidenz hier die direkte Teilnahme der
menschlichen Grundbefindlichkeit an der Sphäre des Göttlichen. Damit

ist aber nicht die Aufgabe oder Substitution eigener Wirklichkeitsinterpretation

gefordert. Das Gebet als «äußerste Verdichtung des

Gottesverhältnisses» — eben aufgrund seiner Direktheit — ist zugleich
«äußerste Verdichtung des Lebens». Der Mensch wird durch die direkte

Begegnung mit dem Göttlichen gezwungen, die Tiefen seiner

Wirklichkeitsinterpretation auszuloten51. Im Gebet werden sowohl
menschliche Lebensvollzüge transzendiert, indem diese in die
übernatürlichen Zusammenhänge eingeordnet und auf die personal erfahrene

göttliche Macht ausgerichtet werden, als auch immanent durchdrungen,

insofern die Wirklichkeit als ausgerichtete definiert wird. Das

Bewußtsein von diesen Vorgängen ist für keinen Menschen
selbstverständlich. Daraufverweisen nicht zuletzt Vor- und Nachbereitungsriten

phänomenologische Betrachtung ist dieser Befund jedoch insofern wichtig, als er die
dogmatische Setzung, daß diese Erfahrung möglich sei, plausibel macht. Zugleich bleibt
die Unabhängigkeit der dogmatischen Setzung erhalten: sie bliebe bestehen, auch wenn
eine empirische Verifikation nicht möglich ist. Der Effekt unseres Vorgehens liegt
dagegen in der Verstärkung der rationalen Plausibilität dogmatischer Argumente unter
Absehung von immanent theologischer Kritikimmunität.

Zum Problem der Analogie vgl. : Thomas v. Aquin, Quaestiones Disputatae I—III,
Summa Theol. I, q. 13; E. Przywara, Analogia entis Schriften III), Einsiedeln 1962;
K. Barth, KD 1/1, 239ff.; II/l, 67ff.; III/l, 219ff.» HI/2, 243f£; III/3, 57ff., 115ff.;
G. Söhngen, Analogia entis in analogia fidei, in : Antwort, hrsg. von E. Wolf u.a., Zürich
1956, S. 266—271 ; ders., Analogie und Metapher, Freiburg 1962; P. Tillich, Systematische

Theologie, Band I, Stuttgart71983, S. 278ff. und Band II, Stuttgart 81984, S. 125ff. ;

W. Pannenberg, Analogie und Offenbarung, HabSchr Heidelberg 1955; ders.,
Heilsgeschehen und Geschichte; Analogie und Doxologie, beide in: Grundfragen I, a.a.O.
S. 22—78, 181—201; E. Jüngel, Die Möglichkeit theologischer Anthropologie auf dem
Grund der Analogie, EvTh 22(1962) 535-557; B. Gertz, Glaubenswelt als Analogie,
Düsseldorf 1969; J. Track, Der Theologische Ansatz P. Tillichs, Tübingen 1973; ders.,
Art. «Analogie» in TRE, Bd. II, S. 625-650.

50 G. Ebeling, Dogmatik I, S. 204.
51 G. Ebeling, Dogmatik I, S. 206.



434 Gebet und Theologie

ursprünglicher Religionen, sowie Formulierungen auch der christlichen

Gebete 52.

Das Gebet ist ein Ausnahmezustand beider Bereiche: Denken
(Wahrnehmung und Bewußtsein) und Handeln 53. Damit ist auch das

Kriterium seiner Wahrhaftigkeit benannt: «Das Gebet... ist auf seine
Echtheit hin daran zu messen, ob mit der Radikalität des Gottesbezuges
das wahrhaft Konkrete erschlossen wird» 54. Der Beter kann seine Rede

zu Gott daran beurteilen, wieweit er die Bedingungen seiner Existenz
im Gebet durchdringt. M. a. W. : Erkenntnisbereitschaft und die

konsequente Durchsetzung der handlungsorientierenden Einsichten können

Kriterium zur Beurteilung des Betens sein. Eine kollektive Norm
und Beurteilung des Gebetes kann es ebensowenig geben wie ein
kollektiv beurteiltes Gottesverhältnis. Häufig wird als Kriterium der

Wahrhaftigkeit die Wirkmächtigkeit des Gebetes angeführt: Faßt man
Wirkmächtigkeit etwas weiter, nicht als eine unmittelbar folgende,
Erstaunen erheischende Konsequenz, die augenscheinlich nicht auf den
Beter zurückgeht, sondern als Tun — durchaus gerade auch des Beters —

aus der Folge seiner Erkenntnis, so ist eine Beurteilung vermittels der

Wirkmächtigkeit des Gebetes berechtigt. Das Handeln muß als umgreifende

Kategorie von Denken und Tun verstanden werden 55. Beten ist
immer schon Handeln 56. Dieses Handeln kann wiederum kritisiert werden
anhand objektivierbarer Normen: Konsequenz nach den Prinzipien
logischer Stringenz, die allgemein evident ist57. Ein wirkmächtiges

52 Die im Judentum bis heute geltenden Vorschriften werden in Dn 9,1—3 beispielhaft

beschrieben und halten sich modifiziert auch in christlichen Konventikeln. Vgl.
dazu : A. Arens Die Psalmen im Gottesdienst des Alten Bundes, Trier 1961 ; H. Jahnow,
Das hebräische Leichenlied (BHZAW 36), Gießen 1923; H. J. Kraus, Gottesdienst in
Israel, München 21962; E. Kutsch, «Trauerbräuche» und Selbstminderungsriten im
Alten Testament, Theol. Studien 78, Zürich 1978, S. 25-42; R. de Vaux, Ancient Israel-
Its life and Institutions, London 41979 ; für den Islam siehe A.-Th. Khoury, Einführung
in die Grundlagen des Islam, Graz-Wien-Köln 1978, S. 212 und die in Anmerkung 35

angegebene Literatur.
53 G. Ebeling, Dogmatik I, S. 196; G. Wenz, a.a.O. S. 467.
54 G. Ebeling, Dogmatik I, S. 198.
55 Zur neueren Handlungstheorie vgl. C. Lenk (Hg.), Handlungstheorie I-IV

Kritische Information 62-65), München 1976ff. ; G. Meggle/A. Beckermann (Hg.),
Analytische Handlungstheorien, Frankfurt 1977; M. Brand, The Nature of Human
Action, Glenview 1970, sowie die in Anm 38 genannte Literatur.

56 Vgl. K. Barth, KD III/4, S. 123.
57 Vgl. R. M. Chisholm, Art. «Evidenz», Handbuch wissenschaftstheoretischer

Begriffe, hrsg. von J. Speck, Bd. 1, S. 196f., Göttingen 1980; ders., Person and Object,
London 1976; ders., Erkenntnistheorie, München 1979.



Gebet und Theologie 435

Gebet ist danach ein Handeln, das konsequent aus der Einsicht in die

übergeordneten Seinszusammenhänge ableitbar ist58.

Zusammenfassend definieren wir das Gebet vorläufig als die menschliche

Weise des Zugangs zum Transzendent-Unendlichen. Es handelt sich dabei um
einen zumeist sprachlichen Akt, der das immanente Selbst- und Weltbewußtsein

aufeinepersonhaß vorgestellte Gottheit zentriert, um so Einsicht in seine Existenz
und die sie bestimmenden Zusammenhänge zu erlangen. Obwohl wir uns das

Verfahren als ein dialogisches vorgestellt haben, muß es nicht auf den

Bereich von Sprache begrenzt bleiben 59. Insofern das Gebet die einzige
immanent-endliche Bedingung der Möglichkeit direkter Begegnung
mit dem Göttlichen ist, impliziert es mit dessen Anerkennung auch die

Anerkennung der doktrinären Gehalte der jeweiligen Religion, die aus der
Reflexion vormaliger Erfahrungen entstanden ist.

II.

Im zweiten Durchgang wollen wir die christliche Dogmatik —

speziell die lutherische — mit der Definition des Gebetes konfrontieren.
Dabei geht es erstens um den Einfluß des phänomenologischen Befundes

auf die spekulative Setzung und zweitens um deren kritischen
Rückbezug auf die vorläufige Definition. Wenn die dogmatischen
Aussagen vor dem Vorwurf der Kritikimmunität geschützt werden sollen,
darf die Kritik — vom phänomenologischen Befund oder vom Dogma
her - nicht abhängig von der jeweils anderen Sichtweise sein. Beide

Aspekte behalten ihre Eigenständigkeit, auch wenn wir aus ökonomischen

Gründen den zweiten und dritten Durchgang zusammenfassen.

58 D. F. E. Schleiermacher, Der christliche Glaube nach den Grundsätzen der
evangelischen Kirche im Zusammenhange dargestellt, 6. unv. Auflage, Berlin 1884,
§ 127,2; vgl. P. Tillich, Systematische Theologie, Bd. 1, S. 308.

59 Die hier getroffene Einschränkung bezüglich des Mediums von Gotteserfahrung
richtet sich gegen die weitverbreitete Ansicht, Gebet sei ausschließlich im Medium von
Sprache vollziehbar. Das Medium des Gebetes ist immer abhängig vom Medium der
Gottesoffenbarung. Die Vielfalt letzterer bestimmt die Mannigfaltigkeit der Gebetsweisen.

«Die Sprache des Gebetes erwächst aus der Erfahrung, die sich ins Gebet ergießt»
(G. Ebeling, Gebet, S. 224). Da menschliche Kommunikation weitgehend von Sprache
abhängig und insofern fast ausschließlich Medium fremder Gotteserfahrung ist, somit
auch den Vorstellungshorizont interpersonaler Kommunikation bestimmt, rückt sie

quantitativ in den Vordergrund diskursiver Reflexion. Doch darf der empirische Befund
nicht dergestalt generalisiert werden, daß er die Möglichkeiten anderer Kommunikation
negiert.



436 Gebet und Theologie

Gebet und Theologie: In der Lehre vom Gebet vereinen sich «wie
durch ein Brennglas alle Linien christlicher Lehre und christlichen
Lebens»60. Definiert man Theologie als die Reflexion des Glaubens

zum Zwecke der Handlungsorientierung 61, so ist der Bezug zum Gebet

offenkundig: Das Gebet setzt naturgemäß die Gottesoffenbarung und den daraus

resultierenden Glauben voraus. Der Glaube verhilft dem Menschen zur
Einsicht in seine Bestimmung, wie er auch die Möglichkeit zur Trans-

zendierung des menschlichen Selbstbewußtseins setzt. Im Gebet
vollzieht sich immer auch seine Reflexion: Theologie. Es geht jedoch über
diese hinaus, insofern die Reflexion vergangener Gotteserfahrung
offenkundig zur Lösung bestimmter Probleme oder Konflikte innerhalb
des Gottesverhältnisses nicht immer ausreicht. Ein weiteres Moment
kommt durch alle jene Formen und Inhalte des Gebetes hinzu, die eine

Problemlösung bereits voraussetzen und nurmehr auf diese reagieren.

Diese Bestimmung läßt sich mit dem Ergebnis der phänomenologischen

Betrachtung durchaus vereinen: Dort hatten wir bereits das

Moment der umfassenden Selbstbestimmung des Menschen in seiner

Situation und deren Transzendierung erörtert. Auch verwiesen wir
bereits auf die reflektierte Erfahrung des Übernatürlichen als Voraussetzung

des Betens. Insofern die Theologie Teil des Gebetes ist, muß

jeder theologische Satz im Gebet möglich sein. Läßt sich eine dogmatische

Setzung im Gebet nicht aussprechen, trägt sie also zum Vorgang
eigener Bestimmung im weiteren Sinne nichts bei, ist sie aus dem

theologischen Kontext zu entfernen. Im Gebet bewähren sich theologische

Aussagen. Das ist im folgenden zu belegen:

Gebet und Offenbarung: Die Selbsterschließung Gottes ist Voraussetzung

jeglichen religiösen Bewußtseins und damit auch des Gebetes62.

Offenbarung verstehen wir im folgenden als Begegnung mit Gott von

60 G. Ebeling, Gebet, S. 225; vgl. K. Barth, KD 1/2, S. 868, 939; II/2, S. 853.
61 Vgl. D. F. E. Schleiermacher, Kurze Darstellung des theologischen Studiums

zum Behuf einleitender Vorlesungen, Kritische Ausgabe hrsg. von H. Scholz, Darmstadt
1977; §§ lund 5, wobei unsere Bestimmung bewußt über die in § 5 getroffene Eingrenzung

auf kirchenleitendes Verhalten hinausgeht. Vgl. P. Althaus, Die christliche Wahrheit,

Gütersloh 81972, Bd. 1, S. 6.
62 G. Wenz, a.a.O. S. 469; R. Bultmann, Theologie des Neuen Testaments, Tübingen,

81980, neu durchgesehen, um Vorwort u. Nachträge erweitert von C. Merk,
S. 438f.



Gebet und Theologie 437

ihm her. Die Medien der Erschließung sind so vielfältig wie die Situation,

in die hinein sie erfolgen. Die Kategorie göttlicher Offenbarung ist
die der Geschichte S3. Das heißt Gott erschließt sich mittelbar und
eröffnet damit dem Menschen die Möglichkeit der Annahme und
Weitergabe des Erlebens. Das Gebet reflektiert diese Erfahrung64 und
interpretiert damit zugleich die Gegenwart. Aufgrund der anamneti-
schen Vergewisserung der göttlichen Offenbarung kann sie je neu in der
Zeit des Beters gefunden werden 65. Offenbarung verstehen wir als

objektive Voraussetzung des Gebetes. Der Satz geht über die
phänomenologische Untersuchung insofern hinaus, als eine Verobjektivierung
subjektiv begründeter Erkenntnisse nicht diskursiv verifiziert werden
kann. Hier liegt die Nahtstelle von Vernunft und Glauben: Der Glaube
«ist ein Verhältnis der Reflexion zum Absoluten, welche in diesem

Verhältnis zwar Vernunft ist und sich als ein Trennendes und Getrenntes

sowie ihre Produkte — im individuellen Bewußtsein — zwar
vernichtet, aber die Form der Trennung noch behalten hat»66. Nur der
Glaube selbst kann die Vielfalt subjektiven Bewußtseins objektivierend
rückbeziehen auf den Urheber jenes Bewußtseins.

Das Gebet setzt subjektiv ein wie auch immer im einzelnen geartetes
Bewußtsein von der Offenbarung Gottes voraus. Es ist eine Folge des

Glaubens 67. Glaube sei verstanden als die durch das Gottesverhältnis
bestimmte Interpretation und Bewältigung der Wirklichkeit. Glaube
verstehen wir als das Aushalten der Existenz in der Entscheidung im
Wissen um die heilschaffende Geborgenheit in Gottes Allmacht. Der

63 Darauf verweisen die biblischen Zeugnisse, vgl. W. Pannenberg, Offenbarung als

Geschichte, Göttingen 1960, 31965, S. 91ff.
64 G. Wenz, a.a.O. S. 471.
65 Beispielhaft sind dazu die alttestamentlichen Gebete. Aus der Fülle der Literatur

sei hier nur verwiesen auf: E. S. Gerstenberger, Der bittende Mensch, WMANT 51,
Neukirchen 1980; B. Hornig, Die Prosagebete der nachexilischen Zeit, Diss, in Masch.

Sehr., Leipzig 1957; O. Plöger, Reden und Gebete im chronistischen und deuterono-
mistischen Geschichtswerk, in : Festschrift für G. Dehm, hrsg. von W. Schneemelcher,
Neukirchen 1957, S. 35-49 ; C. Westermann, Lob und Klage in den Psalmen, Göttingen
1977; vgl. W. Lohff, a.a.O. S. 20f. ; G. Wenz, a.a.O. S. 471.

66 G. W. F. Hegel, Differenzschriften von 1801, in: Werke in Zwanzig Bänden,
hrsg. von E. Moldenhauer und K. M. Michel, Frankfurt 1970, Bd. 2, S. 32.

67 Als subjektive Reaktion auf die objektive Voraussetzung hat das Gebet mithin den
Charakter der Antwort. Vgl. H. Thielicke, Dogmatik III, S. 116f. ; G. Ebeling, Dog-
matik I, S. 202 ; Pesch I, S. 55 ; K. Barth, KD 1/1, S. 49f. ; II/2, S. 135 ; A. de Quervain,
a.a.O. S. 19ff.; R. Herrmann, Das Verhältnis von Rechtfertigung und Gebet, in: Ges.

Studien zur Theologie Luthers und der Reformation, Göttingen 1960, S. 1 Iff.



438 Gebet und Theologie

Ausdruck dieses Wissens, d. h. sein bewußter Vollzug, ist Gebet68. «Der
'Reichtum' des Gebetes ist nicht nur die Fülle der Worte und Bilder,
sondern der 'Reichtum' der immer neuen Lebenssituationen, die der
Glaube, der sich im Gebet ausspricht, anzunehmen hat»69. Damit ist
nicht gemeint, daß jede bewußt christlich begründete und vollzogene
Entscheidung zugleich Gebet ist70. Das Gebet umschreibt nurmehr jene

Gruppe von Handlungen, die im direkten oder thematischen Bezug zu
Gott sich vollziehen. Sein Charakter als Ausnahmesituation ist schon im
phänomenologischen Teil unserer Überlegungen beschrieben worden.
Hier wird die Notwendigkeit der Distanznahme vom allgemeinen
Geschehen außerdem von seiner dogmatischen Begründung her sichtbar

71. Im Gebet wird der Glaubensvollzug selbst bewährt: Die direkte
Begegnung mit Gott ermöglicht die kritische Überprüfung und bestätigt
zugleich die alltäglich geleistete Wirklichkeitsbewältigung in der
Ausrichtung auf Gott72. Diese selbst stellt sich im Gebet als richtig, d. h.

gelungen, oder falsch, d. h. mißlungen heraus. Ist die Ausrichtung einer
Mißweisung zum Opfer gefallen, so kann auch das so mißgewiesene
Gebet den Kontakt zu Gott nicht herstellen. Ein Leben im Glauben
ohne Gebet verweist so unmißverständlich auf Defizite des Glaubens

und/oder seines Vollzuges73.
Damit kommen wir zu dem grundlegenden Problem der

Gebetsfrömmigkeit, das wir noch einmal im Zusammenhang mit der Sündenlehre

behandeln müssen: die Ambivalenz menschlichen Umgangs mit
der Offenbarung. Die Prädikation «objektiv» im Kontext unserer
Überlegungen kann zu der Ansicht verleiten, daß ein Automatismus des

Glaubensvollzuges gemeint sei. Dies ist weder mit dem phänomenolo-

68 Pesch II, S. 17, 38; G. Ebeling, Gebet, S. 224; ders., Dogmatik I, S. 200.
69 Pesch II, S. 39.
70 Dies ist besonders gegen J. A. T. Robinson, Gott ist anders, S. 10Iff. gesagt.

Unterstellt man grundsätzlich jeder Handlung, die im Bewußtsein christlicher
Wirklichkeitsinterpretation vollzogen ist, sie sei Gebet, so stellt sich die Frage, was denn dann der
Sinn eines terminologisch ausgegrenzten Bezirks « Gebet » noch soll. Die Begründung aber
für diese Ausgrenzung ist in den biblischen Schriften gegeben. Robinson bleibt die
Überwindung dieses Widerspruches schuldig. Vgl. auch Pesch I, S. 17ff, 43, und unsere
Überlegungen zur «oratio continua» weiter unten

71 Vgl. S. 3, 6ff. ; Pesch I, 17ff. betont hier stärker den Ich-Du-Sprachcharakter des
Gebetes zum Zweck der Unterscheidung von anderem gottbezogenem Handeln. Schränkt
das nicht das Gebet zu stark ein und schließt eine solche Formel nicht letztlich andere
Kommunikationsmöglichkeiten aus

72 G. Ebeling, Gebet, S. 219.
73 Pesch II, S. 9, 19; vgl. auch I, S. 43.



Gebet und Theologie 439

gischen Befund noch mit der dogmatischen Setzung der Autonomie des

Menschen vereinbar: Der Vollzug des Gebetes hängt immer von der

Rezeptionsfähigkeit des Menschen und damit der subjektiven Voraussetzung

des Gebetes, dem Glauben, ab. «Es ist aber das Beten gerade der
freie Akt des Menschen»74. Damit wird gleichzeitig die Möglichkeit
zum Nicht-Beten-Wollen gesetzt. Und auch diese ist durch die
Offenbarung gewollt. Die Interpretation der Geschichte als Weise göttlicher
Offenbarung ist immer auch verbunden mit ihrer Interpretation als

Verhüllung75. Die grundsätzliche Zweideutigkeit von Offenbarung hat
ihre Ursache in der durch die Sünde zerstörten Einheit von Gott und
Mensch, d. h. der Mensch kann den Grund seines Seins nicht mehr
identifizieren. Damit wird für ihn die Existenz doppeldeutig76. Hierin
ist begründet, daß kein Gebet die Offenbarung herbeiführen kann 77.

Auch im Vollzug des Glaubens und in der direkten Gottesbeziehung des

Gebetes bleibt der Mensch Sünder und als solcher der Zweideutigkeit
der Existenzinterpretation ausgesetzt. Diese Erfahrung des Selbst in
ihrer Ursächlichkeit ist Sache des Glaubens 78.

Gegenüber dem diskursiv erarbeiteten Befund, die Offenbarung sei

dem rechten Gebet automatisch zu eigen, hat die Dogmatik aufgrund
der - empirisch verifizierbaren 79 — Sündenlehre die Einschränkung
zugunsten der Souveränität zu machen. Obgleich dem christlichen
Gebet die heilschaffende Zuwendung Gottes verheißen ist, kann daraus

kein naturgesetzlicher Automatismus abgeleitet werden.

Im Zusammenhang mit der Offenbarung können wir auch das

Verhältnis von Heiliger Schrifi und Gebet behandeln. Als Kunde von den
verschiedenen Offenbarungen Gottes und der Reaktion der Menschen
kommt der Heiligen Schrift primär der Charakter eines Zeugnisses zu.
Sie verzeichnet eine Vielzahl von Möglichkeiten, das Gebet zu üben.

Zugleich enthält sie die Verheißung von der Erhörung in ganz konkreter

Weise: Sie erinnert an reale Gotteserfahrung als Folge des Gebetes.

74 K. Barth, KD 1/2, S. 782.
75 Pesch II, S. 21 und 24. In diesem Zusammenhang wäre die Beziehung von Gebet

und Theodizee zu erörtern.
76 Vgl. P. Tillich, Systematische Theologie II, S. 37-87.
77 P. Althaus, a.a.O. S. 33; dagegen P. Tillich, Systematische Theologie, I, S. 153;

III, S. 140.
78 Pesch II, S. 24.
79 Damit sei auf die Tatsache, daß die Sündenlehre eine Weise Form) christlicher

Wirklichkeitsinterpretation ist, verwiesen. Verifizierbar ist natürlich nicht der Begriff
«Sünde», sondern nur die damit beschriebene Erfahrung ihrer Wirklichkeit.



440 Gebet und Theologie

So kommt der Heiligen Schrift die Funktion der Orientierung zu80.

Diese kann sie aber nur erfüllen, wenn ihr Kerygma von den Christen je

neu erfahren wird. Und das wiederum geschieht im Gebet81. Das Gebet

um Klarheit der Schrift steht so in unmittelbarem Zusammenhang mit
dem Gebet um Weisung im Alltag. Die Einsicht in den göttlich begründeten,

kosmologischen Sinn des individuellen Geschicks konkretisiert
sich für den Christen in der Bitte um das Zeugnis der Heiligen
Schrift82.

Die sprachliche Vermittlung der Offenbarung gibt Anlaß, über den

Zusammenhang von Gebet und Sprache nachzudenken. Grundsätzlich ist
durch den sprachlichen Charakter menschlicher Kommunikation und
Reflexion Sprache als Medium auch des Gebetes vorgegeben. Doch
scheint die dogmatische Reduktion der menschlichen Grundsituation
auf die Sprache wesentliche Momente anderer Kommunikation außer
acht zu lassen 83. Hier kann die empirische Sozialforschung — speziell die
Kommunikationswissenschaft — der dogmatischen Theoriebildung
Hilfen geben84. Die Gefahr solcher Offenheit ist am Beispiel
J. A. T. Robinsons bereits diskutiert worden85. Dennoch darf der Theologe

nicht der umgekehrten Gefahr erliegen, andere als sprachliche
Weisen der Offenbarung Gottes grundsätzlich zu negieren86. Der Sprache

kommt als einem wesentlichen Mittel menschlicher Kommunikation

immense Bedeutung zu. Nicht zuletzt durch die analytische
Sprachphilosophie wird das Gebet als Handeln neu verstehbar und werden der

Theologie in Einklang mit diskursiver Analytik neue Möglichkeiten der

80 Für M. Luther sind diese Funktionen des Wortes zusammengefaßt unter dem
Stichwort von «Gesetz» und «Evangelium». Vgl. G. Wertelius, a.a.O. S. lOOff.

81K. Barth KD 1/2, S. 767.
82 A.a.O. S. 590.
83 G. Ebeling, Dogmatik I, S. 192, und in seiner Folge Pesch I, S. 45f£ ; II, S. 12ff.

Bei anderen Autoren wird diese Frage gar nicht erst thematisiert.
84 Vgl. Anm. 38 und zum Problemfeld kirchlicher Verkündigung: H.-W.

Dannowski, Sprachbefähigung in der Ausbildung, in : Didaktik der Predigt - Modelle zur
homiletischen Ausbildung und Fortbildung hrsg. von P. Düsterfeld und
H. B. Kaufmann, Münster 1975, S. 163—175; H. Luther, Predigt als Handlung, ZThK
80(1983) 223-243.

85 Vgl. weiter oben sowie Anm. 70; Pesch I, S. 12-19.
86 «Sprachliches und Außersprachliches sind in allen Formen des Gebetes verbunden.

Sprachliches Gebet, das alles Außersprachlichen entkleidet wäre, müßte zur toten
Formel werden. Sprachlose Kontemplation kann aber als solche nur bewußt gemacht
werden in sprachlichem Ausdruck» (W. Lohff, a.a.O. S. 24).



Gebet und Theologie 441

Verifikation ihrer Aussagen gegeben87. Die Wirkmächtigkeit des

Wortes Gottes — auch in ihrer Vermittlung durch Menschen — kann
vermittels der Sprechakttheorie neu verstanden werden, ohne ihre
dogmatischen Konsequenzen zu verleugnen. Während die Wirkmächtigkeit

menschlicher Rede immer in die menschliche Situation des

«simul iustus et peccator» eingebunden und von daher ambivalent ist,
zeichnet sich Gottes Wort durch seine Wirkung, d.i. die Schaffung in
sich identischer Lebensvollzüge, eben heilvolle Schöpfung, aus88.

Gebet und Gotteslehre: Der enge Zusammenhang von Gebet und
Gotteslehre in der Theologie ist unumstritten. Da Gott der angeredete
Partner und damit unmittelbar betroffen ist, wird dieser Zusammenhang

zum Anlaß genommen, neben der Krisis der Lehre vom Gebet
auch die der Gotteslehre zu konstatieren 89. Im Extremfall folgt aus

ersterer eine Modifizierung der Gotteslehre dergestalt, daß ein Beten
wieder möglich wird 90. Gegen ein anthropozentrisch entworfenes
Gottesbild sei die klassisch gewordene Formulierung Augustins aus dem

XXIII. Tractatus in Joannis evangelium eingewandt: «omniapossuntdici
Deo, et nihil digne dicitus de Deo... Quaeris congruum nomen, non invenis; quaeris

87 Exemplarisch : E. Herms, Theologie — eine Erfahrungswissenschaft München
1980; vgl. ders., Theorie für die Praxis, München 1982; W. Härle/Herms, Rechtfertigung

- Das Wirklichkeitsverständnis des christlichen Glaubens, Göttingen 1979.
88 Vgl. die klassischen Darstellungen der Gnaden- und Versöhnungslehre in den

Lehrbüchern zur Dogmen- und Theologiegeschichte, sowie: F. C. Baur, Die christliche
Lehre von der Versöhnung in ihrer geschichtlichen Entwicklung, 1838 ; A. Ritschl, Die
christliche Lehre von der Rechtfertigung und Versöhnung, Bonn 1870,31888; G. Aulén,
Christus Victor, London 1934; K. Barth, KD IV; vorzügliche Übersichten zur
Lehrentwicklung finden sich bei J. Auer, Die Entwicklung der Gnadenlehre in der
Hochscholastik, 2 Bde, Freiburg 1942/1951 ; J. Feiner/M. Löhrer (Hg.), Mysterium Salutis -
Grundriß heilsgeschichtlicher Dogmatik, IV/2 Einsiedeln-Zürich-Köln, 1973, S. 595—

984, mit Beiträgen von H. Gross, F. Mussner, P. Fransen, M. Löhrer und O. H. Pesch ;

O. H. Pesch/A. Peters, Einführung in die Lehre von Gnade und Rechtfertigung,
Darmstadt 1981, und schließlich die dogmengeschichtlichen Passagen aus: O. H. Pesch,
Frei sein aus Gnade, a.a.O.

89 Exemplarisch K. Barth, KD III/4, S. 96, und R. Schäfer a.a.O. Positiv dagegen
G. Ebeling, Dogmatik I, S. 213.

90 J. A. T. Robinson und in seiner Folge die Gott-ist-tot-Theologie, aber auch andere

theologische Ansätze, die mit H. Braun, Der Sinn der neutestamentlichen Christologie,
Gesammelte Studien zum NT und seiner Umwelt, 31971, S. 272, von der Konstanz der
Anthropologie und der entsprechenden situationsbedingten Variabilität anderer dogmatischer

Aussagen ausgehen. Vgl. die kritische Stellungnahme von U. Wilckens, Christologie

und Anthropologie im Zusammenhang der paulinischen Rechtfertigungsiehre,
ZNW 67(1976)64-82.



442 Gebet und Theologie

quoquo modo dicere, omnia invenit»91. Bei aller Zugangsweise gerade auch

durch das Gebet muß die Souveränität Gottes, d. h. seine Nichtobjek-
tivierbarkeit gewahrt bleiben: Weil das Gebet direkt eine Erkenntnis
Gottes und damit eine Selbsterkenntnis des Menschen vermittelt, führt
es zur Anerkennung der Nichtfaßbarkeit Gottes92. Gleichzeitig gibt das

Gebet als direkte menschliche Erfahrung Gottes die Möglichkeit zu
menschlich kommunizierbarer Prädikation Gottes93. G. Ebeling
schränkt diese Aussage insofern ein, als durch die Offenbarung Gottes
in Christus ein zweiter Komplex von Gottesprädikationen besteht, die
durch das Gebet wohl neu verstanden, aber unabhängig vom Gebet
offenbart werden94. Wohl aber ist das Gebet als Erneuerung dieser

Gotteserkenntnis vonnöten und exemplarisch von den Aposteln als

solches geübt worden 95.

Im ersten Abschnitt unserer Überlegungen waren wir bereits auf die

Notwendigkeit einer personalen Gottesvorstellung eingegangen96. Die
biblische Offenbarung bestätigt den Befund : Gott läßt sich als Person
erfahren. Diese Erfahrung findet im Alten Testament ihren lebendigen
Ausdruck in den zuweilen recht derben Anthropomorphismen der
Gottesanrede 97. Das Neue Testament faßt die Erfahrung Gottes als

Person in der vertraulichen Anrede «Abba»98. Dabei bleibt jedoch
immer zu beachten, daß «wenn wir Gott als Person denken, wir dabei

91 PL 35, 1495 (In Joannis Evangelium CXXIV Tractatus).
92 G. Ebeling, Dogmatik I, S. 204—207; hier besonders S. 205: «Die Aussage der

Nichtobjektivierbarkeit Gottes beruht vielmehr auf dem existentiellen Beteiligtsein des

Menschen, ist somit eine Beschreibung der Situation des Gottesverhältnisses und wird
darum anschaulich an der Situation des Gebetes» (vgl. S. 199). Zur Korrelation von
Gotteslehre und Anthropologie vgl. P. C. Bloth, a.a.O. S. 53.

93 Vgl. den Entwurf der Gotteslehre bei G. Ebeling, Dogmatik I, S. 207-244; bes.

S. 241 ff.: «Die Frage nach dem Wurzelgrund des gemeinen Redens über Gott verweist
ferner auf den Primat der religiösen Überlieferung» (ebd. S. 192). Vgl. Gebet und Heilige
Schrift. Vgl. auch die TagebucheintragungS. Kierkegaards; zitiert bei G. Ebeling, ebd.
S. 193.

94 G. Ebeling, Dogmatik I, S. 241. Das bestätigt unsere Annahme, daß die
Offenbarung Gottes nicht ausschließlich im Gebet erfahren werden kann, sondern diesem

gerade vorausläuft.
95 K. Barth, KD II/l, S. 26; P. C. Bloth, a.a.O. S. 65.
96 Vgl. zusätzlich Pesch I, S. 39, 55.
97 G. von Rad, Theologie des Alten Testaments, Bd. II : Die Theologie der prophetischen

Überlieferungen, München 61975, S. 211.
98 Vgl. die Studien von J.Jeremias, Neutestamentliche Theologie, Bd. I, Die

Verkündigungjesu, Gütersloh 1971; ders., Abba, Göttingen 1966.



Gebet und Theologie 443

an alle menschlichen Vorzüge denken, und zugleich uns bewußt sein

müssen, daß Gott noch unendlich über sie hinaus ist»99.

Die Anrede Gottes ist das «ganze Gebet in nuce». Hier wird alles

hineingelegt, was in der Form des Glaubens die menschliche Existenz

vor Gott zum Gebet kommen läßt. Darin manifestieren sich zwei

gegensätzliche Prädikationen Gottes: seine Nähe und seine Verborgenheit.

Beide stehen in einem umgekehrt proportionalen Korrelationsverhältnis

zur menschlichen Standortbestimmung. Die Nähe Gottes
wird erfahrbar in der Situation der radikalen Infragestellung der
menschlichen Selbstbestimmung. Kann der Mensch seinen eigenen Ort
nicht mehr fassen, verliert er den letzten Halt im Weltgeschehen und
kann als Fixpunkt seiner Existenz sich nurmehr in Gott selbst verorten.
Der Mensch glaubt auf Gott als Orientierungspunkt verzichten zu können,

wenn er selbst Sinnbezüge erstellen und so seine Sicherheit aus

eigener Kraft begründen kann. Sucht er, solcherart in die Welt
eingebunden, dennoch nach Gott — wie auch immer motiviert -, erfährt er
ihn als den deus absconditus. Die Bindung an ein selbst begründetes
Koordinatensystem wird zur trennenden Barriere im Gottesverhältnis.
So kann auch diese Gotteserfahrung noch zum Indikator des

selbstverursachten Gottesverhältnisses werden 10°, auch wenn eine solche
Einsicht dem Betroffenen aus eigener Kraft nicht mehr möglich sein wird.
Das Gottesverhältnis liegt im Bereich der Verantwortung des

Menschen, insofern die Güte Gottes seine Präsenz dem Menschen jederzeit

zugesagt hat101. So bestätigt das Gebet den dogmatischen Satz von der

Ubiquität Gottes. Er hat seine Ursache, wie das Gebet selbst, in der
Liebe Gottes zu den Menschen. Die Zuwendung zum Menschen
verweist auf eine grundlegende Prädikation : die SÖ^CL Dieser unübersetzbare

Ausdruck 102 spiegelt sich im Lob Gottes innerhalb der Gebete

wider und impliziert die Attribute von Freiheit, Ewigkeit und schöp-

" Pesch II, S. 13. Die Reduktion der Anrede auf ein bloßes «Herr!» führt
P. C. Bloth, a.a.O. S. 55, auf die «umgekehrt proportional zur umfangreicher und
präziser werdenden Ortsbestimmung des Beters » zurück, die zur Folge die immer geringer
und unschärfer werdende Bestimmung hat. Vgl. H. Thielicke, Dogmatik I, S. 139.

100 Vgl. Pesch I, S, 25ff., 38.
101 Jes 63,9 ; Ps 139,3 ; Ez 34,28 ; Mt 28,20 ; Lk 18,7 ; Jh 11,42 ; 2 Kor 5,6. Hier wird auf

den Zusammenhang von Gebet und Sündenlehre verwiesen.
102 Vgl. den Art. «ö(5i;a» in: Theologisches Wörterbuch zum Neuen Testament, Bd.

II, S. 236—256 (Kittel/v. Rad), hrsg. von G. Kittel/G. Friedrich, Stuttgart 1935
(Neuauflage 1950).



444 Gebet und Theologie

ferischer Allmacht. Die Ewigkeit bezeichnet den einen Pol von Freiheit:

Gott ist den Gesetzen der geschaffenen Natur nicht unterworfen,
sondern verfügt über sie. Diese Verfügungsgewalt manifestiert sich im
anderen Pol der Freiheit: der schöpferischen Allmacht103. Sie äußert
sich in der Geschichte des Menschen als Heilstat104 — interpretiert und
erkannt im Glauben.

Die 5ö^a Gottes nimmt Gestalt in seiner Liebe. Ihre Erfahrung
drückt der Mensch in der freimütigen Bitte an Gott den Vater aus. In ihr
bewährt sich des Menschen Anerkennung der Gottheit Gottes. Die
Bitte ist die kräftigste Form des Lobes Gottes105. Sie impliziert die

vollständige Inanspruchnahme seiner Macht bei völliger Auslieferung
des Menschen unter den Willen Gottes. Seine Zuwendung wird in der
Polarität von Gnade und Wahrheit beschrieben. Gnade bezeichnet die

Unbedingtheit des göttlichen Wirkens106 und Wahrheit erhebt die
Tatsache der gottimmanenten Konsequenz, die menschlichem Verstehen

verborgen bleibt.
Die heilsgeschichtliche Verortung des Menschen durch die

Selbsterfahrung im Gebet ermöglicht ein Verständnis Gottes, wie es die
Trinitätslehre formuliert: «Zum Vater beten wir als Kinder, zu Christus
als Jünger, zum Geist als Erben»107. Die Formen solchen Gebetes
verweisen auf die göttliche Bestimmung des Menschen, deren Erkenntnis

im Gebet ermöglicht, in der Anrede der göttlichen Person sich
manifestiert.

Die hier geleistete Ableitung dogmatischer Aussagen aus dem
Gebet ist nur eine Seite der Beziehung von Gebet und Dogmatik 108 —

ebenso können dogmatische Aussagen Gebet auch erst ermöglichen.
Beispielhaft geschieht das in Christologie und Pneumatologie.

Gebet und Christologie: Im Gegensatz zur Gotteslehre, die zu einem
Großteil aus den Erfahrungen des Gebetes einsichtig ist, kommt dem

103 In diesem Kontext wären die Prädikationen <via negationis> und die Aussagen
über Gott als dem neuen Schöpfer zu erörtern.

10,i Pesch I, S. 38.
105 G. Ebeling, Dogmatik I, S. 241 ff.
106 «... der Stand der Gnade (ist) nicht anders zu beziehen, und zu halten, als indem

die Gnade Gottes angerufen und erbeten wird.» K. Barth, KD II/l, S. 23. Andererseits
ist gerade die Möglichkeit des Betens ein Akt der Gnade. Pesch I, S. 91, 98; II, S. 27.

107 H. Thielicke, Theologische Ethik, Bd. II/l, Tübingen 21959, S. 323 (Abschnitt
1145); vgl. D. F. E. Schleiermacher, Glaubenslehre, § 146,1.

108 Pesch II, S. 103.



Gebet und Theologie 445

Gebet im Rahmen der Christologie und Pneumatologie ein wesentlich
bezeugender Charakter zu. Wohl sind auch hier Erfahrungen in die

Lehre eingedrungen, doch sind viele Lehraussagen im Kontext des

Heilsgeschehens entstanden, um dieses verständlich zu machen.
Existentielle Bedeutung haben im Rahmen der Christologie vorzugsweise
die mit Auferstehung und Erlösung verbundenen Aussagen. Eher
spekulative Theorien, wie z. B. die Zwei-Naturen-Lehre oder andere
altkirchliche Lehrsätze bleiben gewissermaßen fern vom persönlichen
Erleben des Christen. Dennoch behaupten wir, daß auch Aussagen der

letztgenannten Gruppe im Gebet bewährt oder auch korrigiert werden.
Macht doch das Christusgeschehen in seiner Gesamtheit das Proprium
christlichen Denkens aus 109. Indem das Gebet im Namen Jesu
geschieht 11 °, wird das Erlösungshandeln in Anspruch genommen und so

wirksam. Nennt der Beter den Namen Christi, vergewissert er sich je

neu des Heilsgeschehens. Gleichzeitig verheißt die sprachhandelnde
Wirkung der Anrede die Vergegenwärtigung des Heils. So wird durch
die Anrufung Christi seine Auferstehung zeitlich je neu erfahrbar: Das
Gebet ermöglicht die direkte Begegnung mit dem lebendigen Gott
durch seinen als auferstanden erfahrenen Sohn. Die Begründung des

Gebetes durch den Namen Jesu hat insofern den Charakter eines

Bekenntnisses und des Lobes.

Jesus hat als Mensch den Menschen die Möglichkeit des Gebetes

erneut vor Augen geführt und die Wahrheit seiner Aussagen durch sein

eigenes Gebetsleben bezeugt111. Die Vollmacht zu solchem Tun
entsteht aus seiner Sendung und Gott-Mensch-Einheit. Als Gott steht er
aus eigener Kraft in lebendiger Beziehung zum Vater und verspricht
Erhörung. Als Mensch beweist er die Wahrhaftigkeit seiner Aussagen.
Unser Nachvollzug seines Gebetes und seine Inanspruchnahme als

Fürbitter 112 für uns vor Gott bezeugen somit diese Gott-Mensch-Ein-
heit und die Anerkenntnis seines Handelns als Versöhnung für uns.
Indem der Mensch die Gebete Christi nachspricht, vollzieht er dessen

Unterwerfung unter den Willen Gottes, seine Einheit mit ihm nach,
und kann eine direkte und lebendige Begegnung mit Gott — Versöhnung

— erleben 113. Recht verstandenes und geübtes Gebet kann somit

109 G. Ebeling, Dogmatik I, S. 194.
110 G. Ebeling, a.a.O. S. 209; vgl. H. Thielicke, Dogmatik I, S. 139.
111 Jh 14,13f. ; 15,16; 16,23.
112 Vgl. J.Jeremias, Neutestamentliche Theologie, S. 180-188, sowie die Interpretation

des Vater-Unser, S. 188—196.



446 Gebet und Theologie

die Versöhnung mit Gott und die darin gegenwärtige Manifestation der

Erlösung aus dem Stand der Gottferne konkretisieren.
Die Aussagen zur Jungfrauengeburt, Sündlosigkeit, Präexistenz usw.

entstehen in diesem Kontext als Ausdruck der menschlich erfaßten

Bedingungen des Geschehens. Sie dienen der Anamnese und
Vergewisserung der Erlösung. Andere Aussagen wie Tod, Auferstehung und
Himmelfahrt spiegeln die im Leben und durch das Gebet selbst erfahrenen

Taten Gottes am Menschen wider, die zu seiner Erlösung
vollbracht sind. Die Ämterlehre verweist auf den umfassenden Horizont
des Wirkens Christi, das in das Leben des Menschen gestaltend
eingreift. Es findet im Gebet seinen Ausdruck : Christus ist als Hohepriester
Haupt der Kirche. Hier wird sein Mittleramt deutlich, welches die

Versöhnung ermöglicht. Als Prophet hat er die Verkündigung geleistet,
aufgrund derer der Mensch die Nähe Gottes wieder suchen kann, und
als König vertritt er die Herrschaft Gottes über den Menschen. Auch
hier findet in bildhaften Ausdrücken die Erfahrung des Menschen ihren
Niederschlag.

Zum Schluß ist auf das Gebet an Christus einzugehen. Bisher war
das Gebet an Gott nur Anlaß, die christologischen Überlegungen auf
dieses selbst zu beziehen. «An Christus richtet sich unser Gebet um alles,

was seine Sache hier auf Erden betrifft» 114. Die zweite Bitte des Vater-
Unsers faßt dieses Gebet in aller Kürze zusammen. Vor Christus können
wir alles heranbringen, was mit der Verwirklichung der Gottesherrschaft

— und damit unserem Heil - zu tun hat.

Gebet und Pneumatologie : War bisher stärker von der Tatsache des

«daß» ausgegangen, wollen wir die in der Lehre vom Heiligen Geist
enthaltenen Antworten auf die Frage des «Wie» des Betens verstehen:
Im Gebet wirkt der Heilige Geist. Durch ihn ist die Möglichkeit des

Betens allen Menschen eröffnet worden115. Die Rede vom Heiligen
Geist bezeugt die Gegenwart Gottes im Gebet: «Die Durchsetzung des

anamnetisch vergewisserten und prädizierend eingeholten Gottes
geschieht vermittelt durch den Heiligen Geist. Gott setzt sich als Heiliger

113 G. Ebeling, Dogmatik II, S. 330.
114 «Was nun in der Erscheinung Jesu geschehen ist, darf als die Verwirklichung

dessen verstanden werden, was das Phänomen des Gebets letztlich intendiert, jedoch nur
als Phänomen erkennen läßt: Das Vereintwerden von Gott und Mensch.» G. Ebeling,
a.a.O. S. 99f.

115 Pesch II, S. 103; D. F. E. Schleiermacher, Glaubenslehre, §§ 127,2; 147,1.



Gebet und Theologie 447

Geist so durch, daß er den Menschen auch als Beter zum vermittelnden
Träger seiner Durchsetzung macht»116. Dahinter verbirgt sich die

Erfahrung der heilvollen Gemeinschaft mit Gott, die sich in der
Kommunikation des Gebetes manifestiert. Sie wurde durch die von außen,
eben göttlich gewirkte Selbstüberschreitung des Menschen erst möglich

117. Mit der «Unterwerfung seines Willens» 118 wird der Mensch aus

seiner Selbstverhaftung und zur Distanznahme zum unmittelbar ihn
umgebenden Geschehen befreit. In der Rede vom Heiligen Geist haben
die Prädikationen Gottes ihre konkrete Manifestation.

Auch an den Heiligen Geist selbst kann sich das menschliche Gebet
richten. Während die zweite Bitte des Vater-Unsers das «daß» des

Kommens der Königsherrschaft Gottes (ßacnAefa toö ûeoû) beinhaltet,
richtet sich das Gebet an den Heiligen Geist mit der Bitte um den

Vollzug des göttlichen Willens, i. e. die Antwort auf die Frage nach dem
«wie» des Kommens: «An den Heiligen Geist richtet sich unsere Bitte,
daß er komme, die er uns erfüllt, uns zu Gliedern Christi macht, uns
Wachstum im Glauben gibt, uns in Liebe untereinander verbindet, uns
das richtige Verhältnis zu den irdischen Dingen, die Kraft zum Widerstand

und zum Verzicht, den Mut zum Zeugnis in der Welt schenkt» 119.

Die Kurzform dieser Bitte ist der dritte Satz des Vater-Unsers: «Dein
Wille geschehe!» Dabei geht es nicht um ein bloßes «sacrificium intel-
lectus», sondern um die befreiende Erfahrung der Geborgenheit
menschlicher Vernunft inmitten göttlicher Souveränität 12°, die Entlastung

von der «Verdammnis zur Freiheit».

Gebet und Anthropologie - Lehre von Sünde und Gnade: Der Beter
formuliert seine Erfahrung der Wirklichkeit in der letzten Bitte des

Herrengebets: «... und erlöse uns von dem Bösen!» Der Christ interpretiert

116 H. Thielicke, Dogmatik III,§ 5, S. 116-123; bes. S. 117-120; ders., Ethik II/l,
S. 320, Nr. 1134/1138; P. Tillich, Systematische Theologie III, S. 223: «Die Antwort
auf die Einwirkung des göttlichen Geistes muß selbst Geist-bedingt sein, und das heißt,
sie muß das Subjekt-Objekt-Schema der persönlichen Erfahrung transzendieren. Das

geschieht am deutlichsten im Akt der Kontemplation..., denn in der Kontemplation ist
das Paradox des Gebetes offenbar : Die Identität und Nicht-Identität dessen, der betet, mit
dem, zu dem gebetet wird - Gott als Geist.» Vgl. K. Barth, KD II/2, S. 853f.;
G. Ebeling, Dogmatik II, S. 330.

117 P. C. Bloth, a.a.O. S. 71 ; W. Lohff, a.a.O. S. 27f.
118 P. Tillich, Systematische Theologie III, S. 320; H. Thielicke, Dogmatik III,

S. 118, 121; Ethik II, S. 321 f. (Nr. 1138-1143).
"'Pesch II, S. 103.
120 Vgl. die Differenzschriften von G. W. F. Hegel, s. Anm. 66.



448 Gebet und Theologie

die Wirklichkeit, indem er seinen Standort und seine Identität
angesichts des Kreuzes bestimmt. Durch die Reflexion seiner Gottesbeziehung

wird der Weltbezug immer wieder neu beleuchtet121. Dieser
Weltbezug ist geprägt durch das Wissen um die Erlösungsbedürftigkeit
der Schöpfung122. Damit ist das Proprium christlichen Gebets gegenüber

dem allgemein religiösen Gebet im Bereich der Selbstbestimmung
gegeben123.

Im Kontext der theologischen Selbstbestimmung wollen wir hier
nur die Frage von Gebet und Sündenerkenntnis, d. h. Erfahrung von
Erlösungsbedürftigkeit, und Gebet und Rechtfertigung, d. h. Erfahrung
von Erlösung diskutieren 124.

a) D.F.E. Schleiermacher definiert in § 66 seiner Glaubenslehre die
Sünde als Hemmung der freien Entwicklung des Gottesbewußtseins. Er
artikuliert damit die Erfahrung des Beters, welche M. Luther mit dem

Begriff der «Anfechtung» umschreibt125, oder die später bei P. Tillich
mit dem Ausdruck «Entfremdung» gefaßt wird 126. Im Gebet setzt die

Erfahrung von Sünde ein. Die dogmatische Reflexion hat in der Folge
die Ursache zu benennen.

Die Grundsituation des Menschen läßt sich beschreiben als die der

Entscheidung: In jeder Situation sieht sich der Mensch einer Vielzahl
von Handlungsmöglichkeiten gegenüber, zwischen denen er sich
entscheiden muß. Angesichts dieses Zwanges erfährt sich der Mensch als

vom Grund seiner Existenz getrennt. Er erlebt die fehlende Identität
mit anderen Seinsformen, da er ihnen niemals gerecht werden kann. Als
Sünde erweist sich jede Handlung, die jene «Entfremdung» zementiert.

121 G. Ebeling, Gebet, S. 224.
122 K. Barth, KD III/3, S. 302: Das Gebet ist darum entscheidend als Bitte kon-

stitutiert. Vgl. KD III/3, S. 303; III/4, S. 95, 106; IV/4, S. 230; und Pesch II, S. 45.
123 Natürlich gilt für das christliche Gebet die anthropologische Implikation der

Personalität, wie sie oben formuliert worden war.
An dieser Stelle wären die Ergebnisse der Naturwissenschaften und der Humanwissenschaften

in Beziehung zum christlichen Gebet zu setzen, d. h. dem hermeneutischen
Zirkel von Theorie und Praxis zu unterwerfen. Das kann in diesem Zusammenhang nicht
geleistet werden.

124 Vgl. zum gesamten Abschnitt R. Herrmann, a.a.O. (Anm. 67), S. 11-43.
125 Zur Anfechtung bei M. Luther vgl. H. Beintker, Die Überwindung der Anfechtung

bei Luther, TA 1, Berlin 1954, und die Übersicht in dems., Art. «Anfechtung» III,
TRE2, S. 695-704, 707-708 (Lit.) und weiter O. H. Pesch, Theologie der Rechtfertigung
bei Martin Luther und Thomas von Aquin Walberberger Studien, Theologische Reihe
4), Mainz 1969, S. 212ff.

126 P. Tillich, Systematische Theologie II, S. 35ff., bes. 52-68.



Gebet und Theologie 449

Die Aussage von der Erbsünde oder M. Luthers «simul iustus et pec-
cator» verweisen auf den grundsätzlich und stetig entfremdenden
Charakter jeder menschlichen Handlung. Im Sündenbekenntnis, in der

Klage und in der Bitte formuliert das Gebet diese Erfahrung von
Wirklichkeit127.

Dem Christusgeschehen kommt im Kontext der Sündenlehre eine
dreifache Funktion zu: Zum einen wird durch dieses Geschehen die

Erfahrung von Identität vermittelt, von der sich die menschliche
Entfremdung abhebt. Zum zweiten gibt Christus die Möglichkeit, in seinem
Namen dennoch die Einheit zu suchen 12S, und drittens die Gewißheit, sie

im Gebet auch zu finden 129. Das Gebet bleibt immer ein Akt der

autonomen, freien Entscheidung. Damit ist der zweite Themenkomplex

angesprochen:
b) Die in Christus zugesprochene und vollzogene Rechtfertigung des

Sünders ist die theologische Grundformel der Bedingung der Möglichkeit

des Gebetes 13°. Das Gebet, speziell das Sündenbekenntnis, die

Klage und Bitte um Erlösung, ist der konkrete Ausdruck der Buße : die
bewußt vollzogene Annahme der göttlichen Verheißung131. Das

Christusgeschehen verweist dabei auf die externe Erlösung. Im Gebet
erfährt sich der Mensch als abhängig von Gott. Diese Erfahrung
verstärkt sich im Bewußtsein von Sünde und Erlösung. Die Selbstsetzung
des Menschen ist angesichts des Christusgeschehens als gescheitert zu

interpretieren 132. Jedoch bleibt der Christ nicht bei dem «Schweigen»,
sondern ist durch den Heiligen Geist zum Reden, eben zum Gebet,
ermächtigt.

Das Gebet überwindet, bevollmächtigt durch Christus, die
Entfremdung und ermöglicht inmitten der Existenz als peccator die Nähe

zu Gott133. Das Gebet befreit den Menschen aus der Verhaftung in der

eigenen Situation in die Weite des Gottesverhältnisses: «Das Gebet

ermöglicht es dem Sünder, sich selbst anzunehmen, zu sich und seiner

127 Vgl. die alttestamentlichen Klagegebete; exemplarisch Dn 9,3—19. Vgl.
E. S. Gerstenberger, Der klagende Mensch, in : Probleme biblischer Theologie, hrsg.
von H. W. Wolff, München 1971, S. 64—72, sowie die in Anm. 65 genannte Literatur,
und K. Barth, KD 1/2, S. 781 f.

128 K. BARTH, KD IV/3,2, S. 770.
129 H. Thielicke, Ethik II/l, S. 621 (Nr. 2331).
130 K. Barth, KD III/4, S. 98.
131 G. Ebeling, Dogmatik I, S. 295.
132 K. Barth, KD II/2, S. 875; Pesch II, S. 66f.; G. Wenz, a.a.O. S. 486.
133 K. Barth, KD II/2, S. 841.



450 Gebet und Theologie

Schuld zu stehen, allerdings gerade nicht in einer alles entschuldigenden

Selbstgerechtigkeit, sondern dergestalt, daß er sich dem Geist und
Willen Gottes unterstellt und auf die Gerechtigkeit und Liebe seines

Reiches aus ist» 134.

Der Niederschlag der Gottesnähe des Menschen, die konkret
faßbare Unterwerfung des menschlichen Willens, wird zum Kriterium
wahrhaften, christlichen Gebetes: Indem das Gebet die Einigung
zwischen Gott als dem Grund des Seins und dem Menschen herstellt,

vermag der Mensch auch die Situation der Entscheidung zu bewältigen.
Der Beter kann Entscheidungen fortan im Blick auf Gott und im
Vertrauen auf dessen bewahrendes Handeln treffen 135. Der Mensch wird
weder sündlos, noch von der Versuchung erlöst: sein Handeln bleibt
sündhaft. Aber: Er darf handeln, geborgen in der Verheißung der in
Christus zugesprochenen Erlösung. Das läßt, frei von dem Druck,
Sünde vermeiden zu müssen, den Aufgaben des Alltags gelassen
entgegensehen. Die Einigung mit dem Willen Gottes führt zur «transzendenten

Einheit unzweideutigen Lebens» 136. So manifestiert sich in den

Folgen je spontanen Handelns ein Stück weit verwirklichte Gottesherrschaft.

Gebet und Ekklesiologie: Nachdem wir die Fragen des «daß» und des

«wie» des Betens anhand der dogmatischen Artikel grob skizziert haben,
stellt sich das Problem des «wo». Durch die Verweise auf die
Ausnahmesituation und im Gebet geleistete Distanznahme stellt sich die Frage
nach dem Ort, an dem Stille, Kontemplation zu Andacht und Anbetung
führen können.

Das Erlebnis des Glaubens drängt zur Gemeinschaft137 : «Jede solche

relativ abgeschlossene fromme Gemeinschaft, welche einen innerhalb

bestimmter Grenzen sich immer erneuernden Umlauf des frommen

Selbstbewußtseins und eine innerhalb derselben geordnete und
gegliederte Fortpflanzung der frommen Erregungen bildet, so daß

134 A.a.O. S. 854.
135 G. Wenz, a.a.O. S. 486.
136 P. Tillich, Systematische Theologie III, S. 167. Vgl. H. Thielicke, Dogmatik

III, S. 121 : «Die so vom Pneuma erwirkte Einigung mit dem Willen Gottes transzendiert
unsere menschlich-natürlichen Möglichkeiten: Sie haftet nicht mehr an eigenwilligen
Wünschen und wird den Suggestionen des Sorgengeistes entrissen.» Vgl. dort auch die
Anm. 36 und 39.

137 D. F. E. Schleiermacher, Glaubenslehre § 6.



Gebet und Theologie 451

irgendwie zu bestimmter Anerkennung gebracht werden kann, welcher
Einzelne dazu gehört und welcher nicht, bezeichnen wir durch den
Ausdruck Kirche»138. Der Glaube konstitutiert die Kirche. Konkrete
Ausbildung — eben «sprechender Glaube» - ist dieses Gebet139. Die
Kirche konkretisiert sich im gemeinschaftlich geübten Gebet 14°. So

wird sie auch der Ort, an dem der Einzelne das Gebet erlernt und erste

Erfahrungen machen kann. Die fromme Gemeinschaft ist der Ort für
den Rückzug aus der Alltagswelt und damit der Distanznahme. Sie kann
indirekt zum Quell lebensstiftender Kraft werden, durch die der
Einzelne fähig ist, den Alltag je neu zu bewältigen.

In diesem Zusammenhang stellt sich die Frage nach der Bedeutung
des Begriffs von der oratio continua. Offenkundig kann es nach der
christlichen Ethik nicht um eine stete Distanznahme vom Weltgeschehen

gehen. Die Kirche darf nicht als hermetisch abgeriegelte Konklave
inmitten ihrer Umgebung bestehen. Vielmehr verweist der Terminus
auf die stete Bereitschaft und Möglichkeit, Entscheidungen in der Nähe

zu Gott, in direktem Bezug zu ihm, zu klären. Als Aufforderung wissen
die Sätze des Neuen Testaments141 um die Not und Schwierigkeit, stets

in der gebetsmäßigen Nähe zu Gott zu verharren. Die endgültige und
unzerstörbare Gottesgemeinschaft wird erst am Ende der Zeit erreicht —

der Vollendung der Geschichte in der Wiederkunft Christi. So lange
bleibt den Gebetsaufforderungen der imperative Charakter anhaften:
Sie drücken die Zwiespältigkeit menschlicher Existenz angesichts der

Entfremdung aus und verweisen auf die Erlösungsbedürftigkeit.
Hinzu kommt eine weitere Funktion des Gebetes im kirchlichen

Geschehen : Es begleitet, Anamnese und Zeugnis zugleich, alle
Handlungen der frommen Gemeinschaft. Sie werden in Bezug zu Gott und
dem Haupt der Gemeinde, Christus, gesetzt im Akt direkter menschlicher

Kommunikation mit Gott. Damit werden sie selbst ein Teil
derselben: Mit dem Gebet wird in allen Handlungen das Proprium des

christlichen Glaubens präsent gehalten 142. Damit kommt dem Gebet

138 A.a.O. § 6.4.
139 H. Thielicke, Dogmatik III, S. 123; vgl. M. Luther, WA 40, III, 506, 18.
140 K. Barth, KD III/4, S. 113.
141 Lk 18,1 ; 21,26 ; Apg 6,4 ; Rom 12,12 ; Eph 6,18 ; Kol 1,3.9 ; 4,2 (vgl. 2 Thess 1,11);

1 Thess 5,17.
142 W. Lohff, a.a.O. S. 23: Dabei muß vor der Gefahr gewarnt werden, «daß die

Teilnahme an der Objektivität des Gebetsritus die Subjektivität des Beters unerfaßt läßt,
d. h. also, daß die Teilnahme sich formuliert und Integration und Transzendenz verloren
gehen ».



452 Gebet und Theologie

ein Element des Korrigierens zu: «Dem Gebet... muß als Vorletztes
eine Arbeit zugeordnet sein: eine kritisch korrigierende forschende
Arbeit an der kirchlichen Verkündigung im Blick auf das göttliche
Urteil, an das sie ja als das, was sie sein will, appelliert»143.

Gebet und Eschatologie: Die Wirklichkeit der christlichen Existenz ist

ausgerichtet auf die zukünftige Vollendung der Heilszeit. Alle
Handlungen geschehen auf Hoffnung hin 144 — auf eine in konkreter Erfahrung

begründete Hoffnung hin. Das Gebet integriert das Handeln in
den Entwurf der umgreifenden Hoffnung der Christen, ein Handeln,
das es in allen einzelnen Gestalten immer neu transzendierend Gott als

dem Ziel menschlicher Bestimmung entgegenbringt145. Die konkrete

Ermöglichung, d. h. Erfahrung der Berechtigung dieses Hoffens
geschieht im Gebet. Insofern ist «das Gebet um das Kommen des Herren
zur Parusie... das umfassendste Anliegen, in dem die Selbsttranszendenz
des Beters auf das Heilsgeschehen (hin) sich ereignet. Und von ihm her
wird die Integration aller Anliegen unter dem Gesichtspunkt des zu
diesem eschatologischen Heile Dienlichen geleistet» 146. Die im Glauben

antizipierte Endzeit wird im Gebet durch die vermittelte Einsicht
in das endzeitliche Geschehen bewährtI47. So wird die Herrlichkeit
Gottes im Gebet Wirklichkeit: «Dieses Gebet, sein konkreter Inhalt
und seine Erfüllung durch den, an den es gerichtet ist, ist die zeitliche,
die vorläufige Form unserer Teilnahme an der Verherrlichung Gottes
und damit an Gottes Herrlichkeit selber»148.

143 K. Barth, KD 1/1, S. 76f.
144 Deutlicher Ausdruck für diese Hoffnung ist die Verheißung der Erhörung, auf die

hin gesprochen wird. Vgl. dazu die beeindruckende Metapher bei Pesch I, S. 25, und
weiterhin: G. Ebeling, Dogmatik I, S. 202, 333: ders. Gebet, S. 225; K. Barth, KD
II/l, S. 574£, 617, 628; HI/3, S. 307f.; III/4, S. 117; und auch 1/1, S. 489;
D. F. E. Schleiermacher, Glaubenslehre § 147; G. Wenz, a.a.O. S. 488 ; J. Moltmann,
Theologie der Hoffnung, München 1964, sowie die Diskussion um das Buch bei
W. D. Marsch (Hg.), Diskussion über die «Theologie der Hoffnung» von Jürgen
Moltmann, München 1967; F. Kerstiens, Die Hoffnungsstruktur des Glaubens, Mainz
1969.

145 R. Bultmann, a.a.O. (Anm. 62), S. 438f.
146 W. Lohff, a.a.O., S. 21.
147 D. F. E. Schleiermacher, Glaubenslehre, § 146.
148 K. Barth, KD II/l, S. 762.


	Gebet und Theologie

