
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 31 (1984)

Heft: 3

Artikel: Zur Aktualität der politischen Theologie Ulrich Zwinglis

Autor: Winzeler, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760874

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760874
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Peter Winzeler

Zur Aktualität
der politischen Theologie

Ulrich Zwingiis*

Meine Beschäftigung mit Zwingli ist vor allem aus der Bemühung
erwachsen, deutschen Studierenden der evangelischen Theologie die
Schweizerische Reformation und besonders auch den diesbezüglichen
Hintergrund der Theologie Karl Barths zu erklären. Es freut mich nun,
vor schweizerischen katholischen Theologen sprechen zu dürfen, und
ich möchte mein Referat mit zwei Zitaten einleiten, die vielleicht auch
dessen Linie beleuchten. Zwingli hat in seiner ersten Disputationsthese
sicher mit Blick auf das Lehramt der römischen Kirche formuliert:
«Alle, die sagen, das Evangelium gelte nichts ohne die Bestätigung der

Kirche, irren und schmähen Gott.» Karl Barth hatte 450 Jahre später
Anlaß, diesen Satz neu zu akzentuieren, wenn er in seinen letzten

Vorlesungen zur «Einführung in die evangelische Theologie» 1962

sagte:

«Nicht alle <protestantische) ist evangelische Theologie. Und es gibt
evangelische Theologie auch im römischen, auch im östlichorthodoxen Raum...

Mit <evangelisch> soll hier sachlich die <katholische), die ökumenische (um
nicht zu sagen: die <konziliare>) Kontinuität und Einheit all der Theologie
bezeichnet sein, in der es... darum geht, den Gott des Evangeliums... zur
Sprache zu bringen» (a.a.O. S. 11).

Er wird dabei jedenfalls an das II. Vatikanum und vielleicht auch an
bestimmte befreiende Aufbrüche der katholischen Christenheit in der
Dritten Welt und in den farbigen Völkern, aber wohl auch an ein
reformiertes Staatskirchentum des liberalen Protestantismus gedacht

* Vortrag an der katholisch-theologischen Fakultät Fribourg vom 27.2.84.



396 Zur Aktualität der politischen Theologie Ulrich Zwinglis

haben, der das Zwinglische Erbe nicht allzu sicher für sich in Anspruch
nehmen dürfte. Barth, der in seinen dogmatischen Anfängen in Zwingli
auch kritisch den Wegbereiter des liberalen Protestantismus gesehen hat,
hat sich doch immer deutlich zum Reformator Zwingli bekannt, sich
seiner Auffassung von «Christengemeinde und Bürgergemeinde» doch
auch in Barmen 1934 deutlich angeschlossen und schließlich auch die
lutherische Sakramentenlehre, die Kindertaufe und damit auch das

Staatskirchentum verworfen (vgl. Kirchl. Dogmatik IV/4). Wir können
schon von daher eine Aktualität der politischen Theologie Zwinglis
behaupten, deren ökumenischer Bedeutung ich nun in einigen — sicher

unvollständigen — Punkten und Bemerkungen nachgehen möchte. Ich
tue es nicht aus der kühlen Distanz des Historikers, der die Reformation
als ein abgeschlossenes Kapitel vor Augen haben könnte. Zwingli aktuell

verstehen, heißt auch in der historischen Distanz darnach fragen,
inwiefern unser Christentum in ähnlicher Weise auch heute
reformationsbedürftig sei.

I.

Zwingli ist der unbekannteste der drei großen Reformatoren des

16. Jahrhunderts. Im Luthertum wird er meist nur im Zusammenhang
mit dem Abendmahlsstreit zur Kenntnis genommen, aber als

Gesprächspartner im Vergleich zu Calvin kaum ernst genommen. Aber
auch die reformierte Tradition hat sich an Calvin als den solideren
Kirchenlehrer gehalten und allenfalls noch H. Bullinger Respekt
gezollt, der der Zürcher Kirche noch mehr als Zwingli ihre heutige Gestalt

gegeben hat. Es hat keinen dem Luthertum oder dem Calvinismus

vergleichbaren «Zwinglianismus» gegeben, und es hat doch eher
Erstaunen ausgelöst, als sich Barth in seiner Tauflehre zum «Neo-
Zwinglianismus» bekannte (KD IV/4,142). Sollte dieser Reformator
mit seinen vielfach verketzerten Sonderlehren - z. B. hinsichtlich der
erwählten Heiden — erst heute zu seiner wahren ökumenischen Bedeutung

kommen Es ist immerhin merkwürdig, daß die erste ernsthafte
katholische Zwingli-Darstellung auch erst nach dem Zweiten Weltkrieg
vom Dominikaner J. V. Pollet (1951, 1963) geschrieben worden ist,
besser als manche protestantische Darstellung, aber eben : nachdem sich

die katholische Polemik über Jahrhunderte den lutherischen Verdikten
angeschlossen hat. Vielleicht ist das kein Unglück. Zwingli wollte
jedenfalls keine reformierte Sonderkirche, keine spezielle «Konfession»



Zur Aktualität der politischen Theologie Ulrich Zwingiis 397

ins Leben rufen, sondern die eine Kirche Jesu Christi nach Haupt und
Gliedern reformieren. Was ihn bedrängte, war aber die Tatsache, daß
auch die Kirche auf den Irrweg oder Abweg der «falschen Religion»
geraten kann, wie Israel, wenn es den Baalim anhing, und so hat

Zwingli durchaus auch bei Luther frühzeitig die Gefahren eines neuen
geistlichen Papsttums oder eben : eines Luthertums heraufziehen sehen,
das der paulinischen Aussage widerspräche, daß weder Petrus noch
Paulus, weder Luther noch Zwingli, sondern nurJesus Christus seiher für
die Menschheit gekreuzigt worden sei (1 Kor 1,13). Zwingli hätte
Luther auch bei unterschiedlichen Lehrmeinungen die Bruderhand
reichen können und wollen, wenn Luther sie nicht vorzeitig zurückgezogen

hätte — er hat seine abweichende Auffassung sogar einige Zeit
zurückgehalten, auch wenn er sich von Anfang dagegen wehrte, ein
«lutherischer» Theologe geheißen zu werden. Dennoch war dieser

Streit mit Luther sicher symptomatisch und für Zwingli notwendig,
denn «wahre Religion», wie sie von Gott ausgeht, hieß für ihn jedenfalls
mehr als Erneuerung nur des Kirchenwesens. Der Bundestheologe
Zwingli zielte von Anfang an auf das ganze Gemeinwesen und auf eine
ecclesia militans, die sich gesellschaftlich im Kampfum Gerechtigkeit und
Frieden bewährt. Zwingiis Theologie war insofern von Grund auf
«politisch», als sie — gerade im Kampf gegen das Reislaufen, die «Pensionen»

und die eidgenössische Sold- und Kriegspolitik — auf die Erneuerung

der ganzen Eidgenossenschaft zielte, wenn nicht darüber hinaus
des ganzen Reiches und damaligen Erdkreises. Sein Hauptwerk, den
«Kommentar über wahre und falsche Religion» 1525, hat Zwingli nicht
von ungefähr dem König von Frankreich gewidmet, und seine
Bündnispolitik umfaßte schließlich nicht nur Philipp von Hessen und den

revolutionären Bauernführer M. Gaismair, sondern auch die Republiken

Mailand und Venedig. Daß Zwingli auch Ulrich von Hutten Asyl
gewähren konnte, daß er aber auch antike Vorbilder und Befreiungskämpfer

wie Herkules, Theseus, die römischen Volkstribunen, Cicero
oder Seneca im Himmelreich wiederzufinden hoffte, das hat Luther wie
Calvin abgestoßen, das zeigt aber, daß Zwingli einen weiteren Begriff
von « Ökumene» hatte, der heute sicher auch Gestalten wie J. J. Rousseau

oder K. Marx, Ghandi oder E. Cardenal umfassen dürfte und
müßte. Dieser Zwingli hatte und hat im Raum des christlichen
Konfessionalismus keinen Platz. Bei ihm findet sich auch keine Nötigung
zur antijüdischen Hetzrede oder Polemik. Gerade als judaisierender
Bibeltheologe hat er Luther im Abendmahlsstreit widerstanden. Er war



398 Zur Aktualität der politischen Theologie Ulrich Zwingiis

sich aber gewiß, daß der kleine «Heller», den Gott ihm zur Verwaltung
übergeben hatte (ZH 10,86), sich irgendwann auszahlen und zu einer

Abendmahlsgemeinschaft führen würde, die dem einmaligen Selbstopfer

Jesu Christi besser entsprechen und weder Juden noch Heiden,
Bedrängten oder Bedrückten die Tür vor der Nase zuschlagen
würde.

II.

Zwingli ist so ein unbequemer Reformator, und es ist gar nicht zu

verkennen, daß Zwingli-Jubiläen eigentlich immer auch Akte der
Verlegenheit gewesen sind. Schon nach Zwingiis Tod haben die Zürcher
Stadtväter den Pfarrern verboten, so wie Zwingli in die große Politik
einzugreifen. Das helvetische Bürgertum war eigentlich immer der

Meinung, daß es Zwingli am rechten Augenmaß oder doch am rechten
Mittelmaß gefehlt habe. Aber auch den einfacheren Leuten ist dieser

Reformator mit Bibel und Schwert, wie er heute vor der Wasserkirche steht,
doch immer etwas unheimlich geblieben. Es will uns Schweizern nicht
recht einleuchten, wie und warum gerade ein Toggenburger Bauernsohn

ein solch «großes Licht» in der Weltgeschichte werden konnte,
wie wir das von anderen Schweizern kaum sagen können. Oder sollte er
ein «großes Irrlicht» gewesen sein? Seine größten politischen Projekte,
die Emanzipation der «gemeinen Herrschaften», die Schaffung eines

neuen und einheitlichen Bundesrechtes und einer großen europäischen
Koalition gegen Habsburg, Kaiser, Fugger und Papst sind freilich
gescheitert. Zwingli fiel, manche haben dies für einen Glücksfall,
Luther hat es für ein Gottesurteil gehalten. Aber Zwingiis Reformation
hat doch — ganz anders als diejenige T. Müntzers — Bestand gehabt. Mit
ihr wurde, nach S. Widmer, ein «uraltes, in den frühesten Bünden der
Eidgenossenschaft aufgebrochenes Volksrecht» siegreich in die Welt
hinausgetragen, das im 19. Jahrhundert — mit den englischen, amerikanischen

und französischen Idealen - sozusagen auf Umwegen in die
Schweiz «zurückgekehrt» sei (Illustr. Gesch. d. Schweiz 1973/77,217).
Nachdem Pensionen und Soldpolitik die Schweiz in die tiefste Abhängigkeit

vom französischen Absolutismus gebracht und die von Zwingli
bekämpften Söldner die Tuilerien bis zum letzten Blutstropfen verteidigt

hatten, war es Napoleons «Helvetik», die Zwingiis Zielsetzungen
erstmals radikal durchsetzte, wenn auch im Zeichen der bürgerlichen
Religionsfreiheit und «Toleranz». Es hat vorher schon zwei Villmer-



Zur Aktualität der politischen Theologie Ulrich Zwingiis 399

genkriege gegeben, in welchen die erstarkenden Städte ihre Vormacht
auszuweiten suchten, es hat aber auch General Dufour im
«Sonderbundskrieg» 1847/48 im Grunde sehr unblutig nachgeholt, was Zwingli
in den Kappeler Kriegen vor Augen stand. Die neue Bundesverfassung
schuf einen Ausgleich zwischen den mächtig gewordenen bürgerlichen
und den alten ständischen Interessen und wollte zunächst nur den Juden
und Jesuiten Religionsfreiheit und Bürgerrecht vorenthalten. Aber
eben: Ist Zwingiis Testament damit bereits erfüllt, ist seine reformatorische

Aktualität erloschen?
Daß die heutige eidgenössische Verfassung einer längst fälligen

(und merkwürdig verzögerten) erneuten «Generalrevision» bedürftig
wäre, hat wohl schon Leonhard Ragaz deutlich vor Augen gestanden, der
1917 eine «Neue Schweiz» auf der Basis eines föderal-demokratischen
Sozialismus forderte und mit H. Wilson den Völkerbund bejahte und
das Selbstbestimmungsrecht der Völker einklagte. Man beging in
Zürich 1919 ein großes 400jähriges Zwingli-Jubiläum, derweil der
Arbeiterführer Robert Grimm im Gefängnis eine Schweizergeschichte
verfaßte, die Zwingli als einen ihrer bedeutendsten «Klassenkämpfer»
zu würdigen wußte. Es gab einen Pfarrer Karl Barth, der zwischen
«wahrer Religion» und liberaler Klassenideologie in Theologie und
Praxis zu unterscheiden wußte, der - wie er seinen Studenten in
Göttingen eingestand — nicht zuletzt durch Zwingli in die Sozialdemokratie

geführt wurde und den christlichen Antikommunismus wie später den
Nazismus und die Atomrüstung bekämpfte. Aber gerade als

Theologieprofessor hat Barth 1922 zu Recht gesagt, daß Zwingli kein fertiges
Bauwerk, sondern eher eine «Bauruine» hinterlassen habe, zumal

Zwingli nicht Professor, sondern ein vielbeschäftigter Pfarrer war, der
seine Hauptschriften immer zu bestimmten Anlässen und meist nur auf
Kosten der verdienten Nachtruhe verfaßte. Barth ging mit Zwingli über

Zwingli hinaus, wenn er auch das Täufertum rehabilitierte und
gewissermaßen auch Zwingiis Theologie einer «Generalrevision» unterzog.
Er verkannte aber nicht, daß Zwingiis große Leistung darin bestand, die

Christengemeinde auf die «Bürgergemeinde» erstmals zu beziehen und

zu «politisieren» und also von «Rechtfertigung und Recht» zu handeln

(Barth 1938).



400 Zur Aktualität der politischen Theologie Ulrich Zwinglis

III.

Hier stellt sich uns nun sogleich die Frage nach der biblischen und

reformatorischen Norm, an der Zwinglis Theologie und Politik zu messen
wären. Es gab und gibt eine gängige Auffassung, daß Zwingli
selbstverständlich an der reformatorischen Norm M. Luthers, nämlich der

Rechtfertigung allein aus Glauben zu messen sei, wobei sich nur noch
die Frage stelle, ob Zwingli diese Norm selbständig entdeckte oder ob,

wann und wo er sie von Luther übernommen habe. Der konservative
lutherische Theologe und Staatsrechtler F. J. Stahl hat hier die Weichen
für lange Zeit gestellt, indem er erklärte, daß Zwinglis Reformation,
soweit sie «evangelisch» sei, «nicht originell» sei, soweit aber originell
eben «nicht evangelisch». In seinem Eigenen sei Zwingli ein Humanist
oder vernunftgläubiger Renaissance-Philosoph geblieben und zudem
ein Vorläufer Rousseaus und der französischen oder sozialistischen
Revolution - ein Vorwurf, mit dem auch Barth in Deutschland stets zu

kämpfen hatte. Der Katholizismus hat dieses Urteil gelegentlich
händereibend übernommen, aber es fehlt auch nicht an marxistischen

Darstellungen, nach welchen Zwingli als Theologe des aufstrebenden

Bürgertums diesem eine «wohlfeile Kirche» verschaffen, lästige Riten und

Dogmen beseitigen und gleichzeitig eine neue Sittenordnung und
Arbeitsmoral aufrichten wollte, die den sich entwickelnden kapitalistischen

Produktionsverhältnissen entsprach. Es macht verlegen, wenn
diese Auffassung nur zu genau auch dem liberal-protestantischen Zwin-
gli-Bild entspricht, das Zwingli wohl als Volkserzieher und Sittenwächter

mit frommem Gemüt — und einem guten Schuß Patriotismus und
sozialem Engagement — zu würdigen wußte, aber mit seiner radikalen
Politik sowenig etwas anfangen konnte wie mit Zwinglis befreiender

Theologie. S. Widmers Jubiläumsschrift ist historisch sicher eine gediegene

Schrift — ob sie der Kirche den Weg weisen könnte, möchte ich von
daher füglich bezweifeln.

Nun hat Zwingli doch eine sehr eigene reformatorische Norm
gesetzt, in welcher «Reformation» und «Renaissance», christlicher Glaube
und aufklärende Vernunft, geistige, seelische und leibliche Emanzipation

nicht grundsätzlich voneinander geschieden waren. Die Bibel war
für Zwingli auch ein im besten Sinne «aufklärendes» und in jeder
Hinsicht «befreiendes» Buch, und man hat oft allzu künstlich zwischen
einem «vorreformatorischen» Zwingli unterschieden, der Reislaufen
oder Papsttum «humanistisch» bekämpfte, und einem endlich «refor-



Zur Aktualität der politischen Theologie Ulrich Zwingiis 401

matorischen» Zwingli, dem der eigentliche Sinn des Evangeliums erst
anläßlich eines biederen Wurstessens bei Froschauer in der Fastenzeit
1522 aufgegangen wäre. Denn daß Zürich schon 1521 als eidgenössischer

Vorort das Soldbündnis mit Frankreich verweigerte und erneut
das Pensionenverbot in Kraft setzte, war für Zwingli bereits ein erfreuliches

Resultat der Evangeliumspredigt, das einem Großteil der
wirtschaftlich Interessierten keineswegs genehm war. Daß Heiligenverehrung,

Bilderdienst und Menschenvergötterung im Lichte des Evangeliums

dahinfallen, daß mit dem Evangelium auch des Menschen
Leiblichkeit, seine gequälte Seele oder auch der gesundende Menschenverstand

zu ihrem guten Recht kommen sollten, das alles wurde Zwingli in
der Bibel so hell und klar, wie ihm dort auch die Güte Gottes und seiner

Schöpfung wie aller seiner Werke, Absichten und Gebote hell und klar
wurden. Gott ist gerade im Evangelium kein Feind des Menschen,
sondern sein Bundesgenosse und Freund, er führt nicht in die Finsternis,

sondern ins Licht, er erweist sich in der Gabe seines Geistes - mit
Anselm oder K. Barth! — als ein «Freund des gesunden Menschenverstandes»,

auch in der Politik. Gott ist für Zwingli ganz unproblematisch
gut und nicht etwa ein Teufel oder Tyrann, der Menschen ins Unglück
stoßen möchte, von ihm kann — auch in Gestalt des Gerichtes — nur
Gutes kommen und alles Gute kommt von Gott. Eine Verharmlosung
der Sünde ist dabei sowenig beabsichtigt wie möglich, ist sie doch um so

unentschuldbarer, je größer und klarer die Güte Gottes erscheint, die

um der Menschen Sünde willen selbst den Sohn dahingegeben hat

(Rom 8,32). Zwingli weiß nur allzu gut, daß der gefallene Mensch von
Adam her von Haus aus hochmütig, arglistig, träge und eitel ist, sich wie
ein Tintenfisch hinter seinen Giftwolken verbirgt, Gott gerne einen

«Tyrannen» heißt und seine Gebote mit Füßen tritt, ja schließlich Gott
um all des Unglücks willen anklagt, in das er sich selber schuldhaft
hineinstürzt. Der sündige Mensch hat von sich aus keinerlei Willen oder
Kraft zum Guten, kann Zwingli noch vor Luther gegen Erasmus (und
die Scholastik) einwenden. Aber wer deswegen Gott und seine Gebote

anklagen wollte, wäre so töricht wie diejenigen Menschen, die das Licht
anklagen, in dem sie ihre Häßlichkeit erkennen und mit Beschämung
und Dankbarkeit aufJesus Christus blicken dürften. Aber eben: Indem
Gott in Jesus Christus seinen guten Willen kundgetan, uns «vom Tod
erlöst» und sich «versöhnt» hat, wie Zwingli 1523 die «Summe des

Evangeliums» umreißt (2. These), ist Gott weit mehr als ein höchstes

Gut, das der Mensch vergeblich erstreben würde und an dem er letztlich



402 Zur Aktualität der politischen Theologie Ulrich Zwingiis

verzweifeln müßte. Gott ist nicht das Gute, sondern der Gute, der Geber

und Täter alles Guten, der auch den Menschen dazu befreit und befähigt,

seine Weisungen zu erfüllen, ja selber den guten Willen Gottes zu

tun. Das Evangelium steht also vor dem Gesetz. Aber so kann Zwingli
auch das Gesetz des Bundes — die Thora — als eine Gestalt des

Evangeliums begreifen. Wo die Menschheitgegen diesen erklärten und offenbaren

Willen Gottes handelt, da mögen Hunger, Krankheit, Pest, Krieg,
Aufruhr oder Tyrannei nicht nur verdiente Folge, sondern nach Gottes
Willen auch das heilsame Gericht zur Buße und Umkehr sein. Aber,
hören wir Zwingli im «Commentarius» sagen:

«Als die göttliche Majestät den Plan zur Erlösung des Menschen faßte, tat
sie das nicht, um die Welt in ihrer Bosheit verharren und alt werden zu
lassen. Denn wenn das Gottes Absicht gewesen wäre, wäre es besser gewesen,

er hätte uns gar keinen Erlöser gesandt als einen solchen, nach dessen

Erlösungstat sich unserer früherer Zustand und unser Bresten nicht änderte»

(ZH 9,104).

Als ein deutliches Gericht zu Buße und Umkehr hat Zwingli darum
ebenso die eidgenössische Niederlage in Marignano 1515 wie die Pest in
Zürich 1519 verstanden. Ohne diese und ohne Zwingiis für viele
wunderbares Überleben wäre sicher auch seine Reformation nicht zu
verstehen. Für Zwingli war dieses Erlebnis aber gleichsam auch eine

Befreiung und Wiedergeburt aus tödlicher Krankheit — eine «Renaissance»,

die für ihn nicht nur Gnade, sondern zugleich Indienstnahme des

geschenkten Lebens «bis in den Tod» bedeutete.

IV.

Auch in seinen vielfältigen Anleihen bei Aristoteles oder Plato, den

alten Kirchenvätern oder der Scholastik hat Zwingli sich doch entscheidend

als Schrifitheologe verstanden. Der Geist Gottes ist freilich nicht an
die Schrift oder den Kirchenraum gebunden, sowenig wie an die
«Grenzen Palästinas», wie Zwingli 1528 an A. Blarer in Konstanz
schreibt. Dennoch leben auch die fernsten Heiden davon, daß Gott sich

die Menschheit in Christus versöhnte, der darum der «einsäge Weg zur
Seligkeit» genannt wird «für alle, dieje waren, sind oder sein werden» (3. These

1523). Wer «andere Lehren» diesem Evangelium «gleich oder höher
achtet», weiß eben nicht, «was Evangelium ist» (5. These), und wer
etwa den großen Thomas der Bibel vorziehen wollte, würde das Wort



Zur Aktualität der politischen Theologie Ulrich Zwinglis 403

Gottes aus abgestandenen «trüben Pfützen» oder schmalen Rinnsalen
statt aus der frischen Quelle schöpfen. Es ist Gottes Gnade, daß wir das,

was er ist, aus seinem «eigenen Mund erlernen» (ZH 9,25) dürfen, und
eben darum hat Zwingli die Bibel sofort in der «lectio continua» gepredigt.

So muß es aber auch als sein erster großer Erfolg bewertet werden,
daß sich das Schriftprinzip in Zürich von 1519 bis 1523 in harten
Kämpfen auch politisch durchsetzen konnte. Der Zürcher Magistrat hat
sich freilich keine theologische Sachkompetenz in subtilen Einzelfragen
zugemutet, er hat aber in mehreren Mandaten (erstmals 1520)
festgehalten, daß die Pfarrer nach der «Gschrifft» predigen sollten bis jemand
käme, der sie darin widerlegte. Nach der Disputation 1523 wurde dann
trocken festgestellt, daß dieser Jemand eben nicht gekommen sei und

Zwinglis Artikel darum bis aufweiteres als schriftgemäß zugelten hätten.
Es war doch eher eine Ausnahme, wenn der Rat dann auch Zwinglis
«Christliche Anleitung» an die Pfarrer 1523 mit einem offiziellen Mandat

in die Landschaft hinausgehen ließ. Zwinglis Theologie ist als solche
niemals Zürcher Staatsideologie geworden, Zwingli konnte auch seine

Politik am Ende nicht durchsetzen, und nach seinem Tod mußte
Bullinger sogar darum kämpfen, daß das Schriftprinzip — in der Einheit von
Neuem und Altem Testament — uneingeschränkt in Geltung blieb, in
welchem auch das politische Mandat der Kirche enthalten war. Aber
eben: Wußten die Zürcher Räte überhaupt, auf was sie sich einließen,
wenn sie nicht eine zeitlose «Lehre» von Kirche und Staat, sondern die
immer neu auszulegende Schrift als Quelle und «Richtschnur» sowohl
der Predigt wie der Politik und der staatlichen Gesetzgebung anerkannten

Damit war de facto die Revolution in Permanenz als Existenzräson des

christlichen Gemeinwesens etabliert, und nicht erst die Täufer, sondern
auch Zwingli hat in seinen Anfängen deutlich gesehen, daß Privateigentum,

Zinsen und Zehnten im Neuen Testament sowenig einen
Anhalt hatten wie Kindertaufe oder Sakrament. Für das katholische
Verständnis war es freilich ein erschreckend «revolutionärer» Vorgang,
wenn hier simple Stadträte, Laien, Handwerker oder Bauern über den

Inhalt der Schrift befanden, und die Zerwürfnisse zwischen Luther und

Zwingli, Zwingli und den Täufern waren dann ein untrügliches Indiz
dafür, daß des Lehramtes doch nicht zu entbehren sei und die
Laientheologie schnurstracks in die Hölle führe. Es ist aber wiederum eine
erstaunliche Tatsache, daß im selben Jahrzehnt, da im ganzen Reich

Juden, Bauern, Ketzer und Täufer zu Tausenden oder Zehntausenden

vertrieben, verbrannt oder hingeschlachtet wurden, auch die Täufer-



404 Zur Aktualität der politischen Theologie Ulrich Zwingiis

fragen in Zürich in immer neuen Disputationen verhandelt wurden und

es zu keinen Progromen kam, aber wohl zu tragfähigen sozialen

Kompromissen z. B. in der Aufhebung von Klöstern und Leibeigenschaft, in
der Reduktion der Zinsen, in der Armenpflege, während die Einnahmen

des Großmünsters sofort in die Einrichtung der «Prophezej» als

einer öffentlichen Bibelauslegung und Erwachsenenbildung investiert
wurde. Eine Täuferdemonstration, die Zwingli 1525 als «Antichristen»
denunzierte, konnte ungestraft über die Bühne gehen. Der militante
Täuferführer B. Hubmaier wurde auf Zwingiis Rat hin noch 1526

freigelassen, während im selben Jahr der hochangesehene Patrizier J. Gre-
bel wegen Verstoßes gegen das Pensionenverbot das Leben lassen

mußte. Andere Patrizier wurden verurteilt, entmachtet oder emigrierten,

und die Vormachtstellung der Konstaffel wurde gebrochen. Aber
auch die fünf Hinrichtungen von Täufern 1527—32 stellten doch eine
sehr geringe Zahl dar, zumal sich unter ihnen auch allerlei «Wölfe im
Schafspelz» tummelten und ein Täufer in St. Gallen seinem ungläubigen

Bruder eigenhändig den Kopf abgeschlagen hatte. Nun werden
revolutionäre Bewegungen von Freunden und Gegnern durchwegs
kritischer beurteilt als die je skrupellos zuschlagenden herrschenden Mächte.

Zürich mußte so alles vermeiden, was den katholischen Orten einen
Anlaß oder Vorwand zur militärischen Intervention geboten hätte, und
S. Widmer hält Zwingli zugute, die Lage souverän gemeistert zu haben.
Und doch : Fraß hier die Revolution nicht ihre eigenen Kinder? Konnte
irgend jemand daran zweifeln, daß ein Felix Mantz, der mit Zwingli
Hebräisch gelernt hatte, ein gläubiger Christ und Biblizist und so auch
ein echter Märtyrer war? Zwingli hat sich wohl zu Recht gegen den
täuferischen Pazifismus entschieden, wenn er auch das äußere Recht der

Bürgergemeinde und den bewaffneten Schutz der Reformation bejahte.
Wo stünden wir aber, wenn Mantz nicht eben auch dagegen — vielleicht
unzeitgemäß - mit dem Evangelium protestierte? Jenes Zürcher Landvolk

hatte vielleicht nicht unrecht, das in der Täuferverfolgung die
Ursache des göttlichen Gerichtes zu Kappel 1531 erkannte. Der
Verdacht ließ sich jetzt jedenfalls hüben und drüben nicht mehr entkräften,
daß Zwingli eine Diktatur des Schwertes errichten wolle, hinter der ganz
schlicht die Macht- und Expansionsinteressen der «gnädigen Herren»
von Zürich stünden. Nach dem Übertritt Berns zur Reformation 1528

hatte diese das militärische Übergewicht erlangt: für Zwingli sicher sein

größter Erfolg. Hier ist aber der Ort, wo wir uns genauer noch mit
Zwingiis politischer Theologie und Zielsetzung befassen müssen.



Zur Aktualität der politischen Theologie Ulrich Zwingiis 405

V.

Zwingli wollte niemanden zum Glauben «zwingen» — das widerstritt

allen Voraussetzungen seiner evangelischen Theologie. Aber völlig

fremd war dem weitherzigen Zwingli jener moderne Begriff der

religiösen Toleranz, die mit der «wahren» auch die «falsche Religion»
frei ihre Blüten treiben läßt und es jedermann freistellt, ob erJahwe oder
Baal oder dem Mammon dienen möchte. Zwingli predigte durchwegs
den großen Gott der kleinen Leute, den Bundesgenossen der Armen und
Entrechteten, und sah darum keineswegs in den Bauern oder Täufern,
sondern im Klerus und im Pfaffentum, in den Grundherren, Wucherern

und Monopolisten die wahren Verursacher des «Aufruhrs» gegen
Gottes fürsorgliches Regiment. «Wer Ursache zum Aufruhr gibt» (1524,
ZH 7,123ff.), sind die falschen Hirten des Volkes (vgl. Ez 34), denen

gegenüber der wahre Hirte unerschrocken alles anprangern müsse, was
das Volk zu Unrecht bedrückt. Und fragte ihn jemand, was das

Evangelium mit der Ökonomie zu schaffen habe, so antwortete er: «Viel, per
omnem modum!» (ZH 7,190.) Ich greife einige Beispiele und Brennpunkte

heraus, deren Aktualität ich kaum zu erläutern brauche.

a) Den Täufern wirft Zwingli entscheidend politisches Fehlverhalten

vor, das «Christus aufhält», statt ihm in revolutionärer Geduld zu
dienen. Sie separieren sich elitär vom langsam nachrückenden Fußvolk,
führen sich als pazifistische Unschuldslämmer auf und überlassen die

große Herde den Wölfen, wenn sie nicht selber unzählige Kleinbauern
und Frauen ruinieren, wie es etwa G. Keller in «Ursula» nachzuzeichnen

suchte. Sie kämpfen mit dem biblischen Buchstaben, aber ohne die

paulinische «Rücksicht auf die Schwachen», die die «feste Speise» des

Evangeliums noch nicht vertragen. Sie agieren also eigennützig statt

gemeinnützig, wie es in mancherlei Sekten doch immer wieder der
Fall ist.

b) In seinem Brief an A. Blarer in Konstanz 1528 trägt Zwingli ein
sehr differenziertes Modell seiner Strategie und politischen Toleranz
vor. Es gebe kleinere Sünden, die dem Volk und seinen Oberen « 70 und
7 Mal» verziehen werden müßten. Es gebe grobe Sünden, die mit Geduld
zu tragen sind, bis die versammelte Gemeinde — sei es Synode oder
Stadtrat — erkennt, daß sie vom Bösen sind und also per Verordnung des

Magistrates abgetan werden müssen (z. B. Bilderdienst, Messe, Klöster,



406 Zur Aktualität der politischen Theologie Ulrich Zwingiis

Zölibat etc.). Es gebe aber auch einen Götzendienst, zu dem die
Gemeinde nicht mehr zurückkehren darf (wie das Tier zu seinem Unrat),
nachdem die Sünde als Sünde erkannt ist, sowenig Israel zu den Baalim
oder den Fleischtöpfen Ägyptens zurückkehren darf, ohne schlimmstes
Gericht heraufzubeschwören. Hier darf also nicht auf das «Murren» des

Volkes gehört werden, hier hat die Reformation auch Durststrecken
und den «frevlen Widerpart» zu überwinden, ja muß das Böse als Böses

gestraft und von den Schafen ferngehalten werden.

c) Den Täufern hält Zwingli vor, daß (noch) bestehendes Recht

nicht gebrochen werden dürfe, sondern durch das Wort und
beispielgebendes Verhalten und im Einklang mit dem Magistraten nach und
nach verändert werden müsse und könne. Das Gebot des Widerstandes
kann erst dort einsetzen, wo die Obrigkeit trotz Mahnung und Warnung
sichtbar «außer der Schnur Christi fährt» und die Predigt des biblischen

Evangeliums verbietet. Das ist wohl in den katholischen Orten, aber
nicht in Zürich der Fall. Zwingli rechnet 1524 sogar damit, daß der Zins
binnen « 10 Jahren» fast gänzlich abgeschafft und der Boden weitgehend
entlastet werden könne, so daß er ertragreicher und die «Arbeit ringer»

werden möchte, so daß «ihr euch darüber verwundert» (ZH 7,209).

d) Wie wenig kapitalistisch — oder wie antikapitalistisch Zwingli
gedacht hat, zeigt sich auch in seinen Ermahnungen an die
Innerschweizer Bergbauern, daß sie von ihrer Hände Arbeit leben sollten und
der äußere Mensch Gott nirgends «gleicher» sei als im freien Werk
seiner Hände (ZH 7,114). Das ist nicht Ausdruck jener
puritanischberechnenden Berufsethik, die Max Weber im späteren Calvinismus
beobachtete, sondern Ausdruck eines stolzen Bauerntums, das Zwingli
niemals verleugnen konnte. Wohl muß Zwingli das Argument entkräften,

daß das Reislaufen ökonomisch notwendig sei — ein Argument, das

uns auch heute begegnet, wenn Kapitaleigner oder auch Gewerkschaften

argumentieren, daß Wachstum und Arbeitsplätze mit Waffenproduktion

und Waffenexport «gesichert» werden müßten. Zwingli
zerpflückt dieses Argument in jeder Hinsicht als zweischneidige Ideologie
eben jener Oligarchie von Blutsaugern und Pensionären, die die Bauern
in die fremden Dienste zwingen und ihnen dort billig zu erwerbenden
Reichtum in Aussicht stellen.



Zur Aktualität der politischen Theologie Ulrich Zwingiis 407

e) Diese kriegstreiberische Oligarchie, die den alten Sinn des

Befreiungsbundes ins Gegenteil verkehrt, muß dort — wie in Zürich —

nach Gottes Gebot entmachtet werden, zumal sie die freie Predigt
unterdrückt, die ihrer Herrschaft schnell ein Ende setzen würde. Hier steht
das Seelenheil der kleinen Leute in Gefahr, hier tritt aber für Zwingli
sowohl das eidgenössische Bundesrecht wie das altisraelische Gottesrecht in
Kraft, auch gegen den Kompromiß des «Stanser Verkommnisses», das

eine Einmischung in die inneren Angelegenheiten der anderen Orte

untersagte. «Contra iustitiam non est ius», sagt Zwingli in seinem

geheimen Ratschlag 1531, das Unrecht muß darum «ausgereutet» werden

wie es in der Richterzeit mit dem Stamm Bejamin der Fall war. In
erster Linie ging es dabei um die Befreiung der «gemeinen Herrschaften».

Einen faulen Frieden wollte aber Zwingli nicht dulden, und

Zwingli sah die nicht zu verpassende Gelegenheit eines bewaffneten
Vorstoßes, der ein Blutvergießen vermeiden und dem Kriegstreiben ein
Ende setzen könnte. «Tut um Gottes Willen etwas Tapferes!»

f) Hat Zwingli sich getäuscht Der Befreiungstheologe Zwingli ist
faktisch an der Realpolitik Berns gescheitert, der mehr am Frieden als an
der sozialen Gerechtigkeit gelegen war, aber, wie er es sah, auch an einer

unheiligen Allianz, die auch in Zürich ihre Verbündeten hatte. Zwingiis
Klassenstandpunkt wird aber nirgendwo deutlicher als in der Verwerfung
jener Lebensmittelblockade, die auf Grund des 1. Landfriedens als

typischer helvetischer Kuhhandel zwischen Zürich und Bern zustande kam.
Sie war weder Fisch noch Fleisch und mußte zwangsläufig die Unschuldigen

treffen, ja dazu führen, daß die Innerschweizer Bauern, statt sich

mit der Reformation gegen ihre Herren zu erheben, mit diesen Herren

gegen die Reformation marschierten. Formal mag diese Blockade rechtens

gewesen sein, als Theologe hat Zwingli den Rücktritt erklärt und ist
dann doch sehenden Auges — in Widerstand und Ergebung in den

göttlichen Willen — mit 400 der besten Vorkämpfer der Reformation in
Kappel gefallen.

VI.

Ein Urteil über Zwingli ist nicht einfach und im Blick auf das

Weltgericht Gottes gar nicht zu fällen. Auch Ragaz hat Zwingiis Tod
freilich — in einem anderen Sinne als Luther — als «Gericht» Gottes

empfunden, während Barth im ersten Römerbrief 1918 betonte, daß



408 Zur Aktualität der politischen Theologie Ulrich Zwingiis

Zwingli «jedenfalls nicht als Märtyrer» gefallen sei. Daß Zwingli auch

einen Präventivkrieg in Betracht ziehen konnte, mag nach heutigen
(und lutherischen) Maßstäben befremden, die wohl die Verteidigung,
aber nicht auch die «Erkämpfung» des Rechtes für eine christliche
Sache halten, wie es doch auch Barth in «Christengemeinde und
Bürgergemeinde» 1946 zwinglianisch getan hat. Daß wer zum Schwert

greift, durch das Schwert umkommen werde, das hat wohl auch D. Bon-
hoeffer gewußt, aber das Wissen darum, daß er oder auch Zwingli nicht
auch Märtyrer Jesu Christi gewesen sein könnten, scheint mir heute
ähnlich problematisch zu sein wie eine christliche Ideologie, die den

Befreiungskampf verneint, aber alle möglichen Formen der «Verteidigung»

geistiger oder materieller Werte — notfalls auch im Angriff —

selbstredend für «gerechtfertigt» hält. Zwingli ist nun doch im Einklang
seiner Theorie mit seiner Praxis gefallen: in einem Krieg, den er so

nicht gewollt hat und gerade faktisch nicht im Angriff, sondern in der

Verteidigung der Reformation. Wir können andererseits auch nicht gut
übersehen, daß sich das Luthertum — unter größeren Opfern — schließlich

genauso militärisch behaupten mußte und es am Ende Gustav
Adolf von Schweden gewesen ist, der ihm in den Verwüstungen des

Dreißigjährigen Krieges die Kohlen aus dem Feuer holen mußte. So hat
es die Schweiz vielleicht doch nicht nur dem versöhnlichen Geist
Nikolaus von Flües, sondern auch dem kämpferischen Geist Zwingiis zu

verdanken, wenn dieser Krieg, wie dann auch noch zwei große
Weltkriege — hominum confusione et Dei Providentia — an ihr wie an einer
Insel vorübergegangen sind. Ragaz wie Barth haben dies aber auch im
Sinne einer Verpflichtung zur aktiven Friedenspolitik und nicht der

«splendid isolation» verstanden. Es ist nun doch sehr die Frage, ob die
Schweiz mit ihren Luftschutzkellern auch einen dritten Weltkrieg
unbeschadet überstehen könnte, und Zwingiis geschichtstheologische
Prophétie dürfte gerade heute ihre neue Dringlichkeit haben. Bedeuten

Hochrüstung, Waffenproduktion und Waffenexport schon heute eine
Art «Lebensmittelblockade» für die hungrigen Völker der Erde, so

zeigen die antirassistischen Befreiungsbewegungen gegen verbrecherische

Diktaturen, daß die Spannung zwischen einem heute nötigen und
dringlichen radikalen Pazifismus und der immer noch bestehenden

Notwendigkeit begrenzter Mittel bewaffneter Gewalt noch immer nicht
letztlich aufgehoben werden kann. Daß Zwingli Maßenvernichtungsmittel

und ABC-Waffen sicher nicht zu diesen dem Recht dienenden
Mitteln hätte zählen können, ist schon daran zu erkennen, daß sie nicht



Zur Aktualität der politischen Theologie Ulrich Zwingiis 409

nur Schuldige wie Unschuldige treffen, sondern insgesamt zerstören,
was sie zu schützen vorgeben. K. Barth hat diese Konsequenz in den
50erJahren in aller Form gezogen, und ich glaube fast, daß sich Zwingli
seiner Kirche ein wenig geschämt hätte, die sich nicht deutlicher und
mit größerer geistlicher Kraft für die gerade verworfene Zivildienstinitiative

eingesetzt hat. Das gute Erbe der zwinglischen Reformation kann
heute nicht gegen die Täufer und Friedenskirchen, sondern nur mit

_

ihnen gewahrt werden, auch wenn dies eine neue Konfliktbereitschaft
der mündigen Gemeinde gegenüber dem heutigen «militärisch-industriellen

Komplex», der falschen Dreieinigkeit von Staat, Wirtschaft,
Armee oder den kirchlichen Geldgebern bedeuten könnte. Wir können
nicht zwinglisch das Abendmahl feiern und die zwinglischen Stimmen
aus der heutigen Ökumene und den farbigen Völkern überhören, die

von uns praktische Schritte der Solidarität erwarten. Der Botschaft der
Kirche muß auch ihre sichtbare Gestalt und «Ordnung» entsprechen,
wurde in Barmen 1934 unwiderruflich gesagt, aber in der Abwehr aller
völkischen Apartheid.

Ich möchte diese aktualisierenden Hinweise aber in zweifacher
Hinsicht präzisieren und vor Mißverständnissen schützen.

— Christen sind nicht gegen, sondernfür den demokratischen Staat,
und ein unpolitischer Rückzug aus der «res publica» kann für die

mündig werdende Gemeinde heute sowenig wie damals in Frage kommen.

Nicht die demokratische Verfassung als solche, sondern jene
wirtschaftlichen Interessen sind unser Problem, die uns in multinationaler

Verflechtung — und nur im Schein der Demokratie — sozusagen
außerparlamentarisch regieren und in ihrer großen Selbstherrlichkeit zu

widergöttlichen Mächten werden. Christen werden aber von staatlicher

Gesetzgebung und Kontrolle nicht etwas erwarten können, das sie nicht
selber an ihrem Ort — in Arbeit und Konsum oder Konsumverzicht —

praktizieren.
— Die politische Predigt, der «politische Gottesdienst» der ökumenischen

Gemeinde sind nicht die Erfindungen einiger «linker»
Theologen, sondern Grundartikel der Reformation. Das Evangelium selber ist
nicht «res privata», sondern «res publica», die auch jenseits des Staats-

kirchentums in allen Belangen und Bereichen gehört und gelebt sein

will. Es mag sein, daß auch das Kirchenvolk sich an diese Tatsache erst
wieder gewöhnen muß und es einige Kirchensteuerzahler daraufhin
vorziehen werden, auch zu Weihnachten oder Ostern nicht mehr in die



410 Zur Aktualität der politischen Theologie Ulrich Zwinglis

Kirche zu gehen. Es ist dies aber doch auch eine Frage an uns — ob

katholische oder reformierte — «evangelische» Theologen, ob wir mit
dem biblischen Evangelium wirklich mehr und Besseres zu bieten
haben als das, was Presse und Medien, Reklame und Parteipropaganda
uns als «tägliches Brot» zu verabreichen suchen. Wer von der Kirche
«falsche Religion» erwartet, wäre sicher freundlich darüber aufzuklären,

daß und warum er sich in der Adresse geirrt haben möchte. Wer
aber in die Gemeinde kommt, der hat allerdings ein Anrecht darauf, das

lebendige Wort Gottes zu hören, das den ganzen Menschen angeht und
aufrichtet und uns aus falschem Tiefsinn und Trübsinn befreit. Es mag
sein, daß uns der so gar nicht tiefsinnige und trübsinnige und so ganz
und gar «diesseitige» Theologe Zwingli in unserer reichlich verwirrten
und apokalyptischen Zeit in seinen Hauptschriften auch heute noch

einiges zu bieten haben könnte.


	Zur Aktualität der politischen Theologie Ulrich Zwinglis

