
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 31 (1984)

Heft: 3

Artikel: Der Gottesknecht bei Deuterojesaja im Verständnis der alten Kirche

Autor: Haag, Herbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760872

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760872
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Herbert Haag

Der Gottesknecht bei Deuterojesaja
im Verständnis der alten Kirche

Im Rahmen eines größeren Forschungsberichts über den «Gottesknecht

bei Deuterojesaja» 1 hatte ich mich mit der fast zweieinhalbtausendjährigen

Auslegungsgeschichte dieser vier umstrittensten Texte des

Alten Testaments (Jes 42,1—4; 49,1—6; 50,4—9; 52,13—53,12), meist
Ebed Jahwe-Lieder (EJL) genannt, zu befassen. Dabei zeigte sich, daß

zu dem Verständnis der Lieder in den verschiedenen Zeitphasen
Forschungen vorliegen. Besonders intensiv wurde untersucht, wie das

früheJudentum, die neutestamentlichen Schriftsteller und vor allem die

neuere Wissenschaft des Alten Testaments seit dem Aufkommen der
historisch-kritischen Methode mit den Perikopen umgegangen sind.

Hingegen klafft für die Zeit der Kirchenväter eine schmerzliche Lücke.
Deshalb auch wird diese Periode in den Darstellungen der Auslegungsgeschichte

in der Regel mit einem kühnen Sprung übergangen, wo es

sich doch um ein faszinierendes Thema handelt. Im allgemeinen
begnügt man sich mit der — von einzelnen Autoren mit ausgewählten
Zitaten untermauerten — Feststellung, die Väter hätten die Perikopen
einmütig auf Christus gedeutet. Dabei kann vor allem nicht deutlich
werden, in welchem Ausmaß die einzelnen Väter die EJL in den chri-
stologischen und trinitarischen Disputen ihrer Zeit als Waffe einsetzten.
Im Folgenden soll versucht werden, dieses Defizit notdürftig auszugleichen,

in der Hoffnung, damit nicht nur den Patrologen Anstöße zu
weiteren Untersuchungen zu geben, sondern auch den Exegeten,
Dogmatikern und Dogmenhistorikern einen bescheidenen Dienst zu erweisen

2.

1 Erscheint 1985 in der Reihe «Erträge der Forschung» (Wiss. Buchgesellschaft
Darmstadt).

2 Für Literaturangaben, Flinweise und Berichtigungen habe ich meinen Kollegen



344 Der Gottesknecht bei Deuterojesaja

I. Stimmen des 1. und 2. Jahrhunderts

Relativ gut ist es um die ersten beiden Jhh. bestellt. Eine Übersicht
über den Befund, wie er sich nach dem biblischen und außerbiblischen
Schrifttum des 1. Jh. darstellt, gibt O. Cullmann 3. Mt (8,16f. ; 12,18—21)

interessiert sich nur für Nebenaspekte der EJL, bei Mk findet sich keine

Anspielung des Verfassers auf den EJ und die EJL. Joh läßt erkennen,
daß er mit der EJ-Vorstellung vertraut ist (1,29.36; 1,34 vi; 12,38). Die
Erzählung von der Bekehrung des äthiopischen Eunuchen Apg 8,26ff.
beweist, «daß Jesus im 1. Jh. explizit mit dem EbedJahwe identifiziert
worden ist» (72), und in Apg 3—4 «wird der Titel 7iaîç ileou, griechische
Übersetzung für Ebed Jahwe, als wirklicher christologischer Titel
verwendet» (78). Dennoch tritt dieser bald in den Hintergrund. «Nur in

H.-J. Vogt, Tübingen, und O. Wermelinger, Freiburg/Schweiz, sehr herzlich zu danken.

Es werden folgende Abkürzungen verwendet:
Beyschlag K. Beyschlag, Grundriß der Dogmengeschichte, Darmstadt 1982
Campenhausen Bibel H. von Campenhausen, Die Entstehung der christlichen Bibel,

Tübingen 1968
Campenhausen Frühzeit H. von Campenhausen, Aus der Frühzeit des Christentums,

Tübingen 1963
Campenhausen GKV — H. von Campenhausen, Griechische Kirchenväter, Stuttgart

61981

Campenhausen LKV H. von Campenhausen, Lateinische Kirchenväter, Stuttgart
'1983

CCL Corpus Christianorum, Series Latina
EJ(L) Ebed Jahwe(-Lieder)
CLPG Clavis Patrum Graecorum
Grillmeier Jesus der Christus A. Grillmeier, Jesus der Christus im Glauben der

Kirche Bd. 1, Freiburg i. Br. 21982
HDThG Handbuch der Dogmen- und Theologiegeschichte Bd. 1 : Die Lehrentwick¬

lung im Rahmen der Katholizität, Göttingen 1982
Kessler H. Kessler, Die theologische Bedeutung des Todes Jesu, Düsseldorf 1970
LXX Septuaginta
MT Masoretischer Text
SC Sources Chrétiennes
Studer B Studer, Soteriologie in der Schrift und Patristik : Handbuch der Dogmen¬

geschichte III, 2a, Freiburg i. Br. 1978
Stoiber B. Altaner / A. Stoiber, Patrologie, Freiburg i. Br. 81978
TRE Theologische Realenzyklopädie, Berlin 1976ff.

Die weiteren Abkürzungen dürfen als bekannt vorausgesetzt werden.
3 Christologie des Neuen Testaments, Tübingen 1957 (51975). Für die fast uferlose

Diskussion über die Verwendung der EJL im NT und das Selbstbewußtsein Jesu muß ich
auf mein Buch (Anm. 1) verweisen.



Im Verständnis der alten Kirche 345

liturgischen Texten der Didache und in dem Gemeindegebet des

1. Klemensbriefes begegnen wir noch dem Titel ttaïç in der Anwendung

aufJesus» (79). Dennoch — so meint Cullmann — «verdient diese

christologische Bezeichnung größere Beachtung in der modernen

Theologie, als ihr gewöhnlich zuteil wird ; nicht nur, weil sie eine der
ältesten Antworten auf die Frage darstellt: wer ist Jesus?, sondern weil
sie aufJesus selbst zurückgeht, und wir daher von ihr aus dem Geheimnis

des Selbstbewußtseins Jesu am nächsten kommen» (81).
Wie beschränkt indes die Rolle war, die der pais-Titel in der Chri-

stologie der alten Kirche gespielt hat, hat A. von Harnack in einer noch
immer maßgeblichen Untersuchung gezeigt4. Obwohl von Anfang der
Geschichte des Christentums an der Ebed Jahwe des Jesaja auf Jesus

gedeutet wurde, war Ttaïç ûsoù keine geläufige Bezeichnung Jesu. Sie

findet sich vielmehr, wenn man von drei Jesajazitaten (eines bei Mt,
zwei bei Barnabas) absieht, in der Zeit zwischen ca. 50 und ca. 160 nur
14mal und nur in vier Schriften (Apg, Did., 1 Klem., Mart. Polyk.), und

zwar, mit Ausnahme von Apg 3,13.26, immer in Gebeten. Es handelt
sich also um eine Gebetsformel, die ihrerseits ihren Haftpunkt im
eucharistischen Gebet hat. Dabei läßt sich in den vier Schriften eine

Wandlung der Bedeutung von 7taïç aus «Knecht» zu «Sohn» wahrnehmen

(besonders deutlich greifbar in der lateinischen Überlieferung).
«In dieser Entwicklung war nichts willkommener als der Doppelsinn
des Wortes <7taïç>, den das hebräische <Ebed> nicht besaß» (235). «In
den dogmatischen Sprachgebrauch ist <7tatç> nicht gedrungen — <ui6ç>

gehört dem Symbol und der Dogmatik, <7taïç> der Liturgie und der
erhabenen Rede» (237).

Findet von Harnack die Entwicklung von «Knecht» zu «Sohn» erst
im Mart. Polyk. abgeschlossen, so ist sie nach E. Haenchen bereits in
Apg vollzogen5. Er übersetzt Ttaïç an allen vier Stellen (3, 13.26;
4,27.30) mit «Sohn».

Die Christologie des 1. Klemensbriefes hat kürzlich H. B. Bumpus
in einer Tübinger Dissertation untersucht 6. Seine Beobachtung deckt
sich darin mit der von Cullmann, daß Klemens bereits das Ende der

4 Die Bezeichnung Jesu als «Knecht Gottes» und ihre Geschichte in der alten
Kirche: Sitzungsber. Preuß. Akad. d. Wiss., Philos.-Histor. Klasse, 1926, 212-238. -
Harnack widerspricht teilweise W. Bousset, Kyrios Christos, Göttingen 21921 (Nachdruck

51965), 56f.
5 Die Apostelgeschichte, Göttingen '1965, 165.
6 The Christological Awarness ofClement ofRome and its Sources, Cambridge Mass.

1972.



346 Der Gottesknecht bei Deuterojesaja

Anwendung des naïç-Titels auf Jesus markiert. In 59, 2—4 ist dieser für
ihn ein formaler Titel, den er aus älterer liturgischer Tradition
übernimmt, ohne daß er für sein theologisches Christusbild von Bedeutung
wäre 1. Ebenso abstrahiert das lange Zitat von Jes 53,1—12, verbunden
mit Ps 22,7f. in 1 Klem. 16,3—14 von jeder soteriologischen Kategorie
und dient lediglich zur Illustrierung der Demut und des Gehorsams

Jesu: «Denn wenn der Herr so demütig war, was sollen dann wir tun,
die wir durch ihn unter das Joch seiner Gnade gekommen sind?»

(16,17)8. E. Ruprecht 9 vermutet, daß der Anfang des Liedes (52, ISIS)

wegen dieser paränetischen Tendenz im Zitat fortgelassen wurde.

Im einzelnen untersucht H. W. Wolff10 die außerbiblischen christlichen

Schriften des 1. und 2. Jh. nach ihren Rückgriffen aufJes 53. Er
erwähnt außer 1 Klem. und Did. noch den Barnabasbrief, wo — offenbar
in Aufnahme einer älteren Tradition - in 5,2 ein Mischzitat aus Jes 53,5
und 53,7 als Erweis der prophetischen Ankündigung der Passion Jesu
dient n. Diese Spärlichkeit der Verwendung muß überraschen in einer
Schrift, die so massiv das AT «christianisiert»12. Die übrigen Apostolischen

Väter, namentlich Ignatius, schweigen zu Jes 53 völligI3. Wohl

I « It is for him mostly a formal title and seems not to enter significantly into his

theological picture of Christ and ofhis function in the salvation plan. We are here at some
distance from the synagogue and the early Palestinian mentality, but the term is retained
(as are also other bits of primitive theology) out of reverence for the older tradition
enshrined in an earlier liturgy» (105). Schon R. Knopf, Die Apostolischen Väter I,
Tübingen 1920, spricht von einer archaischen Bezeichnung Jesu als des JIClïç l)S0Ù

(137).
8 Vgl. hierzu u.a. O. Knoch, Eigenart und Bedeutung der Eschatologie im

theologischen Aufriß des ersten Clemensbriefes, Bonn 1964, 280f.
9 Die Auslegungsgeschichte zu den sogenannten Gottesknechtliedern im Buch

Deuterojesaja unter methodischen Gesichtspunkten bis zu Bernhard Duhm, ungedr. Diss.

Heidelberg 1972, hier 58.
10 Jesaja 53 im Urchristentum, Berlin 31952. Zur Ergänzung und Erweiterung ist jetzt

dringend heranzuziehen: M. Mees, Ps 22 (21) und Is 53 in frühchristlicher Sicht, Istit.
Patr. August. 22 (1982) 313-336. ' '

II Vgl. R. A. Kraft / P. Prigent, Epître de Barnabe (SC 172, 1971) z. St. ;

K. Wengst, Tradition und Theologie des Barnabasbriefes, Berlin 1971, 79 ; ders., Schriften

des Urchristentums, 2. Teil, Darmstadt 1984, bes. 126f. — Als Grund der Passion Jesu
wird in 5,1 genannt, daß wir geheiligt würden durch die Verzeihung der Sünden, nämlich
durch die Besprengung mit seinem Blut (Anspielung auf Taufe und Eucharistie).

12 Vgl. Campenhausen, Frühzeit 168f.
13 Zum Verblassen des Rückgriffs auf das AT bei Ignatius s. C. Andresen, HDThG

53f. ; J. A. Fischer, Die Apostolischen Väter, Darmstadt/München 1956 (71976): «Im
Gegensatz zum Klemensbrief (wird) das AT nur selten ausdrücklich herangezogen»
(122).



Im Verständnis der alten Kirche 347

aber findet Wolff in Lugd. Märt. I, 23 eine Übertragung von Jes 52,14b
auf die christlichen Märtyrer. Im Zitat von Jes 53,1 (LXX) im christlichen

Einschub der Himmelfahrt desJesaja (Ende 1. Jh. n. C.) «Und auch
das Hinuntersteigen des Geliebten in das Totenreich, es ist aufgezeichnet

in dem Abschnitt, wo der Herr spricht: Siehe, mein Knecht ist

verständig» (4,21) 14, findet Wolff einen Verweis auf die Höllenfahrt
Jesu und damit eine starke Akzentverschiebung gegenüber der

ursprünglichen Intention des 4. EJL. In Wirklichkeit dürfte es sich lediglich

um die Aussage des Todes Jesu handeln, den der Seher im Text

Jes 52,13ff. (dessen Anfang zitiert wird) angekündigt findet15. Auch die
Petrusakten «belegen, daß in der zweiten Hälfte des zweiten Jh. oder

spätestens am Anfang des dritten Jh. in Syrien eine Beschäftigung mit
Jes 53 geläufig ist, wie sie Ascensio Jes 4,21 voraussetzt» (Wolff 118).
Und wenn in der 8. Sibylle von Jesus gesagt wird, er sei «elend, entehrt,
unansehnlich, damit er den Elenden Hoffnung gebe», klingt nach Wolff
(119) deutlich Jes 53,2f. an. Andererseits zeigt die Anwendung von
Jes 53,7 aufJesus bei yf/tf/zfo von Sardes (Paschahomilie 4 und 64 16),«wie
in der Apologetik die missionarisch-christologische Verwertung von
Jes 53 fortgesetzt wird, so wie sie seit Apg 8 bekannt ist» (Wolff 121£).
In Jes 50,8f. hinwieder sieht Melito (101) die prophetische Verheißung
des Sieges, den Christus in seiner Auferstehung über die Unheilsmächte

errungen hat17.

Gegenüber solchen sporadischen Vorkommen bietet Justin der

Märtyrer «zum ersten Mal Gelegenheit, an einem ausgeführten Beispiel
zu beobachten, welche Rolle Jes 53 in der Kirche des 2 Jh. spielt»
(Wolff 123)1S. Es wäre verwunderlich, wenn Justin, der seine
vornehmste Aufgabe darin sah, anhand des AT die Wahrheit des christli-

H Übersetzung J. Flemming/H. Duensing, bei W. Schneemelcher, Neutesta-
mentliche Apokryphen II, Tübingen 1964.

" Vgl. E. Tisserant, Ascension d'Isaïe, Paris 1909, z. St.; zur Descensus-Vorstellung

s. u. Anm. 39.
16 Ausg. O. Perler, Méliton de Sardes. Sur la Pâque (SC 123, 1966); St. G. Hall,

Melito of Sardis: On Pascha and Fragments, Oxford 1979.
17 Vgl. J. Blank, Melito von Sardes : Vom Passa. Die älteste christliche Osterpredigt,

Freiburg i. Br. 1961, bes. 86-88 ; A. Grillmeier, Der Abstieg Christi in der neuentdeckten

Homilie Melitons von Sardes «Über das Pascha», in: Mit ihm und in ihm, Freiburg
i. Br. 1975, 81-90.

18 Zu Justin: L. W. Barnard, Justin Martyr, Cambridge 1967; ders., TRE 3(1976)
376-378 ; Campenhausen GKV 14—23; ders., Bibel 106-121 ; E. F. Osborn, Justin Martyr,

Tübingen 1973; Stoiber 65-71. 554f. ; Studer 65-73; Grillmeier Jesus der Christus
202-207; Andresen, HDThG I, 73-79.



348 Der Gottesknecht bei Deuterojesaja

chen Glaubens nachzuweisen, sich nicht mit Vorliebe der EJL bedient
hätte. In 1 Apol. 50,3—51,5 wirdjes 52,13—53,12 vollständig nach der
LXX angeführt19, wobei jedoch das Zitat bei 8a eine Unterbrechung
erfährt und mit 8b neu einsetzt, was darauf hindeutet, daß diese Stelle
für Justin ein besonderes Gewicht hat. Im Dial, finden sich sechs

wörtliche Zitate aus Jes 53, wobei besonders bemerkenswert ist, daß in
Kap. 13 Jes 52,10-54,6 - der Text sprengt somit nach vorn und hinten
die Grenzen des 4. EJL — vollständig ausgeschrieben wird20. Der Text
dientJustin als Beweis, daß das Blut Christi und sein Tod das Bad ist, das

uns reinigt. Von den übrigen fünf Zitaten enthalten vier wieder den
Vers 53,8b «Wer wird von seinem Geschlecht berichten?». Darüber
hinaus vermerkt Wolff fünf freie Zitate und neun Anspielungen aufJes

53, wobei immer wieder die unansehnliche und ehrlose Gestalt des

Knechts in seiner ersten Parusie seiner zu erwartenden Parusie in
Herrlichkeit entgegengestellt wird 21. Trotzdem steht schon die erste
Parusie in göttlichem Licht. Justin findet in Jes 53,8b die geheimnisvolle,

ohne menschlichen Samen bewirkte Geburt Jesu ausgesprochen.
«Wenn Jesaja sagt: Wer wird sein Geschlecht zählen, so offenbarte er,
daß sein Geschlecht nicht gezählt werden kann; denn das Geschlecht
eines jeden, der Mensch von Menschen ist, kann gezählt werden» (Dial.
76,2, vgl. 43,3; 63,2; 68,4) 22. Trotz seiner wunderbaren Herkunft geht
Jesus zwar den Weg des Leidens, aber um eine Hoheit zu erlangen, die

Justin mit Vorliebe in Jes 53,9aß beschrieben findet: «Ich werde die
Reichen für seinen Tod geben» (Dial. 97,2).

Dabei hat Justin nach Wolff «die Botschaft von der Stellvertretung
in Jes 53 nicht ganz überhört, wenn sie auch gegenüber seinen Ausführungen

über die erste und zweite Parusie Christi stark in den Hintergrund

tritt» (134). Darauf scheint in 1 Apol. 50 schon die Einrahmung
des 4. EJL durch Jes 53,12b hinzudeuten (s.o. Anm. 19). Und das Zitat
wird eingeleitet mit dem Satz: «daß er auchfür uns (ÛTtèp f)JJ.C0V) Mensch

geworden, Leiden und Verachtung erduldete». In Dial. 13f. wiederum

19 Voraus geht Jes 53,12b, so daß dieser Halbvers das ganze Zitat einrahmt (s.u.).
20 «Sans doute l'allusion à la mort du Christ a-t-elle amené Justin à recopier tout au

long la principale prophétie de la passion» (P. Prigent, Justin et l'Ancien Testament,
Paris 1964, 247).

21 Zum Thema Parusie bei Justin s. Osborn 186—192. «Justin is the first person to
speak of Christ's second coming and to clearly distinguish it from his first coming»
(187).

22 Zur Menschlichkeit und Übermenschlichkeit der Inkarnation bei Justin s. Osborn
161-163.



Im Verständnis der alten Kirche 349

liest Justin aus dem Zitat Jes 52,10—54,6 heraus, daß jene, die Buße tun,
im «heilsamen Bad» (der Taufe) gereinigt werden «mittels des Glaubens

durch das Blut Christi und seinen Tod»23. Daneben hören wir bei

Justin aber auch, daß der Tod Jesu Unterwerfung der Dämonen und
aller Feinde bewirkte, für Jesus selbst Herrlichkeit und für seine
Getreuen Belohnung (Dial. 121,3; vgl. Osborn 62-64; Studer 69f.).

Wolff schränkt seine Untersuchung auf Jes 53 ein. Was die ersten
drei Lieder betrifft, so werden sie in Apol. nicht zitiert, im Dial, wird das

3. nie erwähnt. Hingegen dient Jes 42,1—4 Justin als Erweis, daß die
Christen das wahre Israel und Söhne Gottes sind (Dial. 123,8; 135,

1-3 24).

Besonders liebt Justin das Wort vom «Licht der Völker» (Jes 42,6;
49,6). Er bezieht es auf Christus und findet darin den Schriftbeweis
dafür, daß die Heiden auch ohne Beschneidung und Sabbat das Heil
erlangen können (Dial. 26,If. ; 65,4—7).

Wolff geht nicht näher auf die Frage ein, welcher QuelleJustin seine

Schriftzitate entnimmt. Seither hat P. Prigent25 gezeigt, daß Justin sich

zwar auf frühere Dokumente stützt, daß es sich aber dabei nicht um ein
Florilegium von Schriftzitaten handelt, sondern um das auch von
Irenaus und Tertullian benützte, auch unter dem Namen «Traktat gegen
alle Häresien» oder «Traktat gegen Markion» bekannte Syntagma, das

den theologischen Aufriß Justins aufweist und dessen Aufbau dem
Dialog zugrunde liegt (s. bes. Prigent 9—18 und 332—336). Als weiteres

Ergebnis würde sich auch für die Schrift Uber die Auferstehung die
justinische Autorschaft bestätigen.

Der Exegese des von Justin so hervorgehobenen und vor allem in
den christologischen Debatten für wichtig erachteten kurzen Halbverses

53,8b bei den Kirchenvätern insgesamt hat de Durand 26 eine
eingehende Studie gewidmet. Im NT ein einziges Mal als Bestandteil des

Zitates von Jes 53,7f. in Apg 8,32f. angeführt, findet sich Jes 53,8b bei
einem außerbiblischen christlichen Schriftsteller erstmals in 1 Klem.

23 Zur Erlösungslehre Justins vgl. Barnard 122-125; Kessler 28f., 56f. : Justin hat
«den alttestamentlichen Gedanken des sühnenden Opferblutes typologisch auf Christus
übertragen» (57).

24 Zu der verschiedenen Textform der beiden Zitate s. Osborn 114; zum wahren
Israel bei Justin ebd. 175-178.

25 Justin et l'Ancien Testament (Anm. 20).
26 «Sa génération, qui la racontera?» Is 53,8b. L'exégèse des Pères: RScPhTh

53(1969) 638-657.



350 Der Gottesknecht bei Deuterojesaja

16,8, eingebunden in das große Zitatjes 53,1—12, mit dem Klemens der
Gemeinde von Korinth die Demut Jesu vor Augen führt. Von Justin an

ist eine breite Verwendung festzustellen (in häufiger Verbindung mit
Jer 17,9; Mt 11,27 und Hebr 7,3), wenn auch griechischerseits Namen
wie Origenes, Gregor von Nyssa und wohl auch Theodor von Mopsu-
estia fehlen und mehrere weitere Autoren sich sehr zurückhaltend

zeigen. Im übrigen spannt sich der Bogen von der «citation presque purement

ornementale» (656) zum formellen Schriftbeweis, beziehe sich

dieser nun aufdie göttliche oder auf die menschliche HerkunftJesu oder
auf beide, mit einer Vielfalt von Folgerungen, die daraus gezogen werden.

Der älteste der altkatholischen Väter und «der erste bewußte

Schrifttheologe der christlichen Kirche»27, Irenäus von Lyon28, aus

Kleinasien stammend, aber als Bischof in Gallien Orient und Okzident
verbindend, führt — in Auseinandersetzung mit Markion — die «Widerlegung

der falschen Gnosis» und den «Nachweis der apostolischen
Verkündigung» mit Hilfe der alttestamentlichen Weissagungen und
ihrer Erfüllung im Evangelium 29. Denn — wie später vor allem Augustinus

unermüdlich wiederholen wird - die Prophétie ist zwar für die
Menschen zunächst rätselhaft und zweideutig, findet aber in ihrer
Erfüllung in Christus, der sie zu einem Gesamtbild zusammenfügt,
«rekapituliert», ihre helle und sichere Erklärung30. Dabei dienen die

EJL Irenäus zunächst zur biblischen Begründung der seine Gottheit
implizierenden Präexistenz Jesu. Wenn Jes 49,5f. der Sohn zum Vater

sage, er habe ihn sich vom Mutterschoß an zum Knecht gebildet, sich
also schon vor seiner Geburt mit ihm unterhalten, so folge daraus, daß

er präexistent gewesen sei (Dem. 50f.)31. Ebenso eindeutig ist in den

27 Campenhausen GKV 29.
28 Zu Irenäus: Campenhausen GKV 24—31 ; ders., Bibel 213—244; Kessler 32-56;

Stuiber 110—117. 570—572; Studer 76—81; Grillmeier Jesus der Christus 212—219;
Andresen, HDThG 79-98; Beyschlag 175-183; A. Benoît, Saint Irénée. Introduction
à l'étude de sa théologie, Paris 1960; R. Schwager, Der Gott des Alten Testaments und
der Gott des Gekreuzigten, ZkTh 102(1980) 289—313, bes. 297ff.

29 Bei Irenäus kommt erstmals das Neue Testament voll in den Blick. Er zitiert es

ungefähr doppelt so oft wie das AT (Andresen 82); vgl. vor allem Benoît 74-147.
30 « Omnis enim prophetia, priusquam habeat effectum, aenigmata et ambiguitates

sunt hominibus. Cum autem venerit tempus, et evenerit quod prophetatum est, tunc
prophetiae habent liquidam et certam expositionem » (Adv. Haer. IV,26,1; vgl.
Schwager 298-302).

31 Zum Aufrücken der Präexistenzvorstellung bei den Apologeten s. Beyschlag
114f. ; zu ihrer Ausformung bei Irenäus ebd. 178-180.



Im Verständnis der alten Kirche 351

EJL aber auch die Inkarnation bezeugt. Der Sohn nennt sich selbst Ttatç
des Vaters, und zwar wegen seines Gehorsams gegenüber dem Vater
(Dem. 51)32.

Noch ausgiebigeren Gebrauch macht Irenaus vom 4. Lied. Dem. 67
beruft er sich für die Heilungen Jesu aufJes 53,4. Dem. 68 läßt er, wie
die moderne Forschung, das Lied mit Jes 52,13 beginnen. Er zitiert
Jes 52,13—53,5 ungekürzt, zusammen mitjes 50,6, als prophetische
Verheißung des Leidens und Sterbens Jesu. Der Nachweis von dessen

Ankündigung wird Dem. 69f. bis Jes 53, 8aa fortgesetzt. Aus Jes 53,8aß
xf)v yeveàv aùxoû xfç Svriyijaexcn wiederum leitet Irenaus Dem. 20 33 die

göttliche Zeugung des Sohnes aus dem Vater ab 34. Die gleiche Stelle ist
ihm gegen die Gnostiker aber auch Argument dafür, daß wir über das

«Wie» dieses Hervorgangs nichts aussagen können (Adv. Haer.

II,28,5f.)35. Andererseits liest Irenaus aus Jes 53 keinen stellvertretenden

Sühnecharakter des Todes Jesu heraus 36. Daß sein Zitat des Textes
bei Jes 53,8 abbricht, dürfte kein Zufall sein, und 53,6 zitiert er in der

vom MT abweichenden Form der LXX.

II. Die Griechen des 3.-6. Jahrhunderts

Als erste sind die beiden Alexandriner Klemens und Origenes zu

nennen, die sich vom Ideal einer christlichen Gnosis leiten lassen.

Klemens von Alexandrien (gest. vor 215) 37 stellt die EJL in den

Dienst seiner theologischen Lieblingsideen. Dazu gehört die Vorstellung,

Jesus sei in seiner körperlichen Erscheinung nicht schön gewesen,

32 Hippolyt wird den Titel 7taîç aufgreifen, um die Sohnschaft des Logos mit seiner

Fleischwerdung zu verknüpfen: rjv yàp VOÛç 7taxpÔç Ô reaïç (Refut. omn. haer. 7;
P. Nautin, Hippolyte. Contre les hérésies, Paris 1949, 247,21f.). «îtaîç, qui s'applique au
Verbe incarné, rappelle sa subordination au Père Tout-Puissant, et VOÛÇ, qui désigne le

Verbe préexistant, montre l'intériorité» (Nautin 150, vgl. 145f. 167; Grillmeier Jesus
der Christus 236f.).

33 Vgl. auch Adv. Haer. 11,28,5 und IV,33,11.
34 J. Lawson, The Biblical Theology of Saint Irenaeus, London 1948, 63f. ; Andreso

en 97.
33 Beyschlag 179; Andresen 97.
36 Lawson 63.193f. «Fest steht auf alle Fälle, daß man bei ihm (Iren.) eine

ausdrückliche und klar vorgetragene Kreuzestheologie vermißt» (Schwager 307). Zu den

vielfältigen Aspekten von Irenaus' Erlösungsvorstellungen: Kessler 55f.
37 Zu Klemens von Alexandrien : C. Mondésert, Clément d'Alexandrie, Paris 1944 ;



352 Der Gottesknecht bei Deuterojesaja

wofür er sich wiederholt aufJes 53,2f. beruft, im Gegensatz zur übrigen
kirchlichen Überlieferung, die diese Stelle auf das Leiden Jesu
bezieht 38. «Daß aber der Herr selbst eine unschöne äußere Erscheinung
hatte, das bezeugt der Geist durch Jesaja: <Und wir sahen ihn, und er
hatte keine Gestalt oder Schönheit, sondern seine Gestalt war verachtet
und geringer als die der (anderen) Menschen. > Und wer wäre besser als

der Herr? Aber er trug nicht die Schönheit des Fleisches, die nur auf
leerer Einbildung beruht, zur Schau, sondern die wahre Schönheit
sowohl der Seele als auch des Körpers, die bei der Seele im Gutestun,
beim Körper in der Unsterblichkeit des Fleisches besteht» (Paed.

11,1,3,3; Übersetzung O. Stählin, BKV; vgl. Strom. 11,5,22,8; III,
17,103,3). Und zwar sollte Jesus die körperliche Schönheit fehlen, «damit

niemand über dem Lob der anmutigen Erscheinung und über der

Bewunderung seiner Schönheit versäume, sich um seine Worte zu

kümmern» (Strom. VI,17,151,3). Aus Jes 50,4f. schließt Klemens, daß

der wahre christliche Gnostiker «die Rede zu gebrauchen versteht und
weiß, wann und wie und wem gegenüber er es tun muß» (Strom.
VI, 15,116,3). In Jes 49,8f. findet Klemens die Predigt vorausgesagt, die
Christus in der Unterwelt hielt, um allen Verstorbenen, Juden wie
Heiden, Bekehrung und Heil anzubieten (Strom. VI,6,44,2f£, vgl.
11,9,44,1-2) 39.

Die Exegese des Origenes (ca. 185—254) 40 ist, wie man weiß,
gekennzeichnet durch eine gründliche Kenntnis der jüdischen Ausle-

Campenhausen GKV 32—42; ders., Bibel 337-354; Stoiber 190-197. 585-587; Studer
85-95; Grillmeier Jesus der Christus 260-266; A. Méhat, TRE (1981) 101—103;

Beyschlag 193-199.
38 Insgesamt mißt Klemens dem irdischen Leben Jesu wenig Bedeutung bei (Studer

93) ; vgl. auch Th. Rüther, Die Leiblichkeit Christi nach Clemens von Alexandrien, ThQ
107(1926) 231-254, wonach Klemens ohne sichtbare Bedenken Anschauungen vortrug,
«in denen das Menschliche in Christus gegenüber dem Göttlichen verkürzt erscheint»
(254); zur häßlichen Gestalt Jesu siehe jetzt A. Grillmeier, Die Herrlichkeit Gottes auf
dem Antlitz Jesu Christi, in: Mit ihm und in ihm (s. Anm. 17) 19-75, hier 45-48.

39 Zur biblischen Grundlage der Vorstellung von Christi Höllenfahrt und ihrer
Tragfähigkeit s. K. H. Schelkle, Die Petrusbriefe. Der Judasbrief, Freiburg i. Br. 1961,
104—108, und ausführlich H.-J. Vogels, Christi Abstieg ins Totenreich und das

Läuterungsgericht an den Toten, Freiburg i. Br. 1976; W. Maas, Gott und Hölle. Studien zum
Descensus Christi, Einsiedeln 19 79 ; zur Stellung und Entwicklung der Vorstellung in der
älteren christlichen Überlieferung vor allem A. Grillmeier, Der Gottessohn im Totenreich,

in : Mit ihm und in ihm (s. Anm. 17), 76-174 (mit Lit.), zum Predigtmotiv ebd. 80f. ;

R. Schwager, Der Sieg Christi über den Teufel, ZkTh 103(1981) 156-177,bes. 156-158;
zu Strom. VI,6 Vogels 201-203.

40 Zu Origenes: Campenhausen GKV 43-60; ders., Bibel 354—376; Stoiber 197-



Im Verständnis der alten Kirche 353

gung, die er seinem intensiven Umgang mit jüdischen Gelehrten und
Konvertiten verdankte, und einer ebenso dezidierten Ablehnung des

jüdischen «Literalismus», das heißt des sich auf die innerjüdische
Vorstellungswelt beschränkenden Verständnisses41. Leider reichte der Jes-
Kommentar des Origenes nur bis Jes 30,5, so daß er die EJL nicht
einschloß. Es hilft uns somit nichts, daß dieser bis auf wenige spärliche
Fragmente (CLPG 1,1435) verschollene Kommentar «doch zum großen
Teil im Kommentar des Eusebius erhalten» ist42. Andererseits beziehen
sich die acht (eine neunte unvollständig) in lateinischer Übersetzung
des Hieronymus erhaltenen Homilien (GCS Orig. 8, Berlin 1925, 242—

289) nur auf Jes 1—10. Wie vertraut Origenes jedoch mit den EJL war
und wie konsequent er sie auf Christus bezog, hat er in anderen Schriften

zum Ausdruck gebracht. In c. Cels. I,54f. (vgl. 11,16) polemisiert er

gegen die jüdische Auslegung, dieJes 53 aufdas ganze Volk bezieht, und
zitiert dabei Jes 52,13—53,8 (das längste EJ-Zitat bei Origenes). Er hält
Celsus, der «den Erlöser wegen seines Leidens verhöhnt», den Text zum
Beweis entgegen, «daß sein Leiden zugleich mit der Ursache seines

Leidens vorhergesagt war». In Jes 53,7 findet er das tugendhafte Leben

Jesu beschrieben (c. Cels. 11,59). Jes 42,4 «auf seinen Namen werden die
Völker hoffen» (LXX) ist für Origenes eine Bestätigung, daß Gen 49,10
auf Christus zielt (c. Cels. 1,53). Daß in Jes 53,1—3 die Gestaltlosigkeit
Jesu schon lange Zeit vorher durch einen Propheten angekündigt worden

war, ist für Origenes Beweis, daß Jesus der Sohn Gottes ist (c. Cels.

VI,75f.). Das ändert nichts daran, daß das, was an ihm litt und starb,
menschlich war (c. Cels. VII, 16) 43.

209. 587-590 ; Studer 85-95 ; Grillmeier Jesus der Christus 266-280 ; Beyschlag 200-
215; Andresen, HDThG 116—125; P. Nautin, Origène. Sa vie et son œuvre, Paris 1977.

- Zum heutigen Forschungsstand : H. CrouZEl, Bibliographie critique d'Origène, Steen-

brugge 1971 (Instr. Patr. VIII); ders., Bibl. crit. d'Origène, Suppl. I, Steenbrugge 1982

(Instr. Patr. VIII A); L. Lies, Zum Stand heutiger Origenesforschung, ZkTh 102(1980)
61-75. 190-205.

41 Vgl. N. de Lange, Origen and the Jews, Cambridge 1976,15ff. 103ff. Littera ist für
Origenes das alte jüdische) Verständnis der Schrift, Spiritus das neue, durch Christus
verwirklichte (vgl. H. de Lubac, Histoire et esprit, Paris 1950, 271 ; deutsch : Geist aus der
Geschichte, Einsiedeln 1968, 318f.).

42 J. Ziegler, Eusebius Werke IX. Der Jesajakommentar, GCS, Berlin 1975,
XXXI.

4i «Für Origenes ist jedenfalls die Oikonomia der Menschwerdung... die
Grundgegebenheit der Soteriologie. In der Menschheit Christi ist die Fülle der Gottheit
gegenwärtig, selbst in der Verborgenheit der Kenose» (Grillmeier Jesus der Christus 176).



354 Der Gottesknecht bei Deuterojesaja

Öfters beruft sich Origenes in seinem Joh-Kommentar44 auf die

EJL. In 1,23,144f. zitiert er (leicht verkürzt) Jes 42,1—4 LXX als

Prophétie von Christus unter dem Namen Jakob und Israel, ähnlich Jes

49,1—3.5f. in 1,22,133—135. Christus, der sich selbst als der Dienende
verstand (Lk 22,27), hat die Natur eines Knechtes angenommen; nur
als solcher konnte er die Stämme Jakobs aufrichten und die Zerstreuten
Israels zurückführen (Jes 49,2—6; 1,32,225—232)45. Besonders aber gilt
bei Jes 53 Origenes' bevorzugte Aufmerksamkeit wieder der
Menschheit Jesu, in der er den «Ausgangspunkt unseres Heilsweges» 46

sieht. So will er bei der Auslegung von Joh 1,29 « Seht das Lamm Gottes,
das die Sünde der Welt hinwegnimmt» in der Bezeichnung «Lamm»
nichts anderes verstehen als den Menschen Jesus. Denn nur der Mensch

Jesus «wurde wie ein Schaf zur Schlachtung geführt und blieb stumm
vor seinem Scherer wie ein Lamm» (VI,53; Gögler 196). Diese
Menschheit war Voraussetzung für seine Kenose und Opferhingabe, in
der er sowohl die heidnischen Heroen wie die christlichen Märtyrer
übertraf47. Deren Beispiel öffnet uns die Augen für die Einmaligkeit
dessen, «der wie ein Schaf zur Schlachtung geführt wurde und vor
seinem Scherer verstummte» (Jes 53,7), der «unsere Gebrechen
annahm und unsere Krankheiten trug» (Jes 53,4), der «keine Sünde tat
und keinen Trug in seinem Munde führte» (Jes 53,9 1 Petr 2,22) 48. Zu
Joh 11,49 erläutert Origenes: «Er allein konnte Leiden tragen, wie der

Prophet Jesaja sagt: <Ein Mann der Schmerzen, der Leiden zu tragen
wußte>(Jes 53,3). Er nahm unsere Sünden auf sich und wurde krank von
unserem Unrecht, und die Strafe fiel auf ihn, die uns gebührte, damit
wir erzogen würden und wieder Frieden erlangten. So nämlich verstehe
ich die Stelle: <Die Züchtigung, die uns Frieden bringt, liegt auf ihm>

(Jes 53,5). Weil wir <durch seine Wunden geheilt wurden>, während
ihm die Wunden deswegen geschlagen wurden, können wir, die durch
das Kreuz Geheilten, wohl auch sagen : <Mir aber steht es an, mich nicht
anders zu rühmen, als im Kreuze des Herrn Jesus Christus, durch das mir
die Welt gekreuzigt ist und ich der Welti (Gal 6,14). Diesen Jesus gab

44 Ausg. : GCS Orig. 4, 1903; C. Blanc, SC 102,157,222,290. E. Corsini, Commento
al Vangelo di Giovanni di Origine, Torino 1968, Auswahl: R. Gögler, Das Evangelium
nach Johannes, Einsiedeln 1959.

45 Siehe hierzu P. Henry, DBS V,48f.
46 Gögler 51.
47 Studer 93f.
48 VI,55f.; Fragm. XX; Gögler 198.200.207 (GCS 163.165.501).



Im Verständnis der alten Kirche 355

der Vater an unsere Sünden hin, und ihretwegen <wurde er wie ein
Schaf zur Schlachtbank geführt und war stumm wie ein Lamm vor dem
Scheren (Jes 53,7). In seiner Erniedrigung, <in die hinein er sich erniedrigte,

indem er gehorsam wurde bis zum Tod, ja bis zum Tod am Kreuz>

(Phil 2,8), wurde das Urteil aufgehoben. So fasse ich die Stelle auf:
<In der Erniedrigung wurde seine Verurteilung aufgehoben)
(Jes 53,8)»«.

Origenes findet in Jes 53 aber auch die Erniedrigung des

Offenbarungswortes zu menschlicher Ausdruckweise ausgesprochen. Diese

Knechtsgestalt hat das Wort vor allem für die neu zur Kirche
Hinzugekommenen, «so daß sie sagen müssen: <Wir sahen ihn, er hatte nicht
Wohlgestalt noch Schönheit) (Jes 53,2)» 50.

Daß Philippus Apg 8,32—35 von Jes 53 her dem äthiopischen Eunuchen

Christus verkündet, ist Origenes schließlich Beweis dafür, daß

Christus schon im Alten Testament gegenwärtig ist. «Wie hätte er, beim
Propheten Jesaja beginnend, Jesus verkünden können, wenn nichtJesaja
ein Stück vom Anfang des Evangeliums wäre? Aus dieser Stelle geht
aber auch hervor, daß nämlich die ganze Schrift Evangelium sein

kann» 51.

Von Eusebius von Cäsarea (ca. 263—339) 52 besitzen wir den ersten

vollständigen griechischen Jesaja-Kommentar 53. Vom Verfasser der
Demonstratio Evangelien, wonach der Alte Bund nur vorbereitenden
Charakter hatte und seine Weissagungen in Christus erfüllt sind, wird
niemand eine andere Auslegung der EJL erwarten als eine christologi-
sche 54. Daß die Perikopen indes für Eusebius innerhalb des Jes-Buches

49 Gögler 353 (GCS 413f.). Zum Tode Jesu als Äußerstes seiner Kenose, als Opfer
für alle, als Sieg über die Dämonen und als Grundlegung seiner Herrlichkeit s. Gögler
50—54; Studer 93f., zur Kenose bei Origenes auch P. Henry, DBS V,59-62.

50 Mt-Komm. 12,30 (PG 14,133f.), bei R. Gögler, Die christologische und
heilstheologische Grundlage der Bibelexegese des Origenes, ThQ 136(1956) 1-13, hier 4.

51 In Jon. 1,15, GCS 19; Gögler, Origenes lllf.
"Zu Eusebius: Campenhausen GKV 61—71; J. Moreau, Eusebius von Caesarea,

RAC VI(1966) 1052-1088; M. Simonetti, La crisi ariana nel IV secolo, Rom 1975;
Stoiber 217-224. 591—593; Grillmeier Jesus der Christus 301—326 (geht aber nicht auf
denJes-Komm. ein); Andresen 151—155.

53 Ausg. : J. Ziegler (s. Anm. 42) ; zu Geschichte und Charakter dieses Textes und
seinem Verhältnis zu der in PG 24 wiedergegebenen Fassung siehe Ziegler ebd., Einl.
IX-XLV.

54 J.-M. van Cangh, Nouveaux fragments hexaplaires, RB 78(1971) 384—390, urteilt
für Jes 53 in bezug auf den von Eusebius verwendeten Hexaplatext: «il choisit tel
fragment hexaplaire de préférence à tel autre en fonction à son application christologique plus
aisée» (386).



356 Der Gottesknecht bei Deuterojesaja

eine besondere Bedeutung gehabt hätten, ist nicht zu erwarten. Hingegen

ist damit zu rechnen, daß sich in dem wohl nachnizänischen Werk
das vorbehaltliche Einschwenken des Eusebius auf das Konzil
widerspiegelt. Jes42,lff. kann sich für Eusebius deshalb nur auf Christus
beziehen, weil — im Unterschied zu den Aposteln — nur von diesem

gesagt werden könne «den meine Seele erwählt hat», und auch nur auf
ihm allein habe der Geist Gottes geruht, denn in ihm habe die ganze
Fülle der Gottheit gewohnt (Kol 2,9). Und unter Berufung auf
2 Kor 3,17 «Der Herr aber ist der Geist» folgert Eusebius, der Geist, der
dem Sproß aus der Wurzel Isais gegeben sei, sei der eingeborene Logos
Gottes. Deshalb habe dieser, der allein den Geist des Vaters in sich

aufgenommen habe, den ihm zuteil gewordenen Verkündigungsauftrag
erfüllt (Ziegler 268).

Aus Jes 49,1 — V. 3 schon vorausnehmend — liest Eusebius heraus,
der Herr bekenne sich als gezeugt und zugleich als Knecht (yeyevvi)allai
èauxôv ôpokoyeï Kai Soökov eauxöv ôvopàÇet). In V. 2 wiederum ist mit
dem Köcher, in dem der erlesene Pfeil verborgen ist, das Fleisch

gemeint, das der Logos Gottes annahm, als er sich bei den Menschen
aufhielt. Auch in Jes 49,3 verhindert «Israel» nicht den direkten Bezug
auf Christus, der in Israel aus dem Samen Davids hervorging und
deshalb mit Recht Israel genannt wird, aber auch «Knecht», obwohl er der

Eingeborene Gottes ist, denn der Titel «Sohn» sollte seiner Ankunft
vorbehalten bleiben (Ziegler 308f.) 55.

Bei Jes 52,13 macht Eusebius einen neuen Einsatz. Er sieht in der
Stelle einen Kommentar zu Phil 2,8f. und faßt zusammen: «Damit
verkündigt er seine Auferstehung nach dem Tod, seine Aufnahme in
den Himmel und seine Erhöhung» (Ziegler 333) 56. Zu Jes 53,1 erklärt
Eusebius, der Arm Gottes sei der Eingeborene (ßpayiöva 8è xoß ileoß
keyecnlai xôv povoyevfj uiov aßxoß ttoWuxKiç ajtoSef^apev). In Jes 53,2
entscheidet er sich dann für die Lesart des Aquila «er wird aufwachsen

vor seinem Angesicht wie ein Säugling (cbç xuhÇopevov) und wie eine
Wurzel aus unbetretenem Erdreich (àtio yfjç aßdxou)», was Eusebius

dahingehend kommentiert, daß der Säugling Christus als Mensch, von
einer Jungfrau geboren («aus unbetretenem Erdreich»), vor dem Angesicht

des Armes Gottes, d. h. des Monogenes, aufwächst. Eusebius

55 Vgl. hierzu P. Henry, DBS V,49; zur Christologie des Eusebius: ebd. 72—75.
56 Zur Verherrlichungschristologie des Eusebius s. Grillmeier Jesus der Christus

314f.



Im Verständnis der alten Kirche 357

bringt damit in der Stelle dieJungfrauengeburt, die strikte Trennung der
beiden Naturen in Christus und seine subordinarische Logosvorstellung
unter 57.

In der Auseinandersetzung mit Arius mußte indes Jes 53,8 «Wer
kann seine Herkunft erklären» für Eusebius eine besondere Rolle spielen.

Im Jes-Kommentar hält er sich allerdings bei der Stelle nicht lange
auf. Er bemerkt lediglich, das Leiden Jesu müsse im Nachhinein ein um
so größeres Erstaunen auslösen, wenn erwogen werde, wer und von
welcher Art der Leidende gewesen sei, nämlich der aus Gott gezeugte
eingeborene Sohn (Ziegler 336£). Diese Aussage ist durch andere zu

ergänzen. Nachdem Eusebius es abgelehnt hat, den Hervorgang des

Sohnes aus dem Vater zu verstehen «nach Art der Zeugung der
Lebewesen bei uns», weil Gott absolut unteilbar ist (àgepèç Kai dtopov),
erscheint es ihm im Hinblick auf Jes 53 doch nicht als ungefährlich,
rundweg zu behaupten, der Sohn sei aus dem Nichts geschaffen nach
Art der übrigen Geschöpfe, «denn eine andere ist die Geburt des Sohnes
und eine andere die Erschaffung durch den Sohn» (Dem. ev. V,l,
10—15 58; vgl. IV,3,13; 15,53).

Stark betont Eusebius zu Jes 53 den stellvertretenden und erlösenden

Charakter der Passion Jesu. «Er war der Retter unserer Seelen,
heilend und vernichtend jede Sünde» (zu Jes 53,4; Ziegler 335). «Die
Züchtigung tu unserem Frieden kam aufihn. Denn was wir zur Züchtigung
für unsere Sünden hätten erleiden müssen, das kam auf ihn für unseren
Frieden mit Gott» (zu Jes 53,5; Ziegler 336). «Der Herr gab sich selbst

hin für unsere Sünden, damit er zum stellvertretenden Lösegeld
(<xvtu|/i)%ov Kai avTiAutpov) für uns werde» (zu Jes 53,6; Ziegler ebd.).
«Für alle ist er gestorben, damit er reinige und wegnehme die Sünde der
Welt» (zu Jes 53,10; Ziegler 337) 59.

Die Forschung hat auf die enge geistige Verwandtschaft zwischen
dem Jes-Kommentar und der Dem. ev. hingewiesen 60. In der Tat zählt
auch dort Eusebius die EJL zu den großen christologischen Texten des

AT. In Jes 42,1—4 ist Jesus angekündigt als Retter nicht nur der Juden,
sondern aller Menschen bis an das Ende der Erde (11,2,12; 3,41). Das-

57 Van Cangh 389f.
78 Vgl. Grillmeier Jesus der Christus 308 ; M. Simonetti, Studi sull'Arianesimo,

Rom 1965,49-51; 103f. Anm. 52; 130 Anm. 94;DERS.,LacrisiariananelIVsecolo.Rom
1975, 62f.

" Zur Versöhnungslehre des Eusebius vgl. Grillmeier Jesus der Christus 315.
60 Van Cangh 370; Dem. ev. Ausg. I. A. Heikel, Leipzig 1913 (GCS Eus. VI).



358 Der Gottesknecht bei Deuterojesaja

selbe Zeugnis legt Jes 49,1-6 ab (11,1.24). In 111,2,48—50 wiederholt
Eusebius seine Deutung von Jes 53,lf. (s.o.; Arm Gottes hier, statt
(iovoyevriç, ô xoß i)eoß Âôyoç). Breit entwickelt er, dem Text von
Jes 53,2—12 entlangschreitend, Jesu stellvertretendes und sündentilgendes

Leiden und Sterben, seine Auferweckung und sein im Glauben der
Völker verwirklichtes Beuteverteilen (111,2,53—71 ; vgl. VI,23,2.4 au Jes

50,5f. ; VIII,2,130 zu Jes 52,13). Für den stellvertretenden Sühnetod

gebraucht er die gleiche Terminologie wie im Jes-Komm. : to (léya Kaî

xfjuov Àuxpov, tô xoß jtavxôç KOCTgou Kaûapatov, to raxvxcov àvi)p(07t(ov

àvxnj/uyov, xô ttdcrryç kt|Xi'8oç Kat àgapxfaç Kaûapôv iepetov (1,10,15-18
mit Verweis auf Jes 53,4—9; vgl. IV,16,19f. mit Verweis auf Jes 53,2—

4)-
Athanasius von Alexandrien (ca. 295—373) kann aus dem Kampf

gegen Arius und dem Dogma von Nizäa (325) nicht herausgelöst werden

61. Zwar hat bei ihm die Bibel immer das letzte Wort; aber seine
Schriftzitate sind — ausgenommen De Incarnatione Kap. V «gegen die

ungläubigen Juden» — überwiegend dem NT entnommen 62. Das wichtigste

Zitat aus den EJL findet sich in De Inc. 34, also in jenem Kapitel
gegen die Juden, wo Athanasius diesen nachweist, daß sich nicht nur die
Geburt und Herrschaft, sondern auch der Tod Jesu, den er nicht für sich,
sondern «für die Unsterblichkeit und das Heil aller» erduldete, in deren
Schriften vorhergesagt fänden. Hierfür beruft er sich — in drei
Abschnitte gegliedert —aufJes 53,3aß—10aa. Die letzten Verse des zitierten
Textes (von 8aß an) wollen nach Athanasius Jesu Kraft und seine von
der unseren verschiedene Natur beschreiben, «damit niemand wegen
seiner Leiden auf den Gedanken komme, er sei ein gewöhnlicher
Mensch». Macht Athanasius mit der letzten Bemerkung eine christolo-
gische Aussage, so mit der Formel ûîtèp xf)ç 7tdvxcov àûavaoîaq Kaî

aa>xr|pvaç eine soteriologische 63. Dieser liegt zweifellos die Vorstellung
der Stellvertretung zugrunde. Andererseits ist von Sühne nicht die

61 Zu Athanasius: Campenhausen GKV 72-85; Stoiber 271-279. 603f.; Studer
126—130; Grillmeier Jesus der Christus passim, bes. 460—479; Ritter, HDThG 178—

185 ; Beyschlag 249—256. Zum Kampf um Arius s. vor allem M. Simonetti, La Crisi
Ariana nel IV secolo (Anm. 58). - Gesamtausg. : PG 25. 26.

62 Ch. Kannengiesser, SC 199,1973, 158. Über den Schriftgebrauch des Athanasius
und seine Verwendung von Testimonia ders., Les citations bibliques du traité Athanasien
«Sur l'Incarnation du Verbe» et les «Testimonia», in: La Bible et les Pères. Colloque de

Strasbourg 1969, Paris 1971, 135-160.
63 Zur Untrennbarkeit von Christologie und Soteriologie bei Athanasius s. Ritter

182f.



Im Verständnis der alten Kirche 359

Rede, wie denn auch Athanasius bei seinen Überlegungen zum
Kreuzestodjesu (De Inc. 25) Jes 53 nicht in den Blick bekommt. Gewiß stirbt
Jesus nicht für sich, sondern ujtèp 7i<XVt(0V, aber er stirbt am Kreuz, das

heißt in der Luft, um die Luft von den Dämonen zu reinigen 64.

In c. Ar. 65 1,54 (PG 26,125) warnt Athanasius vor einem zweifachen

Fehler in der Schriftauslegung: Unkenntnis der Zeitumstände und
Irrtum in der gemeinten Person. Diesen zweiten lastet er den Juden an,
die die Stelle «Er wurde wie ein Lamm zur Schlachtbank geführt»
(Jes 53,7) statt auf Christus aufJesaja oder sonst einen Propheten bezögen.

Denn — so erklärt er c. Ar. 11,16 (PG 26,180) — diese Weissagung
erfüllte sich, als seine Seite mit einer Lanze versehrt wurde. Gegen die
Arianer hält Athanasius fest, die Stelle, Jesus sei für uns zum Fluch
(Gal 3,13) und zur Sünde gemacht worden (2 Kor 5,21), beziehe sich

nicht auf Christus als Ganzen (öAov), vielmehr habe er gemäß Jes 53,4

unsere Sünden leiblich (xö) a(0(iaxt) auf das Holz getragen (c. Ar. 11,47 ;

PG 26, 180; vgl. 111,31) 66. Daß der Sohn nicht als Sohn, sondern als

Mensch geschaffen wurde, um die Erlösung zu bewirken, ergibt sich für
Athanasius — nach Spr 8,22 — aus Jes 49,5 (c. Ar. 11,51 ; PG 26,256)67. -
In c. Gent, findet sich kein Bezug auf die EJL.

Bei Cyrill von Alexandrien (f 444)68 ist der Einfluß von Hieronymus'

Jesaja-Kommentar wahrnehmbar69. Er unterscheidet sich von
Hieronymus durch die Bevorzugung der LXX (deren Abweichung vom
hebräischen Text er indes mehrfach ausdrücklich vermerkt), zeigt sich
aber mit dessen Schriften vertraut und folgt ihm in der Ablehnung der
überbordenden Allegorie. In seinen Kommentaren, namentlich zu

Jesaja (PG 70,9—1450), gilt sein erstes Bemühen dem Literalsinn und
dessen Bezug auf die Ereignisse der Gegenwart und der Zukunft. So ist

64 Siehe hierzu ergänzend und nuancierend C. Andresen, RAC VI, 191—195.
65 Zu c. Ar. siehe Ch. Kannengiesser, Athanase d'Alexandrie évêque et écrivain.

Une lecture des traités Contre les Ariens, Paris 1983.
66 Vgl. Grillmeier Jesus der Christus 471f.
67 Où yàp KTioga, àXkà Kxîaxr|ç gév ècrav ô xoû ôeoû Aôyoç (11,50); vgl.

M. Simonetti, Studi sull'Arianesimo (Anm. 58), 60f.
68 Zu Cyrill: Campenhausen GKV 153-164; G. Jouassard, RAC 111(1957) 499-

516. Stuiber 283—288. 605f. ; Studer 190-200. Grillmeier Jesus der Christus 605—

609. 673-691.
69 Siehe F.-M. Abel, Parallélisme exégétique entre S. Jérôme et S. Cyrille d'Alexandrie:

Vivre et Penserl RB 50) 1941,94—119. 212—230. « Des relations suivies unissaient
Alexandrie à Bethléem... Les émissaires deJérôme trouvaient un bon accueil à la résidence
épiscopale d'Alexandrie» (96).



360 Der Gottesknecht bei Deuterojesaja

Jesaja für Cyrill Prophet und Apostel zugleich, weil er sein Wort zwar
unter den Königen Usija, Jotam, Ahas und Hiskija an Israel richtet, aber

auch die durch den Glauben an Christus gerechtfertigten Heidenvölker
ins Auge faßt, die die Rolle Israels übernehmen werden.

Mit 40,1 aber geht die Rede über ètcl xà èv Xpiaxco. Die EJL bieten

Cyrill vielfältigen Anlaß zur Darstellung, was Christus nach seiner

göttlichen (puctiç und seiner menschlichen popcpfj zukommt. Passend

wird Christus in Jes 42,1 (LXX) «Jakob» und «Israel» genannt, weil er
dem Fleische nach aus dem BlutJakobs stammt, der in Israel umbenannt
wurde. Obwohl er selbst den Geist gibt und die Kreatur heiligt, empfing
er bei der Taufe den Geist nach dem Fassungsvermögen der Menschheit
(tco rrjç àvi)p(û7i6xr|TOÇ pixpco).

An Jes 49,1 «Vom Mutterschoß an nannte er meinen Namen»

knüpft Cyrill eine Erörterung über die Namen, die dem Erlöser als Gott
und als Mensch zukommen. Der Logos war und ist Gott, mit Gott dem
Vater die gleiche Herrlichkeit und den gleichen Thron (iaoKÀefiç Kai

opoilpovoç TO) 0805 Kai naxpv), das gleiche Sein und die gleiche Ewigkeit

teilend (ouvimàpyœv Kai ouvaîSioç). Vor seiner Menschwerdung
waren seiner Natur (puctiç) die Namen Gott, Leben, Licht, Weisheit,
Kraft angemessen, nach seiner Entäußerung zur Menschengestalt die
Namen Christus, Jesus, Gott mit uns. Emmanuel heißt er, weil er,
obwohl Gott von Natur, mit uns geworden ist, das heißt Mensch (0eôç
œv cpuoei yéyove get)' f]go)v, tout' eoxiv avùpamoç), so wie er Jes 49,3
Israel heißt, weil er dem Fleische nach aus dem Blut Israels geboren ist.

Denn — so Cyrill zuJes 49,3 — «der von Natur aus freie Logos wird in der
fleischlichen Ordnung zum Knecht gemacht» (7tpct,TT8Tat SoCÀoç 8f
ohcovogiaç aapKivfjç). Zu Jes 49,5 «der Herr, der mich vom Mutterleib
an zu seinem Knecht gebildet» vermerkt Cyrill, daß dies in der

Menschwerdung geschah. Damals nahm er, von Natur Gott und frei
(0eoç (puctei, Kai ëÀeûûepoç), insofern er aus Gott und dem freien Vater
war, die Gestalt und Figur (gop<pf]v, pxoi nXâaiv) des Knechtes an.

Die Rede Jes 50,4f. bezieht sich nach Cyrill nicht nur auf den Chor
der Apostel, sondern auf alle Gläubigen. Ihnen öffnet die ttaiSeia des

Herrn das Ohr, nämlich die evangelische Verkündigung und Mystago-
gie Christi, die uns lehrt, das Gesetz geistig (TtveugaxiKCûç) zu verstehen.

Daß in Jes 52,13—15 Gott der Vater vom Erlöser Christus spricht, ist
offenkundig. Mit Jtaïç kann nur der Sohn oder Knecht gemeint sein.

Denn der göttliche Logos (0eoç œv ô Aoyoç) nahm Knechtsgestalt an



Im Verständnis der alten Kirche 361

(SouÀ.01) goptpfjv). Immer wieder gebraucht Cyrill in der Exegese der

EJL die Formel 0eôç cov ö Aôyoç. Bei Jes 53,1 erinnert er daran, daß die

Propheten immer wieder angekündigt hätten, zu gegebener Zeit werde
der göttliche Logos in menschlicher Gestalt erscheinen (èv àvûpomEta
poptpf) 08oç à)v ô Aôyoç). Den Sohn pflegt die Schrift den Arm Gottes
des Vaters zu nennen (ebd.). Denn daß der göttliche Logos (0. œv ô A.)
nicht mit göttlichem Glanz auf die Erde kommen werde, ergibt sich aus

Jes 53,2. Hat doch der eingeborene Logos des Vaters, Gott von Natur
(tpôaet 0eôç ÛTtdpxcov) und unanfällig (àv£7u5eicxoç) für Leiden und
Trauer, in unsere Natur eingewilligt (ovve^cßpsi xfj Kaû' fjpàç (pûaet),

um durch den Tod des eigenen Fleisches den Tod zu bezwingen, indem
er die Sünde der Welt hinwegnahm (zu Jes 53,3). Er hat nämlichfür uns

gelitten (zu Jes 53,4—6, ähnlich zu 53,10—12).

Wie zu erwarten, gibt Jes 53,8 Cyrill Anlaß zur Darstellung der

göttlichen und menschlichen Geburt des Logos. Das göttliche Wort
wurde aus Gott dem Vater geboren (yeyévvr|xai... 8K 0eoö naxpôç 0eôç
œv ô Aôyoç), und zwar wahrhaft aus der Wesenheit Gottes des Vaters
(Ktttà àLrjfleiav èk xi)ç oûcnaç xoö Geoö Kat Ilaxpôç). Er nahm aber auch

Knechtsgestalt an und wurde dem Fleische nach aus einer Frau geboren,
ohne den Gesetzen der menschlichen Natur (àvôpcojteiaç cpôaeœç) zu

folgen. Deshalb ist seine Herkunft unaussprechlich.
Auch in anderen Schriften erweist Cyrill die wahre Menschheit Jesu

anhand der EJL. Wäre das Wort nicht Fleisch geworden, hätte es auch

nicht gelitten. «Denn ein Schatten kann doch wohl nicht leiden, und so

zerfällt alles für uns Geschehene in nichts. Oder welchen Rücken soll er
für uns dargeboten haben?» (Jes 50,6; Über den rechten Glauben an
den Kaiser 9; Bardenhewer, BKV 1935,33). «Er wäre auch nicht den
Missetätern zugezählt worden (Jes 53,12), wenn er nicht Fleisch geworden

wäre» (Daß Christus einer ist, ebd. 120). In der «Erklärung des

Nizänischen Glaubensbekenntnisses» 26 wird Jes 53,7f. zum Beweis

zitiert, «daß es der menschgewordene Gott war, welcher im Fleische

litt» (ebd. 258f.).
Vom Jes-Kommentar des Johannes Chrysostomos (344/354—407)70

ist einzig der griechische Text zu 1,1—8,10 auf uns gekommen 71. Die
Fortsetzung scheint aufgrund mündlichen Vortrags nur in stenographi-

70 Zu Chrysostomos: Campenhausen GKV 137-152; Stuiber 322-331. 615—618.
71 Ausg.: J. Dumortier, SC 304, 1983.



362 Der Gottesknecht bei Deuterojesaja

sehen Aufzeichnungen existiert zu haben72. Aber zwei Bezugnahmen
auf die EJL im erhaltenen Teilstück des Kommentars, der der historischen

antiochenischen Exegese verpflichtet ist73, erlauben uns
Rückschlüsse auf Chrysostomos' Verständnis der Lieder. Zu Jes 1,1 bemerkt

er, Jesaja nenne seine Prophétie eine «Schau», sei es wegen der zukünftigen

Dinge, die sich seinem Gesicht darboten, sei es wegen des ihm von
Gott gewährten Gehörs, das ihm die gleiche Sicherheit verschaffe wie
das Gesicht. Daß der Prophet anders höre als die übrigen Menschen
bekenne er mit den Worten: Er hat mir ein Ohr verliehen zum Hören

(Jes 50,4). Die Stelle wird demnach autobiographisch verstanden.

Jes 7,16 Bevor derKnabe das Gute oder das Böse erkennt, wird ersieh von der

Bosheit abwenden, um das Gute zu erwählen (LXX) bedeutet nach Chrysostomos,

daß Christus von frühester Kindheit an nichts mit dem Bösen zu

tun hatte. Er findet dies bestätigt durch Jes 53,9 Er tat keine Sünde, und es

fand sich kein Trug in seinem Mund.

Beachtung verdient auch der Jes-Kommentar — richtiger wäre die

Bezeichnung: glossierterJes-Text — des in der Christologie auf der Linie
Cyrills von Alexandrien liegenden Hesychius von Jerusalem (f nach
450)14. Jes 49,2 veranlaßt ihn zu einer Äußerung zur Zweinaturenlehre.
Er verbarg mich im Schatten seiner Hand bedeute, daß er am Leib beschirmt
wurde durch die Macht der Gottheit (èaKE7tâcn)r|v xf]v crapica xfj
Suvapei xt)ç 0e6xr|xoç). Das wird weiter erläutert durch die Bemerkung
zu 42,4 Er wird strahlen und nicht zerbrechen, bis er aufder Erde das Gericht

gesetzt (LXX): «Christus leuchtet durch die Fleischlichkeit. Seine
Herrlichkeit (SoÇa) wird keineswegs entkräftet. Deshalb heißt es bis er aufder

Erde das Gerichtgesetzt. Denn nachdem er als Richter erschienen ist, wird
das Herrliche an ihm noch viel mehr feststehen.» Wegen seiner
Menschheit nennt er den Vater seinen Herrn (zu Jes 55,5). Allerdings
ist sowohl seine göttliche als auch seine menschliche Geburt unbegreiflich

(toC Xptcrxoß Kat f] aveo kou f] Kaxco yévecnç àKaxaÀr|Jtxoç ; zu
Jes 53,8). Er gab sich freiwillig (étccov) dem Leiden hin (zu Jes 50,5), im
Fleisch dem Vater gehorsam bis zum Tod (èv xi) crap K l xdj 7taxpi péypi
ôavdxoi) ûrrf)Kouaev ; zu Jes 50,4).

72 Die Authentizität einer im 19. Jh. entdeckten und 1880 edierten armenischen
Ubersetzung von Jes 8—64 gilt als unwahrscheinlich, vgl. Dumortier 12-14.

73 Vgl. Ch. Schaeublin, Untersuchungen zu Methode und Herkunft der antiochenischen

Exegese, Köln/Bonn 1974.
74 Zu Hesychius : Stoiber 333f. Ausg. desJes-Kommentars : M. Faulhaber, Hesychii

Hierosolymitani interpretatio Isaiae prophetae, Freiburg i. Br. 1900.



Im Verständnis der alten Kirche 363

In den 15 von M. Aubineau edierten Festhomilien des Hesychius75
finden sich insgesamt drei Zitate aus dem 4. EJL. In der 8., am Fest des

hl. Andreas gesprochenen Homilie läßt sich Hesychius auf Hos 5,15—

6,3 ein, eine Prophétie, die er in der Auferstehung Jesu erfüllt sieht.
Dabei interpretiert er Hosea durch Jesaja, indem er zu Hos 6,1 fragt:
Wie hat er geschlagen und geheilt, geschlagen und verbunden, und er
antwortet mitjes 53,5: «Die Züchtigung kam zu unserem Frieden über

ihn, durch seine Wunden wurden wir geheilt» (Aubineau 246f.). In der
13. Homilie zu Ehren der Apostel Petrus und Paulus läßt Hesychius den

Herrn dem Saulus sechs ihn ankündigende prophetische Figuren vor
Augen stellen. Die Reihe, die mit dem Mandelzweig des Jeremia
(Jer 1,11) beginnt, schließt mit der Aussage: «Ich bin das bekannte
Schaf des Jesaja» (Jes 53,7; Aubineau 502f.). In der Fastenhomilie 15

schließlich stellt Hesychius Jesus als Beispiel des Fastens hin: Jesus, der
keine Sünde beging und in dessen Mund sich kein Trug fand (Jes 53,9),
hat vierzig Tage gefastet, um uns das Beispiel zu geben, daß wir durch
das Fasten Sühne für die Sünden erlangen können (Aubineau 586f.).

Theodoret von Kyrrhos (f um 466) 76, der Gegenspieler Cyrills und
im Gegensatz zu diesem Vertreter der «historischen» antiochenischen
Exegese 77, setzt in seinem zwischen 435 und 447 geschriebenen Jes-
Kommentar78 verschiedentlich eigene Akzente 79. Es wäre verwunderlich,

wenn wir nicht in seiner Auslegung der EJL sein kraftvolles
Bekenntnis zur nizänischen Lehre der zwei Naturen wiederfänden,
gepaart mit seiner Zurückhaltung, sich über den Modus ihrer Vereinigung

in der einen Person Christi näher auszusprechen 80. In sorgfältiger
Unterscheidung der Naturen bemerkt Theodoret zuJes 42,1—4 (12,526—

531), Christus werde Jtatç oder SoCkoç genannt im Hinblick auf seine
Menschheit (Kara to àvûpt07tetov), und ebenso empfange er den
hochheiligen Geist nicht als Gott (oÙ% ri)ç tleoç) — denn dieser sei bedürfnislos

—, sondern als Mensch (cbç cLvûpamoç).

75 Les homélies festales d'Hésychius de Jérusalem, Bruxelles 1978/80, 2 Bde (mit
durchlaufender Paginierung).

76 Zu Theodoret: Stuiber 339—341.620; Grillmeier Jesus der Christus passim, bes.

692-700; J.-N. Guinot, SC 276 (siehe Anm. 78), 9-103.
77 Vgl. Schaeublin (oben Anm. 73).
78 Ausg.: PG 81,216—493 (Katenentext); A. Moehle, Theodoret von Kyros.

Kommentar zu Jesaja, Berlin 1932 (1899 erstmals festgestellter Originaltext) ; J.-N. Guinot, SC

276; 295 (bis Jes 44,22; MoEHLE-Text).
79 Zur Abhängigkeit Theodorets von Eusebius s. Ziegler (Anm. 42), XLIX.
80 Guinot, SC 276 bes. 92-100.



364 Der Gottesknecht bei Deuterojesaja

In Jes 49,1 sieht Theodoret die Abraham gegebene und gegenüber
den folgenden Erzvätern bekräftigte Verheißung erfüllt, in ihm würden
alle Völker der Erde gesegnet werden: «Das ist von der Person Christi
des Herrn gesprochen, der dem Fleisch nach Same Abrahams ist.»

Ungewöhnlich ist die Auslegung des Wortes vom Pfeil Jes 49,2: Christus

ist der Pfeil, der die Seelen verwundet, die ihn lieben. «Israel» in
49,3 ist, wie üblich, Bezeichnung für Christus Kara xö àvûptûJtetov, so

wie er SoùÀoç genannt wird, weil die Knechtsgestalt, die der göttliche
Logos annahm, 8K ôouLncfjç (puoecoç war. Denn wie Christus der Herr
als Gott immer Sohn war, so nahm er als Mensch das Sohn-Sein an
(Lapßavet coç âvtlptOTtoç xö etvat utoç). Auch zu Jes 50,4 insistiert Theodoret

auf der Menschheit Christi. Das Wort von der Jüngerzunge und
dem Öffnen des Ohrs am Morgen bezieht sich auf das menschliche
Wachstum Jesu (Verweis aufLk 2,52), und ebenso spricht der Knecht in
V. 7 seine unerschütterliche Zuversicht àvi)p(û7nvcûç aus.

Mit Jes 52,13 beginnt Theodoret einen neuen Tomos. Bei Jes 53,2

gibt er, mit Eusebius (s.o.), der Aquila-Lesung cuto yrjç dßaxou den

Vorzug und deutet sie, wie jener, auf die jungfräuliche Geburt Jesu. Ein
Mann der Schmerzen in 53,3 gibt wieder Anlaß, die Zweinaturenlehre in
Erinnerung zu rufen; die Aussage zeigt, «welche Natur das Leiden auf
sich nahm. Denn der Leib wurde an das Kreuz genagelt, die Gottheit
aber eignete sich das Leiden an (f) 5è ûeoxr|ç (pKetoßxo xö Ttdûoç)»81.

Klar spricht sich Theodoret bei Jes 53,4 für den stellvertretenden
Sühnewert des Todes Jesu aus: «Da wir für das, was wir gesündigt hatten,
des Todes schuldig waren und uns deshalb dieser Richtspruch traf,
nahm Er (aùxoç) für uns den Tod auf sich.» Beim Verteilen der Beute

Jes 53,12 begegnen wir wieder dem vertrauten Motiv von der
Evangelisierung der Völker — Römer, Ägypter, Inder —, die Christus den
Dämonen entreißt.

Prokop von Gaza (f 538) beschließt die Reihe der griechischen
Jes-Kommentare 82. Er ist sehr stark von Eusebius abhängig, aber auch

von Cyrill von Alexandrien 83, ohne deshalb einer gewissen Originalität
zu entbehren 84. Allerdings haben manche Interpretationen einen

klischeeartigen Charakter angenommen. Bemerkenswert ist indes, wie oft

81 Vgl. Guinot, SC 276, 95 Anm. 4.
82 Zu Prokop: Stoiber 516. - Ausg. Jes-Komm. : PG 87bis.
83 Ziegler, Eusebius Jesajakommentar (vgl. Anm. 42), XLV-XLVII.
84 Vgl. P. Henry, DBS V,53.



Im Verständnis der alten Kirche 365

Prokop die von der LXX abweichenden Lesungen der drei jüngeren
Griechen ausdrücklich erwähnt. Er scheint sich auch der thematischen
Einheit der EJL bewußt zu sein. Zu Beginn des 4. Liedes, Jes 52,13,
notiert er, mit dem Knecht sei die gleiche Persönlichkeit gemeint wie
42,1, nämlich Christus. Dieser führt zu Recht den Namen Jakob und
Israel (Jes 42,1 LXX). Er ließ seine Stimme nicht «draußen» hören, das

heißt, er predigte nicht außerhalb Judäas und Galiläas. Er begründete
das Recht auf der Erde (42,4) in der Leitung der Kirche durch die

Apostel. Die Inseln (49,1) bezeichnen die von den Stürmen heimgesuchten

Kirchen in der heidnischen Welt. Das scharfe Schwert (49,2) ist
das Wort Gottes, mit dessen Hilfe wir den Nachstellungen der Dämonen

begegnen. Jes 49,3 gibt Prokop Anlaß, die Zweinaturenlehre zu
entwickeln. In Abweichung von Cyrill von Alexandrien (s.o.) nimmt er
auf Phil 2,7 Bezug: «Er sagt : Er sprach zu mir: mein Knecht bist du, Israel.

Dem Leibe nach von Knechten ist Christus Knecht; dem Geschlecht
nach aus Israel, Israel. Als Kraft Gottes aber verherrlicht er den, dessen

Kraft er ist, durch seine Werke, da er in die Knechtsgestalt gekommen
war (èv gopcpfj ôouXou ysvôjievoç), obwohl er der Natur nach Sohn war»
(2464f.). Das vergebliche Bemühen des Knechts (49,4) wollen manche
auf den Propheten beziehen, andere auf den leidenden Gerechten im
allgemeinen; besser wird es jedoch — so Prokop — auf den Erlöser
bezogen.

Die Unansehnlichkeit des Knechts (53,1 f.) versteht Prokop weniger
von seiner Mißhandlung als von der menschlichen Natur Jesu als
solcher. Andererseits ist er vom stellvertretenden Sühnewert des Leidens

Jesu überzeugt. «Er litt nicht für seine eigene Schuld (denn er hatte
keine Sünde begangen), sondern für die unsere» (2521). «Denn was wir
zur Züchtigung leiden sollten, das kam um des Friedens mit Gott willen
auf ihn» (2524). Die «Beute der Starken», die den feindlichen Mächten
entrissene Beute, verteilt er, indem er aus den Aposteln die verschiedenen

Kirchen errichtet. Nach einer anderen von Prokop erwähnten

Deutung sind die «Starken» die Apostel selbst und überhaupt alle in
Christus etwas Vermögenden, denen er nach der Überwindung des

Satans die geistlichen Gaben verteilt.



366 Der Gottesknecht bei Deuterojesaja

III. Die Lateiner des 3.-5. Jahrhunderts

Seit der Mitte des 3. Jh. steht die lateinische Exegese unter dem
Einfluß Tertullians (ca. 160—220) 85, des Begründers der abendländischen

Theologie und «in vieler Hinsicht eindringlichsten Exegeten der

ganzen alten Kirche»86. Im Kampf gegen Markion wurde er nicht
müde, die Gleichwertigkeit der beiden Testamente zu betonen. Beide
sind das Werk des gleichen Gottes, sie unterscheiden sich voneinander
wie die Frucht vom Samen (Adv. Marc. IV,11,11). Jes 42,4 und 49,6
sind Tertullian Beweis, daß der «alte» und der «neue» Gott das gleiche
Evangelium verkünden (Adv. Marc. V,2,5; V,4,ll). Einen fortlaufenden

Bibelkommentar hat Tertullian nicht geschrieben, und so werden
wir von ihm auch keine systematische Auslegung der EJL erwarten.
Während er in seinem programmatischen Apologeticum87 aus dem Jahr
197 allgemein auf die Propheten als Ankündiger des Erscheinens Christi

verweist (21,15), beruft er sich in seinem übrigen Schrifttum gegen
60mal auf die EJL zur Begründung seiner Theologie. Er findet darin das

Christusgeschehen angekündigt88, vor allem seine Sündenvergebung89
und seine Auferstehung90. Aus Jes 50,6 entnimmt Tertullian, daß die

Propheten oft Zukünftiges als vergangen hinstellen, weil es bei Gott
keinen Unterschied der Zeit gebe, wobei er bemerkt, die Aussage weise

jedenfalls in die Zukunft, ob sie nun von Christus oder, wie die Juden
wollten, vom Propheten selbst gelte (Adv. Marc. 111,5,2).

Einzelne Texte der EJL sind Tertullian Anlaß, paränetisch auf das

Beispiel Christi hinzuweisen, insbesondere auf seine Geduld 91 und sein

85 Zu Tertullian: Campenausen LKV 12—36; ders., Bibel 318-337; Kessler 56—75;
Stoiber 148-163. 577-580; Studer 81-85; Grillmeier Jesus der Christus 240-257;
Beyschlag 184—191; Ritter, HDThG 136-144; J. Moingt, Théologie trinitaire de

Tertullien, Paris 1966/69, 4 Bde; R. Braun, Deus Christianorum. Recherches sur le
vocabulaire doctrinal de Tertullien, Paris 1977. — Ausg.: CCL 1954, 2 Bde.

86 Campenhausen LKV 14.
87 Ausg. : C. Becker, Tertullian, Apologeticum. Verteidigung des Christentums, lat.

und deutsch, München 21961 ; dazu ders., Tertullians Apologeticum, Werden und
Leistung, München 1954.

88 Adv. Marc. 111,17,4 (Jes 42,2f. ; 53,7); Jud. 9,28 (Jes 42,2f.); Res. 20,5 (Jes 50,6;
53,7.12).

89 Adv. Marc. IV,10,2 (Jes 53,11).
90 Adv. Marc. 111,19,9; Jud. 10,16 (Jes 53,12).
91 Pat. 3,4.7 Oes 42,2; 53,7).



Im Verständnis der alten Kirche 367

Schweigen vor Pilatus92. Er sieht Christus als Mittler des Heils nicht nur
in der Rolle des Arztes, sondern — unter Berufung aufJes 49,5posui te in
lucem nationum — des Illuminators 93. Dabei ist der Übergang von der
Paränese zur Theologie fließend, wie Fug. 12,2 zeigt, wo Tertullian
anhand von Jes 53,7.12 erläutert, daß Christus uns durch seinen Tod
von den Sünden befreit habe 94.

Wichtige dogmatische Aussagen macht Tertullian anhand der EJL
zur Trinität und zur Inkarnation. Jes 50,4 ist ihm Beleg sowohl für die

Unterordnung des Sohnes unter den Vater (Adv. Marc. IV,39,7) 95 wie
für die Unterscheidung des Sohnes vom Vater in der Einheit der
Substanz (Adv. Prax. 22,2—5 tarn duos quam inseparatos, ad testimonium indivi-
duorum duorum)96. Ebenso ergibt sich für Tertullian aus Jes 42,1 und
49,6 scripturas eundem Filium et Patrem ostendere... distincte, non divise,

woraus er die trinitarische Aussage ableitet non posse unum atque eundem

videri qui loquitur et de quo loquitur et ad quem loquitur (Adv. Prax. 11,2—

6) 97. Auch Jes 53,6 bezeugt: Filius igitur moritur et resuscitatur a Patre
secundum scripturas, Filius ascendit in superiora caelorum qui et descendit in
interiora terrae. Hic sedet ad dexteram Patris, non Pater ad suam (Adv.
Prax. 30,3—5). Daß Tertullian in Jes 53,8 nativitatem eins quis enarrabit98

eine prophetische Ankündigung der Jungfrauengeburt findet, kann
nicht überraschen (Adv. Jud. 13,22; 14,6). Die gleiche Stelle gibt ihm
aber, ebenso wie Jes 53,2f. und 53,7 auch Anlaß, die erste Ankunft

92 Adv. Marc. IV,42,3 (Jes 50,4; 53,7).
93 Adv. Marc. IV,25,5, vgl. IV,7,4; Apol. 21,7; s. Braun (Anm. 85), 522 Anm. 3.
94 Vgl. Studer 83 Anm. 68.
93 Vgl. Braun (Anm. 85), 289 Anm. 2: «Sur ce point, Tertullien pense comme

Origène dont on a pu dire que sa doctrine établissait entre Père et Fils une distinction
hiérarchique. Cette subordination fonctionnelle... figure aux yeux de notre écrivain la
doctrine générale de la Grande Eglise en face de la tendance modaliste de la christologie
marcionite...»

96 Vgl. Moingt (Anm. 85), 994f.
97 Tertullian hat im lateinischen Vokabular die Doppelbedeutung des griech. 7taïç

(s.o. 344f.) beseitigt, indem er sowohl im Zitat von Mt 12,18 (=Jes 42,1) und Apg4,27 wie
vonJes 44,26 (somit auch außerhalb der EJL); 49,6 und 50,10 das griechische Ttaïç (Itala:
puer; Vg Mt 12,18 puer, sonst servus) konsequent mit filius übersetzt und es so für seine

Trinitätstheologie vereinnahmt. Er führt damit das im griechischen Raum schon von den

Apostolischen Vätern und den Apologeten angebahnte Verständnis von 7iaîç als «Sohn»
in die lateinische Theologie ein (Braun 243—246).

98 Zur lateinischen Fassung der Stelle s. Braun (Anm. 85), 292 Anm. 2. Nur an einer
Stelle (Adv. Prax. 7,1) gebraucht Tertullian das Wort nativitas nicht für die menschliche
Geburt Jesu, sondern für den innergöttlichen Hervorgang des Sohnes aus dem Vater
(Braun 292. 319f.).



368 Der Gottesknecht bei Deuterojesaja

Christi in humilitate condicionis humanae seiner zweiten Ankunft in
Herrlichkeit und Ehre gegenüberzustellen (Adv. Marc. 111,7,1—6; Adv. Jud.
14,1). Seine Jes 53,2f. ausgesprochene Entstellung erweist seine wahre
Menschheit (Carn. 15,5).

Der erste lateinische Kirchenvater, der auf dem Fundament Ter-
tullians weiterbaut, ist Cyprian von Karthago (200/210—258)". Er
sieht die Einheit von Altem und Neuem Testament in der Gegenwart
des fleischgewordenen Wortes im AT verwirklicht 10°. Wie zu erwarten
ist, macht er von den EJL vor allem in den Testimonia ad Quirinum
Gebrauch, jener Blütenlese von Bibelstellen, die er für die
Auseinandersetzung mit den Juden und für die Christologie zusammenstellt101.
Daß die Heiden mehr Glauben an Christus aufbringen würden als die

Juden, wird mit Jes 52,15 belegt (Quir. 1,21). Jes 53,7—9 und 53,12

bezeugen das Leiden des von den Juden getöteten Gerechten (Quir.
II,14£). In Quir. 11,13 zitiert Cyprian gleich drei EJ-Texte: Jes 42,2—4;

50,5b—7a und 53,1—7a. Ihre Kombination dient ihm zur Illustrierung
der Passion Jesu, dessen erstes Kommen in Niedrigkeit sein sollte 102.

Ebenso stellt er mit Verweis aufJes 53,7; 42,2 und 50,5f. Christi erste

Ankunft seiner zweiten gegenüber: Nam cum in humilitate prius fuerit
occultus, veniet in potestate manifestus (Pat. 23). Gottes Heil ereignet sich

nur in Christus103, dieser ist, so erklärt Cyprian, bezugnehmend auf
Jes 53,1, die Hand und der Arm Gottes (Quir. 11,4). Seiner Bußtheologie
kommtJes 53 entgegen. Er spielt aufJes 53,4.6.8.11 an zur Begründung,
daß die Sündenvergebung allein beim Herrn steht (Laps. 17).
Andererseits findet er in Jes 50,5b-6 und 53,7, im Sinn von 1 Klem., die

Mahnung zur Demut und zur Ausdauer in der Nachfolge Christi
(Ep 13,4)104.

Ambrosius (Bischof von Mailand 374—397) 10' ist in seiner homiletischen

Schriftauslegung stark von den griechischen Kommentatoren

99 Zu Cyprian: Campenhausen LKV 37-56; Stoiber 172—181. 582f. ; Studer 96—

106. - Ausg.: CCL III, IIIA, 1972/76; SC 291, 1982 (Ad Donat., De Virt. Pat.).
100 Vgl. M. A. Fahey, Cyprian and the Bible: A Study in Third-Century Exegesis,

Tübingen 1971, 48.
101 Campenhausen 39.
102 Fahey 205f.
103 Studer 104—106.
104 Ausg. J. Baer, BKV 1928, 47 ; vgl. Fahey 206. Zu Christus exemplum bei

Cyprian: Studer 101-103.
105 Zu Ambrosius: Campenhausen LKV 77-108; Stoiber 378—389. 629—632;

Studer 155f. ; Grillmeier Jesus der Christus 593f. ; Ritter, HDThG 219-221;
M. Simonetti, La crisi ariana nel IV secolo (Anm. 58) 435-525.



Im Verständnis der alten Kirche 369

abhängig und übernimmt von ihnen, vorab von den Alexandrinern,
auch die Allegorese 106. Seine 16 exegetischen Schriften sind alle aus

Predigten hervorgegangen und beziehen sich mit Ausnahme eines Lk-
Kommentars alle auf das AT. Leider ist ausgerechnet die «Auslegung
zum Propheten Jesaja» verlorengegangen.

Die Anführung von Zitaten aus den EJL hat sehr oft bloß
erbaulichausschmückenden Charakter107. So beruft sich Ambrosius in einer

Ermahnung zur Schweigsamkeit auf Jes 50,4, wonach uns Gott schon

kundtut, wann wir sprechen sollen (Über die Pflichten 1,2,5; BKV
Ambros. III, 1917, 13). In einer Aufforderung zur Demut zitiert er frei
Jes 53,8 in humilitate indicium eius sublatum est (Lk-Komm. VII,59; CCL
14,233). Der Christozentrik seiner Verkündigung108 entspricht es

jedoch, daß er in den EJL immer wieder christologische Aussagen
findet. Im Köcher von Jes 49,2 sieht er Christus, der beim ewigen
Gericht unser schützender Köcher ist (Exam. V,80; CSEL 32/1,197).
Zu Lk 1,2 gibt Ambrosius zu bedenken, die Juden hätten Jesus nicht
geschaut, obwohl sie ihn im Leibe schauten; Jesaja aber, der ihn im
Geiste schaute, schaute ihn auch im Leib, da er von ihm bezeugt: Er
hatte keine Gestalt und keine Schönheit (Jes 53,2; Lk-Komm. 1,6; CCL 14,9;

vgl. VII,9.12; CCL 14,217—219). Bei Lk 7,24 erinnert das vom Wind
bewegte Rohr Ambrosius an Jes 42,3: das geknickte Rohr wird er nicht

zerbrechen, was von Christus insofern gilt, «als er nämlich das Fleisch, das

die Sünden geknickt hatten, kraft der Auferstehung gefestigt hat» (Lk-
Komm. V,106; CCL 14,170).

Der Bezug der EJL und besonders von Jes 53 auf Christus ist für
Ambrosius eine Selbstverständlichkeit. «Quis est igitur, cuius vulnere

plagarum sanati sumus (Jes 53,5), nisi Christus dominus, de quo id pro-
phetavit Eseias?» (De Spir. Sancto 1,9,111; CSEL 79,63). Eine besondere

Vorliebe hat Ambrosius fürJes 53,4 unsere Krankheiten hat ergetragen
und sieht das Prophetenwort sowohl im Selbstopfer Jesu (Apol.
Dav. 22; SC 239,98f.) als auch — in allegorischer Auslegung — im Samariter

erfüllt, der den Verwundeten auf sein Maultier lädt (Lk-Komm.
VII,76; CCL 14,239).

Zu den vordringlichen pastoralen Zielen des Bischofs von Mailand
gehörte es, das Dogma von Nizäa im Abendland zur Geltung zu bringen.

106 Campenhausen 82.
107 Besonders in den Pss-Auslegungen (vgl. CSEL 62 und 64).
108 Studer 155.



370 Der Gottesknecht bei Deuterojesaja

Deshalb hat sein dogmatischer Gebrauch der EJL, wie er sich vor allem
in den drei großen Lehrschriften «Über den Glauben», «Drei Bücher
über den Heiligen Geist» und «Über das Geheimnis der Fleischwer-
dung des Herrn» niederschlug, eine deutlich antiarianische Spitze. Zu
Jes 53,8 generationem eius quis enarrabit? vermerkt Ambrosius: «<Genera-
tionem> inquit, non creationem» (De Fide 1,14,89; CSEL 78,39). In De
Fide 111,11,88 (CSEL 78,140) leitet er aus der gleichen Stelle sowohl die

göttliche als auch die menschlich-jungfräuliche Geburt des sempiternus
filius dei ab, «qui sine patre secundum incarnationem natus est et sine

matre secundum divinam generationem et sine enarratione generationis,

quia scriptum est: Generationem eius quis enarrabit ?»

Gegen die Arianer hält Ambrosius fest, daß der Entstellte von Jes

53,2 der rexgloriae sei (De Fide IV, 1,13; CSEL 78,161). Jes 53,5 livoreeius

sanati sumus besagt, daß die Wunden nur den Leib Christi betrafen, «sed

non erat vulneris illius ulla débilitas, ex quo vita omnium profluebat»
(De Fide IV,5,54; CSEL 78,175f.). Nur als Mensch hat Christus einen
Rücken, Wangen, ein Angesicht (Jes 50,6), nur seiner menschlichen
Natur nach konnte das Wort leiden: «Recte igitur secundum naturam
suam et caro passa est, nec ea corporis passione verbi natura mutata est»

(De Inc. 5,44f. ; CSEL 79,246f.). Christus verstummte vor seinem Scherer

(Jes 53,7), als er am Kreuz seinen Leib auszog, ohne die Gottheit zu
verlieren (Ep. extr. coli. 14,93; CSEL 82/3, 285f.). Nur seiner
menschlichen Natur nach steht Christus unter dem Vater und gilt von
ihm: Sicut ovis ad occisionem ductus est (Jes 53,7; De Fide 11,8,61; CSEL

78,77f.).
Der Jesaja-Kommentar des Hieronymus 109 war für die gesamte

Auslegung der abendländischen Kirche von wegweisender, um nicht zu

sagen dogmatischer Bedeutung, wenn auch nicht zu übersehen ist, daß

Hieronymus weitgehend Eusebius exzerpiert hat. Der Exegetpar excellence

unter den Kirchenvätern teilt seinen Kommentar in 18 Bücher ein,
auf deren einzelne er intern immer wieder verweist. Von den EJL
behandelt er das erste im zwölften, das zweite im dreizehnten, das dritte
und das vierte im vierzehnten Buch. Dabei bietet Hieronymus für je
einen Textabschnitt von wenigen Versen zunächst die Übersetzung aus
dem hebräischen Text, dann die Übersetzung des LXX-Textes, aufdiese

folgt die Auslegung.

109 Zu Hieronymus: Campenhausen LKV 109-150; Stuiber 394-404. 632-634;
Grillmeier Jesus der Christus 588-592. - Ausg. des Jes-Komm. : CCL 73A.



Im Verständnis der alten Kirche 371

Bei dem mangelnden spekulativen Interesse des Hieronymus, der

zwar eine große Schriftgelehrsamkeit, aber wenig theologische
Eigenständigkeit entfaltete und dem die trinitarisch-christologischen Streitigkeiten

nicht lagen 110, wird man auch in seiner Auslegung der EJL kaum

dogmatische Akzente erwarten.
Die Unterscheidung zwischen dem Knecht Israel und dem Knecht

der Perikopen ist für Hieronymus eine Selbstverständlichkeit. Die
Aussagen der Lieder über den Knecht wendet er Wort für Wort auf Christus
an. Während er in Jes 41,8Jakob, Israel, Sproß Abrahams auf das geistige
Israel, auf die Apostel und die Kirche bezieht, muß in 42,1 mit dem
Knecht und dem Erwählten schon deshalb Christus gemeint sein, weil

Jakob und Israel im Hebräischen fehlt: «Jacob et Israel in praesenti
capitulo [= im Unterschied zu 41,8] non habentur, quod nec Matthaeus

evangelista posuit [das Zitat in Mt 12,18], secutus hebraicam verita-
tem... Et... notandum, quod ubi de apostolorum scribitur choro, etJacob
et Israel, et semen appellantur Abraham... Ubi autem de Christo est

vaticinium, absque Jacob et Israel legitur.» Im Folgenden findet
Hieronymus jede Aussage der Lieder durch die Evangelien bestätigt, so die

Geistbegabung des Knechtsjes 42,1 durch die TaufeJesu: «Dedi, inquit,
spiritum meum super eum, qui descendit in specie columbae... Nec audietur

Joris vox eins, neque enim extra Galilaeam atque Judaeam in aliis gentibus
evangelium praedicavit. Quod si legimus fuisse eum in terminis Tyri et
Sidonis, sive in confinio Caesareae Philippi, quod nunc vocatur Paneas.

Tarnen sciendum non esse scriptum, quod ipsas ingressus sit civita-
tes. »

Die Bestätigung, daß es sich beiJes 42,1—4 um ein Wort handele, das

Gott der Vater über Jesus spricht, findet Hieronymus in 42,5 « Haec dicit
Dominus Deus, creans caelos, et extendens eos: ...Universitatis igitur Creator
et Dominus, ipse Christi sui promisit adventum.»

Den Kommentar zum zweiten Lied eröffnet Hieronymus mit der

Erklärung, daß sowohl diese Aussagen über den Knecht als auch die

folgenden einheitlich und in jeder Hinsicht «ex persona Christi debere

accipi». Jes 49,2: «Posuit quoque os eius quasi gladium acutum, ut
spiritu oris sui interficeret impium. De quo gladio et ipse in evangelio
loquitur : Non veni pacem mittere super terram, sed gladium. » Die
Selbstbezeichnung des Knechts als auserlesenen Pfeil, der im Köcher Gottes

verborgen ist, gibt Hieronymus Anlaß zu der ihm wichtigen Betonung

110 Campenhausen LKV 120.137f.



372 Der Gottesknecht bei Deuterojesaja

der Menschheit und Leiblichkeit Christi11Der Köcher ist der
menschliche Leib Jesu: «Posuit me sicut sagittam electam, in pharetra sua
ahscondit me. Quando dicit: sagittam electam, ostendit habere Deum
sagittas plurimas, sed non electas, quae sagittae prophetae sunt et apo-
stoli, qui in toto orbe discurrunt... Christus autem de multis sagittis et
filiis plurimis, una sagitta electa, et filius unigenitus est; quem in
pharetra sua abscondit, id est in humano corpore, ut habitaret in eo pleni-
tudo divinitatis corporaliter (Kol 2,9).»

Beim dritten Lied verwirft Hieronymus das jüdische Verständnis,
das die Perikope auf den Propheten bezieht, um dem Christuszeugnis
auszuweichen. Diese meint vielmehr diepersona 112 Jesu: «Ad personam
igitur Domini... etiam ista referenda sunt, quod iuxta dispensationem
assumpti corporis eruditus sit, et linguam acceperit disciplinae, ut sciret
quando deberet loqui, quando reticere. Denique qui in passione tacuit,

per apostolos et apostolicos viros, in cuncto orbe nunc loquitur. »

Nach dem Gesagten kann es keinen Zweifel mehr geben, daß

Hieronymus das vierte Lied konsequent auf Passion und Verherrlichung
Jesu deutet. Zu 52,15 vermerkt er: «Superipsum continehunt reges ossuum, et
principes saeculi, quorum omnis sapientia crucis praedicatione subversa

est.» Die ersten Worte von 53,3 kommentiert er: «despectus et novissimus

virorum... Quod facile solvitur. Despectus erat et ignobilis, quando pen-
debat in cruce, et factus pro nobis maledictum (vgl. Gal 3,13), peccata
nostra portabat.» In 53,5 findet die Aussage «Die Strafe lag auf ihm zu

unserem Heil» die Erklärung: «Quod enim pro nostris debebamus
sceleribus sustinere, ille pro nobis passus est, pacificans per sanguinem
crucis suae, sive quae in terra, sive quae in caelis sunt.» Bei 53,7b

drängte sich die christologische Deutung förmlich auf: «Sicut ovis ad
occisionem ducetur, et quasi agnus coram tondente obmutescet, et non aperiet os

suum... Etenimpascha nostrum immolatus est Christus, quem Joannes Bap-
tista monstrabat, dicens : Ecce agnus Dei, ecce qui tollitpeccata mundi... Cum
enim nesciret peccatum, pro nobis peccatum factus est (vgl. 2 Kor 5,21).
Et sicut agnus cum ducitur ad victimam, non répugnât, sic ille passus est

voluntate, ut destrueret eum qui mortis habebat imperium, humilians se

usque ad mortem, et mortem crucis.» Das Wort von der Mühsal, der
Nachkommenschaft und der Sättigung in 53,10f. erläutert Hieronymus :

111 Vgl. Grillmeier Jesus der Christus 589-591.
112 «Hieronymus hat... noch einen archaischen Gebrauch von persona»

(Grillmeier, ebd. 590).



Im Verständnis der alten Kirche 373

«Quia igitur laboravit, videbit ecclesias in toto orbe consurgere, et

earum saturabitur fide. » Zu 53,12 Ideo dispertiam ei plurimos, et fortium
dividet spolia gibt Hieronymus die Auslegung, die Schule gemacht hat:
«Praedam ergo fortium apostolis suis tradidit atque divisit, ut Petrus,
Jacobus et Joannes circumcisi populi principes fierent, et Paulus et
Barnabas mitterentur ad gentes. » Zu den Worten et cum sceleratis reputatus
est findet Hieronymus in dem ihm vorliegenden Mk-Text selbst den
Kommentar: «Iniquos autem cum quibus reputatus est, Marcus evan-
gelista latrones intellegit, scribens: Et crucißxerunt cum eo duo latrones,

unum a dextris, et alterum a sinistris. Et impleta est scriptura quae dicit: Et cum

iniquis reputatus est. » Mit der Auslegung von 53,12 beschließt Hieronymus

das 14. Buch seines Jesaja-Kommentars.
Mehr noch als in Ambrosius, erkannte Augustinus (353—430)113 in

Hieronymus seinen Lehrer114. Wir besitzen jedoch von ihm keinen

Jes-Kommentar, und auch sonst scheinen ihn die EJL wenig beschäftigt
zu haben. Dies dürfte verschiedene Gründe haben. Zum einen sieht

Augustinus den Verheißungscharakter des Alten Testaments weniger
in einzelnen Prophetenworten als in seiner Funktion als göttliche
Veranstaltung insgesamt. Das ganze Alte Testament ist Prophétie und

Präfiguration des Neuen: «In Vetere Testamento praefigurabatur
Testamentum Novum; ilia figura erat, haec expressio veritatis» 115.

Die Schrift ist die erste Menschwerdung Jesu 116.

113 Zu Augustinus : O. Scheel, Die Anschauung Augustins über Christi Person und
Werk, unter Berücksichtigung ihrer verschiedenen Entwicklungsstufen und ihrer
dogmengeschichtlichen Stellung, Tübingen/Leipzig 1901 ; H.-U. von Balthasar, Augustinus.

Das Antlitz der Kirche, Einsiedeln 1942; Campenhausen LKV 151-222; Stoiber
412—449. 636—646; Studer 156-174; Grillmeier Jesus der Christus 594—604.

114 M. Pontet, L'exégèse de S. Augustin prédicateur, Paris o. J. 1944) 208-210.
Hingegen besaß Augustinus keine direkte Kenntnis der griechischen Väter, auch nicht
des Origenes (Pontet, ebd. 212f.) ; vgl. bes. B. Altaner, Augustinus und die griechische
Sprache : Kleine Patristische Schriften, Berlin 1967, 129—153, der zusammenfassend
feststellt, daß Augustinus in der Lage war, «nach Belieben und mit Leichtigkeit griechische
Worte und vor allem Lesarten des griechischen Bibeltextes zur Erklärung und Vertiefung
seiner Darlegungen heranzuziehen und öfters auch fortlaufend den von ihm behandelten
lateinischen Schrifttext durch die griechische Bibel zu kontrollieren. Wir dürfen jedoch
nicht annehmen, daß es ihm ohne weiteres und leicht möglich war, griechische Werke der
profanen oder kirchlichen Literatur zu lesen und daraus Gedanken und Anregungen für
sein wissenschaftliches Schaffen zu entnehmen» (15lf.).

115 In Ps 84,4; Pontet 374. Man denke auch an das häufig zitierte Augustinuswort:
«Novum Testamentum in Vetere latet, Vetus in Novo patet» (Quaest. in Hept. l.II, q.73
u. a. ; vgl. de Lubac, Histoire et Esprit 309 Anm. 95). Oder auch : « Novum Testamentum
in Vetere velabatur: Vetus Testamentum in Novo revelatur» (Sermo 160,6).

116 Pontet 180.



374 Der Gottesknecht bei Deuterojesaja

Soweit es aber um wörtliche Verheißungen neutestamentlicher
Wirklichkeiten geht, so sucht Augustinus diese weniger bei den

Propheten als in den Psalmen, in denen er den gan2en Christus gegenwärtig
findet117. Auch die Passion Jesu predigt er anhand der Psalmen, ein
Verweis auf Jes 53 kommt ihm dabei kaum auf die Lippen, und das

große Vorbild des unschuldig leidenden Gerechten und auch des

Gekreuzigten ist ihm nicht der EJ, sondern Ijob 118. Und wenn Augustinus

in der humilitas «die Grundhaltung des Christen» sieht, «die sein

ganzes Leben bestimmen muß»119, so beruft er sich nicht auf Jes 53,
sondern auf die Pss, Joh, Phil 2,5—11, 2 Kor 8,9, selbst dort, wo er von
der humilitas als Durchgang zur Herrlichkeit spricht 12°. Immerhin liebt
es Augustinus, den jeder körperlichen Schönheit beraubten Gekreuzigten

mit den Worten von Jes 53,2 zu beschreiben: «er hatte weder
Gestalt noch Schönheit», und er löst den Widerspruch zu Ps 45,3 «du
bist der Schönste unter den Menschenkindern» damit, daß der
Glaubende hinter der fehlenden körperlichen Schönheit die größere Schönheit

der Liebe entdecke. Beide Aussagen, die von Jes 53,2 und die von
Ps 45,3, bringt Paulus nach Augustinus in Phil 2,5ff. miteinander in
Einklang, wonach Christus, der in Gottes Gestalt war, Knechtsgestalt
annahm 121. Den stellvertretenden Wert des Todes Jesu findet Augustinus

in Jes 53,11 ebenso ausgesprochen wie in 2 Kor 5,21 (Gott hat
Christus für uns zur Sünde gemacht), wenn er beide Stellen in einem
Atem anführt: «peccata nostra portavit, et peccatum pro nobis fecit»
(Exp... Ep. ad Rom 32-34; PL 35,2069).

Jes 53,8 Generationem eius quis enarrabit als Beleg für die ewige Geburt
des Sohnes aus dem Vater wie für seine jungfräuliche menschliche
Geburt zu verwenden, ist schon alte Tradition. So auch Augustinus in
seiner Darstellung des Symbolums (Sermo 215): «Si autem vis cogitare
quemadmodum aeternus Filius de aeterno Patre sine tempore natus sit,
redarguit te Isaias propheta, qui dicit: Generationem ejus quis enarrabit

Nativitatem itaque Dei ex Deo nec cogitare poteris, nec narrare : credere

117 Pontet 406ff.
118 Pontet 469-471.
119 O. Schaffner, Christliche Demut. Des hl. Augustinus Lehre von der humilitas,

Würzburg 1959, 7; vgl. O. Scheel, a.a.O., bes. 347-424; M. Comeau, Saint Augustin,
exégète du quatrième évangile, Paris 1930, 317—325 ; W. Geerlings, Christus exemplum,
Mainz 1978, bes. 191-195.

120 Schaffner 119.
121 Pontet 365.



Im Verständnis der alten Kirche 375

tantum tibi permittitur, ut salvus esse possis... Si vero nativitatem ejus
secundum carnem, quam pro nostra salute dignatus accepit, scire desi-

deras, audi, et crede natum de Spiritu sancto ex Maria virgine... Quis hoc

cogitat? quis enarrat? Ergo et hanc nativitatem ejus quis enarrabit?»

(PL 38,1073.)
In seinen Traktaten zum Johannesevangelium beruft sich Augustinus

rund ein Dutzend mal aufjes 53 122. Ganz besonders scheint ihn die
Stelle Jes 53,7 beschäftigt zu haben. Er findet darin sowohl die Passion

Jesu vorhergesagt wie auch sein Schweigen nicht nur vor Pilatus,
sondern überhaupt in seinem irdischen Leben, verglichen mit seinem
Reden bei seiner endzeitlichen Wiederkunft. Die Rede von der Hand
Jesu und der Hand des Vaters (Joh 10,28f.) gibt ihm Anlaß, sich auf
Jes 53,1 «Wem ward der Arm des Herrn enthüllt?» zu beziehen. Ist bei

Joh mit der Hand die Macht gemeint, so bei Jes mit dem Arm der
Sohn (48,7). Wir fanden diese Deutung schon bei Cyprian und bei
Eusebius.

Mit Leo dem Großen (440—461 Papst)123, der dem Konzil von
Chalkedon und damit der abendländischen Christologie überhaupt
seinen Stempel aufdrückte, kommt auch die dogmatische Verwendung der

EJL in der lateinischen Patrologie zu ihrem Abschluß. Dabei werden
wir in erster Linie auf die Predigten verwiesen 124, in denen Leo das

entwickelte, was er im dogmatischen Brief Tomus ad Flavianum
formulierte125. Als Voraussetzung für das Heil darf die wahre Menschheit
Christi so wenig in Frage gestellt werden wie seine wahre Gottheit. Nur
als wahrer Mensch kann er uns erlösen 126. Es kann nicht sein, daß er
falsche Tränen weinte, in erlogenem Hunger Speise zu sich nahm, in

122 Siehe den Index locorum in CCL 36 (1954). Die Spärlichkeit der Bezüge dürfte
sich vor allem dadurch erklären, daß Augustinus den Passionsberichten wenig Beachtung
schenkt und die Erniedrigung Jesu weniger in seinem Leiden als in seiner Menschwerdung

als solcher verwirklicht sieht; vgl. Comeau (Anm. 119).
123 Zu Leo d. Gr.: Stuiber 357-360. 624; Studer 200—212; Grillmeier Jesus der

Christus, passim und bes. 734—750; Ritter, HDThG 253-270.
124 Neue krit. Ausg. A. Chavasse, CCL 138, 1973. (In den Briefen [PL 54] habe ich -

salvo errore - kein EJ-Zitat gefunden, auch nicht, wo die Thematik zu einem solchen
eingeladen hätte.)

125 Der dogmatische Brief besteht zu einem großen Teil aus Selbstzitaten Leos
(Studer 201); vgl. auch H. Arens, Die christologische Sprache Leos des Großen. Analyse
des Tomus an den Patriarchen Flavian, Freiburg i.Br. 1982. Über den soteriologischen
und kerygmatischen Charakter der Christologie Leos siehe Studer ebd. und 207ff.

126 Vgl. Studer 204.



376 Der Gottesknecht bei Deuterojesaja

geheucheltem Schlummer schlief. In unserer Niedrigkeit wurde er
verachtet, in unserer Trauer betrübt, in unserer Pein gekreuzigt, «quod Esaias

apertissime prophetavit dicens: Hie peccata nostra portât et pro nobis

dolet...» (Jes 53,4f; Tract. 58,4; CCL 138,346f.), und in Anspielung auf
Jes 53,5f. llf. erklärt Leo, daß bei allem, was Christus vom Wahn des

Volkes und der Priesterschaft angetan worden sei, «nostrae diluebantur
maculae, nostrae expiebantur offensae» (Tract. 56,3; CCL 139,331).

Daß in der Weihnachtspredigt, die bei Leo einen so hohen Stellenwert

einnimmt, die jungfräuliche Geburt Jesu ebenso wie die ewige
Geburt aus dem Vater im Lichte von Jes 53,8 gesehen wird, liegt nahe.

«Non enim ad illud tantummodo sacramentum, quo Filius Dei con-
sempiternus est Patri, sed etiam ad hunc ortum, quo Verbum caro factum
est, credimus pertinere quod dictum est : Generationem eius quis enarrabit ?»

(Weihnachtspredigt 442, Tract. 23,1 ; CCL 138,102.) Und ganz ähnlich
453: «in Jesu Christo Filio Dei non solum ad divinam essentiam, sed

etiam ad humanam spectat naturam quod dictum est per prophetam
Generationem eius quis enarrabit?» (Tract. 29,1 ; CCL 138,146.) Und noch
einmal beruft sich Leo zu Weihnachten 454 auf das gleiche Prophetenwort

dafür, daß nicht nur die Geburt des Erlösers secundum deitatem a

Patre, sed etiam secundum carnem de matre die Fähigkeit menschlicher
Rede übersteige (Tract. 30,1 ; CCL 138,152). Schließlich erweckt er am
Jahrestag seiner Bischofsweihe das Bild Melchisedechs als Typus Christi,

für den die Frage von Jes 53,8 zutreffe, «dum quibus parentibus sit
editus non refertur» (Tract. 3,1; CCL 138,lOf).

Aber auch das Zusammenspiel der göttlichen und der menschlichen
Natur, des göttlichen und des menschlichen Willens in Christus erörtert
Leo unter Berufung auf EJ-Texte. In einer am Mittwoch in der
Karwoche 442 gehaltenen Predigt über den Kreuzestod Jesu bezieht er sich
für die voluntaria Domini passio auf Jes 50,6 (Tract. 55,2; CCL
138,324). Dieses Leiden — erklärt Leo 453 bei gleichem Anlaß und mit
dem gleichen Jes-Zitat — betrafzwar nicht das Wort, sondern das Fleisch
des Wortes, wogte aber auch auf den Leidensunfähigen zurück, «ut
merito ei dicantur inlata, quae in ipsius sunt corpus admissa»

(Tract. 65,3; CCL 138,397). Daß Christus «ipsa Patris dextera» ist und
deshalb gemäß seiner göttlichen Natur «aequalis est Patri», bekräftigt
Jes 53,1. Die unitas personae Christi hat zur Folge, daß er ohne Gottheit

127 Vgl. Studer 211.



Im Verständnis der alten Kirche 377

(sine deitate) weder empfangen, noch geboren, noch ernährt wurde
(Tract. 28,6; CCL 138,144).

Dieses Heilsgeschehen erfährt die ganze Kirche in seiner liturgischen

Vergegenwärtigung, und so erfüllt sich in ihr das Prophetenwort:
«Was ihnen nie erzählt war, das schauen sie, und was sie nie gehört, das

werden sie gewahr», so Leo in einer Epiphaniepredigt (Tract. 36,1;
CCL 138,195f.)I27.

Ich bin mir der Unvollständigkeit dieser Übersicht bewußt. Große
Namen wie Cäsarius von Arles, Cassiodor, Isidor von Sevilla fehlen.
Aber auch die an den EJL entwickelte Theologie der behandelten
Kirchenschriftsteller konnte nur unvollständig dargestellt werden.
Schließlich soll es den kommenden Patrologen an Dissertationsthemen
nicht fehlen!




	Der Gottesknecht bei Deuterojesaja im Verständnis der alten Kirche

