Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 31 (1984)

Heft: 3

Artikel: Der Gottesknecht bei Deuterojesaja im Verstandnis der alten Kirche
Autor: Haag, Herbert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760872

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760872
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HerBERT HAAG

Der Gottesknecht bei Deuterojesaja
im Verstindnis der alten Kirche

Im Rahmen eines groBBeren Forschungsberichts iiber den «Gottes-
knecht bei Deuterojesaja» ! hatte ich mich mit der fast zweieinhalbtau-
sendjihrigen Auslegungsgeschichte dieser vier umstrittensten Texte des
Alten Testaments (Jes 42,1-4; 49,1-6; 50,4-9; 52,13-53,12), meist
Ebed Jahwe-Lieder (EJL) genannt, zu befassen. Dabei zeigte sich, dal3
zu dem Verstindnis der Lieder in den verschiedenen Zeitphasen For-
schungen vorliegen. Besonders intensiv wurde untersucht, wie das
frithe Judentum, die neutestamentlichen Schriftsteller und vor allem die
neuere Wissenschaft des Alten Testaments seit dem Aufkommen der
historisch-kritischen Methode mit den Perikopen umgegangen sind.
Hingegen klafft fiir die Zeit der Kirchenviter eine schmerzliche Liicke.
Deshalb auch wird diese Periode in den Darstellungen der Auslegungs-
geschichte in der Regel mit einem kithnen Sprung iibergangen, wo es
sich doch um ein faszinierendes Thema handelt. Im allgemeinen
begniigt man sich mit der — von einzelnen Autoren mit ausgewihlten
Zitaten untermauerten — Feststellung, die Viter hitten die Perikopen
einmiitig auf Christus gedeutet. Dabei kann vor allem nicht deutlich
werden, in welchem Ausmal die einzelnen Viter die EJL in den chri-
stologischen und trinitarischen Disputen ihrer Zeit als Waffe einsetzten.
Im Folgenden soll versucht werden, dieses Defizit notdiirftig auszuglei-
chen, in der Hoffnung, damit nicht nur den Patrologen AnstéBe zu
weiteren Untersuchungen zu geben, sondern auch den Exegeten, Dog-
matikern und Dogmenbhistorikern einen bescheidenen Dienst zu erwei-
sen 2,

! Erscheint 1985 in der Reihe «Ertrige der Forschung» (Wiss. Buchgesellschaft
Darmstadt).
2 Fiir Literaturangaben, Hinweise und Berichtigungen habe ich meinen Kollegen



344 Der Gottesknecht bei Deuterojesaja

I. STIMMEN DES 1. UND 2. JAHRHUNDERTS

Relativ gut ist es um die ersten beiden Jhh. bestellt. Eine Ubersicht
iiber den Befund, wie er sich nach dem biblischen und aul3erbiblischen
Schrifttum des 1. Jh. darstellt, gibt O. Cullmann 3. Mt (8,16f.; 12,18-21)
interessiert sich nur fiir Nebenaspekte der EJL, bei Mk findet sich keine
Anspielung des Verfassers auf den EJ und die EJL. Joh 14Bt erkennen,
daB er mit der E]J-Vorstellung vertraut ist (1,29.36; 1,34 vl; 12,38). Die
Erzihlung von der Bekehrung des idthiopischen Eunuchen Apg 8,26ff.
beweist, «daB Jesus im 1. Jh. explizit mit dem Ebed Jahwe identifiziert
worden ist» (72), und in Apg 3—4 «wird der Titel noig Ueod, griechische
Ubersetzung fiir Ebed Jabwe, als wirklicher christologischer Titel ver-
wendet» (78). Dennoch tritt dieser bald in den Hintergrund. «Nur in

H.-J. Vogt, Tiibingen, und O. Wermelinger, Freiburg/Schweiz, sehr herzlich zu dan-
ken.
Es werden folgende Abkiirzungen verwendet:
BeyscuLAG = K., BEYscHLAG, Grundrill der Dogmengeschichte, Darmstadt 1982
CampPENHAUSEN Bibel = H. von CAMPENHAUSEN, Die Entstehung der christlichen Bibel,
Tiibingen 1968
CAMPENHAUSEN Friihzeit = H. voN CAMPENHAUSEN, Aus der Friihzeit des Christentums,
Tiibingen 1963
CamrENHAUSEN GKV = H. von CaMmPENHAUSEN, Griechische Kirchenviter, Stuttgart
61981
CampENHAUSEN LKV = H. von CAMPENHAUSEN, Lateinische Kirchenviter, Stuttgart
51983
CCL = Corpus Christianorum, Series Latina
EJ(L) = Ebed Jahwe(-Lieder)
CLPG = Clavis Patrum Graecorum
GriLLMEIER Jesus der Christus = A. GRILLMEIER, Jesus der Christus im Glauben der
Kirche Bd. 1, Freiburg i. Br. 21982
HDThG = Handbuch der Dogmen- und Theologiegeschichte Bd. 1: Die Lehrentwick-
lung im Rahmen der Katholizitit, Gottingen 1982
KessLEr = H. KEssLER, Die theologische Bedeutung des Todes Jesu, Diisseldorf 1970
LXX = Septuaginta
MT = Masoretischer Text
SC = Sources Chrétiennes
STuDER = B STUDER, Soteriologie in der Schrift und Patristik: Handbuch der Dogmen-
geschichte III, 2a, Freiburg i. Br. 1978
StuiBER = B. ALTANER / A. STUIBER, Patrologie, Freiburg i. Br. #1978
TRE = Theologische Realenzyklopidie, Berlin 1976ff.
Die weiteren Abkiirzungen diirfen als bekannt vorausgesetzt werden.
3 Christologie des Neuen Testaments, Tiibingen 1957 (*1975). Fiir die fast uferlose
Diskussion tiber die Verwendung der EJL im NT und das SelbstbewuBtsein Jesu muB ich
auf mein Buch (Anm. 1) verweisen.



Im Verstindnis der alten Kirche 345

liturgischen Texten der Didache und in dem Gemeindegebet des
1. Klemensbriefes begegnen wir noch dem Titel naig in der Anwen-
dung auf Jesus» (79). Dennoch — so meint Cullmann — «verdient diese
christologische Bezeichnung gréBere Beachtung in der modernen
Theologie, als ihr gewdhnlich zuteil wird; nicht nur, weil sie eine der
iltesten Antworten auf die Frage darstellt: wer ist Jesus?, sondern weil
sie auf Jesus selbst zuriickgeht, und wir daher von ihr aus dem Geheim-
nis des SelbstbewuBtseins Jesu am nichsten kommen» (81).

Wie beschrinkt indes die Rolle war, die der pais-Titel in der Chri-
stologie der alten Kirche gespielt hat, hat A. von Harnack in einer noch
immer maBgeblichen Untersuchung gezeigt . Obwohl von Anfang der
Geschichte des Christentums an der Ebed Jahwe des Jesaja auf Jesus
gedeutet wurde, war maig Ueob keine geliufige Bezeichnung Jesu. Sie
findet sich vielmehr, wenn man von drei Jesajazitaten (eines bei Mt,
zwei bei Barnabas) absieht, in der Zeit zwischen ca. 50 und ca. 160 nur
14mal und nur in vier Schriften (Apg, Did., 1 Klem., Mart. Polyk.), und
zwar, mit Ausnahme von Apg 3,13.26, immer in Gebeten. Es handelt
sich also um eine Gebetsformel, die ihrerseits ihren Haftpunkt im
eucharistischen Gebet hat. Dabei 1463t sich in den vier Schriften eine
Wandlung der Bedeutung von naic aus « Knecht» zu «Sohn» wahrneh-
men (besonders deutlich greifbar in der lateinischen Uberlieferung).
«In dieser Entwicklung war nichts willkommener als der Doppelsinn
des Wortes «naic», den das hebriische «Ebed» nicht besaBB» (235). «In
den dogmatischen Sprachgebrauch ist taicy nicht gedrungen — «vidg
gehort dem Symbol und der Dogmatik, «raicy der Liturgie und der
erhabenen Rede» (237).

Findet von Harnack die Entwicklung von « Knecht» zu «Sohn» erst
im Mart. Polyk. abgeschlossen, so ist sie nach E. Haenchen bereits in
Apg vollzogen . Er iibersetzt naig an allen vier Stellen (3, 13.26;
4,27.30) mit «Sohn».

Die Christologie des 1. Klemensbriefes hat kiirzlich H. B. Bumpus
in einer Tiibinger Dissertation untersucht ©. Seine Beobachtung deckt
sich darin mit der von Cullmann, dafl Klemens bereits das Ende der

“Die Bezeichnung Jesu als «Knecht Gottes» und ihre Geschichte in der alten
Kirche: Sitzungsber. PreuB. Akad. d. Wiss., Philos.-Histor. Klasse, 1926, 212-238. —
HarnAck widerspricht teilweise W. BousseT, Kyrios Christos, Géttingen 21921 (Nach-
druck *1965), 56f.

* Die Apostelgeschichte, Géttingen *1965, 165.

¢ The Christological Awarness of Clement of Rome and its Sources, Cambridge Mass.
1972.



346 Der Gottesknecht bei Deuterojesaja

Anwendung des noig-Titels auf Jesus markiert. In 59, 2—4 ist dieser fiir
ihn ein formaler Titel, den er aus ilterer liturgischer Tradition iiber-
nimmt, ohne daB er fiir sein theologisches Christusbild von Bedeutung
wire . Ebenso abstrahiert das lange Zitat von Jes 53,1-12, verbunden
mit Ps 22,7f. in 1 Klem. 16,3—14 von jeder soteriologischen Kategorie
und dient lediglich zur Illustrierung der Demut und des Gehorsams
Jesu: «Denn wenn der Herr so demiitig war, was sollen dann wir tun,
die wir durch ihn unter das Joch seiner Gnade gekommen sind?»
(16,17) 8. E. Ruprecht ? vermutet, daB3 der Anfang des Liedes (52, 13—
15) wegen dieser parinetischen Tendenz im Zitat fortgelassen wur-
de.

Im einzelnen untersucht H. W. Wolff ' die auBerbiblischen christ-
lichen Schriften des 1. und 2. Jh. nach ihren Riickgriffen auf Jes 53. Er
erwihnt auBer 1 Klem. und Did. noch den Bamabasbrief, wo — offenbar
in Aufnahme einer ilteren Tradition —in 5,2 ein Mischzitat aus Jes 53,5
und 53,7 als Erweis der prophetischen Ankiindigung der Passion Jesu
dient !!. Diese Spirlichkeit der Verwendung muf} iiberraschen in einer
Schrift, die so massiv das AT «christianisiert» '2, Die iibrigen Aposto-
lischen Viter, namentlich Ignatius, schweigen zu Jes 53 vollig 3. Wohl

7 «It is for him mostly a formal title and seems not to enter significantly into his
theological picture of Christ and of his function in the salvation plan. We are here at some
distance from the synagogue and the early Palestinian mentality, but the term is retained
(as are also other bits of primitive theology) out of reverence for the older tradition
enshrined in an earlier liturgy» (105). Schon R. Knorr, Die Apostolischen Viter I,
Tiibingen 1920, spricht von einer archaischen Bezeichnung Jesu als des moig Ugol
(137).

8 Vgl. hierzu u.a. O. K~ocs, Eigenart und Bedeutung der Eschatologie im theolo-
gischen Aufrif3 des ersten Clemensbriefes, Bonn 1964, 280f.

? Die Auslegungsgeschichte zu den sogenannten Gottesknechtliedern im Buch Deu-
terojesaja unter methodischen Gesichtspunkten bis zu Bernhard Duhm, ungedr. Diss.
Heidelberg 1972, hier 58.

10 Jesaja 53 im Urchristentum, Berlin *1952. Zur Erginzung und Erweiterung ist jetzt
dringend heranzuziehen: M. MEEs, Ps 22 (21) und Is 53 in friihchristlicher Sicht, Istit.
Patr. August. 22 (1982) 313-336. - '

' Vgl. R. A. Krarr /P. PRIGENT, Epitre de Barnabé (SC 172, 1971) =z St.;
K. WeNGsT, Tradition und Theologie des Barnabasbriefes, Berlin 1971, 79; pERrs., Schrif-
ten des Urchristentums, 2. Teil, Darmstadt 1984, bes. 126f. — Als Grund der Passion Jesu
wird in 5,1 genannt, daf3 wir geheiligt wiirden durch die Verzeihung der Siinden, nimlich
durch die Besprengung mit seinem Blut (Anspielung auf Taufe und Eucharistie).

12 Vgl. CAMPENHAUSEN, Friihzeit 168f. '

13 Zum Verblassen des Riickgriffs auf das AT bei IonaTIus s. C. ANDRESEN, HDThG
53f.; J. A. FiscHeRr, Die Apostolischen Viter, Darmstadt/Minchen 1956 (71976): «Im
Gegensatz zum Klemensbrief (wird) das AT nur selten ausdriicklich herangezogen»
(122).



Im Verstindnis der alten Kirche 347

aber findet Wolff in Lugd. Mirt. 1, 23 eine Ubertragung von Jes 52,14b
auf die christlichen Mirtyrer. Im Zitat von Jes 53,1 (LXX) im christ-
lichen Einschub der Himmelfabrt des Jesaja (Ende 1. Jh. n. C.) «Und auch
das Hinuntersteigen des Geliebten in das Totenreich, es ist aufgezeich-
net in dem Abschnitt, wo der Herr spricht: Siehe, mein Knecht ist
verstindig» (4,21) 14, findet Wolff einen Verweis auf die Hollenfahrt
Jesu und damit eine starke Akzentverschiebung gegeniiber der ur-
spriinglichen Intention des 4. EJL. In Wirklichkeit diirfte es sich ledig-
lich um die Aussage des Todes Jesu handeln, den der Seher im Text
Jes 52,13ff. (dessen Anfang zitiert wird) angekiindigt findet **. Auch die
Petrusakten «belegen, daBl in der zweiten Hilfte des zweiten Jh. oder
spitestens am Anfang des dritten Jh. in Syrien eine Beschiftigung mit
Jes 53 geldufig ist, wie sie Ascensio Jes 4,21 voraussetzt» (Wolff 118).
Und wenn in der 8. Sbylle von Jesus gesagt wird, er sei «elend, entehrt,
unansehnlich, damit er den Elenden Hoffnung gebe», klingt nach Wolff
(119) deutlich Jes 53,2f. an. Andererseits zeigt die Anwendung von
Jes 53,7 auf Jesus bei Melito von Sardes (Paschahomilie 4 und 64 '6), «wie
in der Apologetik die missionarisch-christologische Verwertung von
Jes 53 fortgesetzt wird, so wie sie seit Apg 8 bekannt ist» (Wolff 121f.).
In Jes 50,8f. hinwieder sieht Melito (101) die prophetische Verheiflung
des Sieges, den Christus in seiner Auferstehung tiber die Unheilsmichte
errungen hat!'’.

Gegeniiber solchen sporadischen Vorkommen bietet Justin der
Mirtyrer «zum ersten Mal Gelegenheit, an einem ausgefiihrten Beispiel
zu beobachten, welche Rolle Jes 53 in der Kirche des 2 Jh. spielt»
(Wolff 123) '8. Es wire verwunderlich, wenn Justin, der seine vor-
nehmste Aufgabe darin sah, anhand des AT die Wahrheit des christli-

14 Ubersetzung J. FLEMMING / H. DUENSING, bei W.ScHNEEMELCHER, Neutesta-
mentliche Apokryphen II, Tiibingen 1964.

13 Vgl. E. TisserANT, Ascension d’Isaie, Paris 1909, z. St.; zur Descensus-Vorstel-
lung s. u. Anm. 39,

16 Ausg. O. PERLER, Méliton de Sardes. Sur la Pique (SC 123, 1966); St. G. HaLL,
Melito of Sardis: On Pascha and Fragments, Oxford 1979.

7 Vgl. J. BLaNK, Melito von Sardes: Vom Passa. Die ilteste christliche Osterpredigt,
Freiburg i. Br. 1961, bes. 86—88; A. GRILLMEIER, Der Abstieg Christi in der neuentdeck-
ten Homilie Melitons von Sardes « Uber das Pascha», in: Mit ihm und in ihm, Freiburg
i. Br. 1975, 81-90.

'8 Zu JustiN: L. W. BARNARD, Justin Martyr, Cambridge 1967; pErs., TRE 3(1976)
376-378 ; CAMPENHAUSEN GKV 14-23; DERs., Bibel 106-121; E. F. OsBorN, Justin Mar-
tyr, Tibingen 1973; StuiBeRr 6571, 554f. ; STUDER 65—73; GRILLMEIER Jesus der Chnstus
202-207; AnpreseN, HDThG 1, 73-79.



348 Der Gottesknecht bei Deuterojesaja

chen Glaubens nachzuweisen, sich nicht mit Vorliebe der EJL bedient
hitte. In 1 Apol. 50,3-51,5 wird Jes 52,13-53,12 vollstindig nach der
LXX angefiihrt '%, wobei jedoch das Zitat bei 8a eine Unterbrechung
erfihrt und mit 8b neu einsetzt, was darauf hindeutet, daf3 diese Stelle
fiir Justin ein besonderes Gewicht hat. Im Dial. finden sich sechs
wortliche Zitate aus Jes 53, wobei besonders bemerkenswert ist, daf3 in
Kap. 13 Jes 52,10-54,6 — der Text sprengt somit nach vorn und hinten
die Grenzen des 4. EJL — vollstindig ausgeschrieben wird 2°. Der Text
dient Justin als Beweis, daB3 das Blut Christi und sein Tod das Bad ist, das
uns reinigt. Von den ibrigen fiinf Zitaten enthalten vier wieder den
Vers 53,8b « Wer wird von seinem Geschlecht berichten?». Dariiber
hinaus vermerkt Wolff fiinf freie Zitate und neun Anspielungen auf Jes
53, wobei immer wieder die unansehnliche und ehrlose Gestalt des
Knechts in seiner ersten Parusie seiner zu erwartenden Parusie in
Herrlichkeit entgegengestellt wird 2!. Trotzdem steht schon die erste
Parusie in gottlichem Licht. Justin findet in Jes 53,8b die geheimnis-
volle, ohne menschlichen Samen bewirkte Geburt Jesu ausgesprochen.
«Wenn Jesaja sagt: Wer wird sein Geschlecht zihlen, so offenbarte er,
daB sein Geschlecht nicht gezihlt werden kann; denn das Geschlecht
eines jeden, der Mensch von Menschen ist, kann gezihlt werden» (Dial.
76,2, vgl. 43,35 63,2; 68,4) 22, Trotz seiner wunderbaren Herkunft geht
Jesus zwar den Weg des Leidens, aber um eine Hoheit zu erlangen, die
Justin mit Vorliebe in Jes 53,9aB beschrieben findet: «Ich werde die
Reichen fiir seinen Tod geben» (Dial. 97,2).

Dabei hat Justin nach Wolff «die Botschaft von der Stellvertretung
in Jes 53 nicht ganz tiberhé6rt, wenn sie auch gegeniiber seinen Ausfiih-
rungen iiber die erste und zweite Parusie Christi stark in den Hinter-
grund tritt» (134). Darauf scheint in 1 Apol. 50 schon die Einrahmung
des 4. EJL durch Jes 53,12b hinzudeuten (s.o. Anm. 19). Und das Zitat
wird eingeleitet mit dem Satz: «daB er auch fiir uns (OEP NU®V) Mensch
geworden, Leiden und Verachtung erduldete». In Dial. 13f. wiederum

' Voraus geht Jes 53,12b, so dal3 dieser Halbvers das ganze Zitat einrahmt (s.u.).

20 «Sans doute I’allusion 4 la mort du Christ a-t-elle amené Justin a recopier tout au
long la principale prophétie de la passion» (P. PRIGENT, Justin et I’Ancien Testament,
Paris 1964, 247).

# Zum Thema Parusie bei Justin s. OsBorN 186—192. «Justin is the first person to
speak of Christ’s second coming and to clearly distinguish it from his first coming»
(187).

22 Zur Menschlichkeit und Ubermenschlichkeit der Inkarnation bei Justin s. OsBoRN
161-163.



Im Verstindnis der alten Kirche 349

liest Justin aus dem Zitat Jes 52,10-54,6 heraus, daf3 jene, die BuB3e tun,
im «heilsamen Bad» (der Taufe) gereinigt werden «mittels des Glau-
bens durch das Blut Christi und seinen Tod»??. Daneben héren wir bei
Justin aber auch, daB der Tod Jesu Unterwerfung der Dimonen und
aller Feinde bewirkte, fiir Jesus selbst Herrlichkeit und fiir seine
Getreuen Belohnung (Dial. 121,3; vgl. Osborn 62-64; Studer 69f.).

Wolff schrinkt seine Untersuchung auf Jes 53 ein. Was die ersten
drei Lieder betrifft, so werden sie in Apol. nicht zitiert, im Dial. wird das
3. nie erwihnt. Hingegen dient Jes 42,1-4 Justin als Erweis, daf die
Christen das wahre Israel und Séhne Gottes sind (Dial. 123,8; 135,
1-3 24).

Besonders liebt Justin das Wort vom «Licht der Vélker» (Jes 42,6;
49,6). Er bezieht es auf Christus und findet darin den Schriftbeweis
dafiir, daf die Heiden auch ohne Beschneidung und Sabbat das Heil
erlangen kénnen (Dial. 26,1f.; 65,4-7).

Wolff geht nicht niher auf die Frage ein, welcher Quelle Justin seine
Schriftzitate entnimmt. Seither hat P. Prigent ?° gezeigt, dal3 Justin sich
zwar auf frithere Dokumente stiitzt, dal es sich aber dabei nicht um ein
Florilegium von Schriftzitaten handelt, sondern um das auch von Ire-
ndus und Tertullian beniitzte, auch unter dem Namen «Traktat gegen
alle Hiresien» oder « Traktat gegen Markion» bekannte Syntagma, das
den theologischen Aufri3 Justins aufweist und dessen Aufbau dem
Dialog zugrunde liegt (s. bes. Prigent 9-18 und 332-336). Als weiteres
Ergebnis wiirde sich auch fiir die Schrift Uber die Auferstebung die justi-
nische Autorschaft bestitigen.

Der Exegese des von Justin so hervorgehobenen und vor allem in
den christologischen Debatten fiir wichtig erachteten kurzen Halbver-
ses 53,8b bei den Kirchenvitern insgesamt hat de Durand ?° eine ein-
gehende Studie gewidmet. Im NT ein einziges Mal als Bestandteil des
Zitates von Jes 53,7f. in Apg 8,32f. angefiihrt, findet sich Jes 53,8b bei
einem aufBerbiblischen christlichen Schriftsteller erstmals in 1 Klem.

23 Zur Erlésungslehre Justins vgl. BARNARD 122-125; KEssLER 28f., 56f.: Justin hat
«den alttestamentlichen Gedanken des siihnenden Opferblutes typologisch auf Christus
tibertragen» (57).

24 Zu der verschiedenen Textform der beiden Zitate s. OsBorN 114; zum wahren
Israel bei Justin ebd. 175-178.

2 Justin et I’Ancien Testament (Anm. 20).

26 «Sa génération, qui la racontera?» Is 53,8b. L’exégese des Peres: RScPhTh
53(1969) 638-657.



350 Der Gottesknecht bei Deuterojesaja

16,8, eingebunden in das groB3e Zitat Jes 53,1-12, mit dem Klemens der
Gemeinde von Korinth die Demut Jesu vor Augen fiihrt. Von Justin an
ist eine breite Verwendung festzustellen (in hiufiger Verbindung mit
Jer 17,9; Mt 11,27 und Hebr 7,3), wenn auch griechischerseits Namen
wie Origenes, Gregor von Nyssa und wohl auch Theodor von Mopsu-
estia fehlen und mehrere weitere Autoren sich sehr zuriickhaltend zei-
gen. Im iibrigen spannt sich der Bogen von der «citation presque pure-
ment ornementale» (656) zum formellen Schriftbeweis, beziehe sich
dieser nun auf die gottliche oder auf die menschliche Herkunft Jesu oder
auf beide, mit einer Vielfalt von Folgerungen, die daraus gezogen wer-
den.

Der idlteste der altkatholischen Viter und «der erste bewuBte
Schrifttheologe der christlichen Kirche» ?’, Irendus von Lyon %, aus
Kleinasien stammend, aber als Bischof in Gallien Orient und Okzident
verbindend, fithrt — in Auseinandersetzung mit Markion — die « Wider-
legung der falschen Gnosis» und den «Nachweis der apostolischen
Verkiindigung» mit Hilfe der alttestamentlichen Weissagungen und
ihrer Erfiillung im Evangelium . Denn — wie spiter vor allem Augu-
stinus unermiidlich wiederholen wird — die Prophetie ist zwar fiir die
Menschen zunichst ritselhaft und zweideutig, findet aber in ihrer
Erfiillung in Christus, der sie zu einem Gesamtbild zusammenfigt,
«rekapituliert», ihre helle und sichere Erklirung 3°. Dabei dienen die
EJL Irenius zunichst zur biblischen Begriindung der seine Gottheit
implizierenden Priexistenz Jesu. Wenn Jes 49,5f. der Sohn zum Vater
sage, er habe ihn sich vom Mutterschof3 an zum Knecht gebildet, sich
also schon vor seiner Geburt mit ihm unterhalten, so folge daraus, daB
er priexistent gewesen sei (Dem. 50f.) 3!, Ebenso eindeutig ist in den

27 CAMPENHAUSEN GKYV 29,

28 Zu Irenius: CAMPENHAUSEN GKV 24-31; pERs., Bibel 213-244 ; KEssLER 32-56;
StuiBer 110-117. 570-572; StupErR 76—81; GRILLMEIER Jesus der Christus 212-219;
ANDRESEN, HDThG 79-98; BEvscHLAG 175-183; A. BENofiT, Saint Irénée. Introduction
a I’étude de sa théologie, Paris 1960; R. ScHWAGER, Der Gott des Alten Testaments und
der Gott des Gekreuzigten, ZkTh 102(1980) 289-313, bes. 297ff.

29 Bei Irendus kommt erstmals das Neue Testament voll in den Blick. Er zitiert es
ungefihr doppelt so oft wie das AT (ANDRESEN 82); vgl. vor allem BeNoiT 74—147.

30 «Omnis enim prophetia, priusquam habeat effectum, aenigmata et ambiguitates
sunt hominibus. Cum autem venerit tempus, et evenerit quod prophetatum est, tunc
prophetiae habent liquidam et certam expositionem» (Adv. Haer. IV,26,1; vgl.
ScHwAGER 298-302).

3 Zum Aufriicken der Priexistenzvorstellung bei den Apologeten s. BEYSCHLAG
114f.; zu ihrer Ausformung bei Irendus ebd. 178-180.



Im Verstindnis der alten Kirche 351

EJL aber auch die Inkarnation bezeugt. Der Sohn nennt sich selbst naig
des Vaters, und zwar wegen seines Gehorsams gegeniiber dem Vater
(Dem. 51) 32

Noch ausgiebigeren Gebrauch macht Irenidus vom 4. Lied. Dem. 67
beruft er sich fiir die Heilungen Jesu auf Jes 53,4. Dem. 68 148t er, wie
die moderne Forschung, das Lied mit Jes 52,13 beginnen. Er zitiert
Jes 52,13-53,5 ungekiirzt, zusammen mit Jes 50,6, als prophetische Ver-
heiBung des Leidens und Sterbens Jesu. Der Nachweis von dessen
Ankiindigung wird Dem. 69f. bis Jes 53, 8aa. fortgesetzt. Aus Jes 53,8af
TNV YeVEQV a0ToD Tig dinynoetol wiederum leitet Irendus Dem. 20 33 die
gottliche Zeugung des Sohnes aus dem Vater ab 34, Die gleiche Stelle ist
ihm gegen die Gnostiker aber auch Argument dafiir, daB3 wir iiber das
«Wie» dieses Hervorgangs nichts aussagen konnen (Adv. Haer.
I1,28,5f.) **. Andererseits liest Irenius aus Jes 53 keinen stellvertreten-
den Siihnecharakter des Todes Jesu heraus *¢. Dal3 sein Zitat des Textes
bei Jes 53,8 abbricht, diirfte kein Zufall sein, und 53,6 zitiert er in der
vom MT abweichenden Form der LXX.

II. DiE GRIECHEN DES 3.—0. JAHRHUNDERTS

Als erste sind die beiden Alexandriner Klemens und Origenes zu
nennen, die sich vom Ideal einer christlichen Gnosis leiten lassen.

Klemens von Alexandrien (gest. vor 215) 37 stellt die EJL in den
Dienst seiner theologischen Lieblingsideen. Dazu gehért die Vorstel-
lung, Jesus sei in seiner kérperlichen Erscheinung nicht schén gewesen,

32 Hippolyt wird den Titel maig aufgreifen, um die Sohnschaft des Logos mit seiner
Fleischwerdung zu verkniipfen: v YOp voig matpdg O maig (Refut. omn. haer. 7;
P. Naurin, Hippolyte. Contre les hérésies, Paris 1949, 247,21f.). «t0ig, qui s’applique au
Verbe incarné, rappelle sa subordination au Pére Tout-Puissant, et volg, qui désigne le
Verbe préexistant, montre I'intériorité» (NauTin 150, vgl. 145f. 167; GRILLMEIER Jesus
der Christus 236f.).

33 Vgl. auch Adv. Haer. 11,28,5 und 1V,33,11.

3 J. LawsoN, The Biblical Theology of Saint Irenaeus, London 1948, 63f.; ANDRESo
EN 97.

35 BEYSCHLAG 179; ANDRESEN 97.

36 LawsoN 63.193f. «Fest steht auf alle Fille, daB man bei ihm (Iren.) eine aus-
driickliche und klar vorgetragene Kreuzestheologie vermifit» (ScHWAGER 307). Zu den
vielfiltigen Aspekten von Irenius’ Erlésungsvorstellungen: KEsSLER 55f.

37 Zu Klemens von Alexandrien: C. MoNDESERT, Clément d’Alexandrie, Paris 1944 ;



352 Der Gottesknecht bei Deuterojesaja

wofiir er sich wiederholt auf Jes 53,2f. beruft, im Gegensatz zur tbrigen
kirchlichen Uberlieferung, die diese Stelle auf das Leiden Jesu be-
zieht 38. «Daf} aber der Herr selbst eine unschéne dullere Erscheinung
hatte, das bezeugt der Geist durch Jesaja: <Und wir sahen ihn, und er
hatte keine Gestalt oder Schénheit, sondern seine Gestalt war verachtet
und geringer als die der (anderen) Menschen.» Und wer wire besser als
der Herr? Aber er trug nicht die Schénheit des Fleisches, die nur auf
leerer Einbildung beruht, zur Schau, sondern die wahre Schonheit
sowohl der Seele als auch des Korpers, die bei der Seele im Gutestun,
beim Korper in der Unsterblichkeit des Fleisches besteht» (Paed.
11,1,3,3; Ubersetzung O. Stihlin, BKV; vgl. Strom. IL,5,22,8; III,
17,103,3). Und zwar sollte Jesus die korperliche Schénheit fehlen, «da-
mit niemand iiber dem Lob der anmutigen Erscheinung und iiber der
Bewunderung seiner Schonheit versiume, sich um seine Worte zu
kiimmern» (Strom. VI,17,151,3). Aus Jes 50,4f. schlie3t Klemens, dal3
der wahre christliche Gnostiker «die Rede zu gebrauchen versteht und
weill, wann und wie und wem gegeniiber er es tun mul3» (Strom.
VL,15,116,3). In Jes 49,8f. findet Klemens die Predigt vorausgesagt, die
Christus in der Unterwelt hielt, um allen Verstorbenen, Juden wie
Heiden, Bekehrung und Heil anzubieten (Strom. VI,6,44,2ff., vgl.
11,9,44,1-2) 3.

Die Exegese des Origenes (ca. 185-254)4° ist, wie man weil3,
gekennzeichnet durch eine griindliche Kenntnis der jidischen Ausle-

CaMPENHAUSEN GKV 32-42; pErs., Bibel 337-354; StuiBer 190-197. 585-587; STUDER
85-95; GRILLMEIER Jesus der Christus 260-266; A. Ménat, TRE (1981) 101-103;
BeyscHLAG 193-199.

3 Insgesamt mift Klemens dem irdischen Leben Jesu wenig Bedeutung bei (STuDER
93); vgl. auch Th. RUTHER, Die Leiblichkeit Christi nach Clemens von Alexandrien, ThQ
107(1926) 231-254, wonach Klemens ohne sichtbare Bedenken Anschauungen vortrug,
«in denen das Menschliche in Christus gegeniiber dem Géttlichen verkiirzt erscheint»
(254); zur hiBlichen Gestalt Jesu siehe jetzt A. GRILLMEIER, Die Herrlichkeit Gottes auf
dem Antlitz Jesu Christi, in: Mit ihm und in ihm (s. Anm. 17) 19-75, hier 45-48.

39 Zur biblischen Grundlage der Vorstellung von Christi Hollenfahrt und ihrer
Tragfihigkeit s. K. H. ScHELKLE, Die Petrusbriefe. Der Judasbrief, Freiburg i. Br. 1961,
104108, und ausfiihrlich H.-J. VoceLs, Christi Abstieg ins Totenreich und das Liute-
rungsgericht an den Toten, Freiburg i. Br. 1976; W. Maas, Gott und Hélle. Studien zum
Descensus Christi, Einsiedeln 1979; zur Stellung und Entwicklung der Vorstellung in der
ilteren christlichen Uberliefcrung vor allem A. GriLLMEIER, Der Gottessohn im Toten-
reich, in: Mit ihm und in ihm (s. Anm. 17), 76—174 (mit Lit.), zum Predigtmotiv ebd. 80f. ;
R. ScHWAGER, Der Sieg Christi iiber den Teufel, ZkTh 103(1981) 156—177, bes. 156-158;
zu Strom. VI,6 Vocers 201-203.

40 Zu Origenes: CAMPENHAUSEN GKV 43-60; DERs., Bibel 354-376; StuiBER 197—



Im Verstindnis der alten Kirche 353

gung, die er seinem intensiven Umgang mit jiidischen Gelehrten und
Konvertiten verdankte, und einer ebenso dezidierten Ablehnung des
jidischen «Literalismus», das heif3t des sich auf die innerjiidische Vor-
stellungswelt beschrinkenden Verstindnisses 4. Leider reichte der Jes-
Kommentar des Origenes nur bis Jes 30,5, so dal3 er die EJL nicht
einschloB. Es hilft uns somit nichts, daf} dieser bis auf wenige spirliche
Fragmente (CLPG I,1435) verschollene Kommentar «doch zum groB3en
Teil im Kommentar des Eusebius erhalten» ist 2. Andererseits beziehen
sich die acht (eine neunte unvollstindig) in lateinischer Ubersetzung
des Hieronymus erhaltenen Homilien (GCS Orig. 8, Berlin 1925, 242—
289) nur auf Jes 1-10. Wie vertraut Origenes jedoch mit den EJL war
und wie konsequent er sie auf Christus bezog, hat er in anderen Schrif-
ten zum Ausdruck gebracht. In c. Cels. I,54f. (vgl. I1,16) polemisiert er
gegen die jiidische Auslegung, die Jes 53 auf das ganze Volk bezieht, und
zitiert dabei Jes 52,13-53,8 (das lingste EJ-Zitat bei Origenes). Er hilt
Celsus, der «den Erloser wegen seines Leidens verhohnt», den Text zum
Beweis entgegen, «dal3 sein Leiden zugleich mit der Ursache seines
Leidens vorhergesagt war». In Jes 53,7 findet er das tugendhafte Leben
Jesubeschrieben (c. Cels. I1,59). Jes 42,4 «auf seinen Namen werden die
Vélker hoffen» (LXX) ist fiir Origenes eine Bestitigung, dal Gen 49,10
auf Christus zielt (c. Cels. 1,53). Dal3 in Jes 53,1-3 die Gestaltlosigkeit
Jesu schon lange Zeit vorher durch einen Propheten angekiindigt wor-
den war, ist fiir Origenes Beweis, dal3 Jesus der Sohn Gottes ist (c. Cels.
VI1,75f.). Das dndert nichts daran, daf3 das, was an ihm litt und starb,
menschlich war (c. Cels. VII,16) 3.

209. 587-590; STuDER 85-95; GRILLMEIER Jesus der Christus 266—280; BEyscHLAG 200-
215; ANpreseEN, HDThG 116-125; P, NavTin, Origéne. Sa vie et son ceuvre, Paris 1977,
— Zum heutigen Forschungsstand: H. CrouzeL, Bibliographie critique d’Origéne, Steen-
brugge 1971 (Instr. Patr. VIII); pErs., Bibl. crit. d’Origéne, Suppl. 1, Steenbrugge 1982
(Instr. Patr. VIII A); L. Lies, Zum Stand heutiger Origenesforschung, ZkTh 102(1980)
61-75. 190-205.

41 Vgl. N. pE LANGE, Origen and the Jews, Cambridge 1976, 15ff. 103ff. Littera ist fiir
ORIGENES das alte (= jiidische) Verstindnis der Schrift, spiritus das neue, durch Christus
verwirklichte (vgl. H. bE Lusac, Histoire et esprit, Paris 1950, 271; deutsch: Geist aus der
Geschichte, Einsiedeln 1968, 318f.). ‘

42]. Z1IEGLER, Eusebius Werke IX. Der Jesajakommentar, GCS, Berlin 1975,
XXXI.

43 «Fiir Origenes ist jedenfalls die Oikonomia der Menschwerdung... die Grundge-
gebenheit der Soteriologie. In der Menschheit Christi ist die Fiille der Gottheit gegen-
wirtig, selbst in der Verborgenheit der Kenose» (GRILLMEIER Jesus der Christus 176).



354 Der Gottesknecht bei Deuterojesaja

Ofters beruft sich Origenes in seinem Joh-Kommentar * auf die
EJL. In 1,23,144f. zitiert er (leicht verkiirzt) Jes 42,1-4 LXX als Pro-
phetie von Christus unter dem Namen Jakob und Israel, dhnlich Jes
49,1-3.5f. in 1,22,133-135. Christus, der sich selbst als der Dienende
verstand (Lk 22,27), hat die Natur eines Knechtes angenommen; nur
als solcher konnte er die Stimme Jakobs aufrichten und die Zerstreuten
Israels zuriickfithren (Jes 49,2-6; 1,32,225-232) 4, Besonders aber gilt
bei Jes 53 Origenes’ bevorzugte Aufmerksamkeit wieder der
Menschheit Jesu, in der er den « Ausgangspunkt unseres Heilsweges» 46
sieht. So will er bei der Auslegung von Joh 1,29 «Seht das Lamm Gottes,
das die Siinde der Welt hinwegnimmt» in der Bezeichnung « Lamm»
nichts anderes verstehen als den Menschen Jesus. Denn nur der Mensch
Jesus «wurde wie ein Schaf zur Schlachtung gefiihrt und blieb stumm
vor seinem Scherer wie ein Lamm» (VL53; Goégler 196). Diese
Menschheit war Voraussetzung fiir seine Kenose und Opferhingabe, in
der er sowohl die heidnischen Heroen wie die christlichen Mirtyrer
iibertraf 7. Deren Beispiel 6ffnet uns die Augen fiir die Einmaligkeit
dessen, «der wie ein Schaf zur Schlachtung gefiihrt wurde und vor
seinem Scherer verstummte» (Jes 53,7), der «unsere Gebrechen an-
nahm und unsere Krankheiten trug» (Jes 53,4), der «keine Siinde tat
und keinen Trug in seinem Munde fiihrte» (Jes 53,9 = 1 Petr 2,22) 48, Zu
Joh 11,49 erliutert Origenes: « Er allein konnte Leiden tragen, wie der
Prophet Jesaja sagt: <Ein Mann der Schmerzen, der Leiden zu tragen
wullte>(Jes 53,3). Er nahm unsere Siinden auf sich und wurde krank von
unserem Unrecht, und die Strafe fiel auf ihn, die uns gebﬁhrtc, damit
wir erzogen wiirden und wieder Frieden erlangten. So nimlich verstehe
ich die Stelle: «<Die Ziichtigung, die uns Frieden bringt, liegt auf ihm»
(Jes 53,5). Weil wir «durch seine Wunden geheilt wurden>, wihrend
ihm die Wunden deswegen geschlagen wurden, kénnen wir, die durch
das Kreuz Geheilten, wohl auch sagen: <Mir aber steht es an, mich nicht
anders zu rithmen, als im Kreuze des Herrn Jesus Christus, durch das mir
die Welt gekreuzigt ist und ich der Welt> (Gal 6,14). Diesen Jesus gab

4 Ausg.: GCS Orig. 4, 1903; C. BLanc, SC 102,157,222,290. E. Corsini, Commento
al Vangelo di Giovanni di Origine, Torino 1968, Auswahl: R. GGGLER, Das Evangelium
nach Johannes, Einsiedeln 1959.

45 Siehe hierzu P. HENrRY, DBS V,48f.

46 GOGLER 51.

47 STUDER 93f.

48 VI,55f.; Fragm. XX; G6cLER 198.200.207 (GCS 163.165.501).



Im Verstindnis der alten Kirche 355

der Vater an unsere Siinden hin, und ihretwegen «wurde er wie ein
Schaf zur Schlachtbank gefiihrt und war stumm wie ein Lamm vor dem
Scherer» (Jes 53,7). In seiner Erniedrigung, <in die hinein er sich ernied-
rigte, indem er gehorsam wurde bis zum Tod, ja bis zum Tod am Kreuz»
(Phil 2,8), wurde das Urteil aufgehoben. So fasse ich die Stelle auf:
In der Erniedrigung wurde seine Verurteilung aufgehoben>
(Jes 53,8)» .

Origenes findet in Jes 53 aber auch die Erniedrigung des Offenba-
rungswortes zu menschlicher Ausdruckweise ausgesprochen. Diese
Knechtsgestalt hat das Wort vor allem fiir die neu zur Kirche Hinzu-
gekommenen, «so dal3 sie sagen miissen: «<Wir sahen ihn, er hatte nicht
Wohlgestalt noch Schoénheit» (Jes 53,2)» *°.

DaB Philippus Apg 8,32-35 von Jes 53 her dem dthiopischen Eunu-
chen Christus verkiindet, ist Origenes schlieB8lich Beweis dafiir, daf3
Christus schon im Alten Testament gegenwirtig ist. « Wie hitte er, beim
Propheten Jesaja beginnend, Jesus verkiinden kénnen, wenn nicht Jesaja
ein Stiick vom Anfang des Evangeliums wire? Aus dieser Stelle geht
aber auch hervor, ... dal nimlich die ganze Schrift Evangelium sein
kannx»’l.

Von Eusebius von Cisarea (ca. 263—339) *2 besitzen wir den ersten
vollstindigen griechischen Jesaja-Kommentar>®, Vom Verfasser der
Demonstratio Evangelica, wonach der Alte Bund nur vorbereitenden Cha-
rakter hatte und seine Weissagungen in Christus erfillt sind, wird nie-
mand eine andere Auslegung der EJL erwarten als eine christologi-
sche *4. Daf} die Perikopen indes fiir Eusebius innerhalb des Jes-Buches

42 GOGLER 353 (GCS 413f.). Zum Tode Jesu als AuBerstes seiner Kenose, als Opfer
fiir alle, als Sieg iiber die Dimonen und als Grundlegung seiner Herrlichkeit s. GOGLER
50-54; Stuper 93f., zur Kenose bei Origenes auch P. HENry, DBS V,59-62.

0 Mt-Komm. 12,30 (PG 14,133f.), bei R. G6GLER, Die christologische und heils-
theologische Grundlage der Bibelexegese des Origenes, ThQ 136(1956) 1-13, hier 4.

*'In Joh. 1,15, GCS 19; GOGLER, Origenes 111f.

52 Zu Eusebius: CAMPENHAUSEN GKV 61-71; J. MoreAU, Eusebius von Caesarea,
RAC VI(1966) 1052-1088; M. SiMoNETTI, La crisi ariana nel IV secolo, Rom 1975;
StuiBeR 217-224. 591-593; GRILLMEIER Jesus der Christus 301-326 (geht aber nicht auf
den Jes-Komm. ein); ANDRESEN 151-155.

*3 Ausg.: ]. ZIEGLER (s. Anm. 42); zu Geschichte und Charakter dieses Textes und
seinem Verhiltnis zu der in PG 24 wiedergegebenen Fassung siche ZIEGLER ebd., Einl.
IX-XLV.

54 ].-M. van CaNGH, Nouveaux fragments hexaplaires, RB 78(1971) 384—390, urteilt
fiir Jes 53 in bezug auf den von Eusebius verwendeten Hexaplatext: «il choisit tel frag-

ment hexaplaire de préférence a tel autre en fonction a son application christologique plus
aisée» (386).



356 Der Gottesknecht bei Deuterojesaja

cine besondere Bedeutung gehabt hitten, ist nicht zu erwarten. Hinge-
gen ist damit zu rechnen, daB3 sich in dem wohl nachnizinischen Werk
das vorbehaltliche Einschwenken des Eusebius auf das Konzil wider-
spiegelt. Jes 42,1ff. kann sich fiir Eusebius deshalb nur auf Christus
beziehen, weil — im Unterschied zu den Aposteln — nur von diesem
gesagt werden kénne «den meine Secle erwihlt hat», und auch nur auf
ihm allein habe der Geist Gottes geruht, denn in ihm habe die ganze
Fille der Gottheit gewohnt (Kol 2,9). Und unter Berufung auf
2 Kor 3,17 «Der Herr aber ist der Geist» folgert Eusebius, der Geist, der
dem Sprof3 aus der Wurzel Isais gegeben sei, sei der eingeborene Logos
Gottes. Deshalb habe dieser, der allein den Geist des Vaters in sich
aufgenommen habe, den ithm zuteil gewordenen Verkiindigungsauftrag
erfillt (Ziegler 268).

Aus Jes 49,1 — V. 3 schon vorausnehmend — liest Eusebius heraus,
der Herr bekenne sich als gezeugt und zugleich als Knecht (yeyevvijoOm
£a0TOV OpoAOYET Kol dobAov Eavtov dvopalet). In V. 2 wiederum ist mit
dem Kocher, in dem der erlesene Pfeil verborgen ist, das Fleisch
gemeint, das der Logos Gottes annahm, als er sich bei den Menschen
aufhielt. Auch in Jes 49,3 verhindert «Israel» nicht den direkten Bezug
auf Christus, der in Israel aus dem Samen Davids hervorging und des-
halb mit Recht Israel genannt wird, aber auch «Knecht», obwohl er der
Eingeborene Gottes ist, denn der Titel «Sohn» sollte seiner Ankunft
vorbehalten bleiben (Ziegler 308f.) *°.

Bei Jes 52,13 macht Eusebius einen neuen Einsatz. Er sieht in der
Stelle einen Kommentar zu Phil 2,8f. und fal3t zusammen: «Damit
verkiindigt er seine Auferstehung nach dem Tod, seine Aufnahme in
den Himmel und seine Erhéhung» (Ziegler 333) °¢. Zu Jes 53,1 erklirt
Eusebius, der Arm Gottes sei der Eingeborene (Bpaytova 8¢ 1ot Ueod
Aéyecval TOV povoyevii viov avTod moAAdKLG amodetEapev). In Jes 53,2
entscheidet er sich dann fiir die Lesart des Aquila «er wird aufwachsen
vor seinem Angesicht wie ein Sdugling (g Tihifdpuevov) und wie eine
Wurzel aus unbetretenem Erdreich (ano yfig dBatov)», was Eusebius
dahingehend kommentiert, dal3 der Sdugling Christus als Mensch, von
einer Jungfrau geboren («aus unbetretenem Erdreich»), vor dem Ange-
sicht des Armes Gottes, d.h. des Monogenes, aufwichst. Eusebius

°* Vgl. hierzu P. HENrY, DBS V,49; zur Christologie des Eusebius: ebd. 72-75.
’6 Zur Verherrlichungschristologie des Eusebius s. GRILLMEIER Jesus der Christus
314f.



Im Verstindnis der alten Kirche 357

bringt damit in der Stelle die Jungfrauengeburt, die strikte Trennung der
beiden Naturen in Christus und seine subordinarische Logosvorstellung
unter °’.

In der Auseinandersetzung mit Arius muBte indes Jes 53,8 « Wer
kann seine Herkunft erkliren» fiir Eusebius eine besondere Rolle spie-
len. Im Jes-Kommentar hilt er sich allerdings bei der Stelle nicht lange
auf. Er bemerkt lediglich, das Leiden Jesu miisse im Nachhinein ein um
so grofleres Erstaunen auslésen, wenn erwogen werde, wer und von
welcher Art der Leidende gewesen sei, nimlich der aus Gott gezeugte
eingeborene Sohn (Ziegler 336f.). Diese Aussage ist durch andere zu
erginzen. Nachdem Eusebius es abgelehnt hat, den Hervorgang des
Sohnes aus dem Vater zu verstehen «nach Art der Zeugung der Lebe-
wesen bei uns», weil Gott absolut unteilbar ist (dpepeg xai dtopov),
erscheint es ihm im Hinblick auf Jes 53 doch nicht als ungefihrlich,
rundweg zu behaupten, der Sohn sei aus dem Nichts geschaffen nach
Artder Gbrigen Geschopfe, «denn eine andere ist die Geburt des Sohnes
und eine andere die Erschaffung durch den Sohn» (Dem.ev. V,1,
10-15%; vgl. 1V,3,13; 15,53).

Stark betont Eusebius zu Jes 53 den stellvertretenden und erlésen-
den Charakter der Passion Jesu. «Er war der Retter unserer Seelen,
heilend und vernichtend jede Siinde» (zu Jes 53,4; Ziegler 335). «Die
Ziichtigung wu unserem Frieden kam auf ibn. Denn was wir zur Ziichtigung
fiir unsere Siinden hitten erleiden miissen, das kam auf ihn fiir unseren
Frieden mit Gott» (zu Jes 53,5; Ziegler 336). « Der Herr gab sich selbst
hin fir unsere Siinden, damit er zum stellvertretenden Losegeld
(&vtiyuyov kal avtilvtpov) fiir uns werde» (zu Jes 53,6; Ziegler ebd.).
«Fiir alle ist er gestorben, damit er reinige und wegnehme die Stinde der
Welt» (zu Jes 53,10; Ziegler 337) *°.

Die Forschung hat auf die enge geistige Verwandtschaft zwischen
dem Jes-Kommentar und der Dem. ev. hingewiesen °. In der Tat zihlt
auch dort Eusebius die EJL zu den groB3en christologischen Texten des
AT. In Jes 42,1-4 ist Jesus angekiindigt als Retter nicht nur der Juden,
sondern aller Menschen bis an das Ende der Erde (11,2,12; 3,41). Das-

57 VanN CANGH 389f.

’8 Vgl. GRILLMEIER Jesus der Christus 308; M. SimoNETTI, Studi sull’Arianesimo,
Rom 1965,49-51; 103f. Anm. 52; 130 Anm. 94; DERS., La crisi ariana nel IV secolo, Rom
1975, 62f.

%9 Zur Verséhnungslehre des Eusebius vgl. GRILLMEIER Jesus der Christus 315.

0 VAN CANGH 370; Dem. ev. Ausg. 1. A. HEIkeL, Leipzig 1913 (GCS Eus. VI).



358 Der Gottesknecht bei Deuterojesaja

selbe Zeugnis legt Jes 49,1.6 ab (1I,1.24). In III,2,48-50 wiederholt
Eusebius seine Deutung von Jes 53,1f. (s.0.; Arm Gottes hier, statt
povoyevng, 0 tob Ueob Adyog). Breit entwickelt er, dem Text von
Jes 53,2-12 entlangschreitend, Jesu stellvertretendes und stindentilgen-
des Leiden und Sterben, seine Auferweckung und sein im Glauben der
Volker verwirklichtes Beuteverteilen (I11,2,53-71; vgl. V1,23,2.4 zu Jes
50,5¢.; VIII,2,130 zu Jes 52,13). Fiir den stellvertretenden Siithnetod
gebraucht er die gleiche Terminologie wie im Jes-Komm. : 10 péya kai
Tipov Aﬁtpov 10 10D TOVTOg KOGLOV Km}dpmov 70 TAVIOV AVOPOTWOV
avTiyuyov, T0 Taong KNAidog Ko auupnag Kkadapovi wpatov (1,10,15-18
mit Verweis auf Jes 53,4-9; vgl IV 16, 19f. mit Verweis auf Jes 53,2—
4).

) Athanasius von Alexandrien (ca. 295-373) kann aus dem Kampf
gegen Arius und dem Dogma von Nizida (325) nicht herausgel6st wer-
den ¢'. Zwar hat bei ihm die Bibel immer das letzte Wort; aber seine
Schriftzitate sind — ausgenommen De [ncarnatione Kap. V «gegen die
unglidubigen Juden» — tiberwiegend dem NT entnommen ¢2. Das wich-
tigste Zitat aus den EJL findet sich in De Inc. 34, also in jenem Kapitel
gegen die Juden, wo Athanasius diesen nachweist, daf3 sich nicht nur die
Geburt und Herrschaft, sondern auch der Tod Jesu, den er nicht fiir sich,
sondern «fiir die Unsterblichkeit und das Heil aller» erduldete, in deren
Schriften vorhergesagt finden. Hierfiir beruft er sich — in drei Ab-
schnitte gegliedert — auf Jes 53,3af—10a0. Die letzten Verse des zitierten
Textes (von 8af an) wollen nach Athanasius Jesu Kraft und seine von
der unseren verschiedene Natur beschreiben, «damit niemand wegen
seiner Leiden auf den Gedanken komme, er sei ein gewdhnlicher
Mensch». Macht Athanasius mit der letzten Bemerkung eine christolo-
gische Aussage, so mit der Formel Ongp ¢ naviov ddavaciog kol
cwtnpiag eine soteriologische . Dieser liegt zweifellos die Vorstellung
der Stellvertretung zugrunde. Andererseits ist von Siithne nicht die

61 Zu Athanasius: CAMPENHAUSEN GKV 72-85; StuiBer 271-279. 603f.; STUDER
126-130; GRILLMEIER Jesus der Christus passim, bes. 460—479; Rirrer, HDThG 178—
185; BEyscHLAG 249-256. Zum Kampf um Arius s. vor allem M. SimonEgTTI, La Crisi
Ariana nel IV secolo (Anm. 58). — Gesamtausg.: PG 25. 26.

62 Ch, KANNENGIESSER, SC 199, 1973, 158. Uber den Schriftgebrauch des Athanasius
und seine Verwendung von 7estimonia DERs., Les citations bibliques du traité Athanasien
«Sur 'Incarnation du Verbe» et les « Testimoniay, in: La Bible et les Peres. Colloque de
Strasbourg 1969, Paris 1971, 135-160.

63 Zur Untrennbarkeit von Christologie und Soteriologie bei Athanasius s. RITTER
182f.



Im Verstindnis der alten Kirche 359

Rede, wie denn auch Athanasius bei seinen Uberlegungen zum Kreu-
zestod Jesu (De Inc. 25) Jes 53 nicht in den Blick bekommt. Gewil3 stirbt
Jesus nicht fiir sich, sondern OnEp TAVTWOV, aber er stirbt am Kreuz, das
heiBt in der Luft, um die Luft von den Dimonen zu reinigen 4.

In c. Ar. ¥ 1,54 (PG 26,125) warnt Athanasius vor einem zweifa-
chen Fehler in der Schriftauslegung: Unkenntnis der Zeitumstinde und
Irrtum in der gemeinten Person. Diesen zweiten lastet er den Juden an,
die die Stelle «Er wurde wie ein Lamm zur Schlachtbank gefiihrt»
(Jes 53,7) statt auf Christus auf Jesaja oder sonst einen Propheten bezo-
gen. Denn — so erklirt er c. Ar. I1,16 (PG 26,180) — diese Weissagung
erfiillte sich, als seine Seite mit einer Lanze versehrt wurde. Gegen die
Arianer hilt Athanasius fest, die Stelle, Jesus sei fiir uns zum Fluch
(Gal 3,13) und zur Siinde gemacht worden (2 Kor 5,21), beziehe sich
nicht auf Christus als Ganzen (6Aov), vielmehr habe er gemil Jes 53,4
unsere Siinden leiblich (1@ copatt) auf das Holz getragen (c. Ar. I11,47;
PG 26, 180; vgl. II1,31) 6. DalB3 der Sohn nicht als Sohn, sondern als
Mensch geschaffen wurde, um die Erl6sung zu bewirken, ergibt sich fiir
Athanasius — nach Spr 8,22 — aus Jes 49,5 (c. Ar. I1,51; PG 26,256) ¢7. —
In c. Gent. findet sich kein Bezug auf die E]JL.

Bei Cyrill von Alexandrien (} 444) 8 ist der EinfluB3 von Hierony-
mus’ Jesaja-Kommentar wahrnehmbar . Er unterscheidet sich von
Hieronymus durch die Bevorzugung der LXX (deren Abweichung vom
hebriischen Text er indes mehrfach ausdriicklich vermerkt), zeigt sich
aber mit dessen Schriften vertraut und folgt ihm in der Ablehnung der
tiberbordenden Allegorie. In seinen Kommentaren, namentlich zu
Jesaja (PG 70,9-1450), gilt sein erstes Bemiihen dem Literalsinn und
dessen Bezug auf die Ereignisse der Gegenwart und der Zukunft. So ist

64 Siehe hierzu erginzend und nuancierend C. ANDRESEN, RAC VI, 191-195.

65 Zu c. Ar. siche Ch. KANNENGIESSER, Athanase d’Alexandrie évéque et écrivain.
Une lecture des traités Contre les Ariens, Paris 1983,

66 Vgl. GRILLMEIER Jesus der Christus 471f.

700 yap ktiopa, GAAG ktiotng pév oty 0 100 deod Adyog (11,50); vgl.
M. SiMoNETTI, Studi sull’Arianesimo (Anm. 58), 60f.

68 Zu Cyrill: CAMPENHAUSEN GKV 153-164; G. Jouassarp, RAC III(1957) 499-
516. Stuiser 283-288. 605f.; StunEr 190-200. GriLLMEIER Jesus der Christus 605—
609. 673-691.

6 Siehe F.-M. ABEL, Parallélisme exégétique entre S. Jérome et S. Cyrille d’Alexan-
drie: Vivre et Penser I (=RB 50) 1941, 94—119. 212-230. « Des relations suivies unissaient
Alexandrie 2 Bethléem... Les émissaires de Jérome trouvaient un bon accueil 4 la résidence
épiscopale d’Alexandrie» (96).



360 Der Gottesknecht bei Deuterojesaja

Jesaja fiir Cyrill Prophet und Apostel zugleich, weil er sein Wort zwar
unter den Konigen Usija, Jotam, Ahas und Hiskija an Israel richtet, aber
auch die durch den Glauben an Christus gerechtfertigten Heidenvélker
ins Auge falB3t, die die Rolle Israels iibernehmen werden.

Mit 40,1 aber geht die Rede iiber £xl 1a év Xpio1@. Die EJL bieten
Cyrill vielfiltigen AnlaB3 zur Darstellung, was Christus nach seiner
gottlichen @Voig und seiner menschlichen popen zukommt. Passend
wird Christus in Jes 42,1 (LXX) «Jakob» und «Israel» genannt, weil er
dem Fleische nach aus dem Blut Jakobs stammt, der in Israel umbenannt
wurde. Obwohl er selbst den Geist gibt und die Kreatur heiligt, empfing
er bei der Taufe den Geist nach dem Fassungsvermégen der Menschheit
(@ TG AVUPWTOTNTOG HETPW).

An Jes 49,1 «Vom Mutterscho3 an nannte er meinen Namen»
kniipft Cyrill eine Erorterung iiber die Namen, die dem Erl6ser als Gott
und als Mensch zukommen. Der Logos war und ist Gott, mit Gott dem
Vater die gleiche Herrlichkeit und den gleichen Thron (icokAeng kat
opovpovog 1@ BOed kat [Matpt), das gleiche Sein und die gleiche Ewig-
keit teilend (cuvunapy®v kot ovvaidiog). Vor seiner Menschwerdung
waren seiner Natur (Vo) die Namen Gott, Leben, Licht, Weisheit,
Kraft angemessen, nach seiner EntduBBerung zur Menschengestalt die
Namen Christus, Jesus, Gott mit uns. Emmanuel heil}t er, weil er,
obwohl Gott von Natur, mit uns geworden ist, das heit Mensch (©g0g
v evoeL yeyove ped’ udv, todt EoTv AvOponog), so wie er Jes 49,3
Israel heif3t, weil er dem Fleische nach aus dem Blut Israels geboren ist.
Denn —so Cyrill zu Jes 49,3 — «der von Natur aus freie Logos wird in der
fleischlichen Ordnung zum Knecht gemacht» (mpattetar dobAog &t
oikovoptag copkiviic). Zu Jes 49,5 «der Herr, der mich vom Mutterleib
an zu seinem Knecht gebildet» vermerkt Cyrill, daBl dies in der
Menschwerdung geschah. Damals nahm er, von Natur Gott und frei
(Be0g PUOoEL, kKl EAEVVEPOC), insofern er aus Gott und dem freien Vater
war, die Gestalt und Figur (popenyv, fitot mAaoiv) des Knechtes an.

Die Rede Jes 50,4f. bezieht sich nach Cyrill nicht nur auf den Chor
der Apostel, sondern auf alle Gliubigen. Thnen 6ffnet die nardeia des
Herrn das Ohr, nimlich die evangelische Verkiindigung und Mystago-
gie Christi, die uns lehrt, das Gesetz geistig (mvevpotik®dg) zu verste-
hen.

DaBin Jes 52,13-15 Gott der Vater vom Erléser Christus spricht, ist
offenkundig. Mit maig kann nur der Sohn oder Knecht gemeint sein.
Denn der gottliche Logos (@g0g dv 6 Adyoc) nahm Knechtsgestalt an



Im Verstindnis der alten Kirche 361

(80vhov popenv). Immer wieder gebraucht Cyrill in der Exegese der
EJL die Formel Bgog &v 0 Adyoc. Bei Jes 53,1 erinnert er daran, daf3 die
Propheten immer wieder angekiindigt hitten, zu gegebener Zeit werde
der gottliche Logos in menschlicher Gestalt erscheinen (£v avdponelg
nopef) Oeog dv 6 Aoyog). Den Sohn pflegt die Schrift den Arm Gottes
des Vaters zu nennen (ebd.). Denn daB der géttliche Logos (0. dv 6 A.)
nicht mit gottlichem Glanz auf die Erde kommen werde, ergibt sich aus
Jes 53,2. Hat doch der eingeborene Logos des Vaters, Gott von Natur
(pVogr Beog Vrapywv) und unanfillig (dvenidextog) fiir Leiden und
Trauer, in unsere Natur eingewilligt (cuveywpet i} kad' fudg evoet),
um durch den Tod des eigenen Fleisches den Tod zu bezwingen, indem
er die Siinde der Welt hinwegnahm (zu Jes 53,3). Er hat nimlich fa@r uns
gelitten (zu Jes 53,4—6, dhnlich zu 53,10-12).

Wie zu erwarten, gibt Jes 53,8 Cyrill AnlaB3 zur Darstellung der
gottlichen und menschlichen Geburt des Logos. Das goéttliche Wort
wurde aus Gott dem Vater geboren (yeyévvntar... £k Ggod [Tatpog Beog
®v 6 A6yoq), und zwar wahrhaft aus der Wesenheit Gottes des Vaters
(xota. aAnvelay £x Tiig ovotag tod Bgod kot ITatpog). Er nahm aber auch
Knechtsgestalt an und wurde dem Fleische nach aus einer Frau geboren,
ohne den Gesetzen der menschlichen Natur (AvOponelag EUGENS) zu
folgen. Deshalb ist seine Herkunft unaussprechlich.

Auch in anderen Schriften erweist Cyrill die wahre Menschheit Jesu
anhand der EJL. Wire das Wort nicht Fleisch geworden, hitte es auch
nicht gelitten. « Denn ein Schatten kann doch wohl nicht leiden, und so
zerfillt alles fiir uns Geschehene in nichts. Oder welchen Riicken soll er
fiir uns dargeboten haben?» (Jes 50,6; Uber den rechten Glauben an
den Kaiser 9; Bardenhewer, BKV 1935,33). «Er wire auch nicht den
Missetitern zugezihlt worden (Jes 53,12), wenn er nicht Fleisch gewor-
den wire» (DaB Christus einer ist, ebd. 120). In der «Erklirung des
Nizinischen Glaubensbekenntnisses» 26 wird Jes 53,7f. zum Beweis
zitiert, «dal3 es der menschgewordene Gott war, welcher im Fleische
litt» (ebd. 258¢.).

Vom Jes-Kommentar des Johannes Chrysostomos (344,/354—407) 7°
ist einzig der griechische Text zu 1,1-8,10 auf uns gekommen ’'. Die
Fortsetzung scheint aufgrund miindlichen Vortrags nur in stenographi-

70 Zu Chrysostomos: CAMPENHAUSEN GKV 137-152; StuiBer 322-331. 615-618.
! Ausg.: J. DumorTIER, SC 304, 1983.



362 Der Gottesknecht bei Deuterojesaja

schen Aufzeichnungen existiert zu haben 72, Aber zwei Bezugnahmen
auf die EJL im erhaltenen Teilstiick des Kommentars, der der histori-
schen antiochenischen Exegese verpflichtet ist 7%, erlauben uns Riick-
schliisse auf Chrysostomos’ Verstindnis der Lieder. Zu Jes 1,1 bemerkt
er, Jesaja nenne seine Prophetie eine «Schau», sei es wegen der zukiinf-
tigen Dinge, die sich seinem Gesicht darboten, sei es wegen des ihm von
Gott gewihrten Gehdrs, das ihm die gleiche Sicherheit verschaffe wie
das Gesicht. Dal3 der Prophet anders hére als die iibrigen Menschen
bekenne er mit den Worten: Er hat mir ein Obr verliehen zum Horen
(Jes 50,4). Die Stelle wird demnach autobiographisch verstanden.

Jes 7,16 Bevor der Knabe das Gute oder das Bise erkennt, wird er sich von der
Bosheit abwenden, um das Gute zu erwiblen (LXX) bedeutet nach Chryso-
stomos, dal3 Christus von frithester Kindheit an nichts mit dem Bésen zu
tun hatte. Er findet dies bestitigt durch Jes 53,9 E7 tat keine Siinde, und es

fand sich kein Trug in seinem Mund.

Beachtung verdient auch der Jes-Kommentar — richtiger wire die
Bezeichnung: glossierter Jes-Text — des in der Christologie auf der Linie
Cyrills von Alexandrien liegenden Hesychius von Jerusalem (} nach
450) 4. Jes 49,2 veranlaBt ihn zu einer AuBerung zur Zweinaturenlehre.
Er verbarg mich im Schatten seiner Hand bedeute, dal3 er am Leib beschirmt
wurde durch die Macht der Gottheit (éokemacinv tnv capka T
duvapet tfjg V€0t 10G). Das wird weiter erliutert durch die Bemerkung
zu 42,4 Er wird strablen und nicht zerbrechen, bis er auf der Erde das Gericht
gesetzt (LXX): «Christus leuchtet durch die Fleischlichkeit. Seine Herr-
lichkeit (80&a) wird keineswegs entkriftet. Deshalb heil3t es bis er auf der
Erde das Gericht gesetz¢. Denn nachdem er als Richter erschienen ist, wird
das Herrliche an ihm noch viel mehr feststehen.» Wegen seiner
Menschheit nennt er den Vater seinen Herrn (zu Jes 55,5). Allerdings
ist sowohl seine gottliche als auch seine menschliche Geburt unbegreif-
lich (to0 Xpiotod katl 1| dve kol 1| KAT® YEVESLS GKOTOANTTOC; Zu
Jes 53,8). Er gab sich freiwillig (€kc@v) dem Leiden hin (zu Jes 50,5), im
Fleisch dem Vater gehorsam bis zum Tod (8v 1f] capkl @ matpt pexpt
davatov vrnKkovoev ; zu Jes 50,4).

72 Die Authentizitit einer im 19. Jh. entdeckten und 1880 edierten armenischen
Ubersetzung von Jes 8—64 gilt als unwahrscheinlich, vgl. DumorTIER 12-14,

73 Vgl. Ch. ScuaeusLIN, Untersuchungen zu Methode und Herkunft der antioche-
nischen Exegese, Koln/Bonn 1974.

74 Zu Hesychius: StuiBer 333f. Ausg. des Jes-Kommentars: M. FAuLHABER, Hesychii
Hierosolymitani interpretatio Isaiae prophetae, Freiburg i. Br. 1900.



Im Verstindnis der alten Kirche 363

In den 15 von M. Aubineau edierten Festhomilien des Hesychius 7°
finden sich insgesamt drei Zitate aus dem 4. EJL. In der 8., am Fest des
hl. Andreas gesprochenen Homilie 1483t sich Hesychius auf Hos 5,15—
6,3 ein, eine Prophetie, die er in der Auferstehung Jesu erfiillt sieht.
Dabei interpretiert er Hosea durch Jesaja, indem er zu Hos 6,1 fragt:
Wie hat er geschlagen und geheilt, geschlagen und verbunden, und er
antwortet mit Jes 53,5: « Die Ziichtigung kam zu unserem Frieden iiber
ihn, durch seine Wunden wurden wir geheilt» (Aubineau 246f.). In der
13. Homilie zu Ehren der Apostel Petrus und Paulus 128t Hesychius den
Herrn dem Saulus sechs ihn ankiindigende prophetische Figuren vor
Augen stellen. Die Reihe, die mit dem Mandelzweig des Jeremia
(Jer 1,11) beginnt, schlieBt mit der Aussage: «Ich bin das bekannte
Schaf des Jesaja» (Jes 53,7; Aubineau 502f.). In der Fastenhomilie 15
schlieBlich stellt Hesychius Jesus als Beispiel des Fastens hin: Jesus, der
keine Siinde beging und in dessen Mund sich kein Trug fand (Jes 53,9),
hat vierzig Tage gefastet, um uns das Beispiel zu geben, daf3 wir durch
das Fasten Siihne fiir die Siinden erlangen kénnen (Aubineau 586f.).

Theodoret von Kyrrhos (T um 466) 76, der Gegenspieler Cyrills und
im Gegensatz zu diesem Vertreter der «historischen» antiochenischen
Exegese 77, setzt in seinem zwischen 435 und 447 geschriebenen Jes-
Kommentar ’® verschiedentlich eigene Akzente 7. Es wire verwunder-
lich, wenn wir nicht in seiner Auslegung der EJL sein kraftvolles
Bekenntnis zur nizinischen Lehre der zwei Naturen wiederfinden,
gepaart mit seiner Zuriickhaltung, sich tiber den Modus ihrer Vereini-
gung in der einen Person Christi niher auszusprechen 8. In sorgfiltiger
Unterscheidung der Naturen bemerkt Theodoret zu Jes 42,1—4 (12,526—
531), Christus werde maic oder 800Aog genannt im Hinblick auf seine
Menschheit (kata 10 avOpmneiov), und ebenso empfange er den hoch-
heiligen Geist nicht als Gott (ovy g Ve6c) — denn dieser sei bediirfnislos
—, sondern als Mensch (g dvOpwmog).

75 Les homélies festales d’Hésychius de Jérusalem, Bruxelles 1978,/80, 2 Bde (mit
durchlaufender Paginierung).

76 Zu Theodoret: STuiBER 339—341.620; GriLLMEIER Jesus der Christus passiz, bes.
692-700; J.-N. Gui~or, SC 276 (siche Anm. 78), 9-103.

"7 Vgl. SCHAEUBLIN (oben Anm. 73).

78 Ausg.: PG 81,216—493 (Katenentext); A. MoeHLE, Theodoret von Kyros. Kom-
mentar zu Jesaja, Berlin 1932 (1899 erstmals festgestellter Originaltext); J.-N. GuiNor, SC
276; 295 (bis Jes 44,22; MoeHLE-Text).

79 Zur Abhingigkeit Theodorets von Eusebius s. ZIEGLER (Anm. 42), XLIX.

80 Guinot, SC 276 bes. 92-100.



364 Der Gottesknecht bei Deuterojesaja

In Jes 49,1 sieht Theodoret die Abraham gegebene und gegeniiber
den folgenden Erzvitern bekriftigte VerheiBBung erfiillt, in ihm wiirden
alle Volker der Erde gesegnet werden: «Das ist von der Person Christi
des Herrn gesprochen, der dem Fleisch nach Same Abrahams ist.»
Ungewohnlich ist die Auslegung des Wortes vom Pfeil Jes 49,2: Chri-
stus ist der Pfeil, der die Seelen verwundet, die ihn lieben. «Israel» in
49,3 ist, wie iiblich, Bezeichnung fiir Christus k010 170 GvUp®ONELOV, SO
wie er 600A0g genannt wird, weil die Knechtsgestalt, die der gottliche
Logos annahm, €k dovAikfic @Uoemg war. Denn wie Christus der Herr
als Gott immer Sohn war, so nahm er als Mensch das Sohn-Sein an
(AapBaver O¢ dviponog to glval vidg). Auch zu Jes 50,4 insistiert Theo-
doret auf der Menschheit Christi. Das Wort von der Jiingerzunge und
dem Offnen des Ohrs am Morgen bezieht sich auf das menschliche
Wachstum Jesu (Verweis auf Lk 2,52), und ebenso spricht der Knecht in
V. 7 seine unerschiitterliche Zuversicht aviponiveg aus.

Mit Jes 52,13 beginnt Theodoret einen neuen Zomos. Bei Jes 53,2
gibt er, mit Eusebius (s.0.), der Aquila-Lesung ano yfig apdtov den
Vorzug und deutet sie, wie jener, auf die jungfriuliche Geburt Jesu. Ein
Mann der Schmerzen in 53,3 gibt wieder AnlaB3, die Zweinaturenlehre in
Erinnerung zu rufen; die Aussage zeigt, «welche Natur das Leiden auf
sich nahm. Denn der Leib wurde an das Kreuz genagelt, die Gottheit
aber eignete sich das Leiden an (1] 6€ U€0TNG @Ke0UTO TO MAVOC)» 1.
Klar spricht sich Theodoret bei Jes 53,4 fiir den stellvertretenden Siih-
newert des Todes Jesu aus: «Da wir fiir das, was wir gesiindigt hatten,
des Todes schuldig waren und uns deshalb dieser Richtspruch traf,
nahm Er (a019¢) fiir uns den Tod auf sich.» Beim Verteilen der Beute
Jes 53,12 begegnen wir wieder dem vertrauten Motiv von der Evange-
lisierung der Voélker — Romer, Agypter, Inder —, die Christus den
Dimonen entreilt.

Prokop von Gaza (T 538) beschlieSt die Reihe der griechischen
Jes-Kommentare 82 Er ist sehr stark von Eusebius abhingig, aber auch
von Cyrill von Alexandrien ®3, ohne deshalb einer gewissen Originalitit
zu entbehren #. Allerdings haben manche Interpretationen einen kli-
scheeartigen Charakter angenommen. Bemerkenswert ist indes, wie oft

81 Vgl. Guinor, SC 276, 95 Anm. 4.

82 Zu Prokop: StuiBer 516. — Ausg. Jes-Komm.: PG 87bis.

8 Z1EGLER, Eusebius Jesajakommentar (vgl. Anm. 42), XLV-XLVIL
84 Vgl. P. HEnrY, DBS V,53.



Im Verstindnis der alten Kirche 365

Prokop die von der LXX abweichenden Lesungen der drei jingeren
Griechen ausdriicklich erwihnt. Er scheint sich auch der thematischen
Einheit der EJL bewul3t zu sein. Zu Beginn des 4. Liedes, Jes 52,13,
notiert er, mit dem Knecht sei die gleiche Persénlichkeit gemeint wie
42,1, nimlich Christus. Dieser fithrt zu Recht den Namen Jakob und
Israel (Jes 42,1 LXX). Er liel3 seine Stimme nicht «drauflen» héren, das
heif3t, er predigte nicht auBerhalb Judidas und Galildas. Er begriindete
das Recht auf der Erde (42,4) in der Leitung der Kirche durch die
Apostel. Die Inseln (49,1) bezeichnen die von den Stiirmen heimge-
suchten Kirchen in der heidnischen Welt. Das scharfe Schwert (49,2) ist
das Wort Gottes, mit dessen Hilfe wir den Nachstellungen der Dimo-
nen begegnen. Jes 49,3 gibt Prokop AnlaB3, die Zweinaturenlehre zu
entwickeln. In Abweichung von Cyrill von Alexandrien (s.0.) nimmt er
auf Phil 2,7 Bezug: «Er sagt: Er sprach zu mir: mein Knecht bist du, Israel.
Dem Leibe nach von Knechten ist Christus Knecht; dem Geschlecht
nach aus Israel, Israel. Als Kraft Gottes aber verherrlicht er den, dessen
Kraft er ist, durch seine Werke, da er in die Knechtsgestalt gekommen
war (&v popof] dovrov yevopevoc), obwohl er der Natur nach Sohn war»
(2464£.). Das vergebliche Bemiihen des Knechts (49,4) wollen manche
auf den Propheten beziehen, andere auf den leidenden Gerechten im
allgemeinen; besser wird es jedoch — so Prokop — auf den Erléser
bezogen.

Die Unansehnlichkeit des Knechts (53,1f.) versteht Prokop weniger
von seiner Milhandlung als von der menschlichen Natur Jesu als sol-
cher. Andererseits ist er vom stellvertretenden Sithnewert des Leidens
Jesu tiberzeugt. «Er litt nicht fiir seine eigene Schuld (denn er hatte
keine Stinde begangen), sondern fiir die unsere» (2521). « Denn was wir
zur Ziichtigung leiden sollten, das kam um des Friedens mit Gott willen
auf ihn» (2524). Die «Beute der Starken», die den feindlichen Michten
entrissene Beute, verteilt er, indem er aus den Aposteln die verschie-
denen Kirchen errichtet. Nach einer anderen von Prokop erwihnten
Deutung sind die «Starken» die Apostel selbst und tberhaupt alle in
Christus etwas Vermogenden, denen er nach der Uberwindung des
Satans die geistlichen Gaben verteilt.



366 Der Gottesknecht bei Deuterojesaja

III. D1e LATEINER DES 3.—5. JAHRHUNDERTS

Seit der Mitte des 3. Jh. steht die lateinische Exegese unter dem
EinfluB3 Tertullians (ca. 160-220)#°, des Begriinders der abendlindi-
schen Theologie und «in vieler Hinsicht eindringlichsten Exegeten der
ganzen alten Kirche»®¢. Im Kampf gegen Markion wurde er nicht
miide, die Gleichwertigkeit der beiden Testamente zu betonen. Beide
sind das Werk des gleichen Gottes, sie unterscheiden sich voneinander
wie die Frucht vom Samen (Adv. Marc. IV,11,11). Jes 42,4 und 49,6
sind Tertullian Beweis, dal3 der «alte» und der «neue» Gott das gleiche
Evangelium verkiinden (Adv. Marc. V,2,5; V,4,11). Einen fortlaufen-
den Bibelkommentar hat Tertullian nicht geschrieben, und so werden
wir von ihm auch keine systematische Auslegung der EJL erwarten.
Wihrend er in seinem programmatischen .Apologeticun®” aus dem Jahr
197 allgemein auf die Propheten als Ankiindiger des Erscheinens Chri-
sti verweist (21,15), beruft er sich in seinem tbrigen Schrifttum gegen
60mal auf die EJL zur Begriindung seiner Theologie. Er findet darin das
Christusgeschehen angekiindigt 8, vor allem seine Stindenvergebung #
und seine Auferstehung . Aus Jes 50,6 entnimmt Tertullian, daf3 die
Propheten oft Zukiinftiges als vergangen hinstellen, weil es bei Gott
keinen Unterschied der Zeit gebe, wobei er bemerkt, die Aussage weise
jedenfalls in die Zukunft, ob sie nun von Christus oder, wie die Juden
wollten, vom Propheten selbst gelte (Adv. Marc. IIL,5,2).

Einzelne Texte der EJL sind Tertullian AnlaB3, parinetisch auf das
Beispiel Christi hinzuweisen, insbesondere auf seine Geduld ?! und sein

85 Zu Tertullian: CAMPENAUSEN LKV 12—-36; DERS., Bibel 318—-337; KessLER 56—75;
StuiBer 148-163. 577-580; Stuper 81-85; GRILLMEIER Jesus der Christus 240-257;
BevscHLAG 184—191; Rrrrer, HDThG 136-144; J. MoingT, Théologie trinitaire de
Tertullien, Paris 1966/69, 4 Bde; R. BRauN, Deus Christianorum. Recherches sur le
vocabulaire doctrinal de Tertullien, Paris 1977. — Ausg.: CCL 1954, 2 Bde.

86 CAMPENHAUSEN LKV 14.

87 Ausg.: C. BECKER, Tertullian, Apologeticum. Verteidigung des Christentums, lat.
und deutsch, Miinchen 21961; dazu pErs., Tertullians Apologeticum, Werden und Lei-
stung, Miinchen 1954,

8 Adv. Marc. I11,17,4 (Jes 42,2f.; 53,7); Jud. 9,28 (Jes 42,2f.); Res. 20,5 (Jes 50,6;
53,7.12).

8 Adv. Marc. IV,10,2 (Jes 53,11).

%0 Adv. Marc. 111,19,9; Jud. 10,16 (Jes 53,12).

o1 Pat. 3,4.7 (Jes 42,2; 53,7).



Im Verstindnis der alten Kirche 367

Schweigen vor Pilatus ?2, Er sieht Christus als Mittler des Heils nicht nur
in der Rolle des Arztes, sondern — unter Berufung auf Jes 49,5 posui te in
lucem nationum — des Illuminators %3, Dabei ist der Ubergang von der
Parinese zur Theologie flieBend, wie Fug. 12,2 zeigt, wo Tertullian
anhand von Jes 53,7.12 erldutert, dal3 Christus uns durch seinen Tod
von den Siinden befreit habe 4.

Wichtige dogmatische Aussagen macht Tertullian anhand der EJL
zur Trinitit und zur Inkarnation. Jes 50,4 ist ihm Beleg sowohl fiir die
Unterordnung des Sohnes unter den Vater (Adv. Marc. IV,39,7) ** wie
fiir die Unterscheidung des Sohnes vom Vater in der Einheit der Sub-
stanz (Adv. Prax. 22,25 tam duos quam inseparatos, ad testimonium indivi-
duorum duorum) °¢. Ebenso ergibt sich fiir Tertullian aus Jes 42,1 und
49,6 scripturas eundem Filium et Patrem ostendere... distincte, non divise,
woraus er die trinitarische Aussage ableitet non posse unum atque eundem
vider: qui loguitur et de quo loquitur et ad quem loquitur (Adv. Prax. 11,2—
6) 7. Auch Jes 53,6 bezeugt: Filius igitur moritur et resuscitatur a Patre
secundum scripturas, Filius ascendit in superiora caelorum qui et descendit in
interiora terrae. Hic sedet ad dexteram Patris, non Pater ad suam (Adv.
Prax. 30,3-5). DaB Tertullian in Jes 53,8 nativitatemn eius quis enarrabit ®
eine prophetische Ankiindigung der Jungfrauengeburt findet, kann
nicht iiberraschen (Adv. Jud. 13,22; 14,6). Die gleiche Stelle gibt ihm
aber, ebenso wie Jes 53,2f. und 53,7 auch AnlaB, die erste Ankunft

92 Adv. Marc. 1V,42,3 (Jes 50,4; 53,7).

9% Adv. Marc. 1V,25,5, vgl. IV,7,4; Apol. 21,7; s. Braunx (Anm. 85), 522 Anm. 3.

4 Vgl. STupER 83 Anm. 68.

% Vgl. BRauN (Anm. 85), 289 Anm. 2: «Sur ce point, Tertullien pense comme
Origene dont on a pu dire que sa doctrine établissait entre Pére et Fils une distinction
hiérarchique. Cette subordination fonctionnelle... figure aux yeux de notre écrivain la
doctrine générale de la Grande Eglise en face de la tendance modaliste de la christologie
marcionite...»

% Vgl. MoinGT (Anm. 85), 994f.

97 Tertullian hat im lateinischen Vokabular die Doppelbedeutung des griech. maig
(s.0. 344f.) beseitigt, indem er sowohl im Zitat von Mt 12,18 (=Jes 42,1) und Apg 4,27 wie
von Jes 44,26 (somit auch auBBerhalb der EJL); 49,6 und 50,10 das griechische maic (Itala:
puer; Vg Mt 12,18 puer, sonst servus) konsequent mit fr/ius ibersetzt und es so fiir seine
Trinititstheologie vereinnahmt. Er fithrt damit das im griechischen Raum schon von den
Apostolischen Vitern und den Apologeten angebahnte Verstindnis von oig als « Sohn»
in die lateinische Theologie ein (BRAUN 243-246).

98 Zur lateinischen Fassung der Stelle s. BRAUN (Anm. 85), 292 Anm. 2. Nur an einer
Stelle (Adv. Prax. 7,1) gebraucht Tertullian das Wort nativitas nicht fiir die menschliche

Geburt Jesu, sondern fiir den innergéttlichen Hervorgang des Sohnes aus dem Vater
(BrauN 292. 319f.).



368 Der Gottesknecht bei Deuterojesaja

Christi in humiilitate condicionis humanae seiner zweiten Ankunft in Herr-
lichkeit und Ehre gegeniiberzustellen (Adv. Marc. I11,7,1-6; Adv. Jud.
14,1). Seine Jes 53,2f. ausgesprochene Entstellung erweist seine wahre
Menschheit (Carn. 15,5).

Der erste lateinische Kirchenvater, der auf dem Fundament Ter-
tullians weiterbaut, ist Cyprian von Karthago (200,/210-258) . Er
sieht die Einheit von Altem und Neuem Testament in der Gegenwart
des fleischgewordenen Wortes im AT verwirklicht '°°. Wie zu erwarten
ist, macht er von den EJL vor allem in den Z7estimonia ad Quirinum
Gebrauch, jener Blitenlese von Bibelstellen, die er fiir die Auseinan-
dersetzung mit den Juden und fiir die Christologie zusammenstellt '°!.
Daf die Heiden mehr Glauben an Christus aufbringen wiirden als die
Juden, wird mit Jes 52,15 belegt (Quir. I,21). Jes 53,7-9 und 53,12
bezeugen das Leiden des von den Juden getéteten Gerechten (Quir.
I1,141.). In Quir. 11,13 zitiert Cyprian gleich drei EJ-Texte: Jes 42,2-4;
50,5b—7a und 53,1-7a. Thre Kombination dient ihm zur Illustrierung
der Passion Jesu, dessen erstes Kommen in Niedrigkeit sein sollte 192,
Ebenso stellt er mit Verweis auf Jes 53,7; 42,2 und 50,5f. Christi erste
Ankunft seiner zweiten gegentiber: Nam cum in humilitate prius fuerit
occultus, veniet in potestate manifestus (Pat. 23). Gottes Heil ereignet sich
nur in Christus %, dieser ist, so erklirt Cyprian, bezugnehmend auf
Jes 53,1, die Hand und der Arm Gottes (Quir. I1,4). Seiner BuB3theologie
kommt Jes 53 entgegen. Er spielt auf Jes 53,4.6.8.11 an zur Begriindung,
daf die Siindenvergebung allein beim Herrn steht (Laps. 17). Ande-
rerseits findet er in Jes 50,5b—6 und 53,7, im Sinn von 1 Klem., die
Mahnung zur Demut und zur Ausdauer in der Nachfolge Christi
(Ep 13,4) 104,

Ambrosius (Bischof von Mailand 374-397) '%° ist in seiner homile-
tischen Schriftauslegung stark von den griechischen Kommentatoren

99 Zu Cyprian: CAMPENHAUSEN LKV 37-56; StuiBer 172-181. 582f.; STUDER 96—
106. — Ausg.: CCL III, IITA, 1972/76; SC 291, 1982 (Ad Donat., De Virt. Pat.).

190 Vgl. M. A. Fangy, Cyprian and the Bible: A Study in Third-Century Exegesis,
Tibingen 1971, 48.

10 CAMPENHAUSEN 39.

192 Fangey 205f.

193 Stuper 104-106.

194 Ausg. ]. BAER, BKV 1928, 47; vgl. FAnEY 206. Zu Christus exemplum bei Cyp-
rian: Stuper 101-103.

105 Zu Ambrosius: CampENHAUSEN LKV 77-108; Stumser 378-389. 629-632;
Stuper 155f.; GRILLMEIER Jesus der Christus 593f.; Rirter, HDThG 219-221;
M. SiMONETTI, La crisi ariana nel IV secolo (Anm. 58) 435-525.



Im Verstindnis der alten Kirche 369

abhingig und iibernimmt von ihnen, vorab von den Alexandrinern,
auch die Allegorese '%. Seine 16 exegetischen Schriften sind alle aus
Predigten hervorgegangen und beziehen sich mit Ausnahme eines Lk-
Kommentars alle auf das AT. Leider ist ausgerechnet die « Auslegung
zum Propheten Jesaja» verlorengegangen.

Die Anfithrung von Zitaten aus den EJL hat sehr oft blof3 erbaulich-
ausschmiickenden Charakter '%’. So beruft sich Ambrosius in einer
Ermahnung zur Schweigsamkeit auf Jes 50,4, wonach uns Gott schon
kundtut, wann wir sprechen sollen (Uber die Pflichten 1,2,5; BKV
Ambros. 111, 1917, 13). In einer Aufforderung zur Demut zitiert er frei
Jes 53,8 in humilitate indicium eius sublatum est (Lk-Komm. VII,59; CCL
14,233). Der Christozentrik seiner Verkiindigung'%® entspricht es
jedoch, daB3 er in den EJL immer wieder christologische Aussagen
findet. Im Kocher von Jes 49,2 sieht er Christus, der beim ewigen
Gericht unser schiitzender Kécher ist (Exam. V,80; CSEL 32/1,197).
Zu Lk 1,2 gibt Ambrosius zu bedenken, die Juden hitten Jesus nicht
geschaut, obwohl sie ihn im Leibe schauten; Jesaja aber, der ihn im
Geiste schaute, schaute ihn auch im Leib, da er von ihm bezeugt: Er
hatte keine Gestalt und keine Schonbeit (Jes 53,2; Lk-Komm. 1,6; CCL 14,9;
vgl. VIL,9.12; CCL 14,217-219). Bei Lk 7,24 erinnert das vom Wind
bewegte Rohr Ambrosius an Jes 42,3: das geknickte Robr wird er nicht
zerbrechen, was von Christus insofern gilt, «als er nimlich das Fleisch, das
die Stinden geknickt hatten, kraft der Auferstehung gefestigt hat» (Lk-
Komm. V,106; CCL 14,170).

Der Bezug der EJL und besonders von Jes 53 auf Christus ist fiir
Ambrosius eine Selbstverstindlichkeit. «Quis est igitur, cuius vulnere
plagarum sanati sumus (Jes 53,5), nisi Christus dominus, de quo id pro-
phetavit Eseias?» (De Spir. Sancto 1,9,111; CSEL 79,63). Eine beson-
dere Vorliebe hat Ambrosius fiir Jes 53,4 unsere Krankheiten hat er getragen
und sieht das Prophetenwort sowohl im Selbstopfer Jesu (Apol.
Dav. 22; SC 239,98¢.) als auch — in allegorischer Auslegung — im Sama-
riter erfillt, der den Verwundeten auf sein Maultier lidt (Lk-Komm.
VII,76; CCL 14,239). '

Zu den vordringlichen pastoralen Zielen des Bischofs von Mailand
gehorte es, das Dogma von Nizda im Abendland zur Geltung zu bringen.

106 CAMPENHAUSEN 82.

197 Besonders in den Pss-Auslegungen (vgl. CSEL 62 und 64).
198 STUDER 155.



370 Der Gottesknecht bei Deuterojesaja

Deshalb hat sein dogmatischer Gebrauch der EJL, wie er sich vor allem
in den drei groBen Lehrschriften « Uber den Glauben», «Drei Biicher
iiber den Heiligen Geist» und «Uber das Geheimnis der Fleischwer-
dung des Herrn» niederschlug, eine deutlich antiarianische Spitze. Zu
Jes 53,8 generationem eius quis enarrabit? vermerkt Ambrosius: ««Genera-
tionem> inquit, non creationem» (De Fide 1,14,89; CSEL 78,39). In De
Fide I11,11,88 (CSEL 78,140) leitet er aus der gleichen Stelle sowohl die
gottliche als auch die menschlich-jungfriuliche Geburt des sempiternus
filius dei ab, «qui sine patre secundum incarnationem natus est et size
matre secundum divinam generationem et sine enarratione gemerationis,
quia scriptum est: Generationem eius quis enarrabit ?»

Gegen die Arianer hilt Ambrosius fest, dal3 der Entstellte von Jes
53,2 der rex gloriae sei (De Fide 1V,1,13; CSEL 78,161). Jes 53,5 Jvore eius
sanati sumus besagt, dafl die Wunden nur den Leib Christi betrafen, «sed
non erat vulneris illius ulla debilitas, ex quo vita omnium profluebat»
(De Fide 1V,5,54; CSEL 78,175f.). Nur als Mensch hat Christus einen
Riicken, Wangen, ein Angesicht (Jes 50,6), nur seiner menschlichen
Natur nach konnte das Wort leiden: «Recte igitur secundum naturam
suam et caro passa est, nec ea corporis passione verbi natura mutata est»
(De Inc. 5,44f.; CSEL 79,246f.). Christus verstummte vor seinem Sche-
rer (Jes 53,7), als er am Kreuz seinen Leib auszog, ohne die Gottheit zu
verlieren (Ep. extr. coll. 14,93; CSEL 82/3, 285f.). Nur seiner
menschlichen Natur nach steht Christus unter dem Vater und gilt von
ihm: Sicut ovis ad occisionem ductus est (Jes 53,7; De Fide 11,8,61; CSEL
78,771.).

Der Jesaja-Kommentar des Hieronymus '%® war fiir die gesamte
Auslegung der abendlindischen Kirche von wegweisender, um nicht zu
sagen dogmatischer Bedeutung, wenn auch nicht zu iibersehen ist, daf3
Hieronymus weitgehend Eusebius exzerpiert hat. Der Exeget par excel-
lence unter den Kirchenvitern teilt seinen Kommentar in 18 Biicher ein,
auf deren einzelne er intern immer wieder verweist. Von den EJL
behandelt er das erste im zwolften, das zweite im dreizehnten, das dritte
und das vierte im vierzehnten Buch. Dabei bietet Hieronymus fiir je
einen Textabschnitt von wenigen Versen zunichst die Ubersetzung aus
dem hebriischen Text, dann die Ubersetzung des LX X-Textes, auf diese
folgt die Auslegung.

199 Zu Hieronymus: CAMPENHAUSEN LKV 109-150; StuiBer 394—404. 632—634;
GRILLMEIER Jesus der Christus 588-592. — Ausg. des Jes-Komm.: CCL 73A.



Im Verstindnis der alten Kirche 371

Bei dem mangelnden spekulativen Interesse des Hieronymus, der
zwar eine grofle Schriftgelehrsamkeit, aber wenig theologische Eigen-
stindigkeit entfaltete und dem die trinitarisch-christologischen Streitig-
keiten nicht lagen ''°, wird man auch in seiner Auslegung der EJL kaum
dogmatische Akzente erwarten.

Die Unterscheidung zwischen dem Knecht Israel und dem Knecht
der Perikopen ist fiir Hieronymus eine Selbstverstindlichkeit. Die Aus-
sagen der Lieder iber den Knecht wendet er Wort fiir Wort auf Christus
an. Wihrend er in Jes 41,8 Jakob, Israel, Sprof3 Abrabams auf das geistige
Israel, auf die Apostel und die Kirche bezieht, muB} in 42,1 mit dem
Knecht und dem Erwihlten schon deshalb Christus gemeint sein, weil
Jakob und Israe/ im Hebriischen fehlt: «Jacob et Israel in praesenti
capitulo [= im Unterschied zu 41,8] non habentur, quod nec Matthaeus
evangelista posuit [das Zitat in Mt 12,18], secutus hebraicam verita-
tem... Et... notandum, quod ubi de apostolorum scribitur choro, et Jacob
et Israel, et semen appellantur Abraham... Ubi autem de Christo est
vaticinium, absque Jacob et Israel legitur.» Im Folgenden findet Hie-
ronymus jede Aussage der Lieder durch die Evangelien bestitigt, so die
Geistbegabung des Knechts Jes 42,1 durch die Taufe Jesu: «Ded?, inquit,
spiritum meum super eurmt, qui descendit in specie columbae... Nec audietur
Joris vox eius, neque enim extra Galilacam atque Judaeam in aliis gentibus
evangelium praedicavit. Quod si legimus fuisse eum in terminis Tyri et
Sidonis, sive in confinio Caesareae Philippi, quod nunc vocatur Paneas.
Tamen sciendum non esse scriptum, quod ipsas ingressus sit civita-
tes. »

Die Bestitigung, daf3 es sich bei Jes 42,1-4 um ein Wort handele, das
Gott der Vater iiber Jesus spricht, findet Hieronymus in 42,5 « Haec dicit
Dominus Deus, creans caelos, et extendens eos: ...Universitatis igitur Creator
et Dominus, ipse Christi sui promisit adventum. »

Den Kommentar zum zweiten Lied er6ffnet Hieronymus mit der
Erklirung, dall sowohl diese Aussagen tiber den Knecht als auch die
folgenden einheitlich und in jeder Hinsicht «ex persona Christi debere
accipin. Jes 49,2: «Posuit quoque os eius quasi gladium acutum, ut
spiritu oris sui interficeret impium. De quo gladio et ipse in evangelio
loquitur: Non veni pacem mittere super terram, sed gladium.» Die Selbstbe-
zeichnung des Knechts als auserlesenen Pfeil, der im Kécher Gottes
verborgen ist, gibt Hieronymus Anlaf3 zu der ihm wichtigen Betonung

110 CAMPENHAUSEN LKV 120.137f.



372 Der Gottesknecht bei Deuterojesaja

der Menschheit und Leiblichkeit Christi'''. Der Kocher ist der
menschliche Leib Jesu: «Posuit me sicut sagittam electam, in pharetra sua
abscondit me. Quando dicit: sagittam electam, ostendit habere Deum
sagittas plurimas, sed non electas, quae sagittae prophetae sunt et apo-
stoli, qui in toto orbe discurrunt... Christus autem de multis sagittis et
filiis plurimis, una sagitta electa, et filius unigenitus est; quem in pha-
retra sua abscondit, id est in humano corpore, ut habitaret in eo pleni-
tudo divinitatis corporaliter (Kol 2,9).»

Beim dritten Lied verwirft Hieronymus das jiidische Verstindnis,
das die Perikope auf den Propheten bezieht, um dem Christuszeugnis
auszuweichen. Diese meint vielmehr die persona ''2 Jesu: « Ad personam
igitur Domini... etiam ista referenda sunt, quod iuxta dispensationem
assumpti corporis eruditus sit, et linguam acceperit disciplinae, ut sciret
quando deberet loqui, quando reticere. Denique qui in passione tacuit,
per apostolos et apostolicos viros, in cuncto orbe nunc loquitur. »

Nach dem Gesagten kann es keinen Zweifel mehr geben, daf3 Hie-
ronymus das vierte Lied konsequent auf Passion und Verherrlichung
Jesudeutet. Zu 52,15 vermerkt er: «Super ipsum continebunt reges os suum, et
principes saeculi, quorum omnis sapientia crucis praedicatione subversa
est.» Die ersten Worte von 53,3 kommentiert er: «despectus et novissimus
virorum... Quod facile solvitur. Despectus erat et ignobilis, quando pen-
debat in cruce, et factus pro nobis maledictum (vgl. Gal 3,13), peccata
nostra portabat.» In 53,5 findet die Aussage «Die Strafe lag auf ihm zu
unserem Heil» die Erklirung: «Quod enim pro nostris debebamus
sceleribus sustinere, ille pro nobis passus est, pacificans per sanguinem
crucis suae, sive quae in terra, sive quae in caelis sunt.» Bei 53,7b
dringte sich die christologische Deutung férmlich auf: «Sicut ovis ad
occisionem ducetur, et quasi agnus coram tondente obmutescet, et non aperiet os
suum... Etenim pascha nostrum immolatus est Christus, quem Joannes Bap-
tista monstrabat, dicens: Erce agnus Dez, ecce qui tollit peccata mundi... Cum
enim nesciret peccatum, pro nobis peccatum factus est (vgl. 2 Kor 5,21).
Et sicut agnus cum ducitur ad victimam, non repugnat, sic ille passus est
voluntate, ut destrueret eum qui mortis habebat imperium, humilians se
usque ad mortem, et mortem crucis.» Das Wort von der Miihsal, der
Nachkommenschaft und der Sittigung in 53,10f. erldutert Hieronymus:

! Vgl. GRILLMEIER Jesus der Christus 589-591.
2 «Hieronymus hat... noch einen archaischen Gebrauch von persona»
(GRILLMEIER, ebd. 590).



Im Verstindnis der alten Kirche 373

«Quia igitur laboravit, videbit ecclesias in toto orbe consurgere, et
earum saturabitur fide.» Zu 53,12 Mdeo dispertiam ei plurimos, et fortium
dividet spolia gibt Hieronymus die Auslegung, die Schule gemacht hat:
«Praedam ergo fortium apostolis suis tradidit atque divisit, ut Petrus,
Jacobus et Joannes circumcisi populi principes fierent, et Paulus et
Barnabas mitterentur ad gentes. » Zu den Worten ef cum sceleratis reputatus
est findet Hieronymus in dem ihm vorliegenden Mk-Text selbst den
Kommentar: «Iniquos autem cum quibus reputatus est, Marcus evan-
gelista latrones intellegit, scribens: E? crucifixerunt cum eo duo latrones,
unum a dextris, et alterum a sinistris. Et impleta est scriptura quae dicit: Et cum
iniquis reputatus est.» Mit der Auslegung von 53,12 beschlie3t Hierony-
mus das 14. Buch seines Jesaja-Kommentars.

Mehr noch als in Ambrosius, erkannte Augustinus (353—430) '3 in
Hieronymus seinen Lehrer!'%. Wir besitzen jedoch von ihm keinen
Jes-Kommentar, und auch sonst scheinen ihn die EJL wenig beschiftigt
zu haben. Dies diirfte verschiedene Griinde haben. Zum einen sieht
Augustinus den VerheiBungscharakter des Alten Testaments weniger
in einzelnen Prophetenworten als in seiner Funktion als géttliche Ver-
anstaltung insgesamt. Das ganze Alte Testament ist Prophetie und
Prifiguration des Neuen: «In Vetere Testamento praefigurabatur
Testamentum Novum; illa figura erat, haec expressio veritatis» ',
Die Schrift ist die erste Menschwerdung Jesu ''¢.

113 Zu Augustinus: O. ScHEEL, Die Anschauung Augustins tiber Christi Person und
Werk, unter Beriicksichtigung ihrer verschiedenen Entwicklungsstufen und ihrer dog-
mengeschichtlichen Stellung, Tiibingen,/Leipzig 1901; H.-U. voNn BALTHASAR, Augusti-
nus. Das Antlitz der Kirche, Einsiedeln 1942; CamMpENHAUSEN LKV 151-222; STUIBER
412-449. 636-646; STuDER 156-174; GRILLMEIER Jesus der Christus 594—604.

114 M. PonrtET, L’exégese de S. Augustin prédicateur, Paris o. J. (= 1944) 208-210.
Hingegen besaB3 Augustinus keine direkte Kenntnis der griechischen Viter, auch nicht
des Origenes (PONTET, ebd. 212f.); vgl. bes. B. ALTANER, Augustinus und die griechische
Sprache: Kleine Patristische Schriften, Berlin 1967, 129-153, der zusammenfassend fest-
stellt, daBB Augustinus in der Lage war, «nach Belieben und mit Leichtigkeit griechische
Worte und vor allem Lesarten des griechischen Bibeltextes zur Erklirung und Vertiefung
seiner Darlegungen heranzuziehen und 6fters auch fortlaufend den von ihm behandelten
lateinischen Schrifttext durch die griechische Bibel zu kontrollieren. Wir diirfen jedoch
nichtannehmen, daB3 es ihm ohne weiteres und leicht méglich war, griechische Werke der
profanen oder kirchlichen Literatur zu lesen und daraus Gedanken und Anregungen fiir
sein wissenschaftliches Schaffen zu entnehmen» (151£.).

'3 In Ps 84,4; PoNTET 374. Man denke auch an das hiufig zitierte Augustinuswort:
«Novum Testamentum in Vetere latet, Vetus in Novo patet» (Quaest. in Hept. LII, q.73
u. a.; vgl. DE LuBAc, Histoire et Esprit 309 Anm. 95). Oder auch: « Novum Testamentum
in Vetere velabatur: Vetus Testamentum in Novo revelatur» (Sermo-160,6).

116 PonTET 180.



374 Der Gottesknecht bei Deuterojesaja

Soweit es aber um wortliche VerheiBungen neutestamentlicher
Wirklichkeiten geht, so sucht Augustinus diese weniger bei den Pro-
pheten als in den Psalmen, in denen er den ganzen Christus gegenwirtig
findet 7. Auch die Passion Jesu predigt er anhand der Psalmen, ein
Verweis auf Jes 53 kommt ihm dabei kaum auf die Lippen, und das
groBle Vorbild des unschuldig leidenden Gerechten und auch des
Gekreuzigten ist ihm nicht der EJ, sondern Tjob '8, Und wenn Augu-
stinus in der humilitas «die Grundhaltung des Christen» sieht, «die sein
ganzes Leben bestimmen muB» !'?, so beruft er sich nicht auf Jes 53,
sondern auf die Pss, Joh, Phil 2,5-11, 2 Kor 8,9, selbst dort, wo er von
der bumilitas als Durchgang zur Herrlichkeit spricht '?°. Immerhin liebt
es Augustinus, den jeder korperlichen Schénheit beraubten Gekreuzig-
ten mit den Worten von Jes 53,2 zu beschreiben: «er hatte weder
Gestalt noch Schénheit», und er 16st den Widerspruch zu Ps 45,3 «du
bist der Schénste unter den Menschenkindern» damit, dal3 der Glau-
bende hinter der fehlenden kérperlichen Schénheit die gréBBere Schén-
heit der Liebe entdecke. Beide Aussagen, die von Jes 53,2 und die von
Ps 45,3, bringt Paulus nach Augustinus in Phil 2,5ff. miteinander in
Einklang, wonach Christus, der in Gottes Gestalt war, Knechtsgestalt
annahm '?'. Den stellvertretenden Wert des Todes Jesu findet Augu-
stinus in Jes 53,11 ebenso ausgesprochen wie in 2 Kor 5,21 (Gott hat
Christus fiir uns zur Siinde gemacht), wenn er beide Stellen in einem
Atem anfiihrt: «peccata nostra portavit, et peccatum pro nobis fecit»
(Exp... Ep. ad Rom 32-34; PL 35,2069).

Jes 53,8 Generationem eius quis enarrabit als Beleg fiir die ewige Geburt
des Sohnes aus dem Vater wie fiir seine jungfriuliche menschliche
Geburt zu verwenden, ist schon alte Tradition. So auch Augustinus in
seiner Darstellung des Symbolums (Sermo 215): «Si autem vis cogitare
quemadmodum aeternus Filius de aeterno Patre sine tempore natus sit,
redarguit te Isaias propheta, qui dicit: Generationem ejus quis enarrabit?
Nativitatem itaque Dei ex Deo nec cogitare poteris, nec narrare: credere

117 PonTET 406ff.

118 PoNTET 469-471.

19 O. ScHAFFNER, Christliche Demut. Des hl. Augustinus Lehre von der humilitas,
Wiirzburg 1959, 7; vgl. O. ScHEEL, 2.2.0., bes. 347-424; M. CoMmEAU, Saint Augustin,
exégete du quatrieme évangile, Paris 1930, 317-325; W. GEERLINGS, Christus exemplum,
Mainz 1978, bes. 191-195.

'20 ScHAFFNER 119,

121 PoNTET 365.



Im Verstindnis der alten Kirche 375

tantum tibi permittitur, ut salvus esse possis... Si vero nativitatem ejus
secundum carnem, quam pro nostra salute dignatus accepit, scire desi-
deras, audi, et crede natum de Spiritu sancto ex Maria virgine... Quis hoc
cogitat? quis enarrat? Ergo et hanc nativitatem ejus quis enarrabit?»
(PL 38,1073.)

In seinen Traktaten zum Johannesevangelium beruft sich Augusti-
nus rund ein Dutzend mal auf Jes 53 !?2, Ganz besonders scheint ihn die
Stelle Jes 53,7 beschiiftigt zu haben. Er findet darin sowohl die Passion
Jesu vorhergesagt wie auch sein Schweigen nicht nur vor Pilatus, son-
dern tberhaupt in seinem irdischen Leben, verglichen mit seinem
Reden bei seiner endzeitlichen Wiederkunft. Die Rede von der Hand
Jesu und der Hand des Vaters (Joh 10,28f.) gibt ihm AnlaB, sich auf
Jes 53,1 « Wem ward der Arm des Herrn enthiillt?» zu beziehen. Ist bei
Joh mit der Hand die Macht gemeint, so bei Jes mit dem Arm der
Sohn (48,7). Wir fanden diese Deutung schon bei Cyprian und bei
Eusebius.

Mit Leo dem GroBen (440-461 Papst)!?3, der dem Konzil von
Chalkedon und damit der abendlindischen Christologie iiberhaupt sei-
nen Stempel aufdriickte, kommt auch die dogmatische Verwendung der
EJL in der lateinischen Patrologie zu ihrem Abschluf3. Dabei werden
wir in erster Linie auf die Predigten verwiesen !4, in denen Leo das
entwickelte, was er im dogmatischen Brief Zomus ad Flavianum formu-
lierte 12>, Als Voraussetzung fiir das Heil darf die wahre Menschheit
Christi so wenig in Frage gestellt werden wie seine wahre Gottheit. Nur
als wahrer Mensch kann er uns erlésen 126, Es kann nicht sein, daf3 er
falsche Trinen weinte, in erlogenem Hunger Speise zu sich nahm, in

'22 Siehe den Index locorum in CCL 36 (1954). Die Spirlichkeit der Beziige diirfte
sich vor allem dadurch erkliren, daBB Augustinus den Passionsberichten wenig Beachtung
schenkt und die Erniedrigung Jesu weniger in seinem Leiden als in seiner Menschwer-
dung als solcher verwirklicht sieht; vgl. Comeau (Anm. 119).

123 Zu Leo d. Gr.: StuiBer 357-360. 624; STupeR 200-212; GRILLMEIER Jesus der
Christus, passim und bes. 734—750; Rrrrer, HDThG 253-270.

124 Neue krit. Ausg. A. CHAvVAssSE, CCL 138, 1973. (In den Briefen [PL 54] habe ich —
salvo errore — kein EJ-Zitat gefunden, auch nicht, wo die Thematik zu einem solchen
eingeladen hitte.)

2 Der dogmatische Brief besteht zu einem groBen Teil aus Selbstzitaten Leos
(Stupkr 201); vgl. auch H. ARrens, Die christologische Sprache Leos des GroBen. Analyse
des Tomus an den Patriarchen Flavian, Freiburg i.Br. 1982. Uber den soteriologischen
und kerygmatischen Charakter der Christologie Leos siche STUDER ebd. und 207ff.

126 Vgl. STUDER 204.



376 Der Gottesknecht bei Deuterojesaja

geheucheltem Schlummer schlief. In #nserer Niedrigkeit wurde er ver-
achtet, in unserer Trauer betriibt, in #nserer Pein gekreuzigt, «quod Esaias
apertissime prophetavit dicens: Hic peccata nostra portat et pro nobis
dolet...» (Jes 53,4f.; Tract. 58,4; CCL 138,346f.), und in Anspielung auf
Jes 53,5f. 11f. erklirt Leo, daf3 bei allem, was Christus vom Wahn des
Volkes und der Priesterschaft angetan worden sei, «nostrae diluebantur
maculae, nostrae expiebantur offensae» (Tract. 56,3; CCL 139,331).

Daf3 in der Weihnachtspredigt, die bei Leo einen so hohen Stellen-
wert einnimmt, die jungfriuliche Geburt Jesu ebenso wie die ewige
Geburt aus dem Vater im Lichte von Jes 53,8 gesehen wird, liegt nahe.
«Non enim ad illud tantummodo sacramentum, quo Filius Dei con-
sempiternus est Patri, sed etiam ad hunc ortum, quo Verbum caro factum
est, credimus pertinere quod dictum est: Generationem eius quis enarrabit 2»
(Weihnachtspredigt 442, Tract. 23,1; CCL 138,102.) Und ganz dhnlich
453: «in Jesu Christo Filio Dei non solum ad divinam essentiam, sed
etiam ad humanam spectat naturam quod dictum est per prophetam
Generationem eius quis enarrabit?» (Tract. 29,1; CCL 138,146.) Und noch
einmal beruft sich Leo zu Weihnachten 454 auf das gleiche Propheten-
wort dafiir, daf3 nicht nur die Geburt des Erlésers secundum deitatem a
Patre, sed etiam secundum carnem de matre die Fihigkeit menschlicher
Rede iibersteige (Tract. 30,1; CCL 138,152). SchlieBlich erweckt er am
Jahrestag seiner Bischofsweihe das Bild Melchisedechs als Typus Chri-
sti, fir den die Frage von Jes 53,8 zutreffe, «dum quibus parentibus sit
editus non refertur» (Tract. 3,1; CCL 138,10f.).

Aber auch das Zusammenspiel der géttlichen und der menschlichen
Natur, des gottlichen und des menschlichen Willens in Christus erértert
Leo unter Berufung auf EJ-Texte. In einer am Mittwoch in der Kar-
woche 442 gehaltenen Predigt iiber den Kreuzestod Jesu bezieht er sich
fir die voluntaria Domini passio auf Jes 50,6 (Tract. 55,2; CCL
138,324). Dieses Leiden — erklirt Leo 453 bei gleichem Anlafl und mit
dem gleichen Jes-Zitat — betraf zwar nicht das Wort, sondern das Fleisch
des Wortes, wogte aber auch auf den Leidensunfihigen zuriick, «ut
merito ei dicantur inlata, quae in ipsius sunt corpus admissa»
(Tract. 65,3; CCL 138,397). DaB3 Christus «ipsa Patris dextera» ist und
deshalb gemil seiner gottlichen Natur «aequalis est Patrin, bekriftigt
Jes 53,1. Die unitas personae Christi hat zur Folge, daf3 er ohne Gottheit

127 Vgl. StupEr 211.



Im Verstindnis der alten Kirche 377

(sine deitate) weder empfangen, noch geboren, noch ernihrt wurde
(Tract. 28,6; CCL 138,144),

Dieses Heilsgeschehen erfihrt die ganze Kirche in seiner liturgi-
schen Vergegenwirtigung, und so erfiillt sich in ihr das Prophetenwort:
«Was ihnen nie erzihlt war, das schauen sie, und was sie nie gehort, das
werden sie gewahr», so Leo in einer Epiphaniepredigt (Tract. 36,1;
CCL 138,195£.) 1#7,

Ich bin mir der Unvollstindigkeit dieser Ubersicht bewuBt. GroBe
Namen wie Cisarius von Arles, Cassiodor, Isidor von Sevilla fehlen.
Aber auch die an den EJL entwickelte Theologie der behandelten
Kirchenschriftsteller konnte nur unvollstindig dargestellt werden.
SchlieBlich soll es den kommenden Patrologen an Dissertationsthemen
nicht fehlen!






	Der Gottesknecht bei Deuterojesaja im Verständnis der alten Kirche

