
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 31 (1984)

Heft: 3

Artikel: L'ordination au saint ministère

Autor: Bürki, Bruno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760871

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760871
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bruno Bürki

L'ordination au saint ministère

Un ancien formulaire de l'Eglise réformée neuchâteloise

1. Naissance et évolution d'une pratique

La réforme de l'Eglise dans la principauté de Neuchâtel, au
XVIe siècle, n'a pas donné lieu à la rédaction d'un ordre pour l'institution

des ministres. Un tel formulaire n'a été rédigé qu'en 1705; on a

alors codifié des traditions en usage depuis longtemps, tout en les

réinterprétant. Le formulaire de l'ordination établi en 1705 a ensuite été
utilisé sans modifications fondamentales jusqu'à la seconde moitié du
XIXe siècle. L'ordination était au départ célébrée à huis clos par la
Vénérable Classe, le corps constitué des ministres qui imposait les mains
à un nouveau membre. Après 1848, l'ordination est devenue une liturgie

synodale célébrée publiquement par toute l'Eglise.
Nous noterons quelques détails dans cette évolution. L'imposition

des mains est la pratique courante et ordinaire pour l'introduction d'un
nouveau candidat dans le ministère, dès le XVIe siècle. Depuis le

Synode de Neuchâtel en 1534 et les Articles concernant la Réformation
de Neuchâtel en 1541, il est donné à la Congrégation ou à la Classe le
droit d'élire le pasteur pour un poste vacant, sous réserve de la
confirmation du gouverneur et de l'agrément de la paroisse intéressée h Cette

1 Articles concernants la reformation de l'église de Neufchastel, de 1541, in : Recueil de pièces
concernant la Réformation et l'Histoire des Eglises du pays de Neuchâtel et Valangin, copie par
F. H. Gagnebin, sans date, 161 (manuscrit de la Bibliothèque des pasteurs de Neuchâtel,
déposé aux Archives de l'Etat de Neuchâtel) ; J. Pétremand, Etudes sur les origines de l'église
réformée neuchâteloise, in : Revue d'histoire suisse 8(1928) 321-370 (texte des Articles de 1541,

p. 356—370). Guillaume Farel. Biographie nouvelle, Neuchâtel—Paris 1930, 406s.; 460s.



312 L'ordination au saint ministère

dernière disposition jouait un rôle surtout pour la ville de Neuchâtel ; les

autorités constituées estimaient y représenter le peuple des fidèles2.
Selon cette procédure on nomma, en 1546, Christophe Fabri, alors

ministre à Thonon, deuxième pasteur de Neuchâtel à côté de Guillaume
Farel. Plus tard, il devient son successeur à la tête de l'Eglise de
Neuchâtel. Le mardi 23 mars 1546, Fabri fut installé pasteur de Neuchâtel,

par imposition des mains, en présence des pasteurs des autres paroisses 3.

C'est la première fois depuis la Réformation, que nous entendons parler,
à Neuchâtel, de l'imposition des mains à un ministre. Nous devons

savoir qu'à l'origine, dans l'Eglise de Neuchâtel comme dans beaucoup
d'Eglises réformées, la distinction entre l'ordination au ministère et

l'installation dans une paroisse particulière n'était pas faite nettement;
l'installation était en principe renouvelable plusieurs fois dans la
carrière d'un ministre, bien que les changements ne fussent pas aussi

simples que dans les temps modernes. C'est ainsi qu'un pasteur venant
d'une autre Eglise était réordonné pour être agrégé à la Compagnie des

ministres de Neuchâtel, comme cela fut le cas pour Fabri, alors qu'une
réordination n'avait pas lieu pour un ministre changeant de paroisse à

l'intérieur du territoire4.
Au début du XVIIIe siècle, du temps de Jean-Frédéric Ostervald —

appelé le deuxième réformateur de Neuchâtel5 —, la pratique est

toujours la même qu'au siècle de la Réforme. La Classe examine un nouveau
candidat au ministère; ensuite elle lui donne, à huis clos, l'imposition
des mains.

Depuis le XVIe siècle, l'Eglise réformée à Neuchâtel eut le souci
d'une solide préparation des candidats qui devaient recevoir l'imposition

des mains. Dans cette perspective on créa en 1541 un collège dans

la cité qui n'avait alors que 2000 habitants. Ce collège était installé près
de l'église collégiale. Quand les candidats y avait appris les rudiments du
latin et du grec, ils partaient poursuivre leurs études de théologie dans

une académie étrangère, sous l'autorité de la Classe. C'est la Classe qui
recevait à leur retour les recommandations des professeurs et admettait

2 Cf. note 47.
3 Guillaume Farel. Biographie nouvelle, 552-555.
4

J. J. von Allmen, Le Saint ministère selon la conviction et la volonte' des Réforme's du
XVI' siècle, Neuchâtel 1968, 50 s. et en particulier la note 93, p. 137.

5 R. (IRETIi.lat,Jear,-Frédéric Ostervald 1663—1747, Neuchâtel 1904, et la thèse de
J. J. von Allmen mentionnée note 50.



Un ancien formulaire de l'Eglise réformée neuchâteloise 313

les candidats à la proposition en vue de l'imposition des mains. La

proposition fut à l'origine l'explication d'un texte biblique et devint,
avec le temps, un véritable examen théologique avec une thèse écrite en
latin. Ostervald a été le premier à instituer des leçons de théologie à

Neuchâtel, dans sa maison; elles étaient destinées aux proposants pour
lesquels cinq années d'études à l'étranger et à Neuchâtel étaient prévues.
On les commençait d'abord à 15, puis à 18 ans; depuis 1730, on ne put
recevoir l'imposition des mains avant l'âge de 23 ans. De nombreuses

propositions, devant la Classe, puis en public, échelonnaient le parcours.
La formation était autant humaine et spirituelle que théologique 6.

Le 6 mai 1705, le Doyen de la Classe qui était alors Jean-Frédéric
Ostervald proposa à la Compagnie que soit rédigé un formulaire de la

réception au ministère et de l'imposition des mains. Son idée était que
l'usage transmis jusqu'ici de façon orale devait être arrêté dans un
document écrit. Celui-ci fut présenté à la Compagnie et approuvé un
mois plus tard7. Il a dès ce moment été utilisé par l'Eglise de Neuchâtel.
Le formulaire de l'ordination n'a cependant pas été introduit dans la

liturgie imprimée que l'Eglise neuchâteloise publia quelques années

plus tard, toujours sous l'inspiration d'Ostervald8.
La question se pose de savoir si, en dehors de la tradition orale de

l'Eglise de Neuchâtel, Ostervald aurait employé d'autres sources pour la

rédaction de son formulaire de l'ordination. Il n'en dit rien dans la

correspondance avec ses collègues de Genève; il ne parle même
aucunement de ce nouveau formulaire 9. Cela est quelque peu étonnant si

l'on considère la place donnée, trois ans plus tôt, dans cette correspondance,

à la présentation du nouveau culte neuchâtelois du samedi soir

6J. D. Burger, Les études de théologie en pays neuchâtelois, in: Musée neuchâtelois NS
31(1944) 2—11. Cf. D. Durand, La vie de Jean-Frédéric Ostervald, Pasteur de Neufchâtel,
Londres 1778, 98-102. 151-161.

7 Livre des Actes et des Arrets de la Venerable Classe des pasteurs de Neufchâtel et Vallangin,

VIII, 162 et 164 (manuscrit de la Bibliothèque des pasteurs, déposé aux Archives de l'Etat
de Neuchâtel).

8 La Liturgie ou la Maniéré De celebrer le Service Divin;Qui est établie Dans les Eglises de la
Principauté de Neufchâtel et Vallangin, A Basle 1713.

9 Lettres inédites adressées de 1686-1737 à J. A. Turrettini, Théologien genevois, Publiées et
annotées par E. de Budé, II et III, Paris et Genève 1887; R. Gretillat, Jean-Frédéric
Ostervald, Supplément : fragments de lettres ; Lettres d'Ostervald et quelques réponses de Tronchin

et uneprière de jeûne imprimée. De 1683-1702, tomel; Lettres d'Ostervald et réponses de Louis
Tronchin 1703-170S, tome II — les deux tomes manuscrits forment les vol. 51 et 52 des
Archives Tronchin de la Société du Musée historique de la Réformation, à Genève
(BPU).



314 L'ordination au saint ministère

dont le formulaire liturgique fut envoyé à Genève pour information et

examen 10. Concernant l'ordination, Ostervald écrit seulement en juillet
de l'année 1705 — l'année de la rédaction du formulaire donc — qu'une
cérémonie d'imposition des mains a eu lieu et qu'elle a été édifiante u.
On connaît par ailleurs la dépendance d'Ostervald des Anglicans pour
plusieurs éléments de sa nouvelle liturgie, en particulier le formulaire de
la sainte cène 12. Pour l'ordination, il n'y a cependant pas de ressemblance

entre le formulaire d'Ostervald et l'ordination anglicane13. Il
semble donc que l'on doive conclure qu'en ce chapitre, Ostervald a agi
de façon autonome, se basant simplement sur ce qui était d'usage dans

son Eglise. Cela s'explique par le fait que l'ordination n'était pas à ses

yeux une «liturgie» comme les actes liturgiques qu'il entendait renouveler

d'après le modèle anglican proche de l'Eglise ancienne. La liturgie
devait constituer un lien essentiel entre les protestants dans un projet
d'union d'Eglises que chérissait Ostervald avec plusieurs contemporains

14. Quant à l'ordination, elle relève pour lui de l'ordre interne de

chaque Eglise et ne touche pas aux doctrines fondamentales que la

liturgie commune doit préserver15. Il faut enfin noter que dans la

question des ordinations, Ostervald fut amené à prendre ses distances

par rapport à des initiatives trop prévenantes des Anglicans 16.

10 Archives Tronchirt vol. 51, 209—228.
11 Archives Tronchin vol. 52, 189.
12 Ostervald en parle souvent dans sa correspondance. Sur la liturgie de sainte cène,

Lettres à Turrettini, III, 92—98.
13 The Form and Manner ofMaking, Ordaining, and Consecrating ofBishops, Priests, and

Deacons se trouve à la fin du Book of Common Prayer.
13 Cf. J. D. Burger, Ostervald et la reunion desprotestants, in : M. Neeser, E. Lombard,

E. Bauer, J. D. Burger, Jean-Frédéric Ostervald 1663-1747, Neuchâtel 1948, 75. Sur le
rôle qu'Ostervald entendait faire jouer à son projet de liturgie dans cette réunion, voir
Fragments de lettres dans Gretillat, nos 6 et 13, p. III s. X, et sur sa vision d'une union
qui devait faire abstraction des différences doctrinales en particulier pour ce qui concernait

la prédestination, Lettres à Turrettini, III, 66—69.

" Telle est l'idée des Articles de Religion, art. 35 et 36, de 1562 de l'Eglise anglicane
qu'Ostervald semble avoir partagée. Ces Articles sont publiés dans le Book of Common

Prayer.
16 En 1705, Ostervald expose à Tronchin le cas de la reconnaissance de l'ordination

d'un Bernois qui a été prendre les ordres en Angleterre ; Archives Tronchin vol. 52, 192. En
1716, il discute avec Turrettini la proposition étrange de l'archevêque de Cantorbéry
d'envoyer les étudiants suisses prendre les ordres en Angleterre ; Fragments de lettres dans

Gretillat, n°81, p. XLII. Le sens de cette proposition n'est pas clair. Est-ce que les

Anglais pensaient alors à l'union L'affaire montre plutôt qu'ils avaient abandonné une
telle idée.



Un ancien formulaire de l'Eglise réformée neuchâteloise 315

Le manuscrit du formulaire de l'ordination de 1705 est conservé
dans les archives de la Bibliothèque des pasteurs de Neuchâtel17. Il a été

utilisé pour les ordinations jusqu'au XIXe siècle ; les éditions ultérieures
de la liturgie de Neuchâtel — il y en a eu sept jusqu'en 1905 — ne

comportent toujours pas de formulaire liturgique imprimé de l'ordination

18.

Au XIXe siècle, nous devons faire mention de deux événements de

l'histoire de l'Eglise réformée de Neuchâtel ayant eu une influence sur
l'évolution de la pratique de l'ordination au ministère pastoral. Avec la

venue de la République à la fin de la première moitié du siècle, les

prérogatives d'allure aristocratique de la Vénérable Classe furent abolies

et un Synode, composé de pasteurs et de laïcs, chargé du gouvernement
de l'Eglise; jusqu'ici celui-ci avait été assumé exclusivement par la

Compagnie des pasteurs19. C'est le Synode qui admettait désormais les

candidats à la consécration, sur la proposition de sa Commission de

consécration, et l'ordination était célébrée, à partir de 1850, au cours
d'un culte public auquel participaient ministres et fidèles. Les paroissiens

élisent un nouveau pasteur pour leur paroisse, le droit de vote
cantonal et communal fournissant le modèle 20. Sous la pression des

événements politiques, la dimension communautaire de l'Eglise trouve
une expression plus visible. La liturgie de l'ordination a dû tenir compte
de ces modifications qui n'ont cependant pas mis en cause la structure
générale ou le contenu de cet acte de l'Eglise.

17 Liturgie de l'ordination, cahier sans pagination (manuscrit de la Bibliothèque des

pasteurs, déposé aux Archives de l'Etat). E. Urech a examiné le manuscrit non daté et non
signé de ce Formulaire de la reception au Ministère et de l'Imposition des mains (c'est là le vrai
titre). L'écriture n'est pas celle de Jean-Frédéric Ostervald. Il s'agit de l'écriture nouvelle
introduite entre 1650 et 1710. Le français des textes bibliques cités dans la liturgie fournit
des indications précieuses; la traduction est celle de la Bible de Calvin revue par les

pasteurs de Genève à la fin du XVIIe siècle, probablement dans l'édition du tout début du
XVIIIe siècle. La traduction que publiera Ostervald lui-même en 1744 n'est donc pas
encore connue (communication personnelle).

18 Seconde édition 1737, 3e 1737 (reproduction de la 2e en petit format), 4e 1751,
nouvelle édition 1772, 5e 1799, 6e 1873, 7e 1874 (conforme à la précédente), 7e 1905.
Hésitation du compte entre la 6e et la 7e édition. Pour cette dernière cf. note 28.

19 N. Droz, La Republique neuchâteloise, La Chaux-de-Fonds 1898; Ch. Monvert,
Histoire de la fondation de l'Eglise évange'lique neuchâteloise indépendante de l'Etat, Neuchâtel
1898, 21-85.

20 L'Eglise neuchâteloise était régie par la loi ecclésiastique de 1848, entrée en vigueur
au 1er janvier 1849, voir Recueil des lois, décrets et autres actes du Gouvernement de la République et
Canton de Neuchâtel, I, Neuchâtel 1849, 426—454. Ch. Monvert, op. cit., 39—53.



316 L'ordination au saint ministère

Depuis 1833 — quelques années avant la création de la première
Académie — il y avait à Neuchâtel une Faculté de théologie. Les

proposants faisaient une partie de leurs études à Neuchâtel et l'autre à

l'étranger. Le passage à la République n'a pas été sans toucher la vie de la

Faculté, comme aussi de l'Académie qui cessa d'exister. Mais la Classe

disparaissant a pu obtenir le maintien de la Faculté avec la nomination
des professeurs par le Synode et d'une commission d'examen des licenciés

choisie parmi les membres du Synode. Il y avait aussi la Commission
de consécration déjà mentionnée. L'Eglise est donc restée maîtresse de

la préparation des candidats à la consécration 21.

Le texte de la Liturgie de l'ordination telle qu'elle était célébrée

depuis l'origine du Synode jusqu'en 1873 nous est transmis dans le

Manuel de la Commission de consécration et par un manuscrit écrit en

1865; celui-ci est la propriété de la Bibliothèque des pasteurs à

Neuchâtel 22. En appendice, le manuscrit liturgique donne la liste des

90 pasteurs consacrés (ou agrégés au corps pastoral neuchâtelois ayant
été consacrés dans une autre Eglise) entre 1850 et 1873.

A partir de 1869, un grand nombre de fidèles et de pasteurs, sous la

conduite du théologien Frédéric Godet, réagirent contre les tentatives
de l'Etat d'imposer à l'Eglise neuchâteloise un christianisme libéral. Les

attaquants visèrent entre autre la confession de foi des ministres et les

engagements à prendre à l'occasion de l'ordination. On envisageait
même la suppression de l'ordination, dans le projet de loi ecclésiastique
établi par le politicien Numa Droz. Par souci de la foi traditionnelle,
l'Eglise indépendante de l'Etat fut alors constituée en 1873 23. Elle a

existé à côté de l'Eglise liée à l'Etat jusqu'en 1943, moment de la

constitution de l'Eglise réformée évangélique autonome, bien que

21 Art. 11 et 20 de la Loi ecclésiastique de 1848; J. D. Burger, art. cit., 14—21.
22 Liturgie de l'Ordination, manuscrit de E. Perrot, 1865. Le Règlement pour la

Consécration des Candidats au Saint Ministère et le texte original de la Liturgie de l'Ordination dans le
Manuel de la Commission de Consécration, 1850—1874, p. 12—18 (Fonds de l'Eglise nationale
neuchâteloise déposé aux Archives de l'Etat). Ces textes ont été adoptés par la Commission

de consécration et le Synode en 1850. Ils ont dû être imprimés sur décision du Synode
(Manueldu Synode de l'Eglise neuchâteloise, 1849-1870, p. 52, aux Archives de l'Etat), mais ces

imprimés restent introuvés jusqu'à ce jour.
23 Ch. Monvert, op. cit., 86ss. ; L'Eglise Evangélique Neuchâteloise indépendante de l'Etat.

Ses origines, ses principes, sa raison d'être, Neuchâtel '1924; Ph.-H. Menoud, L'Eglise réformée
neuchâteloise ily a cent ans, in: Musée neuchâtelois 3/10(1973) 51—76.



Un ancien formulaire de l'Eglise réformée neuchâteloise 317

reconnue par l'Etat au même titre que les paroisses des Eglises catholique

romaine et catholique chrétienne u.
Durant cette période, il y avait à Neuchâtel deux Facultés de théologie

pour préparer les candidats au ministère. L'Etat avait créé en 1874

une Faculté de théologie à la nouvelle Académie, enlevant à l'Eglise son
autonomie séculière en la matière. La Faculté de l'Eglise indépendante
s'est installée près de la Collégiale 25.

En 1890, l'Eglise indépendante a adopté une Liturgie de la consécration

au saint ministère et l'a publiée sous forme de fascicule 26. L'Eglise nationale

du canton de Neuchâtel avait fait de même avec sa propre liturgie
de consécration en 1884 après le rétablissement de cette consécration en
1874 27. Les deux textes basés sur la liturgie synodale de 1850 font
apparaître les options différentes des Eglises schismatiques. Ils

marquent le dernier stade de l'évolution de l'ancienne cérémonie neuchâteloise

de l'ordination au saint ministère 28. Les uns et les autres préfèrent

maintenant parler de consécration, abandonnant le terme d'ordi-

24 A. Berthoud, Le statutjuridique de l'Eglise réformée évangélique du canton de Neuchâtel,
Colombier 1955 (thèse de Neuchâtel).

25 En 1943 fut créée une Faculté de théologie autonome tout en étant Faculté de
l'Université (en 1909 l'Académie de Neuchâtel prit le titre d'Université); en 1981 cette
Faculté devient institution de l'Etat de Neuchâtel, en gardant un lien privilégié avec
l'Eglise réformée évangélique. J. D. Burger, art. cit.; Eglise réformée évangélique du
canton de Neuchâtel, Constitution 1980, p. 26, avenant du 7 mai 1980 au Concordat avec
l'Etat de Neuchâtel.

26 Liturgie de la consécration au saint ministère adoptée par le Synode de l'Eglise Evangélique
Neuchâteloise indépendante de l'Etat le 4 novembre 1890. La Bibliothèque des pasteurs possède
un manuscrit de l'Eglise indépendante intitulé Liturgie de l'Ordination; il reproduit la

liturgie neuchâteloise de 1850 avec les corrections faites à plusieurs reprises par le Synode
de l'Eglise indépendante.

27 Eglise nationale du canton de Neuchâtel, Liturgie de la consécration au saint ministère,
Neuchâtel 1884. Sur les délibérations synodales à propos du rétablissement de la
consécration voir Ph.-H. Menoud, art. cit., 70-72. Le Règlement général de l'Eglise nationale du
Canton de Neuchâtel, de 1874, prévoit l'organisation de la consécration dans les articles
75-78.

28 L'Eglise indépendante a entrepris une révision de sa liturgie de consécration en
1910 ; de son côté, l'Eglise nationale a reproduit le texte de 1884 dans le Supplément de la

liturgie de 1905, p. 49-53, sans grande modification. Le seul changement conséquent
intervient au début de la formule pour l'imposition des mains. «Au nom et en l'autorité du
Père, du Fils, du Saint-Esprit, je vous impose les mains...» en 1884 devient «Au nom de

l'Eglise et en implorant sur vous le secours du Dieu d'amour, je vous consacre N.N., au
service du Christ, et par l'imposition des mains je vous établis dans la charge de ministre de

l'Evangile» en 1905.



318 L'ordination au saint ministère

nation, soupçonné de véhiculer des conceptions catholiques étrangères
à la foi réformée29.

2. Le contenu liturgique et théologique de l'ordination
dans l'Eglise réformée, depuis le xvie siècle

Pour savoir ce que signifiait la pratique de l'imposition des mains

aux nouveaux ministres et comment on procédait en la matière dans

l'Eglise de Neuchâtel avant l'établissement d'un formulaire écrit, il
convient d'interroger la «Confession helvétique postérieure» de 1566

sur l'ordination au saint ministère 30.

La Confession helvétique était d'abord un compte rendu personnel
de la foi et de la pratique de l'Eglise réformée écrit par Heinrich
Bullinger, successeur de Zwingli à Zurich, en 1561. Sur la demande de

Frédéric III du Palatinat, le texte de Bullinger fut contresigné par les

ministres de différentes Eglises réformées en Suisse, et publié en 1566.

Les ministres de Neuchâtel apposèrent leurs signatures peu de temps
après; elles y apparaissent depuis 1568. Dès lors, ce texte est resté le

principal document de référence pour l'Eglise de Neuchâtel, comme

pour les autres Eglises réformées de Suisse, jusqu'en 1873. L'autorité de

la Confession helvétique postérieure s'étendait d'ailleurs aussi à l'Ecosse,

à la Hongrie et à la Pologne, avec des modalités différentes 31. La

29 L'hésitation à propos d'un terme pourtant classique et en soi sans équivoque
introduite par le réveil religieux du XIXe siècle s'est maintenue dans les Eglises réformées.

Dans l'Eglise neuchâteloise comme dans les autres Eglises de Suisse romande, le
terme de consécration aux ministères est utilisé à l'heure actuelle, alors que la liturgie de

l'Eglise réformée de France emploie le terme de consécration en sous-titre seulement; cf.

Eglise réformée de France, Liturgie, Paris 1963, 253. Dans L'institution chrétienne de Calvin
apparaît normalement le terme ordination, mais aussi celui de consécration; voir IV,
4, 14.

30 J. J. von Allmen, Le saint ministère selon la conviction et la volonté des Réformés du

XVI' siècle, Neuchâtel 1968, est un commentaire du texte de la Confession helvétique
postérieure sur le ministère; l'un des chapitres est consacré à la «légitimation des ministres»,

p. 43 ss. L'étude de F. Schulz, Die Ordination als Gemeindegottesdienst, in: Jahrbuch

fürLiturgik undHymnologie 23 (1979) 1-31, contient à la fois une recherche historique, en
particulier sur le temps de la Réforme, et des interrogations d'ordre œcuménique. Pour
comparaison G. Kretschmar, Die Ordination im frühen Christentum, in : Freiburger
Zeitschrift für Philosophie und Theologie 22 (1975) 35—69.

31 Voir Glauben und Bekennen. VierhundertJahre Confessio helveticaposterior. Beiträge zu



Un ancien formulaire de l'Eglise réformée neuchâteloise 319

force de cette Confession — qui est une confession des ministres avant
d'être celle de toute l'Eglise, sans cléricalisme pourtant — est de dire avec
beaucoup de clarté et de circonspection comment l'Eglise et le ministère
sont conçus par les réformés; ceux-ci ont le souci de se situer dans la

catholicité de toute l'Eglise. C'est pour cela que la Confession helvétique

postérieure nous intéresse ici32.

Le chapitre 18 de la Confessio helvetica posterior traite du ministère en

commençant par considérer son établissement par Dieu et ses formes
bibliques, pour statuer ensuite que l'on ne saurait être ministre sans

avoir été élu et ordonné. A ce propos il est dit:

Qui electi sunt, ordinentur a seniorihus cum orationihuspuhlicis, et impositione

manuum.

Ou, selon la traduction française:

Que ceux qui ont esté esleus soyent mis en possession du ministère

par les Anciens, avec prières publiques et imposition des

mains 33.

L'ordination au saint ministère apparaît dans ce texte d'abord comme
une légitimation du nouveau ministre. Il est mis en état d'exercer de

plein droit les charges d'un ministre qui, selon la Confession helvétique
postérieure et l'enseignement commun des Eglises de la Réforme, sont
essentiellement la prédication de la doctrine évangélique et l'administration

des sacrements; la fonction pastorale s'étend en outre à la

responsabilité de veiller à la discipline dans l'Eglise i4. En second lieu,

ihrer Geschichte und Theologie, Hrsg. J. Staedtke, Zürich 1966. Cf. J. J. von Allmen, op. cit.,
9s.

Le texte original latin de la Confession helvétique est édité par W. Niesel dans

Bekenntnisschriften und Kirchenordnungen der nach Gottes Wort reformierten Kirche, Zollikon-
Zürich 1938, 219-275, et la traduction française, établie au XVIe siècle, par
J. Courvoisier, La confession helve'tique postérieure, Neuchâtel 1944.

32 Nous pourrions aussi nous référer àJean Calvin, L'institution de la religion chrétienne,

IV, 3,16; 4, 14s. ; 14, 20; 19, 28. Le réformateur s'étend assez longuement sur l'ordination
des ministres. Nous préférons nous en tenir au texte de la Confession que l'Eglise de
Neuchâtel a explicitement faite sienne.

Les Articles neuchâtelois de 1541, in: Recueil de pièces, copie F. H. Gagnebin, 161,
mentionnent uniquement le droit des ministres d'élire entre eux le nouveau ministre qui
devra être « trouvé digne et capable pour exercer ce sainct Ministère », puis présenté à la

Seigneurie et au peuple, sans que soient précisés le mode et la forme de l'ordination.
33 W. Niesel, op. cit., 255; J. Courvoisier, op. cit., 105.
33 W. Niesel, op. cit., 257s. ; J. Courvoisier, op. cit., 109-111. Voir J. J. von Allmen,

op. cit., 78s., sur «la charge des ministres».



320 L'ordination au saint ministère

cette ordination apparaît comme une filiation ecclésiastique puisque les

ministres en sont les seniores, c'est-à-dire ceux qui ont précédé les

nouveaux élus dans le saint ministère. Nous reviendrons encore sur la

question du ministre de l'ordination. Retenons ici que celui qui reçoit
l'ordination est intégré à la compagnie déjà constituée des ministres de

l'Eglise et participe ainsi au ministère institué par le Christ. Notre
chapitre de la Confession helvétique commence en effet par considérer
l'institution du ministère depuis les origines et il critique, avant le

passage cité, les déviations de «ces derniers temps». Le ministère
ecclésiastique est affaire de tradition et l'ordination un rattachement à cette
tradition apostolique 35.

Pour la Confession helvétique, l'ordination doit se faire «avec prières

publiques et imposition des mains». Le contenu de la prière n'est
malheureusement pas précisé. Se référant à d'autres exemples, on peut
cependant présumer que la prière devait comporter une demande pour
l'envoi de l'Esprit sur le nouveau ministre. Aussi, pour exercer le saint

ministère, le candidat a-t-il besoin, selon la Confession helvétique
postérieure, des dons et grâces divines que donne l'Esprit. Il s'agit donc

d'implorer l'Esprit du Seigneur sur le nouveau ministre 36.

Le corollaire nécessaire de cette invocation est la consécration ou
dédicace de la personne du nouveau ministre à son Seigneur. L'ordination

n'est rien moins que l'offrande sacrificielle d'un homme. Calvin
soulignait très fortement cet aspect des choses, pour lui-même qui
entendait appartenir entièrement à Dieu, comme pour ceux qui
devaient être ordonnés et étaient par là dédiés au service du Seigneur et

35 W. Niesel, op. cit., 253s.; J. Courvoisier, op. cit., lOlss. Voir, à la suite du
commentaire de la Confession helvétique postérieure, l'étude de J. J. von Allmen, op. cit.,
192—212, sur «la succession apostolique en ecclésiologie réformée».

36 Martin Bucer, dont on connaît l'influence sur la théologie réformée, propose
l'élection des ministres dans l'Eglise ancienne comme modèle en disant, dans Von der
wahren Seelsorge (Martin Bucers deutsche Schriften, VII, hrsg. von R. Stupperich, Gütersloh-
Paris 1964,140): «Und wurden also die Erwählten mit dem Handauflegen in ihren Dienst
wie vor und von dem Herrn selbst eingesetzt und des Heiligen Geistes, solchen Dienst
wohl zu verrichten, vertröstet und versichert. » Le formulaire pour l'imposition des mains
des Eglises réformées de France contient dès le XVIe siècle la prière suivante : « Qu'il te
plaise, ô Dieu, orner des dons et grâces de ton Saint-Esprit, ce tien serviteur... »; F. Méjan,
Discipline de l'Eglise réformée de France, Paris 1947, 194. Dans la Confession helvétique
postérieure, les dons nécessaires à un pasteur sont évoqués avant et après notre passage sur
l'ordination; cf. W. Niesel, op. cit., 255 et J. Courvoisier, op. cit., 105.



Un ancien formulaire de l'Eglise réformée neuchâteloise 321

de son Eglise 37. C'est pourquoi l'ordination dans les Eglises calvinistes

comporte toujours un élément de consécration. Pour la Confession

helvétique postérieure, on doit rappeler ici la définition de la
consécration dans le contexte de la doctrine des sacrements: «Sanctifier, ou

consacrer, n'est autre chose que dédier quelque chose à Dieu, et aux

usages sacrez... 38». Si d'ailleurs l'ordination n'est pas un sacrement pour
les réformés, cela ne tient qu'au fait que cette ordination ministérielle
n'est pas destinée à l'ensemble des fidèles39.

La prière d'ordination est étroitement liée, pour la Confession
helvétique postérieure, au geste de l'imposition des mains. Nous pouvons
constater qu'à Neuchâtel, ce geste a régulièrement été pratiqué lors de

l'ordination au saint ministère, parce qu'hérité de l'Eglise des apôtres 40.

L'imposition des mains va de soi. Nous n'avons pas d'indice qu'elle eût
été mise en question, comme cela a été le cas ailleurs, lorsque l'on
craignait une compréhension superstitieuse de cet acte41.

Pour ce qui est du ou des ministres de l'ordination, la Confession

helvétique postérieure nomme de façon indistincte les seniores ou
Anciens (il faut entendre les pasteurs déjà en fonction et non pas les

ministres laïcs appelés Anciens; personne ne pouvant transmettre ce

37 Voir L'institution chrétienne, IV, 3, 16, mais aussi les témoignages sur la compréhension

de son propre ministère par Calvin que J. J. von Allmen, op. cit., 134 note 54, a

rassemblés.
38 Chapitre XIX: W. Niesel, op. cit., 260; J. Courvoisier, op. cit., 115.
39 Dans le chapitre sur les sacrements du baptême et de la cène, la Confession

helvétique postérieure compte l'ordination parmi les choses ordonnées par Dieu,
W. Niesel, op. cit., 259; J. Courvoisier, op. cit., 112s. Quant à Calvin, il admet deux fois
dans L'institution chrétienne, IV, 19, 28 et 31, l'appellation sacrement pour l'imposition des

mains lors de l'ordination des ministres.
40 Ch. Maurer, art. Epitihèmi, in : ThWNT 8, Stuttgart 1969,160—162 ; E. Lohse, art.

Cheir, in : ThWNT 9, Stuttgart 1973, 413—427 ; O. Knoch, Die Funktion der Handauflegung
im Neuen Testament, in: Liturgisches Jahrbuch 33(1983) 222-235. Aussi P. Galtier, art.
Imposition des mains, in : Dictionnaire de théologie catholique 7, 1302-1425 ; C. Vogel, L'imposition

des mains dans les rites d'ordination en Orient et en Occident, in : La Maison Dieu 102(1970)
SI-12 ; B. Kleinheyer, Handauflegung sytr Geistmitteilung oder: Der Geist wohnt, wo die Kirche

feiert, in: Liturgisches Jahrbuch 30(1980) 154—173.
41 L'Eglise de Genève, dans les Ordonnances de 1541, puis dans celles de 1561

(J. Calvin, Opera omnia, X/l, 18; W. Niesel, op. cit., 44; H. Heyer, L'Eglise de Genève

[1555-1909], Genève 1909, 10) envisage une ordination des ministres sans imposition
des mains à cause de l'infirmité du temps - pour J. J. von Allmen, op. cit., 133 note 42, il
s'agit là de l'«une de ces malencontreuses concessions que Calvin a faites aux autorités de

Genève». Les réformés de France considèrent l'imposition des mains comme étant un
geste souhaitable mais non absolument nécessaire; F. Méjan, op. cit., 193—195. 301s.



322 L'ordination au saint ministère

qu'il n'a pas, la Confession helvétique ne concevait pas une ordination
de pasteurs par des non pasteurs ou même une participation de laïcs à

l'imposition des mains42). La façon peu précise de parler de cette
fonction tient au fait que tout pasteur ordonné est en principe en mesure
d'ordonner un nouveau ministre, non pas à titre individuel évidemment,

mais dans l'Eglise ou collégialement avec les autres ministres déjà

en fonction. Concrètement, l'ordination revient, à Neuchâtel, au Doyen
de la Classe qui impose les mains au nouveau ministre, en présence des

frères, en tant queprimus interpares. «Pourvoir aux églises» ou imposer
les mains fait partie des attributions ordinaires et régulières du Doyen
des ministres43.

Reste une dernière question : l'ordination confère-t-elle un caractère
durable à celui qui est introduit dans le ministère Il y a deux réserves à

énoncer ici. D'abord il peut arriver, comme cela fut le cas en 1546 pour
Fabri, qu'on ordonne une seconde fois un pasteur ayant déjà servi dans

une autre Eglise. La Réforme ne distingue pas volontiers le pouvoir
d'ordre et le pouvoir de juridiction. Une réordination pouvait aussi

avoir lieu à Neuchâtel, si un ministre avait été déposé pour faire
pénitence et était ensuite réadmis au ministère 44. L'ordination n'était donc

pas forcément un acte unique dans la vie du ministre. Ensuite, il faut
tenir compte de la méfiance des réformés vis-à-vis de toute tentative de

42 J. J. von Allmen, op. cit., 135 note 72, affirme que les seuls exemples d'une

participation des Anciens laïcs à l'imposition des mains aux ministres sont fournis par les

Ordonnances des Néerlandais à Londres (1550) et des étrangers à Francfort (1554), dans
des situations fort particulières.

L'assemblée provinciale des Eglises presbytériennes de Londres de 1654 distingue
explicitement les rôles des anciens laïcs (appelés anciens qui gouvernent) et des pasteurs
(anciens qui enseignent) dans l'ordination au ministère pastoral:

Le pouvoir d'organiser toute l'œuvre de l'ordination appartient à tout le presbyté-
rium, c'est-à-dire aux anciens qui enseignent et qui gouvernent. Mais l'imposition
des mains doit toujours être faite par les presbytres qui prêchent, d'autant plus qu'elle
est accompagnée, à la fois avant, pendant et après, de la prière d'exhortation, qui est
l'œuvre propre de l'ancien qui enseigne.
Voir P. F. Bradshaw, Les réformateurs et les rites d'ordination, in: La Maison Dieu

138(1979) 137.
43 Actes et Arrets de la Venerable Classe, II, 59 s., rapportent dans quel sens les charges

du Doyen ont été précisées en 1562. La Zürcher Prädikantenordnung de 1532 statue que le
ministère de l'ordination des pasteurs revient au decanus; A. L. Richter, Die evangelischen

Kirchenordnungen des 16. Jahrhunderts, I, Weimar 1846, 169. Cf. W. Hildebrandt-
R. Zimmermann, Bedeutung und Geschichte des zweiten helvetischen Bekenntnisses, Zürich
1936, 62, sur le rôle de l'Autistes zurichois dans l'ordination.

44 Actes et Arrets de la Venerable Classe, II, 365, rapportant une décision de 1609.



Un ancien formulaire de l'Eglise réformée neuchâteloise 323

disposer de la grâce de Dieu et de l'action de l'Esprit. Calvin autant que
Luther ne pouvaient que rejeter l'assurance avec laquelle les prêtres de

l'Eglise catholique se réclamèrent de leur caractère sacré, reçu une fois

pour toutes 45. Cela dit, il va pourtant de soi pour la tradition réformée

qu'une fois ordonné au saint ministère, on ne puisse plus quitter ou
abandonner celui-ci ni l'Eglise qui nous a été confiée. Il y a donc
effectivement un caractère qui imprègne le ministre; celui-ci est touché
dans son existence de façon durable par l'appel qu'il a reçu du Seigneur
et par l'intervention de l'Esprit que l'Eglise demande pour lui. Si les

réformés refusent de poser la question d'un caractère du ministre
considéré en tant que propriété de celui-ci, ils ne peuvent éviter cette

question en rapport avec la disponibilité du serviteur et le don du

Seigneur4<s.

Rappelons encore que jusqu'au XIXe siècle, l'ordination ne fut
jamais publique, à Neuchâtel. La pratique diffère ici clairement de

l'affirmation de la Confession helvétique postérieure. Le nouveau
pasteur était seulement présenté publiquement à sa paroisse, quand
l'ordination était déjà accomplie. La Compagnie des pasteurs tenait
fermement à ses prérogatives en matière d'ordination comme de

nomination, non seulement par paternalisme clérical, mais pour sauvegarder
la liberté de l'Eglise vis-à-vis du pouvoir politique, les autorités politiques

parlant pour le peuple en matière d'Eglise 47.

45 Martin Luther, De captivitate babylonien (Weimarer Ausgabe VI, 567). Jean Calvin,
L'institution chrétienne, IV, 19, 31.

46 Calvin, L'institution chrétienne, IV, 19, 28: l'imposition des mains est faite «pour
introduire les vrais prêtres et ministres de l'Eglise en leur état». La Discipline des Eglises
réformées de France de 15 59 dit sans ambage : « Ceux qui sont élus une fois au Ministère de la

parole doivent entendre qu'ils sont élus pour être Ministres toute leur vie»; F. Méjan, op.

cit., 302, cf. p. 197.
47 Ph. H. Menoud, art. cit., 53s. J. J. von Allmen, op. cit., 51-53, insiste sur les

conséquences du souci farouche des Eglises réformées en Suisse romande et de l'Eglise
neuchâteloise en particulier, pour l'indépendance vis-à-vis de l'Etat. Un témoignage
parlant en est le document établi en 1572 par la Classe de Neuchâtel, le « Traitté prouvant
que la conduite et gouvernement de l'Eglise est attribuée aux Pasteurs en l'Escriture et
non à tout le peuple», où il est dit:

En somme cela se voit ordinairement en la lecture des plus vieux docteurs en
anciennes histoires, que les pasteurs et autres ayans charge en l'eglise estoyent
premièrement choisis et désignés par ceux du clergé: et puis après présentez au

peuple pour avoir son consentement.
Dans Recueil de pièces, copie F. H. Gagnebin, p. 107. Pour la représentation des

fidèles par les autorités, voir la lettre d'Ostervald à Tronchin du 5.10.1701, in: Archives

Tronchin, vol. 51, 196.



324 L'ordination au saint ministère

3. La structure et les éléments de l'ordination
neuchâteloise depuis 1705

Nous arrivons à la considération de la structure du formulaire de

l'ordination de 1705 et du contenu théologique de ses éléments48. Ce

n'est en effet qu'avec le formulaire de 1705 que nous avons affaire à une
tradition neuchâteloise clairement articulée, pour ce qui est de l'acte de

l'ordination au saint ministère.
Nous devons être attentifs, dans ce formulaire de l'ordination, aussi

bien à la continuation de la tradition du temps de la réforme qu'aux
modifications qu'ont pu y apporter la théologie et la conception de

l'homme d'un temps nouveau. Le pasteur Jean-Frédéric Ostervald est

influencé par la Frühaufklärung d'origine néerlandaise et anglaise. Il
s'agissait pour ce mouvement de mener un combat pour la survie de la

religion chrétienne, contestée par les déistes et les athées de l'époque 49.

Dans ce souci, plusieurs points de doctrine fondamentaux pour les

orthodoxes furent, sinon désavoués, du moins mis entre parenthèses par
Ostervald. Il s'agit pour lui de répondre aux exigences d'un «siècle

éclairé et philosophe». La religion de Jésus doit être en accord avec

l'histoire, mais aussi avec la raison, la morale et la religion naturelles.
Ostervald devient promoteur d'une orthodoxie raisonnée. Tout chez lui
est marqué par une certaine ambiguïté, due à la situation historique
imposant un combat sur plusieurs fronts 50. Cela a évidemment influ-

48 Cf. note 17.
49 C'est le mérite de K. Barth d'avoir situé Ostervald dans le contexte philosophique

de l'époque dans son ouvrage Die protestantische Theologie im 19. Jahrhundert. Ihre
Vorgeschichte und ihre Geschichte, Zollikon-Zürich 21952 fen français: La théologie protestante au
XIX' siècle. Préhistoire et histoire, Genève 1969), 16-152, en particulier 126-128. Voir aussi
K.Barth, Samuel Werenfels (1657—1740) und die Theologie seiner Zeit, in: Evangelische
Theologie 3/5 (1936). Actuellement Pierre Barthel, professeur d'histoire ecclésiastique à
l'Université de Neuchâtel, poursuit cette recherche en préparant un livre sur le
Catéchisme d'Ostervald. Nous lui devons plusieurs indications précieuses. Cf. son étude Le
discours sur lajusticepour un «siècle éclairéetphilosophe» deJ. F. Ostervald, in :Justice en dialogue,
collectif de l'Institut de recherches herméneutiques de l'Université de Neuchâtel, Genève
1982, 59-79.

50 J. J. von Allmen, dans L'Eglise et ses fonctions d'après Jean-Frédéric Ostervald. Le
problème de la théologie pratique au début du X VIII' siècle, Neuchâtel 1947, a examiné dans le
détail le résultat de cette entreprise. On peut parler d'un arminianisme non avoué d'Os-



Un ancien formulaire de l'Eglise réformée neuchâteloise 325

encé la conception du ministère et de l'ordination, la modifiant par
rapport à la première tradition réformée 51. Nous relèverons les traces de

ces modifications dans le formulaire de l'ordination.
Le Formulaire de la réception au Ministère et de l'Imposition des mains n'est

pas celui d'une synaxe liturgique, mais plutôt l'ordre d'un acte juridico-
liturgique de la Compagnie des pasteurs. Le tout commence par la

signature d'un document par les nouveaux ministres, et par une exhortation

librement formulée du Doyen ; suivent les promesses des candidats

et leur serment. On notera la multiplication de ces actes

d'engagement du nouveau ministre, donnant à l'ensemble un caractère
disciplinaire assez prononcé. La réformation du XVIe siècle aurait
probablement moins insisté sur les «exhortations et sommations». Notre
Formulaire fait lire ensuite trois textes bibliques pour rappeler
«l'Etablissement et la nécessité du St-Ministère et les qualités que doivent
avoir ceux qui y sont appelés»: Ep 4,11—13; 1 Tm 3, 1—7; 1 P 5, 1—4. Il
s'agit de textes classiques sur le ministère; on notera cependant que le
ministère est ainsi fondé sur une partie seulement du témoignage
néotestamentaire. Les évangiles et les premières épîtres pauliniennes ne
sont pas entendus. Le Doyen prononce la prière d'ordination sur les

candidats agenouillés, alors que la Compagnie reste debout. La prière est

suivie du Notre Père. Ensuite, le Doyen impose les mains aux nouveaux
ministres. Les ordonnés donnent la main d'association à leurs collègues
et le Doyen conclut «cette Sainte Action» par l'exhortation de

Col 4, 17.

tervald corrigé par un cartésianisme et un socinianisme critiques (ainsi Pierre Barthel).
L'arminianisme est le mouvement de contestation de l'orthodoxie calviniste au XVIIe siècle

en Hollande, en particulier dans la question de la double prédestination. Le socinianisme

a ses racines au XVIe siècle (Lelio et Fausto Sozzini, de Sienne, influencés par
différents courants théologiques non conformistes, sont morts en 1562 et 1604 à Zurich et

en Pologne) mais il est devenu, au XVIIe siècle, un mouvement s'opposant à l'orthodoxie
calviniste et préparant le siècle des Lumières. J. Moltmann, art. Arminias und Arminianismus,

et D. Cantimori, art. Sozinianismus, in : Evangelisches Kirchenlexikon I, 216-219 et III,
1049-1052.

51 Dans son livre De l'exercice du ministère sacré, Amsterdam 1739, Ostervald traite de la

prédication, de l'instruction de la jeunesse et du gouvernement de l'Eglise. Dans les

préliminaires, il est question de la piété, des dons et du travail qui qualifient le ministre,

p. 6—18. L'ordination n'y est pas évoquée. Dans Compendium theologiae christianae, Basileae

1939, 12s. et 330, il est brièvement question de celle-ci. L'auteur estime que (330)

Presbyterii habentjus examinandi, eligendi, ordinandi, Ecclesiajus approbandi vel recusandi— éviter
l'immixtion des pouvoirs politiques est son souci majeur. Rien n'est dit du contenu de

l'ordination.



326 L'ordination au saint ministère

Nous allons maintenant considérer le contenu des différents
engagements des ministres, la teneur de la prière de consécration et
l'imposition des mains avec la formule déclaratoire indiquant la portée de ce

geste.
La première chose que la Compagnie demande au nouveau ministre

est d'apposer sa signature à une lettre de la Classe de Neuchâtel à l'Eglise
bernoise, à propos du Consensus helveticus de 1675. Le Consensus rédigé à

Zurich et à Genève a voulu maintenir les Eglises réformées suisses une
fois pour toutes dans la stricte orthodoxie calviniste. Les ministres
neuchâtelois n'ont jamais signé individuellement la formule, mais ils se

sont engagés, de façon régulière entre 1681 et 1848, à ne pas toucher aux

problèmes controversés ; ceux-ci avaient trait au caractère universel de

la grâce ou à la prédestination, et à l'inspiration de l'Ecriture. Cet

engagement concernant la prédication et l'enseignement des pasteurs
de Neuchâtel témoigne de leur souci de garder une certaine liberté tout
en restant en bonne entente avec les Confédérés helvétiques de
confession réformée. L'Eglise de Neuchâtel, avec ses ministres, se reconnaît
redevable à la réformation calviniste, mais ne désire pas s'avancer dans
des affirmations doctrinales précises, comme elles avaient été élaborées

par les héritiers de la Réforme. On mesure la distance entre la conviction

théologique des Neuchâtelois que représente en particulier Oster-
vald et l'orthodoxie réformée 52.

Le candidat répond ensuite aux questions qui portent directement
sur l'exercice de ses fonctions pastorales. Les questions énumèrent les

attributions du pasteur. Le premier engagement du pasteur concerne la

pure prédication de l'évangile contenu dans les saintes Ecritures. On
notera que l'administation des sacrements n'est pas explicitement
mentionnée dans ce contexte. Les questions suivantes ont affaire aux fonctions

pastorales au sens étroit du terme, par exemple conduire le

troupeau, exercer la discipline, visiter les malades. Nous reviendrons aux
fonctions à propos de la formule pour l'imposition des mains. On
s'assure enfin de la volonté du ministre de mener une vie exemplaire, de

52 L. Aubert, Neuchâtel et le Consensus Helveticus, in : Aus fiinfJahrhunderten Schweizerischer

Kirchengeschichte. Festschrift Paul Wemle, Basel 1932, 163—177. La lettre suivie de la
signature de tous les ministres neuchâtelois ordonnés entre 1681 et 1848 en plus des

ministres déjà ordonnés en 1681 est insérée dans Actes et Arrets de la Venerable Classe, III,
70—78 ; traduction française de la lettre, p. 75—77.



Un ancien formulaire de l'Eglise réformée neuchâteloise 327

rester attaché à la Compagnie des pasteurs et à ses ordonnances et —

chose importante — de ne jamais déserter le saint ministère 53.

Enfin, les engagements du nouveau ministre comportent le serment

que doivent jurer «tous les Ministres de cet Etat», entendons: de la

Principauté de Neuchâtel et Valangin. Le ministre jure et promet
d'observer exactement tous les articles, «ainsi que je souhaite que Dieu me
soit en aide à la fin de mes jours». Cette dernière formule doit marquer
l'engagement existentiel du ministre qui est conscient de mettre en jeu,
dans l'exercice de son ministère, jusqu'à son bonheur éternel dans lequel
il entend entrer à la fin de sa vie terrestre. Le concept est celui du siècle
des Lumières.

Pour le contenu du serment, il faut préciser que le formulaire se

contente de dire qu'il comporte des engagements d'une part à l'égard de

Dieu et son Eglise, et d'autre part à l'égard de la Compagnie des

ministres. Nous trouvons le texte du serment déjà au XVIIe siècle dans

les Arrêts de la Classe 54. Il est composé de neuf articles. Les trois

premiers engagent le ministre, sa vie et ses biens, pour le service de Dieu
et de sa Parole. Les points 4—9 concernent sa loyauté vis-à-vis de la
Classe. Il ne doit pas troubler l'ordre de celle-ci par des complots; il doit
se soumettre au frère Doyen et à la Classe et en particulier être disposé à

accepter les postes qui lui seront proposés ; il ne doit rien entreprendre
de nouveau à moins que la Classe ne l'ait approuvé, ni trahir le secret des

séances de la Classe. On constate que l'intégration du ministre dans la

Compagnie est très importante et l'obéissance à son égard sans condition.

Le Doyen conclut les engagements par le vœu suivant: «Le Seigneur
vous fasse la grace de vous bien aquitter et de vôtre Serment et de vos

promesses. »

Nous parvenons à la prière d'ordination. Elle est dite par le Doyen
qui est l'officiant principal, voire le seul officiant de toute la cérémonie.

53 En 1712, les pasteurs se donnent une Discipline, un règlement général traitant de
l'autorité et des devoirs des ministres. Ce document tenu secret jusqu'en 1835, fait
apparaître le statut du pasteur neuchâtelois et les engagements des nouveaux ministres.
F. Clerc, La Discipline des Eglises de la Souveraineté de Neuchâtel et Valangin, Neuchâtel 1959
(Mémoires de l'Université de Neuchâtel XXVII). Clerc cite en synopse le texte de la
discipline en 1712 et 1835. C'est en 1835 seulement que la discipline a été imprimée. Voir
aussi J. F. Ostervald, De l'exercice du ministère sacré. Cf. J. J. von Allmen, L'Eglise et ses

fonctions d'après J. F. Ostervald, 65-73.
M « Serment que doivent prêter les Ministres à leur Réception au St. Ministère », dans

Actes et Arrets de la Vénérables Classe, III, 43 ; cf. Recueil de pièces, copie F. H. Gagnebin,
168.



328 L'ordination au saint ministère

La prière d'ordination est un texte d'une certaine longueur; pour une
lecture liturgique, il prend environ sept minutes. On distingue trois
parties principales:

1. L'introduction qui est composée des deux éléments suivants:
a) préparation à la consécration

b) bénédiction de Dieu qui donne des ministres à son Eglise

2. La partie centrale qui comporte quatre éléments différents:
a) présentation à Dieu des ministres auxquels il a adressé voca¬

tion
b) épiclèse sur les nouveaux ministres
c) intercession — pour les dons du ministère
d) intercession — face aux risques du ministère

3. La partie finale qui demande à Dieu l'exaucement de l'acte accompli
par son Eglise.

Placé devant l'impossibilité d'analyser en détail cette longue prière
d'ordination, nous voudrions tout au moins relever certains points
saillants pour chacun des éléments 55.

Dans la première phrase, l'Eglise — s'humiliant devant le Dieu
tout-puisssant - se prépare à présenter et consacrer les nouveaux
serviteurs de Dieu. On voit dès le départ l'aspect calvinien de l'ordination
qu'est l'offrande consécratoire du serviteur 5S.

L'introduction comporte ensuite l'élément assez développé d'une
bénédiction de Dieu pour le ministère établi par le Christ et les ministres
donnés de génération en génération à l'Eglise de Neuchâtel. L'Eglise se

réjouit devant Dieu de pouvoir compter sur la succession apostolique de

55 Les textes liturgiques auxquels nous pourrions confronter notre prière sont rares ;

l'Eglise de Genève adopta une liturgie officielle de consécration en 1839 seulement, cf.
H. Heyer, op. cit., 68. Le formulaire français mentionné note 36 prévoit une brève prière
laissée à la discrétion de l'officiant dans laquelle doit cependant être introduite une phrase
d'épiclèse et d'intercession pour laquelle il est donné un modèle. Concernant les quelques
textes liturgiques d'ordination des réformés, voir J. J. von Allmen, Le saint ministère, 133
note 40. Pour comparaison voir B. Botte, L'ordre d'après lesprières d'ordination, in -.Questions
liturgiques etparoissiales 35(1954) 167—178 ; B. Fischer, Das Gebet derKirche als Wesenselement
des Weihesakramentes, in: LiturgischesJahrbuch 20(1970) 166-177; P. M. Gy, Les anciennes

prières d'ordination, in: La Maison Dieu 138(1979) 93-122.
56 Cf. note 37.



Un ancien formulaire de l'Eglise réformée neuchâteloise 329

ses pasteurs qui appellent les hommes au salut. Le ministère qui ne
saurait manquer à l'Eglise de Dieu — à cause de la fidélité du Père et de

Jésus-Christ — est mis en lumière comme un premier élément constitutif
de cette Eglise. On se rappelle de la Confession de la Rochelle des

réformés français (1559): «L'Eglise ne peut consister, sinon qu'il y ait
des pasteurs qui ayent la charge d'enseigner. » La déclaration se trouve
dans le premier article sur l'Eglise de cette confession de foi57.

Le premier élément de la partie centrale de la prière évoque la

vocation secrète ou intérieure que les ministres ont reçue de Dieu, pour
aboutir à la présentation de ces ministres; on appelle ordinairement
celle-ci vocatio externa 58. On notera qu'elle est à nouveau évoquée dans

les termes d'une véritable consécration à Dieu ou d'une oblation des

personnes que l'Eglise a éprouvées, afin de juger du sérieux de leur
vocation 59. On notera aussi que le ministère, dont les nouveaux frères

seront revêtus, est caractérisé de glorieux. Ce n'est pas là l'expression
d'un cléricalisme orgueilleux — encore que les ministres aient de tout
temps été exposés à cette tentation —, mais plutôt une vive conscience de

l'origine divine du ministère et de la hauteur de sa tâche 60. L'insistance
sur le travail consistant à éprouver les jeunes gens et sur la décision des

aînés de jeter les yeux sur eux, encore avant qu'il soit question de la

vocation divine, est peut-être bien un trait de la théologie nouvelle et de

la mentalité d'un Ostervald.

57 Confession defoy 1559, art. 25 (W. Niesel, op. cit., 72). J. F. Ostervald, Compendium
theologiae Christianae, 332, enseigne la même doctrine ecclésiologique : Ministri sunt Dei in
opere salutis adjutores; absque illorum Ministerio Ecclesia stare nequit. Dans notre étude de
l'ordination des pasteurs presbytres nous ne traitons pas de la succession apostolique telle
qu'elle est considérée par les Eglises catholiques qui connaissent l'épiscopat. Cette question

fut soulevée lors du débat entre Ostervald et les Anglicans ; J. D. Burger, Ostervald et
la réunion des protestants, in: M. Neeser, e. a.,Jean-Frédéric Ostervald, 82s. Cf. note 35.

58 Sur la distinction de ces deux vocations voirJ. Calvin, L'institution chrétienne, IV, 3,
10—11. Pour le XVIIIe siècle, J. F. Ostervald, Compendium, 12s., et S. Werenfels, Opus-
cula, II, Lausannae et Genevae 1739, 461—472 sur la Quaestio de Ministris ad Sacrum hoc

munus admittendis.
59 Rappelons que la Classe dirigeait les études des candidats à Neuchâtel et à

l'extérieur et les soumettait à des examens avant l'imposition des mains. Ces examens ne
portaient pas uniquement sur les connaissances théologiques.

60 Pour Calvin la gloire des hommes est un terme eschatologique ; à propos des
ministères il parle de dignité et d'excellence ; L'institution chrétienne, IV, 3, 3 .La Confession
helvétique postérieure veut que l'on honore et estime les ministres, il ne faut point les
mépriser; W. Niesel, op. cit., 253, 255; J. Courvoisier, op. cit., 102, 104, 106. J. F.
Ostervald cite les «ordres sacrés» dans La Sainte Bible, scolie ad 1 Tm 3, 2.



330 L'ordination au saint ministère

Le second élément de la partie centrale est une épiclèse. Pour être
ministres de la nouvelle alliance et instruments de la gloire de Dieu et du

règne de Jésus-Christ, des hommes faibles sont saisis par l'Esprit de

Dieu. Dieu peut augmenter les dons qu'ils ont déjà reçus et leur accorder
de nouveaux : cette considération des charismes est importante pour la

conception du ministère. Les charismes sont regardés dans une
perspective dynamique : ils seront augmentés, des nouveaux pouvant être

ajoutés. Le terme utilisé pour caractériser l'action de l'Esprit de Dieu sur
les ministres est celui de revêtir61.

La suite est composée d'une double série d'intercessions pour les

nouveaux ministres. On considère d'une part les dons nécessaires à un
ministre et d'autre part les risques auxquels celui-ci est confronté dans

son ministère ; est-ce un hasard que le deuxième thème soit plus
développé que le premier? Les dons du ministre vont de l'entendement
éclairé pour comprendre l'Ecriture à l'amour pour les brebis du Christ,
en passant par des qualités concernant le ministre lui-même, comme sa

piété ou sa fermeté. Parmi les risques apparaissent au premier rang « les

désirs de la jeunesse » du ministre que l'on demande à Dieu d'éteindre —

on ressent la naïveté moraliste qu'Ostervald partage avec la Aujklärung
et qui constitue la limite de celle-ci. Les dangers évoqués dans la prière
sont aussi la paresse, l'orgueil, l'avarice ou l'hypocrisie qui pourraient
être ruineux au ministre ou à l'Eglise62. Le ministre a une course à

accomplir et il travaille à la destruction du règne de Satan. Les
intercessions aboutissent à la citation de la lre épître de Pierre concernant la

couronne de gloire que donne à ses serviteurs le souverain berger
(1 P 5, 4). Ces intercessions constituent un élément très concret et font
apparaître clairement le climat spirituel et ecclésiastique dans lequel le

61 J. J. von allmen, L'Eglise et ses fonctions, 69, souligne, à propos de l'ordination au
ministère, qu'Ostervald était toujours assez mal à l'aise en ce qui concernait la doctrine du
Saint-Esprit. Il estime que cela pourrait être la raison pour laquelle Ostervald ne parle
guère de l'ordination dans ses écrits théologiques. Admettons cependant que dans notre
liturgie l'invocation de l'Esprit a toute sa place.

62 Dans Ministère, 3, Ostervald évoque trois choses essentielles pour un ministre : « la
Piété, les Dons, et le Travail» — pourtant, dans la ligne de la théologie qu'il a choisie, la
piété personnelle du ministre est la seule chose vraiment fondamentale ; cf. Compendium,
4—6. Ostervald était très impressionné par les dangers que pouvait courir la jeunesse — il en
parle dans son premier écrit, le Traité des sources de la corruption qui règne aujourd'hujparmi les

Chrestiens, I, Amsterdam 1700, 266.
On notera l'utilisation, en rapport avec les intercessions, du terme de «glorieux

Caractère dont ils (les ministres) vont être revêtus ». Cf. note 60.



Un ancien formulaire de l'Eglise réformée neuchâteloise 331

ministère pastoral était exercé dans l'Eglise neuchâteloise au début du

XVIIIe siècle63.

C'est en considérant cette partie des intercessions que l'on se rend
surtout compte du changement intervenu entre la doctrine sur les

ministères de la Réforme et de la Confession helvétique postérieure
d'une part, et la conception théologique propre au XVIIIe siècle et
défendue par Ostervald d'autre part. Maintenant, on fonde davantage le
ministère sur les hommes et leurs possibilités que sur le don de Dieu,
c'est pourquoi il faut beaucoup parler de ces hommes et de ce qui
pourrait leur arriver. On prie pour les candidats afin qu'ils soient en
mesure de remplir leurs devoirs de ministre — c'est de leurs mérites qu'ils
vivront plus que de la grâce de Dieu que la Réforme aurait seule

magnifiée 64.

La fin de la prière concerne l'exaucement de la demande de l'Eglise.
Il ne va pas de soi, puisque la ratification de ce que fait l'Eglise — sur la

terre — est explicitement demandée au Seigneur — dans son ciel. Mais

l'Eglise fait confiance au Seigneur et se réclame de la promesse du Christ
concernant son édification. Cette fin définit l'ordination dans l'Eglise
réformée : elle est une prière confiante pour les ministres que le

Seigneur lui-même a choisis et qu'il donne à l'Eglise.
L'acte de l'imposition des mains suit immédiatement la prière

d'ordination (à laquelle est rattaché le Notre Père). Le Doyen est seul à

imposer les mains, au milieu de ses confrères. En accomplissant ce geste

biblique d'une portée œcuménique, le Doyen déclare qu'il établit N. N.
dans la charge de ministre de l'évangile. C'est un beau titre pour le

pasteur. La suite de la déclaration énumère les fonctions principales de

ce ministre. Il doit prêcher la Parole de Dieu, exercer la discipline et
administrer les sacrements. L'ordre dans lequel les trois premières
fonctions sont mentionnées est à relever ; pour la Réforme, l'administration

des sacrements suit directement la prédication. Nous avions déjà
constaté l'absence d'une mention des sacrements lors des questions
auxquelles répond le ministre 65. La déclaration fait par ailleurs état
d'autres fonctions du ministre, sans les préciser; son énumération ne

63 Sur ce contexte voir R. Gretillat, Jean Frédéric Ostervald, 58-60.
64 P. Barthel, Le discours sur la justice pour un «siècle éclairé et philosophe » de

J. F. Ostervald, loc. cit.
65 Cf. note 34 sur les fonctions ministérielles d'après la Réforme. Ci-devant p. 326 s.

sur les questions posées au ministre.



332 L'ordination au saint ministère

voudrait donc pas être limitative. L'imposition des mains avec la déclaration

qui l'accompagne se fait individuellement ; elle est répétée
intégralement autant de fois qu'il y a de candidats.

Cette formule nous permet de constater l'unité qu'il y a entre la

conception du ministère pastoral de la Réforme et celle de l'Eglise
neuchâteloise au début du XVIIIe siècle. On ordonne toujours au même
ministère de la Parole, des sacrements et de la discipline. Les nuances

propres à la nouvelle formule nous rendent pourtant sensibles aux
accents particuliers que l'on pouvait alors mettre sur l'exercice de ces

fonctions. Les sacrements sont passés à l'arrière-plan 66.

On retiendra enfin que le ministre conférant l'ordination est conscient

d'agir au nom et en l'autorité du Dieu trinitaire. Dans cette
autorité, il donne au nouveau ministre le pouvoir d'exercer ses

fonctions. Ces notions doivent être comprises dans la perspective de
l'autorité qui vient de Dieu, encore que le XVIIIe siècle ne peut avoir
manqué d'introduire les conceptions de l'autonomie de l'homme dans

les formules traditionnelles 61. Aussi le rappel de la Trinité, chez Oster-
vald, est-il plus du domaine formel que de la confession de foi.

Nous noterons encore l'importance d'un acte qui suit immédiatement

l'imposition des mains, même s'il n'apparaît dans notre formulaire

que dans une phrase de rubrique : « Les récipiendaires donnent la main
d'association », sous-entendu : à leurs confrères. La formule s'inspire de

Ga 2, 9 où il est dit que les colonnes de l'Eglise de Jérusalem donnèrent
la main d'association ou la main de communion à Paul et Barnabas. La
situation n'est pas la même ici et là; mais on voit qu'il s'agit de la
reconnaissance des nouveaux ministres par les anciens et de leur
intégration dans la communauté ou compagnie des serviteurs du Christ. La

66 Pour Ostervald, le ministre est avant tout celui qui assume une fonction morale et
de gouvernement dans l'Eglise. Les rites, mais aussi la prédication passent au second plan.
Voir Compendium, 2—6, où l'auteur énumère quatre parties de l'office du ministre : 1. Docere

seu annunciare doctrinam Evangelicam. 2. Cultum divinum celebrare et res sacras peragere. 3.

Ecclesiae praeesse et gregem regere. 4. Pietati intentum esse, mais nous confie aussi vix ulla

periculosior opinio animos infecit, ac ilia quae statuit ministros nihil aliud esse quam quos doctores et

concionatores, qui certis quibusdam horis et temporibus adpopulum verba faciunt, preces recitent, et

ritus quosdam externos in Ecclesia obeant (p. 3s.).
67 Nous nous devons de renvoyer ici à un chapitre vigoureux sur « l'autorité pastorale

d'après les Confessions de foi réformées » de J. J. von Allmen, Prophe'tisme sacramentel,

Neuchâtel 1964, 83-107, mais aussi au constat que faisait le même auteur dans L'Eglise et

ses fonctions d'aprèsJean-Frédéric Ostervald, 65s., à propos du fléchissement de la conception
de la Réforme dans le sens du moralisme et du rationalisme du XVIIIe siècle.



Un ancien formulaire de l'Eglise réformée neuchâteloise 333

collégialité du ministère, à vrai dire peu soulignée par l'ordination
elle-même, où n'officie que le Doyen, apparaît très fortement dans cet
acte final. Elle est d'ailleurs aussi affirmée par la formulation des

engagements du ministre, dans le serment en particulier 6S.

4. Les modifications du xixe siècle

Le premier formulaire neuchâtelois de l'ordination a donc été
retouché après 150 ans, en 1850, au moment de la création du Synode 69.

La transformation la plus visible est l'inscription de l'ordination —

appelée toujours ainsi — dans l'ordre habituel d'un culte public
commençant par la confession des péchés, un chant de l'assemblée et une
prière d'ouverture suivis du sermon et d'un autre chant. A la fin du
service, on retrouve cette structure : « Le Pasteur officiant remonte en
chaire et termine par la Bénédiction » (la formule de Nb 6,24—26, suivie
d'un « Allez en paix »)70.

La prière d'ouverture du service est une très longue prière d'action
de grâce et d'intercession pour l'Eglise et ses ministres. Il vaut la peine
de relever qu'elle commence par demander «la salutaire efficace» de

l'Esprit de Dieu pour la consécration et qu'elle aboutit à la demande
« d'une mesure abondante » de l'Esprit pour le serviteur accomplissant
les fonctions de la consécration.

L'ordination proprement dite est maintenue dans sa structure reçue.
On a seulement opéré une inversion entre les promesses et les lectures

bibliques (enrichies d'une paraphrase de l'épître à Tite, en particulier du
ch. 3). L'enseignement biblique précède maintenant l'engagement des

candidats, ce qui est effectivement plus logique. Le discours du Doyen
est remplacé par le sermon.

Nous voudrions relever deux déclarations de l'officiant sur la portée
de l'acte, qui sont une sorte de définition, introduite au début de la

68 Par son ordination le ministre devient membre de la Classe dont la cohésion, la vie
autonome et l'autorité étaient plus sensibles à Neuchâtel que dans d'autres Eglises. La
collégialité vécue au sein de la Classe est très forte et réelle. Contraignante peut-être, mais
aussi fraternelle. Ch. Monvert, op. cit., 6—20; F. Clerc, op. cit., 7-16.

69 Cf. note 22.
70 II s'agit de l'ordre du culte dominical, sans eucharistie, tel qu'on le trouve dans la

liturgie neuchâteloise de l'époque. Voir La Liturgie, 6e édition, 1873, 7—30.



334 L'ordination au saint ministère

cérémonie et avant la prière. La première déclaration constate que les

candidats « ont été soigneusement examinés par ceux qui avaient charge
de le faire, jugés dignes et capables d'être revêtus de ce glorieux Ministère,

acceptés par le Synode de notre Eglise»71. Les deux déclarations

indiquent que l'on va procéder à l'ordination par la prière et l'imposition

des mains. La première désigne l'acte en tant que consécration au
saint ministère ; l'officiant agira « au nom de Dieu et en l'autorité du
Ministère évangélique établi parmi nous ». La seconde précise que
l'ordination se fera au nom du Père, du Fils et du Saint-Esprit.

Les modifications les plus conséquentes sont intervenues au niveau
de la formulation des engagements des nouveaux ministres. Il n'est plus
question désormais d'une signature en rapport avec le Consensus helveti-

cus72. La préoccupation y afférant est cependant reprise dans la première
des promesses que fait le nouveau ministre, concernant la pure
prédication de la doctrine de l'évangile ; on y a en effet ajouté : « En évitant les

questions obscures et propices à amener de vaines contestations, selon

l'engagement que nous avons tous pris à l'exemple de nos pères». La

première partie de l'adjonction est d'ailleurs mise entre parenthèses
dans notre manuscrit de 1865, par le copiste lui-même. Pour le reste, la

teneur des promesses est la même, à l'exception de la dernière qui
concernait l'attachement à la Compagnie et à ses ordres et la fidélité au
ministère. Elle contient maintenant une prolongation de la promesse
précédente qui concernait la vie personnelle du ministre et engage
celui-ci à « respecter toujours le caractère de Ministre qui lui sera conféré,

et de servir l'Eglise dans ce Ministère autant que Dieu lui en
donnera la force». Nous retrouvons ici le terme de caractère qui était
déjà utilisé dans la prière d'ordination depuis 170 5 73.

A propos du serment qui suit toujours les promesses, il faut noter
qu'il n'est plus présenté comme un engagement envers Dieu, l'Eglise et
la Compagnie, mais comme un lien entre le ministre et l'Eglise. Les cinq
premiers articles du serment sont maintenus dans leur forme antérieure ;

les articles 6—9 qui avaient trait à la soumission à la Classe et à la loyauté
à son égard ont été supprimés. Par contre, l'article 4 qui engageait à

l'unité dans la doctrine est un peu plus explicite en disant : « Etre uni avec

71 Voir ci-devant ce qui a été dit de la formation théologique et des instances qui en
étaient chargées, p. 316.

72 La lignée des signatures de la lettre le concernant s'arrête en effet à l'ordination du
31 octobre 1848. Cf. note 52.

73 Sur la question du caractère voir p. 322 s. et la note 62.



Un ancien formulaire de l'Eglise réformée neuchâteloise 335

les Frères dans le Saint Ministère en la doctrine de piété ». On a surtout créé

un nouvel article 6 qui fait jurer au candidat de « se consacrer premièrement

au service de l'Eglise Neuchâteloise et se soumettre à l'ordre qui
y est établi ». Cet article qui a très tôt posé un problème aux candidats

venus de l'étranger ou aux fils du pays contraints d'aller exercer le
ministère à l'extérieur, fut supprimé du serment après sept ans seulement

74.

La prière d'ordination est dans l'ensemble maintenue dans sa

formulation reçue. Il y a omission de quelques précisions, en particulier de

celles qui regardent les dangers menaçant le ministre (paresse, orgueil,
intempérance, hypocrisie...). La modification la plus importante est

intervenue dans le premier élément de la partie centrale qui insistait,
dans la formulation ancienne, sur le travail fait afin d'éprouver les

nouveaux ministres et sur leur présentation à Dieu par l'Eglise. Cette
dernière indication, maintenue dans l'introduction de la prière, est

omise ici. Le travail d'épreuve de l'Eglise n'est plus évoqué. Mais
surtout il est maintenant supposé des ministres qu'« ils se sentent — eux-
mêmes — appelés » par Dieu à revêtir le glorieux ministère. Il y a là une
indication significative. Le pasteur réformé est renvoyé d'abord à sa

conscience personnelle de l'appel divin 75.

L'acte de l'imposition des mains qui suit toujours immédiatement la

prière d'ordination est conservé tel que l'Eglise le pratiquait selon
l'ancien usage. Il en est de même de la main d'association que le

«Récipiendaire» donnera ensuite aux pasteurs et ministres présents.
Le célébrant de cette liturgie est un pasteur désigné par la Commission

de consécration. Il officie seul, tout comme le Doyen dans la

période précédente 76.

74 Voir la discussion de la question dans 1 e. Manuel de la Commission de Consécration (cf.
note 22) et la suppression de l'article 6 par le Synode le 4 nov. 1856 dans le Manuel du

Synode de l'Eglise neuchâteloise, p. 210 s.
75 En fait, dès le XVIIIe siècle ce pasteur se réclamait déjà de sa propre piété plus que

du don de Dieu à son Eglise ; voir note 49. Le subjectivisme du XIXe siècle et de son réveil
religieux rend la chose seulement plus apparente. On découvre ce climat dans une œuvre
importante de l'époque, A. Vinet, Théologie pastorale ou théorie du ministère évangélique, de

1850, éd. par E. Grin, Lausanne 1942. La première partie de l'ouvrage est intitulée de

façon significative: «Vie individuelle et intérieure».
Pour être équitable, rappelons toutefois, que suivant la liturgie de 1850, l'ordination

commence par l'évocation de l'examen des candidats qui «ont été soigneusement
examinés par ceux qui avaient charge de le faire ». Cependant, quels pouvaient être les critères
d'un tel examen?

76 Règlement pour la Consécration des Candidats au Saint Ministère, art. 2 (cf. note 22).



336 L'ordination au saint ministère

Après le schisme de 1873, les deux Eglises neuchâteloises ont publié,
chacune de son côté, leur version particulière de la liturgie de
consécration au saint ministère (c'est ainsi que l'on s'exprime maintenant,
plutôt que de parler de l'ordination)77. Des deux côtés il s'agit en réalité
toujours de la même cérémonie neuchâteloise de l'ordination, quant à la

structure et quant au contenu.
Voici les modifications qui y ont été apportées: dans la prière de

l'ordination, la liturgie de l'Eglise nationale supprime le passage
traditionnel parlant de la vocation à revêtir ce glorieux ministère et de la

présentation des nouveaux ministres par l'Eglise, afin que Dieu scelle

leur vocation. Dans toute cette liturgie, il n'est désormais question de la

vocation du ministre que dans une phrase subordonnée de la prière
d'ordination et dans un passage de la prière d'ouverture du service. La

liturgie de l'Eglise indépendante reste fidèle à l'ancienne formulation.

A un autre endroit de la prière d'ordination, la liturgie indépendante
parle désormais des vrais ministres de la nouvelle alliance — on voit
comment a pu naître le souci de cette précision que ne connaît pas la

liturgie nationale (le terme de vrai serviteur apparaissait cependant déjà
à un endroit de la prière d'ouverture créée en 1850; à cette place, la

liturgie de l'Eglise nationale l'utilise également après le schisme) 78.

Significative est en outre la disparition, dans les deux liturgies, de la

mention de l'exercice de la discipline, confiée au ministre, dans l'énu-
mération des tâches qui accompagne l'imposition des mains. La discipline

disparaît aussi, dans les deux liturgies, des promesses du nouveau
ministre ; l'une et l'autre maintiennent cependant à cet endroit la mention

de la charge du ministre d'avertir et de reprendre les

pécheurs 79.

C'est au niveau des engagements des nouveaux ministres que sont

par ailleurs intervenues les modifications les plus sensibles, par lesquelles

les chemins des deux Eglises se séparent franchement. Voyons

77 Cf. ci-devant pp. 316—318 et les notes 26-28.
78 Voici comment, au milieu du XIXe siècle, A. Vinet, op. cit., 7 s., conçoit le

ministère du pasteur dès l'introduction de son ouvrage : « Ce ministère, essentiellement
moral puisque la parole en fait l'essence, ne laisse pas la parole se matérialiser et se tourner
en rite. Il veut être l'action d'une âme sur une âme, de la liberté sur la liberté. Il est avant
tout, il reste après tout, une vertu. » Voir aussi les paragraphes consacrés aux «difficultés et

avantages du ministère évangélique » et à la vocation, p. 45 ss.
79 La discipline ecclésiastique est maintenant remplacée par la cure d'âmes dont

A. Vinet, op. cit., 253 s., parle avec insistance.



Un ancien formulaire de l'Eglise réformée neuchâteloise 337

d'abord la liturgie de l'Eglise indépendante qui reste plus proche de

l'ancien modèle, plus fidèle donc à la tradition. Elle ne maintient pas
seulement la structure des promesses du ministre d'une part et celle de

son serment exprimé en plusieurs articles d'autre part, mais respecte
aussi, dans l'ensemble, le contenu traditionnel. La « confession de foi de

notre Eglise » est mise en relation avec la promesse concernant la
prédication de l'Evangile. Dans les articles du serment, on notera l'omission

de la mention du profit intéressé qui pourrait empêcher le saint
ministère et de la division de l'Eglise dont on avait peut-être alors honte
de parler. Assez significative pour le climat piétiste dans l'Eglise
indépendante est par contre l'adjonction d'un nouvel article : « Remplir tous
les devoirs de votre charge, en travaillant avec zèle au salut des âmes qui
vous seront confiées »80.

La liturgie de l'Eglise nationale a considérablement réduit la partie
des engagements qui tiennent ici en deux promesses distinctes : le
nouveau ministre s'engage d'une part à assumer son ministère «selon les

enseignements de Jésus-Christ et des Apôtres», et d'autre part à enseigner,

conduire, consoler, visiter et au besoin reprendre ceux qui lui
seront confiés. Si la seconde partie est la reproduction fidèle de l'une des

promesses traditionnelles, la première partie par contre constitue une
réduction significative de l'ancien engagement à la pure prédication de

l'évangile81. Toute allusion à une intégration dans un corps de ministres
a disparu. Le pasteur protestant apparaît comme un enseignant et
conseiller autonome et individualiste.

5. Rétrospective et conclusion

En conclusion, nous avons un constat à faire et une question à poser ;

puis, nous aurons un regret à formuler. Des perspectives nouvelles se

sont ouvertes à l'époque contemporaine.

80 A. Vinet, op. cit., 9 : « L'objet du ministère, c'est de rassembler sous la discipline de

Jésus-Christ, <d'amener captives à son obéissance> les âmes qui y sont destinées; c'est de

perpétuer, d'agrandir, de fonder sans cesse le royaume de Dieu sur la terre. »
81 L'article 12 de la loi ecclésiastique de NumaDroz de 1873 stipulait que la liberté de

conscience de l'ecclésiastique ne peut être restreinte par un règlement ou engagement.
Cette disposition avait d'abord semblé rendre impossible toute consécration des ministres
dont on ne voulait plus exiger autre chose qu'une licence en théologie. Cf. note 27.



338 L'ordination au saint ministère

Le constat concerne la remarquable et étonnante continuité d'une
pratique depuis les premiers temps de la Réforme du XVIe jusqu'au
XIXe siècle - et même au-delà, jusqu'à l'heure actuelle : année après
année, on ordonne et consacre à Neuchâtel les ministres que Dieu
donne à l'Eglise. Nous ne pouvons que rendre grâce à Dieu qui jamais ne
cesse d'adresser vocation à des hommes — aujourd'hui à des femmes aussi

— d'être ministres dans son Eglise. Et nous pouvons aussi rendre grâce

pour la fidélité avec laquelle l'Eglise réformée de ce pays a reçu ces

vocations et consacré les ministres au Seigneur, afin qu'ils puissent
exercer les fonctions pastorales au sein de la communauté. L'Eglise
neuchâteloise s'intègre ainsi dans l'Eglise du Christ à travers Yoikumènè

qui ne cesse de vivre, dans toutes les communautés locales, grâce au

ministère apostolique que lui donne le Seigneur de l'Eglise, pour la

maintenir dans la foi des apôtres et dans l'obéissance au Christ qui vient.
Ces ordinations neuchâteloises, accomplies toujours par la prière et

l'imposition des mains comme l'Eglise l'a pratiqué depuis les premiers
temps, sont une promesse eschatologique. On voit ainsi se réaliser

concrètement, parmi nous, la promesse du Christ pour son Eglise contre
laquelle la puissance de la mort ne saurait avoir raison (Mt 16,18)82.

La remarquable continuité dans les termes et les gestes, durant les

siècles, à travers des situations ecclésiastiques et historiques changeantes,

est comme un signe extérieur de la réalité intérieure que constitue,

pour l'Eglise, la continuité du ministère ordonné. Si la Confession

helvétique postérieure déclare : « Les Ministres de l'Eglise sont appelez,
à cette fin qu'ils annoncent aux fideles l'Evangile de Christ, et qu'ils leur
administrent les Sacremens », la déclaration de l'officiant dans la liturgie
synodale neuchâteloise du XIXe siècle répond très exactement à cette

conception : «Je vous impose les mains et je vous établis... dans la charge
de Ministre de l'Evangile ; je vous donne le pouvoir de prêcher la Parole
de Dieu, d'exercer la discipline, d'administrer les sacrements...83 ».

C'est pourtant là que naît notre question, à vrai dire inquiétante. Les

mots dits dans la liturgie de l'Eglise ont-ils toujours la même signification

La continuité des formules de la Réforme du XVIe siècle au

82 Nous renvoyons ici à l'impressionnante série des 306 signatures de nouveaux
ministres apposées à la lettre de la Classe de Neuchâtel concernant le Consensus helveticus,
dans les Actes de la Classe (cf. note 52) et à la liste des 90 ministres consacrés ou agrégés au
clergé neuchâtelois entre 1850 et 1873, sur les dernières pages du manuscrit de la Liturgie
de l'Ordination de 1850.

83 J. Courvoisier, op. cit., 106s.; Liturgie de l'Ordination de 1850, 21.



Un ancien formulaire de l'Eglise réformée neuchâteloise 339

XVIIIe siècle (marqué par l'arminianisme et le rationalisme de la

Frübaujkläruti£) et au XIXe siècle (marqué par le réveil religieux et le
subjectivisme) ne recouvre-t-elle pas trompeusement une dissension

profonde Est-ce bien toujours au même ministère, dans la même Eglise
que l'on ordonne des hommes dans le pays neuchâtelois On ne saurait

ignorer la différence de vue entre les réformateurs et Jean-Frédéric
Ostervald, par exemple. Ce n'est pas la même chose qui importait aux
uns et aux autres, dans le ministère.

Pour la Réforme, le pasteur est essentiellement ministre de la Parole
de Dieu84 ; celle-ci agit dans la prédication, mais aussi dans les

sacrements. Le Seigneur se sert du ministre dans l'Eglise pour l'édification
d'une communauté de salut. Ostervald rappelle bien entendu toujours
les fonctions traditionnelles des ministres, mais l'essentiel du ministère
se situe selon lui dans le domaine moral du gouvernement de l'Eglise
par la discipline 85. La première condition pour être ministre est celle de
la piété qui mettra le pasteur en mesure de gouverner la communauté.
Aussi l'ordination, tout en étant nécessaire à l'exercice du ministère
dans une Eglise constituée, n'est-elle qu'une chose extérieure qui sert
plus à empêcher d'éventuels candidats indignes à s'introduire dans le
ministère qu'à fortifier par l'Esprit ceux qui y entrent86. Quant au
XIXe siècle, le pasteur y devient avant tout le guide spirituel des
individus 87. Il agit avec sa parole sur les âmes qui lui sont confiées, sans que
revienne à cette parole une autre vertu que la sienne propre ; il serait
abusif de parler à son propos d'une présence divine.

De ce fait, tout en disant les mêmes mots et en faisant les mêmes

gestes, les uns et les autres devaient nécessairement entendre différemment,

dans l'ordination au saint ministère comme ailleurs. Nous aurions

tort de vouloir ignorer ou sous-estimer ces différences dans la conception

de l'homme, de l'Eglise, de ce que doivent lui apporter les ministres.

84 W. Niesel, Bekenntnisschriften, 257 s. ; J. Courvoisier, La confession helvétique
postérieure, 109-111. J. J. von Allmen, Le saint ministère, 78—98.

85 Traité des sources de la corruption qui règne aujourd'huyparmi les Chrestiens (sans nom
d'auteur, mais écrit par Ostervald), II, Amsterdam 1700, 31. 82—115. Catéchisme ou

instruction dans la religion chrestienne, parj. F. Ostervald, Genève 1702, 110. 186; Minis
tère, 3; Compendium, 2—5. 267. J. J. von Allmen, L'Eglise et ses fonctions, 65-73. Cf. page
331 s. et note 66.

88 J. J. von Allmen, L'Eglise et ses fonctions, 69. 110 s. Cf. note 51.
87 A. Vinet, Théologiepastorale ou théorie du ministère évangélique, 1-22. L'original de

ce livre a été publié en 1850 sur la base des notes de Vinet (1797—1847).



340 L'ordination au saint ministère

Il est cependant tout aussi certain qu'au-delà des accents dissemblables,

il reste dans l'Eglise une obéissance continuelle et durable fondée

sur la fidélité du Seigneur lui-même. La confusion et les contradictions
des hommes, théologiques et autres, seraient-elles plus fortes que la

mission du Seigneur confiée à son Eglise de génération en génération
Nous ne le pensons pas. Dans la mesure où l'ordination est l'expression
vivante de la tradition de l'Eglise venant des apôtres, qui se fonde sur la

parole du Nouveau Testament toujours amplement proclamée dans

l'Eglise neuchâteloise lorsque l'on impose les mains aux nouveaux
ministres, l'intention de l'Eglise reste identique à elle-même, face au
don toujours renouvelé du Seigneur qui est fidèle. Il est une continuité
de l'Eglise du Christ, à Neuchâtel comme ailleurs, qui défie les

compréhensions et les expressions changeantes. La lignée ininterrompue des

ordinations pastorales par prière et imposition des mains est finalement
plus significative que les différences d'ordre herméneutique dans la

réception de ce qui est dit à cette occasion. Nous ne voudrions pas par là

minimiser l'importance de la compréhension des mots qui sont proférés,
mais tenir compte du caractère relatif du langage et des signes 88.

Il nous reste à exprimer un regret à propos de l'ancienne ordination
neuchâteloise au saint ministère. Ni au XVIe siècle, lorsque l'Eglise
réformée inaugurait sa pratique, ni au XVIIIe siècle, alors qu'elle codifiait

celle-ci, ni en 1850, quand l'ordination devint affaire synodale, ou

en 1873, lorsque l'Eglise fut éprouvée par un christianisme qui se

voulait libéral et par les immixtions des politiciens de l'époque, les

circonstances furent telles que la prière et l'imposition des mains aux

nouveaux ministres aient pu être unies à la fraction du pain, au sacrement

eucharistique 89. Cela n'était pas pensable vu l'usage toujours rare

que faisait l'Eglise réformée à Neuchâtel comme ailleurs de ce sacrement.

88 P. A. Stucki, Herméneutique et dialectique, Genève 1970; H. Birus (Hrsg.), Her-
meneutische Positionen, Göttingen—Zürich 1982.

89 Le seul qui ait prévu de célébrer la cène lors de l'ordination, dans le champ
d'investigation qui peut nous intéresser ici, est Martin Bucer à Strasbourg, au moment de
la Réforme du XVIe siècle; Von der wahren Seelsorge und dem rechten Hirtendienst, 1538

(Martin Bucers deutsche Schriften, VII, hrsg. von R. Stupperich, Gürtersloh-Paris 1964,
140). Voir R. Bornert, La Réformeprotestante du Culte à Strasbourg au XVI' siècle (1523-
1598). Approche sociologique et interprétation théologique, Leiden 1981, 419—438.



Un ancien formulaire de l'Eglise réformée neuchâteloise 341

Heureusement, l'histoire de l'Eglise ne s'arrêta pas là et une
nouvelle génération put découvrir, depuis les années 1960, les perspectives
eucharistiques de l'ordination ou de la consécration des ministres de

l'Eglise. Dans le contexte eucharistique se reposera aussi la question de
la confession de foi de l'Eglise et des ministres, et elle pourra trouver
une réponse plus prometteuse que ne le fut l'adhésion faite avec réserve
et finalement abandonnée à un Consensus helveticus. Pour cette nouvelle
étape, l'Eglise neuchâteloise est essentiellement redevable à Jean-
Jacques von Allmen - autre grand théologien et pasteur dans ce pays 90.

La nouvelle liturgie de consécration mériterait une présentation propre.

Nous relèverons seulement que la responsabilité œcuménique dans

l'ordination aux ministères du Christ apparaît maintenant avec acuité à

l'Eglise réformée neuchâteloise et à ses partenaires dans le dialogue
entre Eglises encore divisées. Il s'agit ici d'abord du dialogue avec

l'Eglise catholique romaine 91.

Actuellement, la consécration au ministère pastoral et diaconal est

célébrée, dans l'Eglise réformée neuchâteloise, chaque fois que des

candidats à ces deux ministères complémentaires mais non identiques
sont parvenus au terme de leur préparation. La consécration a lieu au

cours d'un culte synodal eucharistique que préside le président du
Conseil synodal. Avec le Conseil, le président assume la fonction épis-
copale dans l'Eglise. Les candidats confessent la foi avec l'Eglise
rassemblée et prennent leurs engagements. Le président du Conseil synodal

et plusieurs ministres, pasteurs et diacres, imposent les mains aux

nouveaux ministres. Dans les textes liturgiques utilisés pour la célébration,

l'on reconnaît sans peine l'héritage de l'ancienne liturgie neuchâ-

90J.J. von Allmen, La joie de devenir pasteur, in: Wort und Gemeinde. Festschrift
E. Thurneysen, Zürich 1968, 13—17, une prédication prononcée à l'occasion d'une
consécration pastorale à la Collégiale de Neuchâtel. Le même, Die Ordination in der Sicht und
Praxis der reformierten Kirche, in: Theologisch-praktische Quartalschrift 118(1970) 141—153.

51 Voir à ce propos le récent document dit de Lima de Foi et Constitution du Conseil
Œcuménique des Eglises, Baptême, eucharistie, ministère. Convergence de la foi, Paris 1982,
surtout 73—78. Puis B. Kleinheyer, Die Priesterweihe im römischen Ritus. Eine liturgiehistorische

Studie, Trier 1962 ; A. Houssiau, Le nouveau Rituelde l'Ordination sacerdotale, in : Ecclesia

a Spiritu Sancto edocta. Mise, theol. offerts à Mgr G. Philips, Gembloux 1970, 269-280.
E. J. Lengeling, Die Theologie des Weihesakramentes nach dem Zeugnis des neuen Ritus, in :

Liturgischesfahrbuch 19(1969) 142—165; H. Vorgrimler (Hrsg.), Derpriesterliche Dienst. 5 :
Amt und Ordination in ökumenischer Sicht, Freiburg i.B. 1973; J. Lécuyer, Le sacrement de

l'ordination, Paris 1983.



342 L'ordination au saint ministère

teloise de l'ordination au saint ministère ; les formules ne sont pourtant
pas fixées une fois pour toutes, mais revues de fois en fois avec les

candidats à la consécration. C'est ainsi que vit la tradition92.

92 Eglise réformée évangélique du canton de Neuchâtel, Constitution 1980, art. 56—65

sur les ministres pasteurs et diacres ; Règlement général 1982, art. 248 sur la cérémonie de
consécration. Voir la présentation et l'appréciation de la consécration neuchâteloise faite

par un liturgiste catholique, J. Baumgartner, Ordinationsliturgie der Reformierten. Zwei
Formulare der französischen Schweiz, in: Heiliger Dienst 25(1971) 77-86.

Pour élargir le débat : Th. J. Talley, Ordination in Today's Thinking, in : Studia Liturgica
13(1979) 4—10; G. Wainwright,Quelques aspects théologiques de l'ordination, in: La Maison
Dieu 139(1979) 31-72 et W. Jardine Grisbrooke, Les réformes récentes des rites d'ordination
dans les Eglises, ibidem, 7-30.


	L'ordination au saint ministère

