Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 31 (1984)

Heft: 3

Artikel: L'ordination au saint ministére
Autor: Burki, Bruno

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760871

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760871
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bruno BUrkr

I’ordination au saint ministére

Un ancien formulaire de I’Eglise réformée neuchateloise

1. NAISSANCE ET EVOLUTION D’'UNE PRATIQUE

La réforme de I’Eglise dans la principauté de Neuchitel, au
XVI¢siecle, n’a pas donné lieu a la rédaction d’un ordre pour l'insti-
tution des ministres. Un tel formulaire n’a été rédigé qu’en 1705; on a
alors codifié des traditions en usage depuis longtemps, tout en les réin-
terprétant. Le formulaire de I'ordination établi en 1705 a ensuite été
utilisé sans modifications fondamentales jusqu’a la seconde moitié du
XIX¢ siecle. L’ordination était au départ célébrée a huis clos par la
Vénérable Classe, le corps constitué des ministres qui imposait les mains
4 un nouveau membre. Apres 1848, 'ordination est devenue une litur-
gie synodale célébrée publiquement par toute I’Eglise.

Nous noterons quelques détails dans cette évolution. L’imposition
des mains est la pratique courante et ordinaire pour I'introduction d’un
nouveau candidat dans le ministere, dés le XVI®siecle. Depuis le
Synode de Neuchitel en 1534 et les Articles concernant la Réformation
de Neuchitel en 1541, il est donné a la Congrégation ou a la Classe le
droit d’élire le pasteur pour un poste vacant, sous réserve de la confir-
mation du gouverneur et de I’'agrément de la paroisse intéressée !. Cette

v Articles concernants la reformation de l'église de Neufchastel, de 1541, in: Recueil de piéces
concernant la Reéformation et I'Histoire des Eglises du pays de Neuchitel et Valangin, copie par
F. H. GAGNEBIN, sans date, 161 (manuscrit de la Bibliothéque des pasteurs de Neuchitel,
déposé aux Archives de ’Etat de Neuchitel); J. PETREMAND, Efudes sur les origines de l'église
réformee neuchateloise, in: Revue d’histoire suisse 8(1928) 321-370 (texte des Articles de 1541,
p. 356-370). Guillaume Farel. Biggraphie nouvelle, Neuchatel-Paris 1930, 406s.; 460s.



312 L’ordination au saint ministére

derniere disposition jouait un réle surtout pour la ville de Neuchitel; les
autorités constituées estimaient y représenter le peuple des fideles 2.
Selon cette procédure on nomma, en 1546, Christophe Fabri, alors
ministre 2 Thonon, deuxi¢me pasteur de Neuchitel a cété de Guillaume
Farel. Plus tard, il devient son successeur a la téte de I’Eglise de Neu-
chitel. Le mardi 23 mars 1546, Fabri fut installé pasteur de Neuchatel,
par imposition des mains, en présence des pasteurs des autres paroisses °.
C’est la premiere fois depuis la Réformation, que nous entendons parler,
4 Neuchitel, de 'imposition des mains a2 un ministre. Nous devons
savoir qu’a l'origine, dans ’Eglise de Neuchitel comme dans beaucoup
d’Eglises réformées, la distinction entre I'ordination au ministére et
I'installation dans une paroisse particulieére n’était pas faite nettement;
I'installation était en principe renouvelable plusieurs fois dans la car-
riere d’un ministre, bien que les changements ne fussent pas aussi
simples que dans les temps modernes. C’est ainsi qu’un pasteur venant
d’une autre Eglise était réordonné pour étre agrégé a la Compagnie des
ministres de Neuchitel, comme cela fut le cas pour Fabri, alors qu’une
réordination n’avait pas lieu pour un ministre changeant de paroisse a
Pintérieur du territoire *,

Au début du XVIII® siecle, du temps de Jean-Frédéric Ostervald —
appelé le deuxieéme réformateur de Neuchitel ° —, la pratique est tou-
jours la méme qu’au siecle de la Réforme. La Classe examine un nouveau
candidat au ministere; ensuite elle lui donne, 4 huis clos, 'imposition
des mains.

Depuis le XVI¢siecle, ’Eglise réformée 2 Neuchatel eut le souci
d’une solide préparation des candidats qui devaient recevoir I'imposi-
tion des mains. Dans cette perspective on créa en 1541 un college dans
la cité qui n’avait alors que 2000 habitants. Ce college était installé pres
de I’église collégiale. Quand les candidats y avait appris les rudiments du
latin et du grec, ils partaient poursuivre leurs études de théologie dans
une académie étrangere, sous I’autorité de la Classe. C’est la Classe qui
recevait a leur retour les recommandations des professeurs et admettait

2 Cf. note 47.

3 Guillaume Farel. Biographie nouvelle, 552-555.

*]J.]. vON ALLMEN, Le Saint ministére selon la conviction et la volonté des Réformés du
X VI siécle, Neuchatel 1968, 50 s. et en particulier la note 93, p. 137.

> R. GRETILLAT, Jean- Frédéric Ostervald 1663—1747, Neuchitel 1904, et la these de
J.J. voN ALLMEN mentionnée note 50.



Un ancien formulaire de ’Eglise réformée neuchiteloise 313

les candidats a la proposition en vue de 'imposition des mains. La
proposition fut a I'origine I’explication d’un texte biblique et devint,
avec le temps, un véritable examen théologique avec une thése écrite en
latin. Ostervald a été le premier a instituer des lecons de théologie a
Neuchitel, dans sa maison; elles étaient destinées aux proposants pour
lesquels cinq années d’études a I’étranger et 2 Neuchitel étaient prévues.
On les commencait d’abord a 15, puis 4 18 ans; depuis 1730, on ne put
recevoir 'imposition des mains avant ’dge de 23 ans. De nombreuses
propositions, devant la Classe, puis en public, échelonnaient le parcours.
La formation était autant humaine et spirituelle que théologique .

Le 6 mai 1705, le Doyen de la Classe qui était alors Jean-Frédéric
Ostervald proposa a la Compagnie que soit rédigé un formulaire de la
réception au ministére et de 'imposition des mains. Son idée était que
I'usage transmis jusqu’ici de fagon orale devait étre arrété dans un
document écrit. Celui-ci fut présenté a la Compagnie et approuvé un
mois plus tard’. Il a dés ce moment été utilisé par I’Eglise de Neuchitel.
Le formulaire de I'ordination n’a cependant pas été introduit dans la
liturgie imprimée que I’Eglise neuchateloise publia quelques années
plus tard, toujours sous I'inspiration d’Ostervald ®.

La question se pose de savoir si, en dehors de la tradition orale de
I’Eglise de Neuchitel, Ostervald aurait employé d’autres sources pour la
rédaction de son formulaire de 'ordination. Il n’en dit rien dans la
correspondance avec ses collegues de Genéve; il ne parle méme aucu-
nement de ce nouveau formulaire °. Cela est quelque peu étonnant si
’on considere la place donnée, trois ans plus tot, dans cette correspon-
dance, 2 la présentation du nouveau culte neuchitelois du samedi soir

¢ 1. D. BURGER, Les études de theologie en pays neuchitelois, in: Musée neuchitelois NS
31(1944) 2-11. Cf. D. DurAND, La vie de Jean-Freédéric Ostervald, Pasteur de Neufhatel,
Londres 1778, 98—102. 151-161.

7 Livre des Actes et des Arrets de la Venerable Classe des pasteurs de Neufehitel et Vallangin,
VIII, 162 et 164 (manuscrit de la Bibliothéque des pasteurs, déposé aux Archives de I’Etat
de Neuchitel).

8 La Liturgie ou la Maniere De celebrer le Service Divin; Qui est établie Dans les Eglises de la
Principauté de Neufechatel et Vallangin, A Basle 1713.

? Lettres inédites adressées de 1686—1737 a J. A. Turrettini, Théologien genevois, Publiées et
annotées par E. DE Bupk, II et III, Paris et Geneve 1887; R. GRETILLAT, jean-Fréderic
Ostervald, Supplément: fragments de lettres; Lettres d’Ostervald et guelques reponses de Tronchin
et une priére de jesine imprimee. De 16831702, tome 1; Lettres d’Ostervald et réponses de Louis
Tronchin 1703—-1705, tome II — les deux tomes manuscrits forment les vol. 51 et 52 des
Archives Tronchin de la Société du Musée historique de la Réformation, a Genéve
(BPU).



314 L’ordination au saint ministére

dont le formulaire liturgique fut envoyé a Genéve pour information et
examen '°, Concernant I’ordination, Ostervald écrit seulement en juillet
de 'année 1705 — 'année de la rédaction du formulaire donc — qu’une
cérémonie d’imposition des mains a eu lieu et qu’elle a été édifiante ''.
On connait par ailleurs la dépendance d’Ostervald des Anglicans pour
plusieurs éléments de sa nouvelle liturgie, en particulier le formulaire de
la sainte ceéne 2. Pour 'ordination, il n’y a cependant pas de ressem-
blance entre le formulaire d’Ostervald et 'ordination anglicane '3. 1l
semble donc que ’on doive conclure qu’en ce chapitre, Ostervald a agi
de fagon autonome, se basant simplement sur ce qui était d’usage dans
son Eglise. Cela s’explique par le fait que 'ordination n’était pas a ses
yeux une «liturgie» comme les actes liturgiques qu’il entendait renou-
veler d’aprés le modéle anglican proche de I’Eglise ancienne. La liturgie
devait constituer un lien essentiel entre les protestants dans un projet
d’union d’Eglises que chérissait Ostervald avec plusieurs contempo-
rains '%. Quant a 'ordination, elle reléve pour lui de I'ordre interne de
chaque Eglise et ne touche pas aux doctrines fondamentales que la
liturgie commune doit préserver'’. Il faut enfin noter que dans la
question des ordinations, Ostervald fut amené a prendre ses distances
par rapport 4 des initiatives trop prévenantes des Anglicans '.

10 Arehives Tronchin vol. 51, 209-228.

Y1 Archives Tronchin vol. 52, 189.

12 Ostervald en parle souvent dans sa correspondance. Sur la liturgie de sainte céne,
Lettres a Turrettini, 111, 92-98.

13 The Form and Manner of Making, Ordaining, and Consecrating of Bishops, Priests, and
Deacons se trouve a la fin du Book of Common Prayer.

14 Cf. J. D. BURGER, Ostervald et la réunion des protestants, in: M. NEESER, E. LOMBARD,
E. BAUER, ]. D. BURGER, jJean-Fredéric Ostervald 1663—1747, Neuchatel 1948, 75. Sur le
réle qu’Ostervald entendait faire jouer 4 son projet de liturgie dans cette réunion, voir
Fragments de lettres dans GRETILLAT, n® 6 et 13, p. III s. X, et sur sa vision d’une union
qui devait faire abstraction des différences doctrinales en particulier pour ce qui concer-
nait la prédestination, Lettres a Turrettini, 111, 66—69.

!5 Telle est I'idée des Articles de Religion, art. 35 et 36, de 1562 de I’Eglise anglicane
qu’Ostervald semble avoir partagée. Ces Articles sont publiés dans le Book of Common
Prayer.

16 En 1705, Ostervald expose 2 Tronchin le cas de la reconnaissance de ’ordination
d’un Bernois qui a été prendre les ordres en Angleterre; Archives Tronchin vol. 52, 192. En
1716, il discute avec Turrettini la proposition étrange de I'archevéque de Cantorbéry
d’envoyer les étudiants suisses prendre les ordres en Angleterre ; Fragments de lettres dans
GRrETILLAT, n° 81, p. XLIL Le sens de cette proposition n’est pas clair. Est-ce que les
Anglais pensaient alors 4 I'union ? L’affaire montre plutét qu’ils avaient abandonné une
telle idée.



Un ancien formulaire de I’Eglise réformée neuchiteloise 315

Le manuscrit du formulaire de I'ordination de 1705 est conservé
dans les archives de la Bibliotheéque des pasteurs de Neuchitel '7. Il a été
utilisé pour les ordinations jusqu’au XIX€ siécle; les éditions ultérieures
de la liturgie de Neuchitel — il y en a eu sept jusqu’en 1905 — ne
comportent toujours pas de formulaire liturgique imprimé de 'ordina-
tion 8, '

Au XIXe siécle, nous devons faire mention de deux événements de
I’histoire de I’Eglise réformée de Neuchitel ayant eu une influence sur
I’évolution de la pratique de 'ordination au ministére pastoral. Avec la
venue de la République 2 la fin de la premie¢re moitié du siecle, les
prérogatives d’allure aristocratique de la Vénérable Classe furent abolies
et un Synode, composé de pasteurs et de laics, chargé du gouvernement
de I’Eglise; jusqu’ici celui-ci avait été assumé exclusivement par la
Compagnie des pasteurs '?. C’est le Synode qui admettait désormais les
candidats 4 la consécration, sur la proposition de sa Commission de
consécration, et l'ordination était célébrée, a partir de 1850, au cours
d’un culte public auquel participaient ministres et fidéles. Les parois-
siens élisent un nouveau pasteur pour leur paroisse, le droit de vote
cantonal et communal fournissant le modele 2°. Sous la pression des
événements politiques, la dimension communautaire de I’Eglise trouve
une expression plus visible. La liturgie de 'ordination a d{ tenir compte
de ces modifications qui n’ont cependant pas mis en cause la structure
générale ou le contenu de cet acte de I’Eglise.

'7 Liturgie de l'ordination, cahier sans pagination (manuscrit de la Bibliothéque des
pasteurs, déposé aux Archives de I’Etat). E. Urech a examiné le manuscrit non daté et non
signé de ce Formulaire de la reception au Ministére et de I'Imposition des mains (C’est 12 le vrai
titre). L’écriture n’est pas celle de Jean-Frédéric Ostervald. Il s’agit de 1’écriture nouvelle
introduite entre 1650 et 1710. Le francais des textes bibliques cités dans la liturgie fournit
des indications précieuses; la traduction est celle de la Bible de Calvin revue par les
pasteurs de Geneve 2 la fin du XVII® siécle, probablement dans I’édition du tout début du
XVIII® siécle. La traduction que publiera Ostervald lui-méme en 1744 n’est donc pas
encore connue (communication personnelle).

'® Seconde édition 1737, 3° 1737 (reproduction de la 2¢ en petit format), 4¢ 1751,
nouvelle édition 1772, 5¢ 1799, 6¢ 1873, 7° 1874 (conforme i la précédente), 7¢ 1905.
Hésitation du compte entre la 6¢ et la 7¢ édition. Pour cette derniére cf. note 28.

' N. Droz, La Républigue neuchdteloise, La Chaux-de-Fonds 1898; CH. MONVERT,
Histoire de la fondation de I'Eglise évangelique neuchateloise indépendante de I’Etat, Neuchitel
1898, 21-85.

20 L’Eglise neuchiteloise était régie par la /of ecclésiastique de 1848, entrée en vigueur
au 1F janvier 1849, voir Recuei/ des lois, décrets et autres actes du Gouvernement de la Reépublique et
Canton de Neuchitel, 1, Neuchitel 1849, 426-454. CH. MONVERT, p. cit., 39-53,



316 L’ordination au saint ministére

Depuis 1833 — quelques années avant la création de la premiére
Académie — il y avait a2 Neuchitel une Faculté de théologie. Les pro-
posants faisaient une partie de leurs études a Neuchatel et I'autre a
I’étranger. Le passage a la République n’a pas été sans toucher la vie de la
Faculté, comme aussi de I’Académie qui cessa d’exister. Mais la Classe
disparaissant a pu obtenir le maintien de la Faculté avec la nomination
des professeurs par le Synode et d’'une commission d’examen des licen-
ciés choisie parmi les membres du Synode. Il y avait aussi la Commission
de consécration déja mentionnée. L’Eglise est donc restée maitresse de
la préparation des candidats a la consécration .

Le texte de la Liturgie de I'ordination telle qu’elle était célébrée
depuis 'origine du Synode jusqu’en 1873 nous est transmis dans le
Manuel de la Commission de consécration et par un manuscrit écrit en
1865; celui-ci est la propriété de la Bibliothéque des pasteurs 2 Neu-
chitel 2. En appendice, le manuscrit liturgique donne la liste des
90 pasteurs consacrés (ou agrégés au corps pastoral neuchitelois ayant
été consacrés dans une autre Eglise) entre 1850 et 1873.

A partir de 1869, un grand nombre de fideles et de pasteurs, sous la
conduite du théologien Frédéric Godet, réagirent contre les tentatives
de I’Etat d’imposer 4 I’Eglise neuchiteloise un christianisme libéral. Les
attaquants visérent entre autre la confession de foi des ministres et les
engagements a prendre a 'occasion de l'ordination. On envisageait
méme la suppression de ’ordination, dans le projet de loi ecclésiastique
établi par le politicien Numa Droz. Par souci de la foi traditionnelle,
’Eglise indépendante de I’Etat fut alors constituée en 187323, Elle a
existé a coté de I’Eglise liée a I’Etat jusqu’en 1943, moment de la
constitution de I’Eglise réformée évangélique autonome, bien que

2 Art. 11 et 20 de la Lof ecclésiastique de 1848; J. D. BURGER, art. cit., 14-21.

22 Liturgie de /'Ordination, manuscrit de E. Perrot, 1865. Le Réglement pour la Conse-
cration des Candidats au Saint Ministére et le texte original de la Liturgie de ’Ordination dans le
Manuel de la Commission de Consécration, 18501874, p. 12-18 (Fonds de I’Eglise nationale
neuchiteloise déposé aux Archives de ’Etat). Ces textes ont été adoptés par la Commis-
sion de consécration et le Synode en 1850. Ils ont di étre imprimés sur décision du Synode
(Manuel du Synode de I’ Eglise neuchdateloise, 1849—1870, p. 52, aux Archives de I’Etat), mais ces
imprimés restent introuvés jusqu’a ce jour.

23 CH. MONVERT, 0p. cit., 86ss. ; L’Eglise Evangeélique Neuchiteloise indeépendante de I’Etat.
Ses origines, ses principes, sa raison d’étre, Neuchitel 1924 ; Pu.-H. MENouD, L’Eglise refornée
neuchdteloise 1l y a cent ans, in: Musée neuchitelois 3,/10(1973) 51-76.



Un ancien formulaire de ’Eglise réformée neuchiteloise 317

reconnue par I’Etat au méme titre que les paroisses des Eglises catho-
lique romaine et catholique chrétienne .

Durant cette période, il y avait 2 Neuchitel deux Facultés de théo-
logie pour préparer les candidats au ministére. L’Etat avait créé en 1874
une Faculté de théologie 4 la nouvelle Académie, enlevant 2 I’'Eglise son
autonomie séculiere en la matiére. La Faculté de ’Eglise indépendante
s’est installée pres de la Collégiale *°.

En 1890, I’Eglise indépendante a adopté une Lsturgie de la consecration
au saint ministére et I'a publiée sous forme de fascicule ?¢. L’Eglise natio-
nale du canton de Neuchitel avait fait de méme avec sa propre liturgie
de consécration en 1884 aprés le rétablissement de cette consécration én
1874 %7, Les deux textes basés sur la liturgie synodale de 1850 font
apparaitre les options différentes des Eglises schismatiques. Ils mar-
quent le dernier stade de I’évolution de I'ancienne cérémonie neucha-
teloise de I'ordination au saint ministére ?%. Les uns et les autres préfe-
rent maintenant parler de consécration, abandonnant le terme d’ordi-

24 A. BERTHOUD, Le statut juridique de I'Eglise réformee évangélique du canton de Neuchatel,
Colombier 1955 (theése de Neuchitel).

23 En 1943 fut créée une Faculté de théologie autonome tout en étant Faculté de
I’Université (en 1909 I’Académie de Neuchitel prit le titre d’Université); en 1981 cette
Faculté devient institution de ’Etat de Neuchitel, en gardant un lien privilégié avec
’Eglise réformée évangélique. ]. D. BURGER, arz. cit.; Eglise réformée évangélique du
canton de Neuchitel, Constitution 1980, p. 26, avenant du 7 mai 1980 au Concordat avec
I’Etat de Neuchitel.

26 Liturgie de la consécration au saint ministére adoptée par le Synode de I'Eglise Evangélique
Neuchateloise indépendante de I’Etat le 4 novembre 1890. La Bibliothéque des pasteurs posséde
un manuscrit de ’Eglise indépendante intitulé Liturgie de !’Ordination; il reproduit la
liturgie neuchateloise de 1850 avec les corrections faites 4 plusieurs reprises par le Synode
de I’Eglise indépendante.

7 Eglise nationale du canton de Neuchitel, Liturgie de la consécration au saint ministére,
Neuchitel 1884. Sur les délibérations synodales 4 propos du rétablissement de la consé-
cration voir Pu.-H. MENoOUD, ar?. cit., 70-72. Le Réglement genéral de I’ Eglise nationale du
Canton de Neuchitel, de 1874, prévoit 'organisation de la consécration dans les articles
75-78.

8 I’Eglise indépendante a entrepris une révision de sa liturgie de consécration en
1910; de son coté, I’Eglise nationale a reproduit le texte de 1884 dans le Supplement de la
liturgie de 1905, p. 49-53, sans grande modification. Le seul changement conséquent
intervient au début de la formule pour I'imposition des mains. « Au nom et en I'autorité du
Pere, du Fils, du Saint-Esprit, je vous impose les mains...» en 1884 devient « Au nom de
’Eglise et en implorant sur vous le secours du Dieu d’amour, je vous consacre N.N., au
service du Christ, et par 'imposition des mains je vous établis dans la charge de ministre de
I’Evangile» en 1905.



318 L’ordination au saint ministére

nation, soupgonné de véhiculer des conceptions catholiques étrangeres
a la foi réformée 2.

2. LE CONTENU LITURGIQUE ET THECLOGIQUE DE L’ORDINATION
DANS L’EGLISE REFORMEE, DEPUIS LE XVI® SIECLE

Pour savoir ce que signifiait la pratique de I'imposition des mains
aux nouveaux ministres et comment on procédait en la matiere dans
I’Eglise de Neuchitel avant Iétablissement d’un formulaire écrit, il
convient d’interroger la « Confession helvétique postérieure» de 1566
sur I'ordination au saint ministere *°.

La Confession helvétique était d’abord un compte rendu personnel
de la foi et de la pratique de I’Eglise réformée écrit par Heinrich
Bullinger, successeur de Zwingli 2 Zurich, en 1561. Sur la demande de
Frédéric IIT du Palatinat, le texte de Bullinger fut contresigné par les
ministres de différentes Eglises réformées en Suisse, et publié en 1566.
Les ministres de Neuchitel apposérent leurs signatures peu de temps
apres; elles y apparaissent depuis 1568. Des lors, ce texte est resté le
principal document de référence pour ’Eglise de Neuchitel, comme
pour les autres Eglises réformées de Suisse, jusqu’en 1873. L’autorité de
la Confession helvétique postérieure s’étendait d’ailleurs aussi a I’Ecos-
se, 2 la Hongrie et a la Pologne, avec des modalités différentes 3. La

29 ’hésitation a4 propos d’un terme pourtant classique et en soi sans équivoque
introduite par le réveil religieux du XIX¢ siecle s’est maintenue dans les Eglises réfor-
mées. Dans ’Eglise neuchiteloise comme dans les autres Eglises de Suisse romande, le
terme de consécration aux ministéres est utilisé 4 I’heure actuelle, alors que la liturgie de
I’Eglise réformée de France emploie le terme de consécration en sous-titre seulement; cf.
Eglise réformée de France, Liturgie, Paris 1963, 253. Dans L institution chreétienne de Calvin
apparait normalement le terme ordination, mais aussi celui de consécration; voir IV,
4, 14.

37, J. vON ALLMEN, Le saint ministére selon la conviction et la volonté des Réformes du
X VI¢ siecle, Neuchitel 1968, est un commentaire du texte de la Confession helvétique
postérieure sur le ministere; I'un des chapitres est consacré 2 la «légitimation des minis-
tres», p. 43 ss. L’étude de F. ScuuLz, Die Ordination als Gemeindegottesdienst, in: Jahrbuch
Jiir Liturgik und Hymnologie 23 (1979) 1-31, contient 2 la fois une recherche historique, en
particulier sur le temps de la Réforme, et des interrogations d’ordre cecuménique. Pour
comparaison G. KRETSCHMAR, Die Ordination im friihen Christentum, in: Freiburger Zeit-
schrift fiir Philosophie und Theologie 22 (1975) 35-69.

3V Voitr Glauben und Bekennen. Vierbundert Jahre Confessio helvetica posterior. Beitrige xu



Un ancien formulaire de ’Eglise réformée neuchiteloise 319

force de cette Confession — qui est une confession des ministres avant
d’étre celle de toute I’Eglise, sans cléricalisme pourtant —est de dire avec
beaucoup de clarté et de circonspection comment ’Eglise et le ministere
sont congus par les réformés; ceux-ci ont le souci de se situer dans la
catholicité de toute ’Eglise. C’est pour cela que la Confession helvéti-
que postérieure nous intéresse ici 3.

Le chapitre 18 de la Confessio helvetica posterior traite du ministére en
commengant par considérer son établissement par Dieu et ses formes
bibliques, pour statuer ensuite que 'on ne saurait étre ministre sans
avoir été élu et ordonné. A ce propos il est dit:

Qui electi sunt, ordinentur a senioribus cum orationibus publicis, et impositione
manunm.

Ou, selon la traduction frangaise:

Que ceux qui ont esté esleus soyent mis en possession du ministere
par les Anciens, avec prieres publiques et imposition des
mains *3.

L’ordination au saint ministere apparait dans ce texte d’abord comme
une légitimation du nouveau ministre. Il est mis en état d’exercer de
plein droit les charges d’'un ministre qui, selon la Confession helvétique
postérieure et I’enseignement commun des Eglises de la Réforme, sont
essentiellement la prédication de la doctrine évangélique et ’admini-
stration des sacrements; la fonction pastorale s’étend en outre a la
responsabilité de veiller 4 la discipline dans I’Eglise 3. En second lieu,

ihrer Geschichte und Theologie, Hrsg, ]. STAEDTKE, Ziirich 1966. Cf. ]. J. vON ALLMEN, op. cit.,
9s.

Le texte original latin de la Confession helvétique est édité par W. NIESEL dans
Bekenntnisschrifien und Kirchenordnungen der nach Gottes Wort reformierten Kirche, Zollikon—
Zurich 1938, 219-275, et la traduction francaise, établie au XVI¢siecle, par
J. Courvorsier, La confession helvétique postérieure, Neuchitel 1944,

32 Nous pourrions aussi nous référer a Jean CALVIN, L institution de la religion chrétienne,
IV, 3,16;4, 14s.; 14, 20; 19, 28. Le réformateur s’étend assez longuement sur I'ordination
des ministres. Nous préférons nous en tenir au texte de la Confession que I’Eglise de
Neuchitel a explicitement faite sienne.

Les Articles neuchitelois de 1541, in: Recueil de piéces, copie F. H. GAGNEBIN, 161,
mentionnent uniquement le droit des ministres d’élire entre eux le nouveau ministre qui
devra étre «trouvé digne et capable pour exercer ce sainct Ministére», puis présenté 2 la
Seigneurie et au peuple, sans que soient précisés le mode et la forme de I’ordination.

33 W. NIESEL, op. cit.,, 255; J. COURVOISIER, gp. cit., 105,

3 W. NIESEL, 0p. ¢it., 257s.; ]. COURVOISIER, gp. cit., 109—111. Voir ]. J. voN ALLMEN,
op. cit., T8s., sur «la charge des ministres».



320 L’ordination au saint ministére

cette ordination apparait comme une filiation ecclésiastique puisque les
ministres en sont les senzores, c’est-a-dire ceux qui ont précédé les nou-
veaux élus dans le saint ministére. Nous reviendrons encore sur la
question du ministre de ’ordination. Retenons ici que celui qui regoit
I'ordination est intégré a la compagnie déja constituée des ministres de
I’Eglise et participe ainsi au ministére institué par le Christ. Notre
chapitre de la Confession helvétique commence en effet par considérer
Iinstitution du ministere depuis les origines et il critique, avant le
passage cité, les déviations de «ces derniers temps». Le ministére ecclé-
siastique est affaire de tradition et I'ordination un rattachement 2 cette
tradition apostolique **. -

Pour la Confession helvétique, ’ordination doit se faire «avec prie-
res publiques et imposition des mains». Le contenu de la priere n’est
malheureusement pas précisé. Se référant a d’autres exemples, on peut
cependant présumer que la priere devait comporter une demande pour
I’envoi de I’Esprit sur le nouveau ministre. Aussi, pour exercer le saint
ministére, le candidat a-t-il besoin, selon la Confession helvétique
postérieure, des dons et grices divines que donne I’Esprit. Il s’agit donc
d’implorer I’Esprit du Seigneur sur le nouveau ministre 3¢,

Le corollaire nécessaire de cette invocation est la consécration ou
dédicace de la personne du nouveau ministre a son Seigneur. L’ordi-
nation n’est rien moins que 'offrande sacrificielle d’un homme. Calvin
soulignait trés fortement cet aspect des choses, pour lui-méme qui
entendait appartenir enti¢rement a Dieu, comme pour ceux qui
devaient étre ordonnés et étaient par la dédiés au service du Seigneur et

3% W. NIESEL, op. cit., 253s.; ]. COURVOISIER, gp. crt., 101ss. Voir, 4 la suite du com-
mentaire de la Confession helvétique postérieure, I’étude de J. J. voN ALLMEN, op. cit.,
192-212, sur «la succession apostolique en ecclésiologie réformée ».

36 Martin Bucer, dont on connait I'influence sur la théologie réformée, propose
I’élection des ministres dans I’Eglise ancienne comme modéle en disant, dans Von der
wabren Seelsorge (Martin Bucers deutsche Schrifien, VI, hrsg. von R. SturpERICH, Giitersloh-
Paris 1964, 140): « Und wurden also die Erwihlten mit dem Handauflegen in ihren Dienst
wie vor und von dem Herrn selbst eingesetzt und des Heiligen Geistes, solchen Dienst
wohl zu verrichten, vertréstet und versichert. » Le formulaire pour 'imposition des mains
des Eglises réformées de France contient dés le XVI¢ si¢cle la priere suivante: «Qu'’il te
plaise, 6 Dieu, orner des dons et grices de ton Saint-Esprit, ce tien serviteur...»; F. MEjaN,
Discipline de I'Eglise reformee de France, Paris 1947, 194, Dans la Confession helvétique
postérieure, les dons nécessaires 4 un pasteur sont évoqués avant et aprés notre passage sur
Pordination; cf. W. NIESEL, op. cit., 255 et ]. COURVOISIER, op. cit., 105.



Un ancien formulaire de ’Eglise réformée neuchiteloise 321

de son Eglise 37. C’est pourquoi I'ordination dans les Eglises calvinistes
comporte toujours un élément de consécration. Pour la Confession
helvétique postérieure, on doit rappeler ici la définition de la consé-
cration dans le contexte de la doctrine des sacrements: «Sanctifier, ou
consacrer, n’est autre chose que dédier quelque chose a Dieu, et aux
usages sacrez... 8». Si d’ailleurs 'ordination n’est pas un sacrement pour
les réformés, cela ne tient qu’au fait que cette ordination ministérielle
n’est pas destinée a ’ensemble des fideles 7.

La priére d’ordination est étroitement liée, pour la Confession hel-
vétique postérieure, au geste de I'imposition des mains. Nous pouvons
constater qu’a Neuchitel, ce geste a régulierement été pratiqué lors de
'ordination au saint ministere, parce qu’hérité de ’Eglise des apdtres .
L’imposition des mains va de soi. Nous n’avons pas d’indice qu’elle edt
été mise en question, comme cela a été le cas ailleurs, lorsque I'on
craignait une compréhension superstitieuse de cet acte ..

Pour ce qui est du ou des ministres de I’ordination, la Confession
helvétique postérieure nomme de facon indistincte les sewiores ou
Anciens (il faut entendre les pasteurs déja en fonction et non pas les
ministres laics appelés Anciens; personne ne pouvant transmettre ce

37 Voir L'institution chretienne, IV, 3, 16, mais aussi les témoignages sur la compré-
hension de son propre ministere par Calvin que J. ]J. vON ALLMEN, gp. ¢cit., 134 note 54, a
rassemblés.

38 Chapitre XIX: W. NIESEL, op. cit., 260; ]. COURVOISIER, ap. cit., 115.

3 Dans le chapitre sur les sacrements du baptéme et de la céne, la Confession
helvétique postérieure compte l'ordination parmi les choses ordonnées par Dieu,
W. NIESEL, 0p. ¢it., 259; ]. COURVOISIER, gp. ¢it., 112s. Quant 4 Calvin, il admet deux fois
dans L’institution chretienne, IV, 19, 28 et 31, 'appellation sacrement pour 'imposition des
mains lors de 'ordination des ministres.

40 CH. MAURER, art. Epitihémi, in: ThWNT 8, Stuttgart 1969, 160-162; E. LoHsE, art.
Cheir, in: ThWNT 9, Stuttgart 1973, 413-427; O. KnocH, Die Funktion der Handauflegung
im Neuen Testament, in: Liturgisches Jabrbuch 33(1983) 222-235. Aussi P. GALTIER, art.
Imposition des mains, in: Dictionnaire de théologie catholigue 1, 1302—-1425; C. VoGEL, L impo-
sition des mains dans les rites d’ordination en Orient et en Occident, in: La Maison Dien 102(1970)
57-72; B. KLEINHEYER, Handauflegung wur Geistmitteilung oder: Der Geist wohnt, wo die Kirche
Sedert, in: Liturgisches Jabrbuck 30(1980) 154—173.

41 L’Eglise de Geneve, dans les Ordonnances de 1541, puis dans celles de 1561
(J. CaLviN, Opera omnia, X/1, 18; W. NIESEL, op. cit., 44; H. HEYER, L’Eglise de Genéve
[1555-1909], Geneve 1909, 10) envisage une ordination des ministres sans imposition
des mains 4 cause de I'infirmité du temps — pour J. . VON ALLMEN, gp. ¢it., 133 note 42, il
s’agit la de '«une de ces malencontreuses concessions que Calvin a faites aux autorités de
Geneven. Les réformés de France considerent I'imposition des mains comme étant un
geste souhaitable mais non absolument nécessaire; F. MEJAN, op. ¢z, 193-195. 301s.



322 L’ordination au saint ministére

qu’il n’a pas, la Confession helvétique ne concevait pas une ordination
de pasteurs par des non pasteurs ou méme une participation de laics 2
'imposition des mains #?). La facon peu précise de parler de cette
fonction tient au fait que tout pasteur ordonné est en principe en mesure
d’ordonner un nouveau ministre, non pas a titre individuel évidem-
ment, mais dans I’Eglise ou collégialement avec les autres ministres déja
en fonction. Concrétement, 'ordination revient, 2 Neuchitel, au Doyen
de la Classe qui impose les mains au nouveau ministre, en présence des
freres, en tant que primus inter pares. « Pourvoir aux églises» ou imposer
les mains fait partie des attributions ordinaires et réguli¢res du Doyen
des ministres .

Reste une derniére question: ’ordination confere-t-elle un caractere
durable a celui qui est introduit dans le ministere? Il y a deux réserves 2
énoncer ici. D’abord il peut arriver, comme cela fut le cas en 1546 pour
Fabri, qu’on ordonne une seconde fois un pasteur ayant déja servi dans
une autre Eglise. La Réforme ne distingue pas volontiers le pouvoir
d’ordre et le pouvoir de juridiction. Une réordination pouvait aussi
avoir lieu a2 Neuchitel, si un ministre avait été déposé pour faire péni-
tence et était ensuite réadmis au ministere 4. L’ordination n’était donc
pas forcément un acte unique dans la vie du ministre. Ensuite, il faut
tenir compte de la méfiance des réformés vis-a-vis de toute tentative de

427.]. voN ALLMEN, op. cit., 135 note 72, affirme que les seuls exemples d’une
participation des Anciens laics 2 'imposition des mains aux ministres sont fournis par les
Ordonnances des Néerlandais 2 Londres (1550) et des étrangers 4 Francfort (1554), dans
des situations fort particuliéres.

L’assemblée provinciale des Eglises presbytériennes de Londres de 1654 distingue
explicitement les roles des anciens laics (appelés anciens qui gouvernent) et des pasteurs
(anciens qui enseignent) dans I'ordination au ministére pastoral:

Le pouvoir d’organiser toute 'ceuvre de 'ordination appartient i tout le presbyté-

rium, c’est-a-dire aux anciens qui enseignent et qui gouvernent. Mais 'imposition

des mains doit toujours étre faite par les presbytres qui préchent, d’autant plus qu’elle
est accompagnée, 2 la fois avant, pendant et apres, de la priere d’exhortation, qui est

I'ceuvre propre de 'ancien qui enseigne.

Voir P. F. BRADSHAW, Les reformateurs et les rites d’ordination, in: La Maison Dien
138(1979) 137.

3 Actes et Arrets de la Venerable Classe, 11, 59 s., rapportent dans quel sens les charges
du Doyen ont été précisées en 1562. La Zéircher Pridikantenordnung de 1532 statue que le
ministere de 'ordination des pasteurs revient au decanus; A. L. RICHTER, Die evangelischen
Kirchenordnungen des 16. Jabhrbunderts, 1, Weimar 1846, 169. Cf. W. HILDEBRANDT—
R. ZIMMERMANN, Bedeutung und Geschichte des zweiten helvetischen Bekenntnisses, Ziirich
1936, 62, sur le réle de I’ Antistes zurichois dans I’ordination.

4 Actes et Arrets de la Venerable Classe, 11, 365, rapportant une décision de 1609.



Un ancien formulaire de I’Eglise réformée neuchiteloise 323

disposer de la grice de Dieu et de I’action de I’Esprit. Calvin autant que
Luther ne pouvaient que rejeter ’assurance avec laquelle les prétres de
I’Eglise catholique se réclameérent de leur caractére sacré, recu une fois
pour toutes #°. Cela dit, il va pourtant de soi pour la tradition réformée
qu’une fois ordonné au saint ministére, on ne puisse plus quitter ou
abandonner celui-ci ni ’Eglise qui nous a été confiée. Il y a donc
effectivement un caractére qui impregne le ministre; celui-ci est touché
dans son existence de fagon durable par I'appel qu’il a recu du Seigneur
et par 'intervention de I’Esprit que ’Eglise demande pour lui. Si les
réformés refusent de poser la question d’un caractére du ministre con-
sidéré en tant que propriété de celui-ci, ils ne peuvent éviter cette
question en rapport avec la disponibilité du serviteur et le don du
Seigneur 6.

Rappelons encore que jusqu’au XIX€siecle, 'ordination ne fut
jamais publique, 2 Neuchitel. La pratique differe ici clairement de
Paffirmation de la Confession helvétique postérieure. Le nouveau
pasteur était seulement présenté publiquement a sa paroisse, quand
Iordination était déja accomplie. La Compagnie des pasteurs tenait
fermement a ses prérogatives en matiére d’ordination comme de nomi-
nation, non seulement par paternalisme clérical, mais pour sauvegarder
la liberté de ’Eglise vis-a-vis du pouvoir politique, les autorités politi-
ques parlant pour le peuple en matiere d’Eglise 7.

45 Martin LUTHER, De captivitate babylonica (Weimarer Ausgabe VI, 567). Jean CALVIN,
L’institution chrétienne, IV, 19, 31,

46 CALVIN, L'institution chretienne, IV, 19, 28: 'imposition des mains est faite « pour
introduire les vrais prétres et ministres de I'Eglise en leur état». La Discipline des Eglises
reformeées de France de 1559 dit sans ambage : « Ceux qui sont élus une fois au Ministére de la
parole doivent entendre qu’ils sont élus pour étre Ministres toute leur vie»; F. MEJAN, op.

cit., 302, cf. p. 197.

47 Pu. H. MENOUD, ar?. cit., 53s. ]J.]. VON ALLMEN, op. cit., 51-53, insiste sur les
conséquences du souci farouche des Eglises réformées en Suisse romande et de I’Eglise
neuchiteloise en particulier, pour 'indépendance vis-a-vis de ’Etat. Un témoignage
parlant en est le document établi en 1572 par la Classe de Neuchitel, le « Traitté prouvant
que la conduite et gouvernement de I’Eglise est attribuée aux Pasteurs en I’Escriture et
non 2 tout le peuplen, ou il est dit:

En somme cela se voit ordinairement en la lecture des plus vieux docteurs en

anciennes histoires, que les pasteurs et autres ayans charge en leglise estoyent

premieérement choisis et désignés par ceux du clergé: et puis aprés presentez au
peuple pour avoir son consentement.

Dans Recueil de piéces, copie F. H. GAGNEBIN, p. 107. Pour la représentation des
fideles par les autorités, voir la lettre d’Ostervald 4 Tronchin du 5.10.1701, in: Archives
Tronchin, vol. 51, 196.



324 L’ordination au saint ministére

3. LA STRUCTURE ET LES ELEMENTS DE L’ORDINATION
NEUCHATELOISE DEPUIS 1705

Nous arrivons a la considération de la structure du formulaire de
I'ordination de 1705 et du contenu théologique de ses éléments %8, Ce
n’est en effet qu’avec le formulaire de 1705 que nous avons affaire a une
tradition neuchiteloise clairement articulée, pour ce qui est de ’acte de
I'ordination au saint ministére.

Nous devons étre attentifs, dans ce formulaire de ’ordination, aussi
bien 4 la continuation de la tradition du temps de la réforme qu’aux
modifications qu’ont pu y apporter la théologie et la conception de
’homme d’un temps nouveau. Le pasteur Jean-Frédéric Ostervald est
influencé par la Fribaufklirung d’origine néerlandaise et anglaise. Il
s’agissait pour ce mouvement de mener un combat pour la survie de la
religion chrétienne, contestée par les déistes et les athées de I’époque .
Dans ce souci, plusieurs points de doctrine fondamentaux pour les
orthodoxes furent, sinon désavoués, du moins mis entre parenthéses par
Ostervald. 11 s’agit pour lui de répondre aux exigences d’un «siécle
éclairé et philosophe». La religion de Jésus doit étre en accord avec
I’histoire, mais aussi avec la raison, la morale et la religion naturelles.
Ostervald devient promoteur d’une orthodoxie raisonnée. Tout chez lui
est marqué par une certaine ambiguité, due a la situation historique
imposant un combat sur plusieurs fronts °°. Cela a évidemment influ-

48 Cf. note 17.

9 Cest le mérite de K. BarTH d’avoir situé Ostervald dans le contexte philosophique
de I’époque dans son ouvrage Die protestantische Theologie im 19. Jabrbundert. Ihre Vorge-
schichte und ibre Geschichte, Zollikon-Ziirich 21952 (en frangais: La théologie protestante au
XIX? siécle. Prebistoire et histoire, Genéve 1969), 16-152, en particulier 126—128. Voir aussi
K. BARTH, Samuel Werenfels (1657-1740) und die Theologie seiner Zeit, in: Evangelische
Theologie 3/5 (1936). Actuellement Pierre BARTHEL, professeur d’histoire ecclésiastique a
'Université de Neuchatel, poursuit cette recherche en préparant un livre sur le Caté-
chisme d’Ostervald. Nous lui devons plusieurs indications précieuses. Cf. son étude Le
discours sur la justice pour un « siécle éclairé et philosophe » de J. F. Ostervald, in: Justice en dialogue,
collectif de I’Institut de recherches herméneutiques de I'Université de Neuchitel, Genéve
1982, 59-79.

0], ]. voN ALLMEN, dans L’Eglise et ses fonctions d’aprés Jean- Frederic Ostervald. Le
probléme de la theologie pratique au debut du X VIII* siécle, Neuchitel 1947, a examiné dans le
détail le résultat de cette entreprise. On peut parler d’un arminianisme non avoué d’Os-



Un ancien formulaire de ’Eglise réformée neuchiteloise 325

encé la conception du ministére et de ordination, la modifiant par
rapport 4 la premiere tradition réformée *'. Nous reléverons les traces de
ces modifications dans le formulaire de I'ordination.

Le Formulaire de la réception au Ministére et de I’Imposition des mains n’est
pas celui d’une synaxe liturgique, mais pluté6t ’ordre d’un acte juridico-
liturgique de la Compagnie des pasteurs. Le tout commence par la
signature d’un document par les nouveaux ministres, et par une exhor-
tation librement formulée du Doyen; suivent les promesses des candi-
dats et leur serment. On notera la multiplication de ces actes d’enga-
gement du nouveau ministre, donnant a2 ’ensemble un caractere disci-
plinaire assez prononcé. La réformation du XVI€ siecle aurait proba-
blement moins insisté sur les «exhortations et sommations». Notre
Formaulaire fait lire ensuite trois textes bibliques pour rappeler «I’Eta-
blissement et la nécessité du St-Ministere et les qualités que doivent
avoir ceux qui y sont appelés»: Ep 4,11-13; 1 Tm 3, 1-7; 1 P 5, 1-4. 11
s’agit de textes classiques sur le ministére; on notera cependant que le
ministére est ainsi fondé sur une partie seulement du témoignage néo-
testamentaire. Les évangiles et les premiéres épitres pauliniennes ne
sont pas entendus. Le Doyen prononce la priere d’ordination sur les
candidats agenouillés, alors que la Compagnie reste debout. La priere est
suivie du Notre Pere. Ensuite, le Doyen impose les mains aux nouveaux
ministres. Les ordonnés donnent la main d’association a leurs collegues

et le Doyen conclut «cette Sainte Action» par lexhortation de
Col 4, 17.

tervald corrigé par un cartésianisme et un socinianisme critiques (ainsi Pierre Barthel).
I’arminianisme est le mouvement de contestation de 'orthodoxie calviniste au XVII® sie-
cle en Hollande, en particulier dans la question de la double prédestination. Le socinia-
nisme a ses racines au XVI¢siecle (Lelio et Fausto Sozzini, de Sienne, influencés par
différents courants théologiques non conformistes, sont morts en 1562 et 1604 4 Zurich et
en Pologne) mais il est devenu, au XVII® siécle, un mouvement s’opposant 4 'orthodoxie
calviniste et préparant le siecle des Lumieres. ]. MOLTMANN, art. Arminius und Arminia-
nismus, et D. CANTIMORI, art. Soxsnianismus, in: Evangelisches Kirchenlexikon 1,216-219 et 111,
1049-1052.

51 Dans son livre De lexercice du ministére sacré, Amsterdam 1739, Ostervald traite de la
prédication, de instruction de la jeunesse et du gouvernement de I’Eglise. Dans les
préliminaires, il est question de la piété, des dons et du travail qui qualifient le ministre,
p- 6-18. L’ordination n’y est pas évoquée. Dans Compendium theologiae christianae, Basileae
1939, 12s. et 330, il est brievement question de celle-ci. L’auteur estime que (330)
Presbyterii habent jus examinandi, eligends, ordinandi, Ecclesia jus approbandi vel recusandi — éviter
I'immixtion des pouvoirs politiques est son souci majeur. Rien n’est dit du contenu de
'ordination.



326 L’ordination au saint ministére

Nous allons maintenant considérer le contenu des différents enga-
gements des ministres, la teneur de la priere de consécration et I'im-
position des mains avec la formule déclaratoire indiquant la portée de ce
geste.

La premiere chose que la Compagnie demande au nouveau ministre
est d’apposer sa signature 2 une lettre de la Classe de Neuchitel a ’Eglise
bernoise, 2 propos du Consensus helveticus de 1675. Le Consensus rédigé a
Zurich et a Genéve a voulu maintenir les Eglises réformées suisses une
fois pour toutes dans la stricte orthodoxie calviniste. Les ministres
neuchitelois n’ont jamais signé individuellement la formule, mais ils se
sont engagés, de fagon réguliere entre 1681 et 1848, a ne pas toucher aux
problémes controversés; ceux-ci avaient trait au caractére universel de
la grice ou a la prédestination, et a l'inspiration de I’Ecriture. Cet
engagement concernant la prédication et 'enseignement des pasteurs
de Neuchitel témoigne de leur souci de garder une certaine liberté tout
en restant en bonne entente avec les Confédérés helvétiques de con-
fession réformée. L’Eglise de Neuchitel, avec ses ministres, se reconnait
redevable a la réformation calviniste, mais ne désire pas s’avancer dans
des affirmations doctrinales précises, comme elles avaient été élaborées
par les héritiers de la Réforme. On mesure la distance entre la convic-
tion théologique des Neuchitelois que représente en particulier Oster-
vald et I'orthodoxie réformée *2.

Le candidat répond ensuite aux questions qui portent directement
sur ’exercice de ses fonctions pastorales. Les questions énumerent les
attributions du pasteur. Le premier engagement du pasteur concerne la
pure prédication de I’évangile contenu dans les saintes Ecritures. On
notera que I’administation des sacrements n’est pas explicitement men-
tionnée dans ce contexte. Les questions suivantes ont affaire aux fonc-
tions pastorales au sens étroit du terme, par exemple conduire le trou-
peau, exercer la discipline, visiter les malades. Nous reviendrons aux
fonctions a4 propos de la formule pour 'imposition des mains. On
s’assure enfin de la volonté du ministre de mener une vie exemplaire, de

*2 L. AUBERT, Neuchdtel et le Consensus Helveticus, in: Aus fiinf Jabrbunderten Schweize-
rischer Kirchengeschichte. Festschrift Paul Wernle, Basel 1932, 163—177. La lettre suivie de la
signature de tous les ministres neuchitelois ordonnés entre 1681 et 1848 en plus des
ministres déja ordonnés en 1681 est insérée dans Actes et Arrets de la Venerable Classe, 111,
70—78 ; traduction francaise de la lettre, p. 75-77.



Un ancien formulaire de ’Eglise réformée neuchiteloise 327

rester attaché a la Compagnie des pasteurs et 2 ses ordonnances et —
chose importante — de ne jamais déserter le saint ministere *3.

Enfin, les engagements du nouveau ministre comportent le serment
que doivent jurer «tous les Ministres de cet Etat», entendons: de la
Principauté de Neuchitel et Valangin. Le ministre jure et promet d’ob-
server exactement tous les articles, «ainsi que je souhaite que Dieu me
soit en aide a la fin de mes jours». Cette derniére formule doit marquer
’engagement existentiel du ministre qui est conscient de mettre en jeu,
dans’exercice de son ministere, jusqu’a son bonheur éternel dans lequel
il entend entrer a la fin de sa vie terrestre. Le concept est celui du siécle
des Lumieres.

Pour le contenu du serment, il faut préciser que le formulaire se
contente de dire qu’il comporte des engagements d’une part a I’égard de
Dieu et son Eglise, et d’autre part 2 I’égard de la Compagnie des
ministres. Nous trouvons le texte du serment déja au XVII* siecle dans
les Arréts de la Classe *4. Il est composé de neuf articles. Les trois
premiers engagent le ministre, sa vie et ses biens, pour le service de Dieu
et de sa Parole. Les points 4-9 concernent sa loyauté vis-a-vis de la
Classe. Il ne doit pas troubler I’ordre de celle-ci par des complots; il doit
se soumettre au frére Doyen et 4 la Classe et en particulier étre disposé a
accepter les postes qui lui seront proposés; il ne doit rien entreprendre
de nouveau 4 moins que la Classe ne I’ait approuvé, ni trahir le secret des
séances de la Classe. On constate que I'intégration du ministre dans la
Compagnie est tres importante et I’obéissance a son égard sans condi-
tion.

Le Doyen conclut les engagements par le veeu suivant: « Le Seigneur
vous fasse la grace de vous bien aquitter et de votre Serment et de vos
promesses. »

Nous parvenons 2 la priere d’ordination. Elle est dite par le Doyen
qui est 'officiant principal, voire le seul officiant de toute la cérémonie.

*3 En 1712, les pasteurs se donnent une Discipline, un réglement général traitant de
autorité et des devoirs des ministres. Ce document tenu secret jusqu’en 1835, fait
apparaitre le statut du pasteur neuchitelois et les engagements des nouveaux ministres.
F. CLERC, La Discipline des Eglises de la Souverainete de Neuchatel et Valangin, Neuchitel 1959
(Mémoires de I'Université de Neuchitel XXVII). Clerc cite en synopse le texte de la
discipline en 1712 et 1835. C’est en 1835 seulement que la discipline a été imprimée. Voir
aussi J. F. OSTERVALD, De Jexercice du ministére sacré. Cf. ]. ]. voN ALLMEN, L’Eglise et ses
Jonctions d’aprés J. F. Ostervald, 65-73.

*% «Serment que doivent préter les Ministres 4 leur Réception au St. Ministére », dans
Actes et Arrets de la Vienérables Classe, 111, 43 ; cf. Recueil de piéces, copie F. H. GAGNEBIN,
168.



328 L’ordination au saint ministére

La priere d’ordination est un texte d’une certaine longueur; pour une
lecture liturgique, il prend environ sept minutes. On distingue trois
parties principales:

1. L’introduction qui est composée des deux éléments suivants:
a) préparation a la consécration
b) bénédiction de Dieu qui donne des ministres 2 son Eglise

2. La partie centrale qui comporte quatre éléments différents:
a) présentation a Dieu des ministres auxquels il a adressé voca-
tion
b) épiclese sur les nouveaux ministres
c) intercession — pour les dons du ministere
d) intercession — face aux risques du ministére

3. La partie finale qui demande 4 Dieu ’exaucement de I’acte accompli
par son Eglise.

Placé devant 'impossibilité d’analyser en détail cette longue priere
d’ordination, nous voudrions tout au moins relever certains points
saillants pour chacun des éléments *°.

Dans la premiere phrase, ’Eglise — sThumiliant devant le Dieu
tout-puisssant — se prépare i présenter et consacrer les nouveaux ser-
viteurs de Dieu. On voit dés le départ I’aspect calvinien de ’ordination
qu’est I'offrande consécratoire du serviteur S,

L’introduction comporte ensuite 1’élément assez développé d’une
bénédiction de Dieu pour le ministere établi par le Christ et les ministres
donnés de génération en génération a ’Eglise de Neuchitel. L’Eglise se
réjouit devant Dieu de pouvoir compter sur la succession apostolique de

*% Les textes liturgiques auxquels nous pourrions confronter notre priére sont rares;
I’Eglise de Genéve adopta une liturgie officielle de consécration en 1839 seulement, cf.
H. HEYER, gp. ¢it., 68. Le formulaire francais mentionné note 36 prévoit une bréve priére
laissée 4 la discrétion de I'officiant dans laquelle doit cependant étre introduite une phrase
d’épiclése et d’intercession pour laquelle il est donné un modéle. Concernant les quelques
textes liturgiques d’ordination des réformés, voir J. J. voN ALLMEN, Le saint ministére, 133
note 40. Pour comparaison voir B. BOTTE, L 'ordre d’aprés les pricres d’ordination, in : Questions
liturgiques et paroissiales 35(1954) 167-178 ; B. FisCHER, Das Gebet der Kirche als Wesenselement
des Werhesakramentes, in: Liturgisches Jabrbuch 20(1970) 166—177; P. M. Gy, Les anciennes
priéres d’ordination, in: La Maison Diew 138(1979) 93-122.

i CE note 37.



Un ancien formulaire de I’Eglise réformée neuchiteloise 329

ses pasteurs qui appellent les hommes au salut. Le ministére qui ne
saurait manquer a I’Eglise de Dieu — a cause de la fidélité du Pere et de
Jésus-Christ — est mis en lumiére comme un premier élément constitutif
de cette Eglise. On se rappelle de la Confession de la Rochelle des
réformés francgais (1559): « L’Eglise ne peut consister, sinon qu’il y ait
des pasteurs qui ayent la charge d’enseigner. » La déclaration se trouve
dans le premier article sur ’Eglise de cette confession de foi *’.

Le premier élément de la partie centrale de la priére évoque la
vocation secréte ou intérieure que les ministres ont regue de Dieu, pour
aboutir a la présentation de ces ministres; on appelle ordinairement
celle-ci vocatio externa °®. On notera qu’elle est 2 nouveau évoquée dans
les termes d’une véritable consécration a Dieu ou d’une oblation des
personnes que ’Eglise a éprouvées, afin de juger du sérieux de leur
vocation *?, On notera aussi que le ministeére, dont les nouveaux fréres
seront revétus, est caractérisé de glorieux. Ce n’est pas 1a I'expression
d’un cléricalisme orgueilleux — encore que les ministres aient de tout
temps été exposés a cette tentation —, mais plutot une vive conscience de
I'origine divine du ministere et de la hauteur de sa tiche °. L’insistance
sur le travail consistant 4 éprouver les jeunes gens et sur la décision des
ainés de jeter les yeux sur eux, encore avant qu’il soit question de la
vocation divine, est peut-étre bien un trait de la théologie nouvelle et de
la mentalité d’un Ostervald.

37 Confession de foy 1559, art. 25 (W. NIESEL, op. ¢it., 72). ]. F. OsTERVALD, Compendium
theologiae Christianae, 332, enseigne la méme doctrine ecclésiologique : Ministri sunt Dei in
opere salutis adjutores; absque illorum Ministerio Eiclesia stare nequit. Dans notre étude de
'ordination des pasteurs presbytres nous ne traitons pas de la succession apostolique telle
qu’elle est considérée par les Eglises catholiques qui connaissent ’épiscopat. Cette ques-
tion fut soulevée lors du débat entre Ostervald et les Anglicans; ]. D. BURGER, Ostervald et
la reunion des protestants, in: M. NEESER, e. a., Jean-Frédéric Ostervald, 82s. Cf. note 35.

*® Sur la distinction de ces deux vocations voir J. CALVIN, L institution chrétienne, IV, 3,
10-11. Pour le XVIII® siécle, ]. F. OsTERVALD, Compendium, 12s., et S. WERENFELS, Opus-
cula, 11, Lausannae et Genevae 1739, 461-472 sur la Quaestio de Ministris ad Sacrum hoc
munus admittendis.

*? Rappelons que la Classe dirigeait les études des candidats 2 Neuchitel et 2 ’ex-
térieur et les soumettait a2 des examens avant I'imposition des mains. Ces examens ne
portaient pas uniquement sur les connaissances théologiques.

6 Pour Calvin la gloire des hommes est un terme eschatologique; 2 propos des
ministéres il parle de dignité et d’excellence ; L institution chretienne, IV, 3, 3. La Confession
helvetique posterienre veut que I'on honore et estime les ministres, il ne faut point les
mépriser; W. NIESEL, gp. e/, 253, 255; ]J. COURVOISIER, gp. eit., 102, 104, 106. ]. F.
Ostervald cite les «ordres sacrés» dans La Sainte Bible, scolie ad 1 Tm 3, 2.



330 L’ordination au saint ministére

Le second élément de la partie centrale est une épiclése. Pour étre
ministres de la nouvelle alliance et instruments de la gloire de Dieu et du
regne de Jésus-Christ, des hommes faibles sont saisis par I’Esprit de
Dieu. Dieu peut augmenter les dons qu’ils ont déja recus et leur accorder
de nouveaux: cette considération des charismes est importante pour la
conception du ministere. Les charismes sont regardés dans une pers-
pective dynamique: ils seront augmentés, des nouveaux pouvant étre
ajoutés. Le terme utilisé pour caractériser ’action de I’Esprit de Dieu sur
les ministres est celui de revétir ¢,

La suite est composée d’une double série d’intercessions pour les
nouveaux ministres. On considére d’une part les dons nécessaires 2 un
ministre et d’autre part les risques auxquels celui-ci est confronté dans
son ministére ; est-ce un hasard que le deuxiéme théme soit plus déve-
loppé que le premier? Les dons du ministre vont de ’entendement
éclairé pour comprendre I’Ecriture 4 'amour pour les brebis du Christ,
en passant par des qualités concernant le ministre lui-méme, comme sa
piété ou sa fermeté. Parmi les risques apparaissent au premier rang «les
désirs de la jeunesse » du ministre que I’on demande 4 Dieu d’éteindre —
on ressent la naiveté moraliste qu’Ostervald partage avec la Aufklirung
et qui constitue la limite de celle-ci. Les dangers évoqués dans la priere
sont aussi la paresse, ’orgueil, I"avarice ou ’hypocrisie qui pourraient
étre ruineux au ministre ou a4 I’Eglise 2. Le ministre a une course 2
accomplir et il travaille a la destruction du régne de Satan, Les inter-
cessions aboutissent a la citation de la 1% épitre de Pierre concernant la
couronne de gloire que donne a ses serviteurs le souverain berger
(1 P 5, 4). Ces intercessions constituent un élément trés concret et font
apparaitre clairement le climat spirituel et ecclésiastique dans lequel le

61 ]. J. voN ALLMEN, L Eglise et ses fonctions, 69, souligne, 4 propos de I'ordination au
ministére, qu’Ostervald était toujours assez mal 4 I’aise en ce qui concernait la doctrine du
Saint-Esprit. Il estime que cela pourrait étre la raison pour laquelle Ostervald ne parle
guere de 'ordination dans ses écrits théologiques. Admettons cependant que dans notre
liturgie I’invocation de I’Esprit a toute sa place,

62 Dans Ministére, 3, Ostervald évoque trois choses essentielles pour un ministre : «la
Piété, les Dons, et le Travail» — pourtant, dans la ligne de la théologie qu’il a choisie, la
piété personnelle du ministre est la seule chose vraiment fondamentale ; cf. Compendium,
4—6. Ostervald était trés impressionné par les dangers que pouvait courir la jeunesse — il en
parle dans son premier écrit, le 7raité des sources de la corruption qui régne aujourd’buy parmii les
Chrestiens, 1, Amsterdam 1700, 266.

On notera I'utilisation, en rapport avec les intercessions, du terme de «glorieux
Caractere dont ils (les ministres) vont étre revétus». Cf. note 60.



Un ancien formulaire de I’Eglise réformée neuchiteloise 331

ministére pastoral était exercé dans I’Eglise neuchateloise au début du
XVIIIE siecle 3.

C’est en considérant cette partie des intercessions que I’on se rend
surtout compte du changement intervenu entre la doctrine sur les
ministeres de la Réforme et de la Confession helvétique postérieure
d’une part, et la conception théologique propre au XVIII® siecle et
défendue par Ostervald d’autre part. Maintenant, on fonde davantage le
ministere sur les hommes et leurs possibilités que sur le don de Dieu,
c’est pourquoi il faut beaucoup parler de ces hommes et de ce qui
pourrait leur arriver. On prie pour les candidats afin qu’ils soient en
mesure de remplir leurs devoirs de ministre — c’est de leurs mérites qu’ils
vivront plus que de la grice de Dieu que la Réforme aurait seule
magnifiée .

La fin de la priere concerne ’exaucement de la demande de I’Eglise.
Il ne va pas de soi, puisque la ratification de ce que fait ’Eglise — sur la
terre — est explicitement demandée au Seigneur — dans son ciel. Mais
I’Eglise fait confiance au Seigneur et se réclame de la promesse du Christ
concernant son édification. Cette fin définit 'ordination dans ’Eglise
réformée: elle est une priere confiante pour les ministres que le Sei-
gneur lui-méme a choisis et qu’il donne a I’Eglise.

L’acte de 'imposition des mains suit immédiatement la priere d’or-
dination (a laquelle est rattaché le Notre Pere). Le Doyen est seul a
imposer les mains, au milieu de ses confréres. En accomplissant ce geste
biblique d’une portée cecuménique, le Doyen déclare qu’il établit N. N.
dans la charge de ministre de ’évangile. C’est un beau titre pour le
pasteur. La suite de la déclaration énumere les fonctions principales de
ce ministre. Il doit précher la Parole de Dieu, exercer la discipline et
administrer les sacrements. L’ordre dans lequel les trois premiéres
fonctions sont mentionnées est a relever; pour la Réforme, I’adminis-
tration des sacrements suit directement la prédication. Nous avions déja
constaté ’absence d’une mention des sacrements lors des questions
auxquelles répond le ministre °. La déclaration fait par ailleurs état
d’autres fonctions du ministre, sans les préciser; son énumération ne

63 Sur ce contexte voir R. GRETILLAT, Jean Fredéric Ostervald, 58—60.

64 P. BARTHEL, Le discours sur la justice pour un «siécle éclairé et philosophe » de
J. F. Ostervald, loc. cit.

8 Cf. note 34 sur les fonctions ministérielles d’apres la Réforme. Ci-devant p. 326s.
sur les questions posées au ministre.



332 L’ordination au saint ministére

voudrait donc pas étre limitative. L’imposition des mains avec la décla-
ration qui 'accompagne se fait individuellement; elle est répétée inté-
gralement autant de fois qu’il y a de candidats.

Cette formule nous permet de constater I'unité qu’il y a entre la
conception du ministére pastoral de la Réforme et celle de I’Eglise
neuchiteloise au début du XVIII€ siécle. On ordonne toujours au méme
ministeére de la Parole, des sacrements et de la discipline. Les nuances
propres a la nouvelle formule nous rendent pourtant sensibles aux
accents particuliers que I'on pouvait alors mettre sur 'exercice de ces
fonctions. Les sacrements sont passés a I’arriere-plan 66,

On retiendra enfin que le ministre conférant 'ordination est cons-
cient d’agir au nom et en l'autorité du Dieu trinitaire. Dans cette
autorité, il donne au nouveau ministre le pouvoir d’exercer ses fonc-
tions. Ces notions doivent étre comprises dans la perspective de I’au-
torité qui vient de Dieu, encore que le XVIII®siecle ne peut avoir
manqué d’introduire les conceptions de ’'autonomie de I’homme dans
les formules traditionnelles ¢7. Aussi le rappel de la Trinité, chez Oster-
vald, est-il plus du domaine formel que de la confession de foi.

Nous noterons encore I'importance d’un acte qui suit immédiate-
ment 'imposition des mains, méme s’il n’apparait dans notre formulaire
que dans une phrase de rubrique: « Les récipiendaires donnent la main
d’association », sous-entendu: a leurs confréres. La formule s’inspire de
Ga 2, 9 ot il est dit que les colonnes de I’Eglise de Jérusalem donnérent
la main d’association ou la main de communion a Paul et Barnabas. La
situation n’est pas la méme ici et 1a; mais on voit qu’il s’agit de la
reconnaissance des nouveaux ministres par les anciens et de leur inté-
gration dans la communauté ou compagnie des serviteurs du Christ. La

66 Pour Ostervald, le ministre est avant tout celui qui assume une fonction morale et
de gouvernement dans I’Eglise. Les rites, mais aussi la prédication passent au second plan.
Voir Compendium, 2—6, ot 'auteur énumeére quatre parties de 'office du ministre : 1. Docere
seu annunciare doctrinam Evangelicam. 2. Cultum divinum celebrare et res sacras peragere. 3.
Ecclesiae pracesse et gregem regere. 4. Piletati intentum esse, mais nous confie aussi vix #/la
periculosior opinio animos infecit, ac illa quae statuit ministros nibil aliud esse guam quos doctores et
concionatores, qui certis quibusdam horis et temporibus ad populum verba faciunt, preces recitent, et
ritus quosdam externos in Ecclesia obeant (p. 3s.).

67 Nous nous devons de renvoyer ici 2 un chapitre vigoureux sur «I’autorité pastorale
d’apres les Confessions de foi réformées» de J. J. VON ALLMEN, Prophetisme sacramentel,
Neuchitel 1964, 83—107, mais aussi au constat que faisait le méme auteur dans L’Eglise et
ses fonctions d'aprés Jean-Frederic Ostervald, 65s., a propos du fléchissement de la conception
de la Réforme dans le sens du moralisme et du rationalisme du XVIII€ siecle.



Un ancien formulaire de I’Eglise réformée neuchateloise 333

\

collégialité du ministére, a vrai dire peu soulignée par I'ordination
elle-méme, ou n’officie que le Doyen, apparait trés fortement dans cet
acte final. Elle est d’ailleurs aussi affirmée par la formulation des enga-
gements du ministre, dans le serment en particulier 8.

4, LES MODIFICATIONS DU XIX® SIECLE

Le premier formulaire neuchitelois de I'ordination a donc été
retouché apres 150 ans, en 1850, au moment de la création du Synode ¢°.
La transformation la plus visible est Iinscription de l'ordination —
appelée toujours ainsi — dans 'ordre habituel d’un culte public com-
mengant par la confession des péchés, un chant de ’assemblée et une
priere d’ouverture suivis du sermon et d’un autre chant. A la fin du
service, on retrouve cette structure: « Le Pasteur officiant remonte en
chaire et termine par la Bénédiction » (1a formule de Nb 6, 24-26, suivie
d’un «Allez en paix») 7.

La priere d’ouverture du service est une trés longue priere d’action
de grace et d’intercession pour I’Eglise et ses ministres. Il vaut la peine
de relever qu’elle commence par demander «la salutaire efficace» de
I’Esprit de Dieu pour la consécration et qu’elle aboutit a la demande
«d’une mesure abondante» de ’Esprit pour le serviteur accomplissant
les fonctions de la consécration.

L’ordination proprement dite est maintenue dans sa structure regue.
On a seulement opéré une inversion entre les promesses et les lectures
bibliques (enrichies d’une paraphrase de I’épitre a Tite, en particulier du
ch. 3). L’enseignement biblique précéde maintenant 'engagement des
candidats, ce qui est effectivement plus logique. Le discours du Doyen
est remplacé par le sermon.

Nous voudrions relever deux déclarations de I'officiant sur la portée
de l'acte, qui sont une sorte de définition, introduite au début de la

%8 Par son ordination le ministre devient membre de la Classe dont la cohésion, la vie
autonome et 'autorité étaient plus sensibles 2 Neuchétel que dans d’autres Eglises. La
collégialité vécue au sein de la Classe est trés forte et réelle. Contraignante peut-étre, mais
aussi fraternelle. CH. MONVERT, 0p. ¢it., 6-20; F. CLERC, gp. cit., T-16.

9 Cf. note 22.

70 11 s’agit de I'ordre du culte dominical, sans eucharistie, tel qu’on le trouve dans la
liturgie neuchiteloise de I'époque. Voir La Liturgie, 6° édition, 1873, 7-30.



334 L’ordination au saint ministére

cérémonie et avant la priere. La premiere déclaration constate que les
candidats « ont été soigneusement examinés par ceux qui avaient charge
de le faire, jugés dignes et capables d’étre revétus de ce glorieux Minis-
tere, acceptés par le Synode de notre Eglise» ’'. Les deux déclarations
indiquent que 'on va procéder a 'ordination par la priere et I'imposi-
tion des mains. La premiére désigne I’acte en tant que consécration au
saint ministere ; 'officiant agira «au nom de Dieu et en l'autorité du
Ministere évangélique établi parmi nous». La seconde précise que I’or-
dination se fera au nom du Pére, du Fils et du Saint-Esprit.

Les modifications les plus conséquentes sont intervenues au niveau
de la formulation des engagements des nouveaux ministres. Il n’est plus
question désormais d’une signature en rapport avec le Consensus helvet:-
cus 2, La préoccupation y afférant est cependant reprise dans la premiére
des promesses que fait le nouveau ministre, concernant la pure prédi-
cation de la doctrine de I’évangile ; on y a en effet ajouté : « En évitant les
questions obscures et propices 2 amener de vaines contestations, selon
’engagement que nous avons tous pris a 'exemple de nos peres». La
premieére partie de ’adjonction est d’ailleurs mise entre parenthéses
dans notre manuscrit de 1865, par le copiste lui-méme. Pour le reste, la
teneur des promesses est la méme, a I'exception de la derniere qui
concernait I’attachement a4 la Compagnie et a ses ordres et la fidélité au
ministére. Elle contient maintenant une prolongation de la promesse
précédente qui concernait la vie personnelle du ministre et engage
celui-ci a «respecter toujours le caractere de Ministre qui lui sera con-
féré, et de servir ’Eglise dans ce Ministére autant que Dieu lui en
donnera la force». Nous retrouvons ici le terme de caractére qui était
déja utilisé dans la priere d’ordination depuis 1705 73,

A propos du serment qui suit toujours les promesses, il faut noter
qu’il n’est plus présenté comme un engagement envers Dieu, I’Eglise et
la Compagnie, mais comme un lien entre le ministre et ’Eglise. Les cinq
premiers articles du serment sont maintenus dans leur forme antérieure ;
les articles 69 qui avaient trait a la soumission a la Classe et a la loyauté
a son égard ont été supprimés. Par contre, 'article 4 qui engageait a
'unité dans la doctrine est un peu plus explicite en disant : « Etre uni avec

" Voir ci-devant ce qui a été dit de la formation théologique et des instances qui en
étaient chargées, p. 316.

72 La lignée des signatures de la lettre le concernant s’arréte en effet 4 'ordination du
31 octobre 1848. Cf. note 52.

73 Sur la question du caractere voir p. 322s. et la note 62.



Un ancien formulaire de I’Eglise réformée neuchiteloise 335

les Freres dans le Saint Ministére en la doctrine de piété». On a surtout créé
un nouvel article 6 qui fait jurer au candidat de «se consacrer premie-
rement au service de I’Eglise Neuchiteloise et se soumettre 4 ’ordre qui
y est établi». Cet article qui a trés tot posé un probléme aux candidats
venus de I’étranger ou aux fils du pays contraints d’aller exercer le
ministere a 'extérieur, fut supprimé du serment apres sept ans seule-
ment 74,

La priére d’ordination est dans I’ensemble maintenue dans sa for-
mulation regue. Il y a omission de quelques précisions, en particulier de
celles qui regardent les dangers menacant le ministre (paresse, orgueil,
intempérance, hypocrisie...). La modification la plus importante est
intervenue dans le premier élément de la partie centrale qui insistait,
dans la formulation ancienne, sur le travail fait afin d’éprouver les
nouveaux ministres et sur leur présentation a Dieu par ’Eglise. Cette
dernié¢re indication, maintenue dans l'introduction de la priere, est
omise ici. Le travail d’épreuve de I’Eglise n’est plus évoqué. Mais
surtout il est maintenant supposé des ministres qu’«ils se sentent — eux-
mémes — appelés» par Dieu a revétir le glorieux ministere. Il y a 12 une
indication significative. Le pasteur réformé est renvoyé d’abord a sa
conscience personnelle de 'appel divin 7°.

L’acte de I'imposition des mains qui suit toujours immédiatement la
priere d’ordination est conservé tel que I’Eglise le pratiquait selon
’ancien usage. Il en est de méme de la main d’association que le
«Récipiendaire » donnera ensuite aux pasteurs et ministres présents.

Le célébrant de cette liturgie est un pasteur désigné par la Commis-
sion de consécration. Il officie seul, tout comme le Doyen dans la
période précédente ’°.

74 Voir la discussion de la question dans le Manue! de la Commission de Consécration (cf.
note 22) et la suppression de I'article 6 par le Synode le 4 nov. 1856 dans le Manue! du
Synode de I’Eglise neuchdteloise, p. 210s.

73 En fait, des le X VIII® siécle ce pasteur se réclamait déja de sa propre piété plus que
dudon de Dieu 4 son Eglise ; voir note 49. Le subjectivisme du XIX¢ siecle et de son réveil
religieux rend la chose seulement plus apparente. On découvre ce climat dans une ceuvre
importante de I"époque, A. VINET, Théologie pastorale ou théorie du ministére évangeligue, de
1850, éd. par E. GriN, Lausanne 1942. La premiére partie de I'ouvrage est intitulée de
fagon significative: « Vie individuelle et intérieure ».

Pour étre équitable, rappelons toutefois, que suivant la liturgie de 1850, 'ordination
commence par ’évocation de ’examen des candidats qui «ont été soigneusement exa-
minés par ceux qui avaient charge de le faire ». Cependant, quels pouvaient étre les critéres
d’un tel examen?

76 Réglement pour la Consécration des Candidats au Saint Ministére, art. 2 (cf. note 22).



336 L’ordination au saint ministére

Apres le schisme de 1873, les deux Eglises neuchateloises ont publié,
chacune de son co6té, leur version particuliere de la liturgie de consé-
cration au saint ministére (c’est ainsi que 'on s’exprime maintenant,
plutét que de parler de 'ordination) 77. Des deux c6tés il s’agit en réalité
toujours de la méme cérémonie neuchiteloise de 'ordination, quant a la
structure et quant au contenu.

Voici les modifications qui y ont été apportées: dans la priere de
ordination, la liturgie de I’Eglise nationale supprime le passage tradi-
tionnel parlant de la vocation a revétir ce glorieux ministere et de la
présentation des nouveaux ministres par ’Eglise, afin que Dieu scelle
leur vocation. Dans toute cette liturgie, il n’est désormais question de la
vocation du ministre que dans une phrase subordonnée de la priere
d’ordination et dans un passage de la priere d’ouverture du service. La
liturgie de I’Eglise indépendante reste fidele 4 ’ancienne formula-
tion.

A un autre endroit de la priere d’ordination, la liturgie indépendante
parle désormais des »rais ministres de la nouvelle alliance — on voit
comment a pu naitre le souci de cette précision que ne connait pas la
liturgie nationale (le terme de vrai serviteur apparaissait cependant déja
2 un endroit de la priere d’ouverture créée en 1850; a cette place, la
liturgie de I’Eglise nationale l'utilise également aprés le schisme) 78

Significative est en outre la disparition, dans les deux liturgies, de la
mention de ’exercice de la discipline, confiée au ministre, dans I’énu-
mération des tiches qui accompagne I'imposition des mains. La disci-
pline disparait aussi, dans les deux liturgies, des promesses du nouveau
ministre ; 'une et 'autre maintiennent cependant a cet endroit la men-
tion de la charge du ministre d’avertir et de reprendre les pé-
cheurs 7?,

C’est au niveau des engagements des nouveaux ministres que sont
par ailleurs intervenues les modifications les plus sensibles, par lesquel-
les les chemins des deux Eglises se séparent franchement. Voyons

"7 Cf. ci-devant pp. 316-318 et les notes 26—28.

8 Voici comment, au milieu du XIX¢siecle, A. VINET, gp. ¢it., 7s., congoit le
ministeére du pasteur dés I'introduction de son ouvrage: « Ce ministére, essentiellement
moral puisque la parole en fait I’essence, ne laisse pas la parole se matérialiser et se tourner
en rite. Il veut étre ’action d’une 4me sur une 4me, de la liberté sur la liberté. Il est avant
tout, il reste aprés tout, une zerzx. » Voir aussi les paragraphes consacrés aux «difficultés et
avantages du ministére évangélique» et a la vocation, p. 45 ss.

7 La discipline ecclésiastique est maintenant remplacée par la cure d’ames dont
A. VINET, 0p. ¢it., 253 s., parle avec insistance.



Un ancien formulaire de ’Eglise réformée neuchiteloise 337

d’abord la liturgie de I’Eglise indépendante qui reste plus proche de
I’'ancien modele, plus fidéle donc 2 la tradition. Elle ne maintient pas
seulement la structure des promesses du ministre d’une part et celle de
son serment exprimé en plusieurs articles d’autre part, mais respecte
aussi, dans ’ensemble, le contenu traditionnel. La « confession de foi de
notre Eglise » est mise en relation avec la promesse concernant la pré-
dication de ’Evangile. Dans les articles du serment, on notera ’omis-
sion de la mention du profit intéressé qui pourrait empécher le saint
ministere et de la division de I’Eglise dont on avait peut-étre alors honte
de parler. Assez significative pour le climat piétiste dans I’Eglise indé-
pendante est par contre ’adjonction d’un nouvel article : « Remplir tous
les devoirs de votre charge, en travaillant avec z¢le au salut des 4mes qui
vous seront confiées » 8°.

La liturgie de ’Eglise nationale a considérablement réduit la partie
des engagements qui tiennent ici en deux promesses distinctes: le nou-
veau ministre s’engage d’'une part a assumer son ministere «selon les
enseignements de Jésus-Christ et des Apotres», et d’autre part 4 ensei-
gner, conduire, consoler, visiter et au besoin reprendre ceux qui lui
seront confiés. Si la seconde partie est la reproduction fidele de 'une des
promesses traditionnelles, la premiére partie par contre constitue une
réduction significative de I'ancien engagement 2 la pure prédication de
I’évangile 8'. Toute allusion 2 une intégration dans un corps de ministres
a disparu. Le pasteur protestant apparait comme un enseignant et con-
seiller autonome et individualiste.

5. RETROSPECTIVE ET CONCLUSION

En conclusion, nous avons un constat 4 faire et une question a poser;
puis, nous aurons un regret a formuler. Des perspectives nouvelles se
sont ouvertes a ’époque contemporaine.

80 A. VINET, 9p. cit., 9: « L’objet du ministére, c’est de rassembler sous la discipline de
Jésus-Christ, <d’amener captives 4 son obéissance> les 4mes qui y sont destinées; c’est de
perpétuer, d’agrandir, de fonder sans cesse le royaume de Dieu sur la terre.»

81 L’article 12 de la loi ecclésiastique de Numa Drozde 1873 stipulait que la liberté de
conscience de I’ecclésiastique ne peut étre restreinte par un réglement ou engagement.
Cette disposition avait d’abord semblé rendre impossible toute consécration des ministres
dont on ne voulait plus exiger autre chose qu'une licence en théologie. Cf. note 27.



338 L’ordination au saint ministére

Le constat concerne la remarquable et étonnante continuité d’une
pratique depuis les premiers temps de la Réforme du XVI€ jusqu’au
XIX€ siecle — et méme au-dela, jusqu’a I’heure actuelle: année apres
année, on ordonne et consacre 2 Neuchitel les ministres que Dieu
donne a ’Eglise. Nous ne pouvons que rendre grace a Dieu qui jamais ne
cesse d’adresser vocation 4 des hommes — aujourd’hui 4 des femmes aussi
— d’étre ministres dans son Eglise. Et nous pouvons aussi rendre grice
pour la fidélité avec laquelle 'Eglise réformée de ce pays a recu ces
vocations et consacté les ministres au Seigneur, afin qu’ils puissent
exercer les fonctions pastorales au sein de la communauté. L’Eglise
neuchiteloise s’integre ainsi dans I’Eglise du Christ a travers 'oikuméne
qui ne cesse de vivre, dans toutes les communautés locales, grice au
ministere apostolique que lui donne le Seigneur de I’Eglise, pour la
maintenir dans la foi des apétres et dans ’obéissance au Christ qui vient.
Ces ordinations neuchiteloises, accomplies toujours par la priere et
I'imposition des mains comme |’Eglise I’a pratiqué depuis les premiers
temps, sont une promesse eschatologique. On voit ainsi se réaliser
concrétement, parmi nous, la promesse du Christ pour son Eglise contre
laquelle la puissance de la mort ne saurait avoir raison (Mt 16,18) 82

La remarquable continuité dans les termes et les gestes, durant les
siecles, a travers des situations ecclésiastiques et historiques changean-
tes, est comme un signe extérieur de la réalité intérieure que constitue,
pour I’Eglise, la continuité du ministere ordonné. Si la Confession
helvétique postérieure déclare : « Les Ministres de ’Eglise sont appelez,
a cette fin qu’ils annoncent aux fideles I’Evangile de Christ, et qu’ils leur
administrent les Sacremens », la déclaration de I'officiant dans la liturgie
synodale neuchiteloise du XIX€® siecle répond trés exactement a cette
conception : « Je vous impose les mains et je vous établis... dans la charge
de Ministre de ’Evangile ; je vous donne le pouvoir de précher la Parole
de Dieu, d’exercer la discipline, d’administrer les sacrements... 3 ».

C’est pourtant 1a que nait notre question, a vrai dire inquiétante. Les
mots dits dans la liturgie de ’Eglise ont-ils toujours la méme significa-
tion? La continuité des formules de la Réforme du XVI€siecle au

%2 Nous renvoyons ici 4 I'impressionnante série des 306 signatures de nouveaux
ministres apposées a la lettre de la Classe de Neuchatel concernant le Consensus helveticus,
dans les Actes de 1a Classe (cf. note 52) et 4 la liste des 90 ministres consacrés ou agrégés au
clergé neuchitelois entre 1850 et 1873, sur les dernieres pages du manuscrit de la Liturgie
de I’Ordination de 1850.

8 ]. COURVOISIER, 0p. ¢it., 106s.; Liturgie de I’Ordination de 1850, 21.



Un ancien formulaire de I’Eglise réformée neuchiteloise 339

XVIII® siecle (marqué par I’arminianisme et le rationalisme de la
Friibaufklirung) et au XIX°® siecle (marqué par le réveil religieux et le
subjectivisme) ne recouvre-t-elle pas trompeusement une dissension
profonde ? Est-ce bien toujours au méme ministére, dans la méme Eglise
que ’on ordonne des hommes dans le pays neuchitelois ? On ne saurait
ignorer la différence de vue entre les réformateurs et Jean-Frédéric
Ostervald, par exemple. Ce n’est pas la méme chose qui importait aux
uns et aux autres, dans le ministere.

Pour la Réforme, le pasteur est essentiellement ministre de la Parole
de Dieu 8¢; celle-ci agit dans la prédication, mais aussi dans les sacre-
ments. Le Seigneur se sert du ministre dans I’Eglise pour I’édification
d’une communauté de salut. Ostervald rappelle bien entendu toujours
les fonctions traditionnelles des ministres, mais I’essentiel du ministére
se situe selon lui dans le domaine moral du gouvernement de I’Eglise
par la discipline #°. La premiere condition pour étre ministre est celle de
la piété qui mettra le pasteur en mesure de gouverner la communauté.
Aussi 'ordination, tout en étant nécessaire a2 ’exercice du ministére
dans une Eglise constituée, n’est-elle qu'une chose extérieure qui sert
plus a empécher d’éventuels candidats indignes a s’introduire dans le
ministére qu’a fortifier par I’Esprit ceux qui y entrent ., Quant au
XIX¢ siecle, le pasteur y devient avant tout le guide spirituel des indi-
vidus ¥’. Il agit avec sa parole sur les Ames qui lui sont confiées, sans que
revienne a cette parole une autre vertu que la sienne propre; il serait
abusif de parler a son propos d’une présence divine.

De ce fait, tout en disant les mémes mots et en faisant les mémes
gestes, les uns et les autres devaient nécessairement entendre différem-
ment, dans I’ordination au saint ministére comme ailleurs. Nous aurions
tort de vouloir ignorer ou sous-estimer ces différences dans la concep-
tion de ’homme, de ’Eglise, de ce que doivent lui apporter les minis-
tres.

84 \W. N1ESEL, Bekenntnisschriften, 257 s.; ]. COURVOISIER, La confession helvétique pos-
térieure, 109-111. J. J. vVON ALLMEN, Le saint ministére, 78-98.

85 Traité des sources de la corruption qui régne aujourd’huy parmi les Chrestiens (sans nom
d’auteur, mais écrit par Ostervald), II, Amsterdam 1700, 31. 82-115. Catéchisme ou
instruction dans la religion chrestienne, par ]. F. OsTERVALD, Geneve 1702, 110. 186; Minis-
tére, 3; Compendium, 2-5. 267. ]. J. voN ALLMEN, L’Eglise et ses fonctions, 65-73. Cf. page
331s. et note 66.

8 ].]. voN ALLMEN, L’Eglise et ses fonctions, 69. 110 s. Cf. note 51.

87 A. VINET, Théologie pastorale ou théorie du ministére évangelique, 1-22. L’original de
ce livre a été publié en 1850 sur la base des notes de Vinet (1797-1847).



340 L’ordination au saint ministére

Il est cependant tout aussi certain qu’au-dela des accents dissembla-
bles, il reste dans I’Eglise une obéissance continuelle et durable fondée
sur la fidélité du Seigneur lui-méme. La confusion et les contradictions
des hommes, théologiques et autres, seraient-elles plus fortes que la
mission du Seigneur confiée 4 son Eglise de génération en génération ?
Nous ne le pensons pas. Dans la mesure ou I'ordination est expression
vivante de la tradition de I’Eglise venant des apotres, qui se fonde sur la
parole du Nouveau Testament toujours amplement proclamée dans
I’Eglise neuchiteloise lorsque I'on impose les mains aux nouveaux
ministres, I’intention de I’Eglise reste identique a elle-méme, face au
don toujours renouvelé du Seigneur qui est fidele. Il est une continuité
de I’Eglise du Christ, 2 Neuchaitel comme ailleurs, qui défie les com-
préhensions et les expressions changeantes. La lignée ininterrompue des
ordinations pastorales par priere et imposition des mains est finalement
plus significative que les différences d’ordre herméneutique dans la
réception de ce qui est dit a cette occasion. Nous ne voudrions pas par 1a
minimiser 'importance de la compréhension des mots qui sont proférés,
mais tenir compte du caractere relatif du langage et des signes 2.

Il nous reste a exprimer un regret 4 propos de ’'ancienne ordination
neuchiteloise au saint ministere. Ni au XVI€siecle, lorsque I'Eglise
réformée inaugurait sa pratique, ni au XVIII€ siecle, alors qu’elle codi-
fiait celle-ci, ni en 1850, quand l'ordination devint affaire synodale, ou
en 1873, lorsque I’Eglise fut éprouvée par un christianisme qui se
voulait libéral et par les immixtions des politiciens de I’époque, les
circonstances furent telles que la priere et 'imposition des mains aux
nouveaux ministres aient pu étre unies a la fraction du pain, au sacre-
ment eucharistique #. Cela n’était pas pensable vu I'usage toujours rare
que faisait ’Eglise réformée 2 Neuchitel comme ailleurs de ce sacre-
ment.

8 P. A. Stucki, Herméneutique et dialectiqgue, Genéve 1970; H. Birus (Hrsg.), Her-
menentische Positionen, Gottingen—Ziirich 1982.

8 Le seul qui ait prévu de célébrer la céne lors de I'ordination, dans le champ
d’investigation qui peut nous intéresser ici, est Martin Bucer a Strasbourg, au moment de
la Réforme du XVI¢siecle; Von der wabren Seelsorge und dem rechten Hirtendienst, 1538
(Martin Bucers deutsche Schriften, VII, hrsg. von R. SturpericH, Giirtersloh—Paris 1964,
140). Voir R. BORNERT, La Réforme protestante du Culte a Strasbourg au X VI° siécle (1523—
1598). Approcke sociologique et interpretation theologique, Leiden 1981, 419438,



Un ancien formulaire de ’Eglise réformée neuchiteloise 341

Heureusement, I’histoire de ’Eglise ne s’arréta pas la et une nou-
velle génération put découvrir, depuis les années 1960, les perspectives
eucharistiques de ’ordination ou de la consécration des ministres de
I’Eglise. Dans le contexte eucharistique se reposera aussi la question de
la confession de foi de ’Eglise et des ministres, et elle pourra trouver
une réponse plus prometteuse que ne le fut I’adhésion faite avec réserve
et finalement abandonnée a un Consensus helveticus. Pour cette nouvelle
étape, I’Eglise neuchiteloise est essentiellement redevable 2 Jean-
Jacques von Allmen — autre grand théologien et pasteur dans ce pays ?°.
La nouvelle liturgie de consécration mériterait une présentation pro-
pre.

Nous releéverons seulement que la responsabilité cecuménique dans
'ordination aux ministeres du Christ apparait maintenant avec acuité 2
I'Eglise réformée neuchiteloise et a ses partenaires dans le dialogue
entre Eglises encore divisées. Il s’agit ici d’abord du dialogue avec
I’Eglise catholique romaine %',

Actuellement, la consécration au ministére pastoral et diaconal est
célébrée, dans I’Eglise réformée neuchiteloise, chaque fois que des
candidats 4 ces deux ministéres complémentaires mais non identiques
sont parvenus au terme de leur préparation. La consécration a lieu au
cours d’un culte synodal eucharistique que préside le président du
Conseil synodal. Avec le Conseil, le président assume la fonction épis-
copale dans ’Eglise. Les candidats confessent la foi avec ’Eglise ras-
semblée et prennent leurs engagements. Le président du Conseil syno-
dal et plusieurs ministres, pasteurs et diacres, imposent les mains aux
nouveaux ministres. Dans les textes liturgiques utilisés pour la célébra-
tion, I’on reconnait sans peine ’héritage de I’ancienne liturgie neucha-

?9]. ). voN ALLMEN, La joie de devenir pasteur, in: Wort und Gemeinde. Festschrift
E. Thurneysen, Ziirich 1968, 13—17, une prédication prononcée i I'occasion d’une consé-
cration pastorale 4 la Collégiale de Neuchatel. Le méme, Die Ordination in der Sicht und
Praxis der reformierten Kirche, in: Theologisch-praktische Quartalschrift 118(1970) 141-153,

?! Voir a ce propos le récent document dit de Lima de Foi et Constitution du Conseil
(Ecuménique des Eglises, Baptéme, eucharistie, ministére. Convergence de la foi, Paris 1982,
surtout 73-78. Puis B. KLEINHEYER, Die Priesterweibe im rimischen Ritus. Eine liturgiebisto-
rische Studie, Trier 1962; A. HoussiAu, Le nouvean Rituel de ’Ordination sacerdotale, in : Ecclesia
a Spiritu Sancto edocta. Misc. theol. offerts a Mgr G. Philips, Gembloux 1970, 269-280.
E. J. LENGELING, Die Theologie des Weibesakramentes nach dem Zeugnis des newen Ritus, in:
Liturgisches Jabrbuch 19(1969) 142—165; H. VorGRIMLER (Hrsg.), Der priesterliche Dienst. 5 :
Amt und Ordination in Gkumenischer Sicht, Freiburg i.B. 1973; J. LECUYER, Le sacrement de
Lordination, Paris 1983,



342 L’ordination au saint ministére

teloise de ’ordination au saint ministére ; les formules ne sont pourtant
pas fixées une fois pour toutes, mais revues de fois en fois avec les
candidats 2 la consécration. C’est ainsi que vit la tradition %2,

92 Eglise réformée évangélique du canton de Neuchitel, Constitution 1980, art. 56—65
sur les ministres pasteurs et diacres; Réglement general 1982, art. 248 sur la cérémonie de
consécration. Voir la présentation et I'appréciation de la consécration neuchiteloise faite
par un liturgiste catholique, ]J. BAUMGARTNER, Ordinationsliturgie der Reformierten. Zwei
Formulare der franzisischen Schweiz, in: Heiliger Dienst 25(1971) 77-86.

Pour élargir le débat: TH. ]. TALLEY, Ordination in Today’s Thinking, in: Studia Liturgica
13(1979) 4-10; G. WAINWRIGHT, Quelgues aspects theologiques de I'ordination, in: La Maison
Dien 139(1979) 31-72 et W. JARDINE GRISBROOKE, Les réformes récentes des rites d’ordination
dans les Eglises, ibidem, 7-30.



	L'ordination au saint ministère

