
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 31 (1984)

Heft: 3

Artikel: Résumé : le ministère de l'Église et les ministères dans l'Église : une
étude de la Commission de dialogue protestante/catholique de Suisse

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760870

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760870
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


RÉSUMÉ

Le ministère de l'Eglise
et les ministères dans lEglise

Une étude de la Commission de dialogue
protestante / catholique-romaine de Suisse

1. Position du problème

1.1.—1.8. Origine, nature et but du ministère apostolique

Par «ministère apostolique», nous entendons la mission particulière
et essentielle, assumée par un membre de l'Eglise au sein de cette Eglise
et à son service. Il ne saurait y avoir un tel service si l'Eglise dans son
ensemble n'avait pas reçu du Seigneur la charge de proclamer au monde

qu'il est l'Envoyé de Dieu. Il y a donc une relation entre la mission du
Christ par le Père, la mission de l'Eglise par le Christ, et les missions

particulières dans l'Eglise. Selon cette interdépendance des missions, la

grâce de Dieu nous est communiquée dans le Christ pour que nous la

communiquions à d'autres. Le Nouveau Testament présente cette relation

et ses effets, par exemple enjn 20,21 ; 4,23s.; 1,4; 14,27; 2 Co 3,17;
Jn 17,13; 2 Co 5,18-20; ljn 1,3.7; Jn 17,11.

Notre communion avec Dieu et notre communion mutuelle sont
toujours en cause lorsque cette relation est menacée. Au cours de l'histoire

de l'Eglise, les tensions qui ont abouti à nous dresser les uns contre
les autres en «Eglises» séparées ont assurément compromis la mission de

toutes les Eglises et de tous les chrétiens appelés à se préoccuper de leur
unité en Christ, mais elles n'ont aucunement rendu cette mission invalide.

Au travers de ces tensions, cette mission est au contraire devenue



Le ministère de l'Eglise et les ministères dans l'Eglise 295

d'autant plus urgente. Si diverses qu'aient pu être les structures
ministérielles des Eglises particulières, tous les ministères détiennent
néanmoins leur origine, leur légitimation et leur mandat de Jésus-Christ en
vue du service et de la mission de son unique Eglise.

1.9.—1.15. Problèmes et difficultés du ministère apostolique

Ce n'est pas seulement par référence à leur nature et à leur mission

que les ministères apostoliques de toutes les Eglises présentent de

notables analogies; aussi les problèmes et les difficultés qu'ils ont a

affronter aujourd'hui sont les mêmes. Beaucoup de ces difficultés portent

la marque de la crise où se débattent les autorités et les institutions
traditionnelles, qu'elles soient celles de l'Eglise ou de l'Etat, de la

société, de la culture ou de l'économie. Pour sa part, l'Eglise doit se

demander à la fois dans quelle mesure ses structures et ses institutions
répondent aux nécessités ou aux défaillances de notre temps, et dans

quelle mesure ces mêmes structures correspondent à la volonté de Dieu
en Jésus-Christ. Que dire alors du portrait traditionnel du ministre
apostolique, voué à la prédication et à la catéchèse, à la distribution des

sacrements, à la cure d'âmes, participant à la direction de la paroisse et à

la bienfaisance Le ministère ainsi structuré semble exiger aujourd'hui
tant de capacités qu'une seule personne peut difficilement les réunir.
Cette difficulté existe depuis longtemps, mais elle s'est accentuée de nos
jours, comme c'est le cas pour de multiples professions, du fait de la

spécialisation croissante. Quant à la tradition selon laquelle un ministre
jouirait d'une position sociale privilégiée, elle est sérieusement mise en

question dès qu'il est confronté avec les exigences, les expériences et les

valeurs réelles de l'existence humaine, qu'une situation d'autorité et un
rattachement institutionnel ne sauraient compenser. La stricte obéissance

envers des supérieurs ou la simple peur de provoquer de l'inquiétude

parmi les fidèles peuvent non seulement étouffer la joie de
l'initiative et de l'innovation, mais mener à la routine du ministère, au

conformisme de la fonction, où toute discussion personnelle au sujet de

questions du présent et de l'avenir s'arrête. Ainsi, le ministère apostolique

participe à la crise générale des autorités et des institutions
aujourd'hui, éprouvant dans sa mission spécifique sa propre crise d'identité.

Nombreux sont les ministres tentés de nos jours d'abandonner leur
ministère ou de le restreindre à des tâches spéciales. Nombreux aussi



296 Le ministère de l'Eglise et les ministères dans l'Eglise

sont les chrétiens actifs qui prennent au sérieux cette mission confiée par
le Christ à son Eglise, mais qui voient mal comment elle peut encore
être réalisée dans les formes traditionnelles du ministère apostolique.

L'analogie des difficultés rencontrées aujourd'hui par toutes les

Eglises et ses ministres crée entre nous une communauté d'indigence.
Mais les Eglises qui ont institué notre commission et d'autres, dont nous

pouvons partager les expériences, n'ont pas que des difficultés et des

problèmes ; elles peuvent aussi mettre en commun les promesses et les

bénédictions qu'elles ont reçues.

1.16.—1.24. Divergences

Si, dans le domaine du ministère apostolique, un grand nombre de

réalités nous sont communes, il n'existe pas moins de très évidentes

divergences entre les confessions. Avec l'eucharistie, le ministère
apostolique constitue le domaine où la recherche œcuménique est à la

fois la plus urgente et la plus malaisée. L'accord croissant et la
communion déjà réalisée entre nos Eglises sont mis au défi par le fait qu'une
reconnaissance mutuelle des ministères n'existe pas encore. A vrai dire,
les ministres catholiques et réformés exercent des fonctions à tel point
comparables et sont si proches les uns des autres en de multiples
collaborations qu'il faut de sérieuses réflexions théologiques pour distinguer

entre ce qui est seulement analogue dans les deux confessions, et ce

qui y est réellement identique parce que relevant du même et unique
ministère, malgré les divergences qui subsistent encore.

La tentative de percevoir de part et d'autre le même ministère se

heurte à des difficultés particulièrement sensibles sur les points
suivants : le problème du rapport entre le sacerdoce commun (de tous les

croyants) et le sacerdoce particulier (des ministres apostoliques); la
transmission du ministère (par la communauté ecclésiale ou par l'évê-

que en tant que successeur des apôtres); la notion de «succession

apostolique»; enfin la question des divers degrés du ministère apostolique.

Il ne faut cependant pas isoler ces divergences ou différences par
rapport à l'entente qui existe déjà entre nous quant à la compréhension
de l'Eglise et de son ministère. Nos divergences portent en fait sur la

compréhension d'une seule et même mission. Nos considérations sur le
ministère de l'Eglise et les ministères apostoliques - ministère de



Le ministère de l'Eglise et les ministères dans l'Eglise 297

l'Eglise et ministères dans l'Eglise (cf. 2e partie) — se fonderont par
conséquent sur l'unité de l'Eglise et de son ministère (sa mission, son
service); nous rechercherons ensuite une conception des ministères
particuliers dans l'Eglise, nous permettant de traiter les divergences et
les difficultés qui subsistent encore, non comme des faits isolés, mais

comme autant d'étapes sur le chemin d'une entente croissante (cf.
3e partie). Nous sommes déjà, ensemble, sur ce chemin, allant ensemble

vers le but que nous indique Jn 17,11.

2. Ministère de l'Eglise et ministères dans l'Eglise

2.1. En tant que Corps du Christ, le Réconciliateur (Col 1,18—24),

l'Eglise exerce le «ministère de la réconciliation» (2 Co 5,18). Celui-ci
est à la fois mission et tâche de toute l'Eglise, et mission et tâche

personnelles dans cette Eglise.

2.2. Il ne s'agit pas ici d'une tâche de l'Eglise à côté d'autres, mais de sa

mission fondamentale et totale, de sa raison d'être.

2.3. Ainsi compris, le ministère de l'Eglise consiste à proclamer la

joyeuse nouvelle de la réconciliation («parole de la réconciliation»,
2 Co 5,19) à tous les hommes (cf. 1 Tm 2,4) comme de leur salut total
(cf. ci-dessus 1.2.). Quand l'Eglise réussit à rassembler les hommes dans

la paix, la liberté et l'amour, ce n'est pas le «fait» de sa propre activité,
mais un «témoignage» rendu à la puissance du Christ (cf. 2 Co 5,17).

2.4. Cette mission de toute l'Eglise est assumée par de nombreux témoins
et sous de multiples formes, sur la base de dons (charismes) divers. Le
ministère de l'Eglise est impensable sans cette diversité dans l'Eglise.

2.5. Pour que cette diversité ne devienne pas source de conflits dans

l'Eglise, ce qui nuirait à sa mission, il faut que tout se passe dans l'ordre
et que soit observée la règle des égards mutuels (cf. 1 Co 14,33).



298 Le ministère de l'Eglise et les ministères dans l'Eglise

2.6. L'abondance des charismes (2.4.), de même que la capacité de les

coordonner (2.5.) sont des dons de Dieu. Comme dons particulièrement
importants pour 1'«édification» de toute la communauté (cf. 1 Co 14)

ont toujours été reconnus: le don de l'annonce de l'Evangile et du
témoignage rendu au salut en Christ (martyria); le don de l'attestation
cultuelle et sacramentelle de la présence du Christ dans son Eglise
(leitourgia); le don du service à la communauté des membres du Christ,
ainsi que du service des membres du Christ à tous les hommes (diaconia).
Ce sont des fonctions étroitement liées entre elles, et fondamentales du
«ministère de la réconciliation» (2 Co 5,19, où le terme de diaconia est

pris dans un sens global, désignant non seulement l'action charitable,
mais incluant toutes les fonctions fondamentales de l'Eglise). Si le
ministère de la réconciliation comporte ces trois fonctions, qu'il
convient d'assumer correctement en les maintenant dans leur rapport
mutuel, cela suppose en outre l'existence d'une fonction de direction
(épiscopé). Chacune de ces quatre fonctions fondamentales du ministère
de la réconciliation renvoie à un aspect inaliénable de l'œuvre
réconciliatrice du Dieu fait homme.

2.7. Le ministère de l'Eglise est «apostolique», parce qu'elle tient sa

mission du Christ, lequel est pour sa part l'Envoyé du Père (Jn 17,18;
20,21).

2.8. Cette relation missionnaire est vivante lorsque les bénéficiaires du

message du salut deviennent à leur tour messagers de ce salut. L'Eglise
qui reçoit en plénitude les fruits de la mission du Christ en notre faveur
doit la poursuivre par son témoignage et son service. Et parce que la
mission du Christ se déploie dans le triple office de prophète, de prêtre
et de roi, le ministère de l'Eglise est, lui aussi, prophétique, sacerdotal et
royal.

2.9. En tant que prophète, le Christ se porte garant de la vérité qu'il est

lui-même (Jn 14,6). Que l'Eglise souffre à cause de lui, est un aspect
important de son propre ministère prophétique (Mt 5,10—12). Les

vérités qu'elle proclame sont des dons de la grâce de Dieu, et non le

produit de notre raison. Le témoignage de l'Eglise en paroles et en actes



Le ministère de l'Eglise et les ministères dans l'Eglise 299

n'est pas le fait de notre propre sagesse et de notre propre pouvoir, mais

une «démonstration faite par la puissance de l'Esprit» de Dieu dans le

Christ crucifié (1 Co 2,4; cf. 2,2).

2.10. En tant que prêtre, le Christ est la vivante réconciliation entre Dieu
et les hommes et parmi les hommes (He 10,20; 4,15s.; 5,7; 8,6—13;

9,15), la vivante rédemption de toute impureté et de tout péché
(He 9/10). L'office sacerdotal de l'Eglise (cf. 1 P 2,9), qui fait de tout
chrétien un «saint» (Rm 16,15 et al.; cf. 1 P 1,1s.), a pour effet que les

chrétiens non seulement peuvent aspirer avec une ferme espérance à la
réconciliation et à la rédemption, mais que, le Réconciliateur et le

Rédempteur étant lui-même présent parmi eux, ils accomplissent avec
lui son office de grand-prêtre (He 4,14—5,10; 7,1—10.18). La communion

entre Dieu et l'homme établie par le Christ se poursuit dans la

prédication, le culte, les sacrements et la diaconie de l'Eglise (cf.

ljn 1,1-4).

2.11. L'Eglise participe également à l'office royal du Christ: par la paix
qu'il a faite sur la Croix, elle le confesse comme le but de toute la
Création (Col 1,15-20). Face à toutes les puissances et dominations qui,
maintenant encore, «exercent l'autorité» à leur manière (Le 22,25), elle
le reconnaît comme «Roi des rois, et Seigneur des seigneurs»
(Ap 19,16), à qui seul l'avenir appartient. Ainsi, l'Eglise n'est tenue à

aucun autre loyalisme qu'envers la «loi royale» (Je 2,8), qui est la «loi
parfaite de la liberté (Je 1,25).

Cela signifie du même coup la fin de tout triomphalisme ecclésial.
Car le triomphe de l'amour de Dieu sur tous les pouvoirs et toutes les

dominations (Rm 8,37—39) est à l'opposé de la recherche du pouvoir et
du comportement des puissants de la terre (Le 22,24—26 par.). Le

royaume de Dieu est promis à ceux qui auront servi avec le Christ (Le
22,27—30): le suivre dans l'abaissement et le service ne signifie pas
impuissance, mais pouvoir pour l'Eglise.

2.12. La mission et le ministère de l'Eglise ne se réalisent pas par nos

propres efforts, mais par le Saint-Esprit que le Christ nous envoie de la

part du Père (Jn 15,26). C'est par lui que tous les membres de l'Eglise



300 Le ministère de l'Eglise et les ministères dans l'Eglise

sont revêtus d'une même mission (cf. ci-dessus 2.8.), et que se constitue la

chaîne missionnaire d'une «succession apostolique», au long de laquelle
un ambassadeur du Christ transmet son ambassade à d'autres qui, à leur

tour, deviennent ambassadeurs. Celui qui, dans cette chaîne, prend la
suite d'un apôtre, se met du même coup à la suite du Christ; et celui qui
continue à suivre le Christ est aussi successeur des premiers disciples,
c'est-à-dire des apôtres. Face aux malentendus collectivistes ou
individualistes en ce domaine, il est important de considérer tout chrétien
comme un successeur du Christ et des apôtres, mais en soulignant qu'il
ne peut l'être sans relation avec tous les autres disciples du Christ,
autrement dit l'Eglise. L'Eglise n'est pas simplement la somme des

disciples individuels du Christ; dans sa totalité — comme Corps du Christ
et peuple de Dieu — elle est elle-même disciple du Christ.

Les ministres établis comme «serviteurs de la communauté»
(Col 1,24s.) se trouvent, d'une part, associés aux ministres établis à

l'origine de la fondation de l'Eglise, les apôtres (Ep 2,20) — se tenant
ensemble avec euxface au Christ, investis par lui d'une mission au service
de la communauté ; mais d'autre part ils font aussiface aux apôtres, en ce

sens qu'ils n'ont pas reçu leur mission du Seigneur en même temps
qu'eux, mais par eux et après eux.

2.13. L'apostolicité du ministère de la réconciliation est générale en ce

sens que chaque chrétien y a part, mais à sa manière propre. La
différenciation entre les membres du Christ n'équivaut pas à une différence
de valeur entre eux.

2.14. La mission particulière d'attester le ministère de la réconciliation
dans l'Eglise vient du Christ (cf. 2 Co 5,20), non de l'Eglise en tant que
communauté ecclésiale. Certes, celle-ci a reçu le ministère de la
réconciliation. Mais celui qui est appelé en son sein à manifester ce ministère
d'une manière particulière reçoit cet appel du Christ, non de l'Eglise,
mais pour elle et à son service.

2.15. Par l'ordination l'Eglise reconnaît: a) que le ministère particulier
revêtu par l'ordinand est l'œuvre de Dieu lui-même; b) que l'ordinand
est préparé et apte à exercer ce ministère; c) qu'il est appelé par là à



Le ministère de l'Eglise et les ministères dans l'Eglise 301

assumer cette mission particulière de Dieu dans l'Eglise, au nom du
Christ, avec l'aide du Saint-Esprit.

2.16. Si tout membre de l'Eglise, prenant part activement à sa vie et
mettant son charisme particulier au service de son engagement, devait
être ordonné, l'ordination serait théoriquement accordée à tout chrétien.

N'en sont toutefois revêtus que ceux dont la mission personnelle
dans l'Eglise est à la fois si vaste et si centrale qu'elle concerne le
ministère de la réconciliation dans son ensemble.

2.17. En réservant l'ordination à une mission particulière s'exerçant au

centre de la vie de l'Eglise, on ne veut en aucune manière porter atteinte
à la richesse d'autres moyens possibles de contribuer personnellement à

cette même mission de l'Eglise (1 Th 5,19—21), en l'aidant à s'ouvrir à

de nouvelles formes d'expression, mais sans délaisser pour autant ce

centre.

2.18. L'Eglise n'assure pas son propre gouvernement ; c'est le Christ qui la

gouverne. Ainsi seulement elle peut s'acquitter du ministère de la

réconciliation. Ce gouvernement par le Christ lui-même s'exerce de tout
temps au travers de ceux qui en ont reçu la charge et qui, en tant que
continuateurs des apôtres, assurent dans son Eglise la représentation du
Christ réconciliateur (cf. 2 Co 5,18—21). Ce service central est mis en
évidence par l'ordination.

2.19. Ce ministère apostolique ne se situe pas à côté des autres ministères,
services et charismes de l'Eglise; il est au milieu d'eux, les coordonnant
et constituant en quelque sorte l'épine dorsale de tous les services

accomplis dans l'Eglise.

2.20. Il en est ainsi parce qu'il y a une différence essentielle entre ce

ministère unique, central et apostolique dans l'Eglise, et les multiples
autres ministères qu'on trouve à ses côtés. Pour désigner l'unique ministère

apostolique et les autres ministères, Paul use du même terme de



302 Le ministère de l'Eglise et les ministères dans l'Eglise

«diaconie» (cf. 2 Co 5,18 et 1 Co 12,5); il parle en outre de la diversité
des «charismes» (1 Co 12,4).

2.21. L'unique ministère apostolique et les divers autres ministères se

complètent, comme se complètent l'unique témoignage apostolique et
ses diverses expressions. On peut désigner du nom de «ministères laïcs»
les multiples ministères dont les porteurs ne sont pas ordonnés au
ministère apostolique. Plus il y aura, diverses et compétentes, de telles

activités exercées par des non ordonnés, et moins on aura l'impression
qu'elles veulent occuper la place du ministère apostolique ou entrer en

concurrence avec lui.

2.22. Si nous nous laissons guider par le Saint-Esprit (cf. 1 Th 5,19) et non

par nos habitudes et notre confort, nous ne saurions assez désirer une
telle diversité. L'unité de l'Eglise n'est nullement menacée de la sorte ;

elle sera plutôt fortifiée, vivifiée, actualisée si nous prenons conscience

que cette Eglise constitue non seulement l'origine et la fin communes à

tous les chrétiens, mais aussi le lien de leur solidarité tout au long de leur
route. En tant que «bergers» des communautés, les représentants du

ministère apostolique s'efforcent de conduire les chrétiens sur cette
route qui leur est à tous commune, ou de les y ramener sans cesse.

2.23. Les caractéristiques propres au ministère de l'Eglise dans son ensem¬
ble (cf. 2.7.—13.) sont également les caractéristiques fondamentales du
ministère apostolique dans l'Eglise. Des divergences entre chrétiens
touchant la compréhension et la pratique de ces caractéristiques
fondamentales sont des dissensions particulièrement douloureuses dans le
service de l'unité.

2.24.-25. Le ministère apostolique est unique, mais non monolithique. Celui qui
assume l'une de ces trois fonctions essentielles (cf. 2.6.) participe
également aux deux autres. Dans l'Eglise ancienne, l'unique ministère s'est

diversifié en plusieurs fonctions, qui se sont constituées à leur tour en



Le ministère de l'Eglise et les ministères dans l'Eglise 303

«types» ministériels: les titres d'«évêque» (épiscopé), de «presbytre» et
de «diacre» désignent ces types ministériels. Quoiqu'ils aient pris diverses

formes concrètes dans les différentes Eglises, les fonctions essentielles

qu'ils représentent sont restées les mêmes partout (cf. 2.6.). Ces

fonctions essentielles sont le fondement de la différenciation des types
ministériels (dans chacun desquels une de ces fonctions domine ou

prime), comme aussi de leur unité dans le ministère apostolique. Un
débat entre les Eglises sur les divers types ministériels et leurs composantes

est possible et d'une réelle portée à partir d'une compréhension
commune du ministère apostolique et de ses fonctions principales; on

peut en espérer une découverte réciproque croissante.

2.26. Le ministère propre du diacre est celui du service. Par le témoignage
de ce ministère, mis au service de l'Eglise servante, le diacre exprime le

style de vie apostolique de la communauté. Outre cette fonction
particulière, le diacre n'est pas étranger aux deux autres fonctions essentielles
du ministère. Après avoir désigné dans nos Eglises comme «diaconal»

toute sorte de ministères et de tâches, il importe d'accorder au diacre sa

place propre dans le cadre du ministère apostolique. On doit saluer avec
faveur tous les efforts qui tendent à introduire le diaconat permanent là
où il est encore absent, et à le revaloriser de telle manière qu'un diacre
ordonné n'apparaisse plus seulement comme l'auxiliaire des presbytres
et des évêques, mais qu'il serve avec eux dans l'accomplissement de la

même mission apostolique.

2.27. Le ministère du presbytre (qui a connu au cours de l'histoire des

variations nombreuses) consiste avant tout dans le service de la Parole et
des sacrements. Mais aussi des tâches de direction supra-paroissiales
(dans les synodes et les conseils qui en dépendent) lui échoient pour une
bonne part là où fait défaut un ministère épiscopal proprement dit.
Toutefois, les presbytres ne sont pas plus les «subordonnés» des évêques

que les «supérieurs» des diacres et des laïcs. Si le type ministériel du

presbytre comprend largement les fonctions du pastorat paroissial, il ne
s'ensuit pas que le presbytre doive s'approprier, en plus du ministère de

la Parole et des sacrements, toutes les autres activités qui peuvent exister
dans une paroisse. En agissant de la sorte, le ministre apostolique se

mettrait au-dessus de la communauté, et non plus à son service pour



304 Le ministère de l'Eglise et les ministères dans l'Eglise

promouvoir l'activité des divers membres de l'Eglise de multiples
manières.

On aurait alors l'indice du «cléricalisme», qui fait du ministère
apostolique un état socialement privilégié et de l'ordonné un technicien en
affaires religieuses, un manager au lieu d'un animateur, seul détenteur
de la responsabilité et de l'identité de l'Eglise. — Ce comportement
provoque, en réaction, le «laïcisme», qui répond aux services de l'Eglise,
notamment à ceux du ministère apostolique, par l'indifférence; sauf
dans les grandes occasions, il ne recourt pas à ces services et y participe
encore moins; de sorte que le désintéressement et le désengagement

prennent la place de la liberté chrétienne. En réalité, chaque communauté

ecclésiale et ses ministres ordonnés ont une responsabilité
mutuelle les uns envers les autres. Cela devrait s'exprimer déjà dans la
manière dont l'ordination au ministère de la Parole et des sacrements est

conçue.

2.28. La mission de l'évêque — l'épiscopé — consiste à gouverner la com¬
munauté ecclésiale: non seulement en l'administrant, mais en assurant
la direction spirituelle, la responsabilité pastorale, la vigilance et la cure
d'âme de l'Eglise locale, territoriale, ainsi qu'envers ses ministres, avec
le souci de l'unité et de la paix. A côté du ministère de la Parole, les

évêques ont aussi la charge de veiller sur la prédication et de visiter les

paroisses. Les Eglises qui n'ont pas un tel ministère épiscopal (avec ou
sans le nom) feront bien d'y tendre. A l'évêque il revient de se préoccuper,

dans son diocèse, de l'unité de tous sous l'autorité du Christ, et
avec ses collègues, sur un plan plus élevé (par exemple aux synodes

épiscopaux ou dans des comités mixtes), il porte la responsabilité de

l'unité dans un sens plus large, voire la coresponsabilité pour toute
l'Eglise. Celle-ci ne cessant, par la puissance du Saint-Esprit, d'exister
comme l'unique Corps du Christ en ce monde, le Seigneur a confié à des

hommes la garde des siens dans cette unité en ayant soin de son
Corps.

Cette responsabilité de l'unité, dont le ministère épiscopal est
particulièrement investi, devant être transmise d'un ministre à l'autre, nous

croyons que la succession apostolique — c'est-à-dire la transmission de la

charge originairement confiée aux apôtres — appartient d'une manière
éminente aux évêques qui ont ainsi un rôle de premier ordre dans la
continuité historique de la foi. Il convient toutefois de penser aux



Le ministère de l'Eglise et les ministères dans l'Eglise 305

structures ministérielles qui ne connaissent pas le titre d'évêque, mais
dans lesquelles subsistent des fonctions épiscopales, telles les autorités

collégiales (conseils synodaux) des Eglises réformées.
La responsabilité du ministère apostolique, les évêques ne la partagent

pas seulement avec les autres évêques ; ils y ont aussi les presbytres
et les diacres pour collègues. A l'intérieur d'une collégialité de cette

envergure, la succession ministérielle des évêques représente une ligne
directrice.

Le ministère épiscopal étant un type ministériel apostolique, une de

ses fonctions de direction, étroitement liée au ministère de la Parole, est
celle du magistère; il devrait être exercé aussi collégialement que possible
et être assuré comme instance également dans les Eglises où le ministère
épiscopal proprement dit n'existe pas.

Les détenteurs du ministère apostolique ne cessant pas, par leur
ministère, de faire partie du «peuple de Dieu» (laos tou Theou), la

collégialité n'unit pas seulement les ministres apostoliques (évêques,
presbytres et diacres) entre eux, elle les relie également à tous les autres
membres du peuple de Dieu. Les possibilités d'une collaboration
collégiale entre ministres et laïcs sont encore à peine exploitées par les

Eglises jusqu'à nos jours.

3. Considérations touchant la progression à venir
VERS UNE RECONNAISSANCE MUTUELLE

3.1. Nous sommes reconnaissants de constater que nos Eglises se sont
rapprochées, surtout depuis le IIe Concile du Vatican. Où en sommes-
nous aujourd'hui, et quelles pourront être les étapes suivantes?

3.2. La question de notre reconnaissance mutuelle en tant qu'Eglises est d'im¬

portance. Cette reconnaissance est un processus qui non seulement
comporte plusieurs étapes, mais où plusieurs voies sont possibles en vue du
but commun à atteindre. Avec la question du ministère, nous nous

engageons dans une direction possible vers la reconnaissance mutuelle,
tout progrès dans le domaine du ministère étant aussi un progrès dans la

compréhension mutuelle de notre ecclésialité.



306 Le ministère de l'Eglise et les ministères dans l'Eglise

3.3. Que la reconnaissance mutuelle de nos ministères ne soit pas encore
devant nous comme une étape clairement définie, nous le voyons
particulièrement dans le problème de la succession épiscopale: là où un
ministère épiscopal désigné comme tel manque dans les Eglises réformées,

cela entraîne de profondes divergences dans la conception, la

structure et la pratique du ministère ecclésial.

3.4. Trois problèmes semblent freiner encore la progression concrète sur
le chemin de la reconnaissance mutuelle:

(1) La reconnaissance mutuelle des ministères ne présuppose-t-elle
pas une similitude entre la structure de l'Eglise catholique-romaine et
celle des Eglises réformées qui, en fait, n'existe pas et qu'il faudrait donc

- au cas où cette similitude serait souhaitable et réalisable — s'efforcer
d'atteindre auparavant

(2) Ou bien: y a-t-il déjà plus de reconnaissance mutuelle que
d'aucuns le prétendent, une reconnaissance defacto dont on pourrait se

contenter, en renonçant à une reconnaissance de jure?
(3) Comment se représenter concrètement le cheminement vers

une pleine reconnaissance? Dans quelle mesure est-ce l'affaire d'une
commission comme la nôtre de faire des propositions aux autorités
ecclésiastiques compétentes

Nous formulerons quelques considérations relatives à ces problèmes.

Elles aboutiront à la conviction que les empêchements signalés ne
sont pas insurmontables et ne peuvent donc nous arrêter sur le chemin
d'une reconnaissance mutuelle.

ad (1)

3.5. Nous ne proposons pas que l'une et l'autre Eglise conçoivent leurs

structures de la même manière, mais plutôt que deux Eglises, dont les

ministères sont précisément structurés différemment, reconnaissent et
admettent le même ministère dans ces structures différentes.

3.6. Certaines questions sur lesquelles une réponse commune n'a pas
encore été trouvée (par exemple: l'ordination comme sacrement, le
célibat des prêtres, l'ordination des femmes) pourraient être discutées



Le ministère de l'Eglise et les ministères dans l'Eglise 307

plus fructueusement après avoir admis en principe qu'il s'agit du même

ministère ecclésial, et que nous le reconnaissons mutuellement. Un
certain consensus relatif à l'ordination — qui chez les réformés aussi est,
dans la règle, une condition requise pour l'administration du baptême et
la célébration de la sainte cène — est admis. C'est un facteur important
pour une reconnaissance de principe des ministères.

3.7. Cette reconnaissance mutuelle de principe ne signifierait pas qu'on
aurait déjà réalisé — d'un côté ou de l'autre — le ministère ecclésial dans sa

forme la plus parfaite ou déjà achevée. En se reconnaissant mutuellement,

l'une et l'autre Eglise devront reconnaître également quels progrès

et quelles améliorations elles pourront apporter dans la conception
et l'exercice de leurs ministères respectifs.

3.8. Il y a accord dans l'une et l'autre Eglise sur le fait que le diaconat doit
jouer chez elles un rôle plus important, quoiqu'elles partent à cet égard
d'une situation actuelle très différente, surtout en ce qui concerne le

rapport entre le diaconat et l'ordination.

3.9. L'une et l'autre Eglise cherchent à mieux faire droit au sacerdoce

commun de tous les fidèles et à faire participer les laïcs plus activement
au ministère de l'Eglise ; chaque Eglise pourrait rendre compte à l'autre
des éléments positifs qu'elle décèle en elle; ensemble elles pourraient
mieux faire valoir ces thèmes dans la compréhension et la pratique de

l'ordination.

3.10. Si l'Eglise catholique affirme approuver tous les efforts en faveur
d'un diaconat permanent (cf. 2.26.), le côté réformé devra clarifier sa

position face à la possibilité d'un épiscopat institué dans ses Eglises (cf.
2.28.). La partie réformée est convaincue à cet égard que l'épiscopat
peut être assumé non seulement par un évêque ou un Collège d'évêques,
mais également par un Conseil. Elle doit ajouter à son acceptation du
ministère catholique une note expliquant que l'épiscopat n'est pas une
structure simplement possible, mais bien souhaitable du ministère
apostolique et — s'il est bien compris — de la succession apostolique. Elle



308 Le ministère de l'Eglise et les ministères dans l'Eglise

précisera en outre que, dans les Eglises réformées, le service de l'épis-
copé — service de direction et d'unité — ne fait pas défaut, mais qu'on
devrait lui donner une signification plus spécifique et plus importante.

ad (2)

3.11. La collaboration entre les ministres de l'une et l'autre Eglise s'ac¬

croît dans tous les domaines; jusque dans celui de la liturgie, des

modifications analogues se sont produites dans l'ensemble des cultes de nos

Eglises.

3.12. Ces rapprochements — qui vont de multiples activités communes
jusqu'aux célébrations œcuméniques — peuvent déjà être considérées

comme une reconnaissance mutuelle partielle.

3.13. S'il s'agit ici vraiment depas que nous faisons ensemble sur un chemin

qui nous conduit à un même but, le degré déjà atteint dans le
rapprochement mutuel et la collaboration — qu'on veuille ou non le décrire

comme une sorte de «reconnaissance» (préliminaire ou potentielle) —

n'a de sens que si nous nous efforçons de gagner, à partir de lui, le degré
suivant. La question se posant alors est celle-ci: comment la collaboration

facultative qui existe déjà entre nos Eglises et leurs ministres
peut-elle devenir, dans les circonstances présentes, plus obligée et plus
vaste?

ad (3)

3.14. Une reconnaissance mutuelle plus profonde se prépare dans l'in¬
tensification et l'élargissement de la collaboration possible au stade

actuel, par exemple dans le domaine d'une collaboration synodale qui
peut aller du secteur paroissial jusqu'aux dimensions de la Conférence
des évêques suisses et de la Fédération des Eglises protestantes de la
Suisse.

3.15. Nous devons donc développer la conscience de la reconnaissance
mutuelle comme d'un chemin ou d'unprocessus comportant de multiples



Le ministère de l'Eglise et les ministères dans l'Eglise 309

étapes. En ce sens, la «reconnaissance» n'est pas seulement un but

lointain, elle est déjà «en train» de se faire. De plus, elle ne se situe pas
seulement entre catholiques-romains et réformés, mais également entre
les autres confessions chrétiennes.

3.16. Une reconnaissance complète et définitive de nos Eglises est un
objectif qui ne peut être atteint qu'au plan mondial. Notre devoir à nous
consiste à travailler dans ce but, en faisant ce qui est actuellement
possible dans notre pays. Cela suppose une succession d'étapes ou de pas.
Les autorités ecclésiastiques devront veiller particulièrement à ce que
ces étapes soient distinguées avec soin ; que les obstacles qui se dressent

en passant de l'une à l'autre soient estimés à leur juste valeur et, si

possible, écartés ; et aussi que dans une étape antérieure aucune décision

ne soit prise qui pourrait être préjudiciable à une étape ultérieure.

3.17. «Dans la communauté des chrétiens, tous les membres sont person¬
nellement liés au Christ et donc tenus de le servir. Ceux qui sont investis
d'une charge ministérielle sont eux aussi membres de ce Corps du

Christ, servant à la fois et en même temps le Seigneur et la communauté
afin que s'accomplisse leur mission dans le monde» (The Presence of
Christ in Church and World, § 21).

Etre «au service du Christpour le monde» (ibid. § 21) : s'il y a vraiment
accord entre nous dans cette attitude fondamentale, un accord
profond et essentiel devra s'établir de même dans toutes les questions
relatives au ministère ecclésial, et être vérifïable dans ses multiples
conséquences.




	Résumé : le ministère de l'Église et les ministères dans l'Église : une étude de la Commission de dialogue protestante/catholique de Suisse

