Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 31 (1984)

Heft: 3

Artikel: Résumé : le ministére de I'Eglise et les ministéres dans I'Eglise : une
étude de la Commission de dialogue protestante/catholique de Suisse

Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760870

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760870
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RESUME

Le ministére de [’Eglise
et les ministeres dans I'Eglise

Une étude de la Commission de dialogue
protestante / catholique-romaine de Suisse

1. POSITION DU PROBLEME

1.1.=1.8. Origine, nature et but du ministére apostolique

Par «ministere apostolique», nous entendons la mission particuli¢re
et essentielle, assumée par un membre de ’Eglise au sein de cette Eglise
et 4 son service. Il ne saurait y avoir un tel service si ’Eglise dans son
ensemble n’avait pas regu du Seigneur la charge de proclamer au monde
qu’il est ’Envoyé de Dieu. Il y a donc une relation entre la mission du
Christ par le Pere, la mission de ’Eglise par le Christ, et les missions
particulieres dans ’Eglise. Selon cette interdépendance des missions, la
grice de Dieu nous est communiquée dans le Christ pour que nous la
communiquions a d’autres. Le Nouveau Testament présente cette rela-
tion et ses effets, par exemple en Jn 20,21; 4,23s.; 1,4; 14,27; 2 Co 3,17,
Jn 17,13; 2 Co 5,18-20; 1 Jn 1,3.7; Jn 17,11.

Notre communion avec Dieu et notre communion mutuelle sont
toujours en cause lorsque cette relation est menacée. Au cours de I’his-
toire de I’Eglise, les tensions qui ont abouti 2 nous dresser les uns contre
les autres en « Eglises» séparées ont assurément compromis la mission de
toutes les Eglises et de tous les chrétiens appelés a se préoccuper de leur
unité en Christ, mais elles n’ont aucunement rendu cette mission inva-
lide. Au travers de ces tensions, cette mission est au contraire devenue



Le ministere de ’Eglise et les ministéres dans I’Eglise 295

d’autant plus urgente. Si diverses qu’aient pu étre les structures minis-
térielles des Eglises particuliéres, tous les ministeres détiennent néan-
moins leur origine, leur légitimation et leur mandat de Jésus-Christ en
vue du service et de la mission de son unique Eglise.

1.9.-1.15. Problémes et difficultés du ministére apostolique

Ce n’est pas seulement par référence a leur nature et a leur mission
que les ministéres apostoliques de toutes les Eglises présentent de
notables analogies; aussi les problemes et les difficultés qu’ils ont a
affronter aujourd’hui sont les mémes. Beaucoup de ces difficultés por-
tent la marque de la crise ol se débattent les autorités et les institutions
traditionnelles, qu’elles soient celles de 1’Eglise ou de I’Etat, de la
société, de la culture ou de ’économie. Pour sa part, ’Eglise doit se
demander 2 la fois dans quelle mesure ses structures et ses institutions
répondent aux nécessités ou aux défaillances de notre temps, et dans
quelle mesure ces mémes structures correspondent a la volonté de Dieu
en Jésus-Christ. Que dire alors du portrait traditionnel du ministre
apostolique, voué 2 la prédication et a la catéchese, 2 la distribution des
sacrements, a la cure d’ames, participant 2 la direction de la paroisse et 2
la bienfaisance? Le ministére ainsi structuré semble exiger aujourd’hui
tant de capacités qu’une seule personne peut difficilement les réunir.
Cette difficulté existe depuis longtemps, mais elle s’est accentuée de nos
jours, comme c’est le cas pour de multiples professions, du fait de la
spécialisation croissante. Quant a la tradition selon laquelle un ministre
jouirait d’une position sociale privilégiée, elle est sérieusement mise en
question des qu’il est confronté avec les exigences, les expériences et les
valeurs réelles de I’existence humaine, qu’une situation d’autorité et un
rattachement institutionnel ne sauraient compenser. La stricte obéis-
sance envers des supérieurs ou la simple peur de provoquer de I'inquié-
tude parmi les fideles peuvent non seulement étouffer la joie de I'ini-
tiative et de I'innovation, mais mener i la routine du ministére, au
conformisme de la fonction, ou toute discussion personnelle au sujet de
questions du présent et de I'avenir s’arréte. Ainsi, le ministére aposto-
lique participe a la crise générale des autorités et des institutions
aujourd’hui, éprouvant dans sa mission spécifique sa propre crise d’iden-
tité. Nombreux sont les ministres tentés de nos jours d’abandonner leur
ministére ou de le restreindre a des tiches spéciales. Nombreux aussi



296 Le ministere de ’Eglise et les ministeres dans I’Eglise

sont les chrétiens actifs qui prennent au sérieux cette mission confiée par
le Christ a son Eglise, mais qui voient mal comment elle peut encore
étre réalisée dans les formes traditionnelles du ministere apostolique.

L’analogie des difficultés rencontrées aujourd’hui par toutes les
Eglises et ses ministres crée entre nous une communauté d’indigence.
Mais les Eglises qui ont institué notre commission et d’autres, dont nous
pouvons partager les expériences, n’ont pas que des difficultés et des
problémes; elles peuvent aussi mettre en commun les promesses et les
bénédictions qu’elles ont regues.

1.16.-1.24. Divergences

Si, dans le domaine du ministere apostolique, un grand nombre de
réalités nous sont communes, il n’existe pas moins de trés évidentes
divergences entre les confessions. Avec l’eucharistie, le ministére
apostolique constitue le domaine ou la recherche cecuménique est a la
fois la plus urgente et la plus malaisée. L’accord croissant et la com-
munion déja réalisée entre nos Eglises sont mis au défi par le fait qu’une
reconnaissance mutuelle des ministeres n’existe pas encore. A vrai dire,
les ministres catholiques et réformés exercent des fonctions a tel point
comparables et sont si proches les uns des autres en de multiples col-
laborations qu’il faut de sérieuses réflexions théologiques pour distin-
guer entre ce qui est seulement analogue dans les deux confessions, et ce
qui y est réellement identigue parce que relevant du méme et unique
ministeére, malgré les divergences qui subsistent encore.

La tentative de percevoir de part et d’autre le méme ministere se
heurte a des difficultés particulierement sensibles sur les points
suivants: le probleme du rapport entre le sacerdoce commun (de tous les
croyants) et le sacerdoce particulier (des ministres apostoliques); la
transmission du ministere (par la communauté ecclésiale ou par I'évé-
que en tant que successeur des apotres); la notion de «succession apo-
stolique»; enfin la question des divers degrés du ministeére apostoli-
que.

Il ne faut cependant pas isoler ces divergences ou différences par
rapport a I’entente qui existe déja entre nous quant a la compréhension
de ’Eglise et de son ministere. Nos divergences portent en fait sur la
compréhension d’une seule et méme mission. Nos considérations sur le
ministere de I’Eglise et les ministeéres apostoliques — ministere de



2.1.

2.2,

2.3.

2.4.

2.5.

Le ministere de ’Eglise et les ministéres dans ’Eglise 297

I’Eglise et ministeres dans ’Eglise (cf. 2¢ partie) — se fonderont par
conséquent sur 'unité de I’Eglise et de son ministere (sa mission, son
service); nous rechercherons ensuite une conception des ministeres
particuliers dans I’Eglise, nous permettant de traiter les divergences et
les difficultés qui subsistent encore, non comme des faits isolés, mais
comme autant d’étapes sur le chemin d’une entente croissante (cf.
3¢ partie). Nous sommes déja, ensemble, sur ce chemin, allant ensemble
vers le but que nous indique Jn 17,11.

MINISTERE DE L’EGLISE ET MINISTERES DANS L’EGLISE

En tant que Corps du Christ, le Réconciliateur (Col 1,18-24),
I’Eglise exerce le «ministere de la réconciliation» (2 Co 5,18). Celui-ci
est a la fois mission et tiche de toute 1’Eglise, et mission et tiche
personnelles dans cette Eglise.

Il ne s’agit pas ici d’une tiche de I’Eglise a coté d’autres, mais de sa
mission fondamentale et totale, de sa raison d’étre.

Ainsi compris, le ministere de I'Eglise consiste a proclamer la
joyeuse nouvelle de la réconciliation («parole de la réconciliation»,
2 Co 5,19) a tous les hommes (cf. 1 Tm 2,4) comme de leur salut total
(cf. ci-dessus 1.2.). Quand I’Eglise réussit a rassembler les hommes dans
la paix, la liberté et 'amour, ce n’est pas le «fait» de sa propre activité,
mais un «témoignage» rendu a la puissance du Christ (cf. 2 Co 5,17).

Cette mission de toute I’Eglise est assumée par de nombreux témoins
et sous de multiples formes, sur la base de dons (charismes) divers. Le
ministere de ’Eglise est impensable sans cette diversité dans I’Eglise.

Pour que cette diversité ne devienne pas source de conflits dans
I’Eglise, ce qui nuirait a sa mission, il faut que tout se passe dans ’ordre
et que soit observée la regle des égards mutuels (cf. 1 Co 14,33).



2.6,

A

2.8,

2.9,

298 Le ministere de ’Eglise et les ministéres dans I’Eglise

L’abondance des charismes (2.4.), de méme que la capacité de les
coordonner (2.5.) sont des dons de Dieu. Comme dons particulierement
importants pour '«édification» de toute la communauté (cf. 1 Co 14)
ont toujours été reconnus: le don de I'annonce de I’Evangile et du
témoignage rendu au salut en Christ (martyria); le don de I'attestation
cultuelle et sacramentelle de la présence du Christ dans son Eglise
(leitourgia),; le don du service a la communauté des membres du Christ,
ainsi que du service des membres du Christ 4 tous les hommes (dzaconia).
Ce sont des fonctions étroitement liées entre elles, et fondamentales du
«ministere de la réconciliation» (2 Co 5,19, ou le terme de diaconia est
pris dans un sens global, désignant non seulement I’action charitable,
mais incluant toutes les fonctions fondamentales de 1’Eglise). Si le
ministere de la réconciliation comporte ces trois fonctions, qu’il con-
vient d’assumer correctement en les maintenant dans leur rapport
mutuel, cela suppose en outre I’existence d’une fonction de direction
(épiscope). Chacune de ces quatre fonctions fondamentales du ministére
de la réconciliation renvoie 4 un aspect inaliénable de I’ccuvre récon-
ciliatrice du Dieu fait homme.

Le ministere de I’Eglise est «apostolique», parce qu’elle tient sa

mission du Christ, lequel est pour sa part I’'Envoyé du Peére (Jn 17,18;
20,21).

Cette relation missionnaire est vivante lorsque les bénéficiaires du
message du salut deviennent 4 leur tour messagers de ce salut. L’Eglise
qui recoit en plénitude les fruits de la mission du Christ en notre faveur
doit la poursuivre par son témoignage et son service. Et parce que la
mission du Christ se déploie dans le triple office de prophete, de prétre
et de roi, le ministére de ’Eglise est, lui aussi, prophetigue, sacerdotal et
royal.

En tant que prophéte, le Christ se porte garant de la vérité qu’il est
lui-méme (Jn 14,6). Que I’Eglise souffre a cause de lui, est un aspect
important de son propre ministere prophétique (Mt 5,10-12). Les
vérités qu’elle proclame sont des dons de la grace de Dieu, et non le
produit de notre raison. Le témoignage de I’Eglise en paroles et en actes



2.10.

2.11.

2.12.

Le ministere de 'Eglise et les ministeres dans I’Eglise 299

n’est pas le fait de notre propre sagesse et de notre propre pouvoir, mais
une «démonstration faite par la puissance de I’Esprit» de Dieu dans le
Christ crucifié (1 Co 2,4; cf. 2,2).

En tant que prétre, le Christ est la vivante réconciliation entre Dieu
et les hommes et parmi les hommes (He 10,20; 4,15s.; 5,7; 8,6-13;
9,15), la vivante rédemption de toute impureté et de tout péché
(He 9/10). L’office sacerdotal de I’Eglise (cf. 1 P 2,9), qui fait de tout
chrétien un «saint» (Rm 16,15 et al.; cf. 1 P 1,1s.), a pour effet que les
chrétiens non seulement peuvent aspirer avec une ferme espérance a la
réconciliation et a la rédemption, mais que, le Réconciliateur et le
Rédempteur étant lui-méme présent parmi eux, ils accomplissent avec
lui son office de grand-prétre (He 4,14-5,10; 7,1-10.18). La commu-
nion entre Dieu et ’'homme établie par le Christ se poursuit dans la
prédication, le culte, les sacrements et la diaconie de I’Eglise (cf.
1]Jn 1,1-4).

L’Eglise participe également a l'office roya/ du Christ: par la paix
qu’il a faite sur la Croix, elle le confesse comme le but de toute la
Création (Col 1,15-20). Face a toutes les puissances et dominations qui,
maintenant encore, «exercent ’autorité» a leur maniere (Lc 22,25), elle
le reconnait comme «Roi des rois, et Seigneur des seigneurs»
(Ap 19,16), a qui seul I’avenir appartient. Ainsi, I’Eglise n’est tenue a
aucun autre loyalisme qu’envers la «loi royale» (Jc 2,8), qui est la «loi
parfaite de la liberté (Jc 1,25).

Cela signifie du méme coup la fin de tout triomphalisme ecclésial.
Car le triomphe de I’'amour de Dieu sur tous les pouvoirs et toutes les
dominations (Rm 8,37-39) est a 'opposé de la recherche du pouvoir et
du comportement des puissants de la terre (Lc 22,2426 par.). Le
royaume de Dieu est promis 4 ceux qui auront servi avec le Christ (Lc
22,27-30): le suivre dans P'abaissement et le service ne signifie pas
impuissance, mais pouvoir pour I’Eglise.

La mission et le ministere de ’Eglise ne se réalisent pas par nos
propres efforts, mais par le Saint-Esprit que le Christ nous envoie de la
part du Pere (Jn 15,26). C’est par lui que tous les membres de I’Eglise



2.13.

2.14.

2.15.

300 Le ministere de I’Eglise et les ministéres dans ’Eglise

sont revétus d'une méme mission (cf. ci-dessus 2.8.), et que se constitue la
chaine missionnaire d’une «succession apostolique», au long de laquelle
un ambassadeur du Christ transmet son ambassade a d’autres qui, a leur
tour, deviennent ambassadeurs. Celui qui, dans cette chaine, prend la
suite d’un apétre, se met du méme coup 2 la suite du Christ; et celui qui
continue a suivre le Christ est aussi successeur des premiers disciples,
c’est-a-dire des apodtres. Face aux malentendus collectivistes ou indivi-
dualistes en ce domaine, il est important de considérer tout chrétien
comme un successeur du Christ et des apotres, mais en soulignant qu’il
ne peut ’étre sans relation avec tous les autres disciples du Christ,
autrement dit ’Eglise. L’Eglise n’est pas simplement la somme des
disciples individuels du Christ; dans sa totalité — comme Corps du Christ
et peuple de Dieu — elle est elle-méme disciple du Christ.

Les ministres établis comme «serviteurs de la communauté»
(Col 1,24s.) se trouvent, d’une part, associés aux ministres établis a
Porigine de la fondation de I’Eglise, les apotres (Ep 2,20) — se tenant
ensemble avec eux face au Christ, investis par lui d'une mission au service
de la communauté; mais d’autre part ils font aussi face aux apétres, en ce
sens qu’ils n’ont pas recu leur mission du Seigneur en méme temps
qu’eux, malis par eux et aprés eux.

L’apostolicité du ministere de la réconciliation est générale en ce
sens que chaque chrétien y a part, mais 4 sa maniere propre. La diffé-
renciation entre les membres du Christ n’équivaut pas a une différence
de valeur entre eux.

La mission particuliere d’attester le ministére de la réconciliation
dans I’Eglise vient du Christ (cf. 2 Co 5,20), non de I’Eglise en tant que
communauté ecclésiale. Certes, celle-ci a regn le ministere de la récon-
ciliation. Mais celui qui est appelé en son sein 2 manifester ce ministére
d’une maniére particuliere recoit cet appel du Christ, non de I’Eglise,
mais pour elle et a son service.

Par 'ordination I’Eglise reconnait: a) que le ministére particulier
revétu par 'ordinand est I’ceuvre de Dieu lui-méme; b) que ’ordinand
est préparé et apte 2 exercer ce ministere; ¢) qu’il est appelé par 13 a



2.16.

2.17.

2.18.

2.19,

2.20.

Le ministere de ’Eglise et les ministéres dans I’Eglise 301

assumer cette mission particuliere de Dieu dans I’Eglise, au nom du
Christ, avec 1’aide du Saint-Esprit.

Si tout membre de I’Eglise, prenant part activement 2 sa vie et
mettant son charisme particulier au service de son engagement, devait
étre ordonné, I'ordination serait théoriquement accordée a tout chré-
tien. N’en sont toutefois revétus que ceux dont la mission personnelle
dans I’Eglise est a la fois si vaste et si centrale qu’elle concerne le
ministeére de la réconciliation dans son ensemble.

En réservant 'ordination a une mission particuliére s’exercant au
centre de la vie de ’Eglise, on ne veut en aucune maniére porter atteinte
a la richesse d’autres moyens possibles de contribuer personnellement a
cette méme mission de I’Eglise (1 Th 5,19-21), en I'aidant 2 s’ouvrir a
de nouvelles formes d’expression, mais sans délaisser pour autant ce
centre.

L’Eglise n’assure pas son propre gouvernement; c’est le Christ qui la
gouverne. Ainsi seulement elle peut s’acquitter du ministere de la
réconciliation. Ce gouvernement par le Christ lui-méme s’exerce de tout
temps au travers de ceux qui en ont regu la charge et qui, en tant que
continuateurs des apotres, assurent dans son Eglise la représentation du
Christ réconciliateur (cf. 2 Co 5,18-21). Ce service central est mis en
évidence par I'ordination.

Ce ministere apostolique ne se situe pas 4 cdté des autres ministeres,
services et charismes de I’Eglise; il est au milieu d’eux, les coordonnant
et constituant en quelque sorte ’épine dorsale de tous les services
accomplis dans I’'Eglise.

Il en est ainsi parce qu’il y a une différence essentielle entre ce
ministére unique, central et apostolique dans ’Eglise, et les multiples
autres ministéres qu’on trouve a ses cotés. Pour désigner I'unique mini-
stere apostolique et les autres ministeres, Paul use du méme terme de



221

2,22,

2.23.

2.24,-25,

302 Le ministére de ’Eglise et les ministéres dans ’Eglise

«diaconie» (cf. 2 Co 5,18 et 1 Co 12,5); il parle en outre de la diversité
des «charismes» (1 Co 12,4).

L’unique ministere apostolique et les divers autres ministéres se
completent, comme se complétent 'unique témoignage apostolique et
ses diverses expressions. On peut désigner du nom de «ministeres laics»
les multiples ministeres dont les porteurs ne sont pas ordonnés au
ministére apostolique. Plus il y aura, diverses et compétentes, de telles
activités exercées par des non ordonnés, et moins on aura 'impression
qu’elles veulent occuper la place du ministére apostolique ou entrer en
concurrence avec lui.

Si nous nous laissons guider par le Saint-Esprit (cf. 1 Th 5,19) et non
par nos habitudes et notre confort, nous ne saurions assez désirer une
telle diversité. L’unité de I’Eglise n’est nullement menacée de la sorte;
elle sera plutét fortifiée, vivifiée, actualisée si nous prenons conscience
que cette Eglise constitue non seulement I'origine et la fin communes a
tous les chrétiens, mais aussi le lien de leur solidarité tout au long de leur
route. En tant que «bergers» des communautés, les représentants du
ministere apostolique s’efforcent de conduire les chrétiens sur cette
route qui leur est 2 tous commune, ou de les y ramener sans cesse.

Les caractéristiques propres au ministere de ’Eglise dans son ensem-
ble (cf. 2.7.—13.) sont également les caractéristiques fondamentales du
ministeére apostolique dans ’Eglise. Des divergences entre chrétiens
touchant la compréhension et la pratique de ces caractéristiques fon-
damentales sont des dissensions particulierement douloureuses dans le
service de 'unité.

Le ministere apostolique est unique, mais 7on monolithigue. Celui qui
assume J'une de ces trois fonctions essentielles (cf. 2.6.) participe éga-
lement aux deux autres. Dans I’Eglise ancienne, I'unique ministére s’est
diversifié en plusieurs fonctions, qui se sont constituées a leur tour en



2.26.

2.27.

Le ministere de ’Eglise et les ministéres dans I’Eglise 303

«types» ministériels: les titres d’«évéque» (épiscopé), de «presbytre» et
de «diacre» désignent ces types ministériels. Quoiqu’ils aient pris diver-
ses formes concrétes dans les différentes Eglises, les fonctions essen-
tielles qu’ils représentent sont restées les mémes partout (cf. 2.6.). Ces
fonctions essentielles sont le fondement de la différenciation des types
ministériels (dans chacun desquels une de ces fonctions domine ou
prime), comme aussi de leur unité dans le ministere apostolique. Un
débat entre les Eglises sur les divers types ministériels et leurs compo-
santes est possible et d’une réelle portée a partir d’'une compréhension
commune du ministére apostolique et de ses fonctions principales; on
peut en espérer une découverte réciproque croissante.

Le ministere propre du dracre est celui du service. Par le témoignage
de ce ministere, mis au service de ’Eglise servante, le diacre exprime le
style de vie apostolique de la communauté. Outre cette fonction parti-
culiere, le diacre n’est pas étranger aux deux autres fonctions essentielles
du ministere. Apres avoir désigné dans nos Eglises comme «diaconal»
toute sorte de ministeres et de taches, il importe d’accorder au diacre sa
place propre dans le cadre du ministére apostolique. On doit saluer avec
faveur tous les efforts qui tendent a introduire le diaconat permanent la
ou il est encore absent, et a le revaloriser de telle maniére qu’un diacre
ordonné n’apparaisse plus seulement comme ’auxiliaire des presbytres
et des évéques, mais qu’il serve avec eux dans ’accomplissement de la
méme mission apostolique.

Le ministere du preshytre (qui a connu au cours de Ihistoire des
variations nombreuses) consiste avant tout dans le service de la Parole et
des sacrements. Mais aussi des tiches de direction supra-paroissiales
(dans les synodes et les conseils qui en dépendent) lui échoient pour une
bonne part 12 ou fait défaut un ministere épiscopal proprement dit.
Toutefois, les presbytres ne sont pas plus les «subordonnés» des évéques
que les «supérieurs» des diacres et des laics. Si le type ministériel du
presbytre comprend largement les fonctions du pastorat paroissial, il ne
s’ensuit pas que le presbytre doive s’approprier, en plus du ministére de
la Parole et des sacrements, toutes les autres activités qui peuvent exister
dans une paroisse. En agissant de la sorte, le ministre apostolique se
mettrait au-dessus de la communauté, et non plus 4 son service pour



2.28.

304 Le ministere de I’Eglise et les ministeres dans I’Eglise

promouvoir I'activité des divers membres de I’Eglise de multiples
manieres.

On aurait alors I'indice du «cléricalisme», qui fait du ministére apos-
tolique un état socialement privilégié et de ’ordonné un technicien en
affaires religieuses, un manager au lieu d’un animateur, seul détenteur
de la responsabilité et de I'identité de I’Eglise. — Ce comportement
provoque, en réaction, le «/aicisme», qui répond aux services de I’Eglise,
notamment a ceux du ministére apostolique, par U'indifférence; sauf
dans les grandes occasions, il ne recourt pas a ces services et y participe
encore moins; de sorte que le désintéressement et le désengagement
prennent la place de la liberté chrétienne. En réalité, chaque commu-
nauté ecclésiale et ses ministres ordonnés ont une responsabilité
mutuelle les uns envers les autres. Cela devrait s’exprimer déja dans la
maniere dont 'ordination au ministere de la Parole et des sacrements est
congue.

La mission de /’évéque — I’épiscopé — consiste a gouverner la com-
munauté ecclésiale: non seulement en ’administrant, mais en assurant
la direction spirituelle, la responsabilité pastorale, la vigilance et la cure
d’ame de I’Eglise locale, territoriale, ainsi qu’envers ses ministres, avec
le souci de l'unité et de la paix. A coté du ministere de la Parole, les
évéques ont aussi la charge de veiller sur la prédication et de visiter les
paroisses. Les Eglises qui n’ont pas un tel ministere épiscopal (avec ou
sans le nom) feront bien d’y tendre. A ’évéque il revient de se préoc-
cuper, dans son diocese, de 'unité de tous sous I’autorité du Christ, et
avec ses collegues, sur un plan plus élevé (par exemple aux synodes
épiscopaux ou dans des comités mixtes), il porte la responsabilité de
I'unité dans un sens plus large, voire la coresponsabilité pour toute
I’Eglise. Celle-ci ne cessant, par la puissance du Saint-Esprit, d’exister
comme 'unique Corps du Christ en ce monde, le Seigneur a confié a des
hommes la garde des siens dans cette unité en ayant soin de son
Corps.

Cette responsabilité de I'unité, dont le ministére épiscopal est par-
ticulierement investi, devant étre transmise d’un ministre 4 ’autre, nous
croyons que la succession apostolique — c’est-a-dire la transmission de la
charge originairement confiée aux ap6tres — appartient d’'une maniére
éminente aux évéques qui ont ainsi un roéle de premier ordre dans la
continuité historique de la foi. Il convient toutefois de penser aux



o by

kA8

Le ministere de ’Eglise et les ministeres dans I'Eglise 305

structures ministérielles qui ne connaissent pas le #i#re d’évéque, mais
dans lesquelles subsistent des fonctions épiscopales, telles les autorités
collégiales (conseils synodaux) des Eglises réformées.

La responsabilité du ministére apostolique, les évéques ne la parta-
gent pas seulement avec les autres évéques; ils y ont aussi les presbytres
et les diacres pour collegues. A 'intérieur d’une collégialité de cette
envergure, la succession ministérielle des évéques représente une ligne
directrice.

Le ministere épiscopal étant un type ministériel apostolique, une de
ses fonctions de direction, étroitement liée au ministére de la Parole, est
celle du magistére; il devrait étre exercé aussi collégialement que possible
et étre assuré comme instance également dans les Eglises ot le ministere
épiscopal proprement dit n’existe pas.

Les détenteurs du ministére apostolique ne cessant pas, par leur
ministere, de faire partie du «peuple de Dieu» (Zaos tou Theou), la col-
légialité n’unit pas seulement les ministres apostoliques (évéques, pres-
bytres et diacres) entre eux, elle les relie également 2 tous les autres
membres du peuple de Dieu. Les possibilités d’une collaboration col-
légiale entre ministres et laics sont encore a peine exploitées par les
Eglises jusqu’a nos jours.

CONSIDERATIONS TOUCHANT LA PROGRESSION A VENIR
VERS UNE RECONNAISSANCE MUTUELLE

Nous sommes reconnaissants de constater que nos Eglises se sont
rapprochées, surtout depuis le II* Concile du Vatican. Ou en sommes-
nous aujourd’hui, et quelles pourront étre les étapes suivantes?

La question de notre reconnaissance mutuelle en tant qu’Eglises est d’im-
portance. Cette reconnaissance est un process#s qui non seulement com-
porte plusieurs étapes, mais ou plusieurs voies sont possibles en vue du
but commun a atteindre. Avec la question du ministére, nous nous
engageons dans une direction possible vers la reconnaissance mutuelle,
tout progres dans le domaine du ministere étant aussi un progres dans la
compréhension mutuelle de notre ecclésialité.



3.3,

3.4.

3.5.

3.6.

306 Le ministere de ’Eglise et les ministéres dans ’Eglise

Que la reconnaissance mutuelle de nos ministéres ne soit pas encore
devant nous comme une étape clairement définie, nous le voyons par-
ticulierement dans le probleme de la succession épiscopale: 12 ol un
ministére épiscopal désigné comme tel manque dans les Eglises réfor-
mées, cela entraine de profondes divergences dans la conception, la
structure et la pratique du ministére ecclésial.

Trois problémes semblent freiner encore la progression concréte sur
le chemin de la reconnaissance mutuelle:

(1) La reconnaissance mutuelle des ministéres ne présuppose-t-elle
pas une similitude entre la structure de I’Eglise catholique-romaine et
celle des Eglises réformées qui, en fait, n’existe pas et qu’il faudrait donc
— au cas ou cette similitude serait souhaitable et réalisable — s’efforcer
d’atteindre auparavant?

(2) Ou bien: y a-t-il déja plus de reconnaissance mutuelle que
d’aucuns le prétendent, une reconnaissance de facto dont on pourrait se
contenter, en renongant 4 une reconnaissance de jure?

(3) Comment se représenter concrétement le cheminement vers
une pleine reconnaissance? Dans quelle mesure est-ce I’affaire d’une
commission comme la nétre de faire des propositions aux autorités
ecclésiastiques compétentes?

Nous formulerons quelques considérations relatives a ces proble-
mes. Elles aboutiront a la conviction que les empéchements signalés ne
sont pas insurmontables et ne peuvent donc nous arréter sur le chemin
d’une reconnaissance mutuelle.

ad (1)

Nous ne proposons pas que I'une et 'autre Eglise congoivent leurs
structures de la méme maniére, mais plutot que deux Eglises, dont les
ministeéres sont précisément structurés différemment, reconnaissent et
admettent le méme ministére dans ces structures differentes.

Certaines questions sur lesquelles une réponse commune n’a pas
encore été trouvée (par exemple: 'ordination comme sacrement, le
célibat des prétres, 'ordination des femmes) pourraient étre discutées



3.7

3.8.

3.9.

3.10.

Le ministere de I’Eglise et les ministeres dans ’Eglise 307

plus fructueusement apres avoir admis en principe qu’il s’agit du méme
ministére ecclésial, et que nous le reconnaissons mutuellement. Un
certain consensus relatif a ’ordination — qui chez les réformés aussi est,
dans la regle, une condition requise pour I’administration du baptéme et
la célébration de la sainte céne — est admis. C’est un facteur important
pour une reconnaissance de principe des ministéres.

Cette reconnaissance mutuelle de principe ne signifierait pas qu’on
aurait déja réalisé —d’un coté ou de ’autre — le ministere ecclésial dans sa
forme la plus parfaite ou déja achevée. En se reconnaissant mutuelle-
ment, 'une et 'autre Eglise devront reconnaitre également quels pro-
gres et quelles améliorations elles pourront apporter dans la conception
et ’exercice de leurs ministeres respectifs.

Ily a accord dans I'une et ’autre Eglise sur le fait que le diaconat doit
jouer chez elles un réle plus important, quoiqu’elles partent a cet égard
d’une situation actuelle tres différente, surtout en ce qui concerne le
rapport entre le diaconat et 'ordination.

L’une et l'autre Eglise cherchent 42 mieux faire droit au sacerdoce
commun de tous les fideles et a faire participer les laics plus activement
au ministere de I’Eglise; chaque Eglise pourrait rendre compte 4 ’autre
des éléments positifs qu’elle décele en elle; ensemble elles pourraient
mieux faire valoir ces thémes dans la compréhension et la pratique de
'ordination.

Si ’Eglise catholique affirme approuver tous les efforts en faveur
d’un diaconat permanent (cf. 2.26.), le coté réformé devra clarifier sa
position face a la possibilité d’un épiscopat institué dans ses Eglises (cf.
2.28.). La partie réformée est convaincue a cet égard que I'épiscopat
peut étre assumé non seulement par un évéque ou un College d’évéques,
mais également par un Conseil. Elle doit ajouter a son acceptation du
ministere catholique une note expliquant que I’épiscopat n’est pas une
structure simplement possible, mais bien souhaitable du ministére apos-
tolique et — s’il est bien compris — de la succession apostolique. Elle



3l 1

%12

313

3.14.

5.13.

308 Le ministere de ’Eglise et les ministéres dans I’Eglise

précisera en outre que, dans les Eglises réformées, le service de 1’épis-
copé — service de direction et d’unité — ne fait pas défaut, mais qu’on
devrait lui donner une signification plus spécifique et plus importan-
te;

ad (2)

La collaboration entre les ministres de I'une et 'autre Eglise s’ac-
croit dans tous les domaines; jusque dans celui de la liturgie, des modi-
fications analogues se sont produites dans I’ensemble des cultes de nos
Eglises.

Ces rapprochements — qui vont de multiples activités communes
jusqu’aux célébrations cecuméniques — peuvent déja étre considérées
comme une reconnaissance mutuelle partielle.

S’il s’agit ici vraiment de pas que nous faisons ensemble sur un chemin
qui nous conduit 2 un méme bu?, le degré déja atteint dans le rappro-
chement mutuel et la collaboration — qu’on veuille ou non le décrire
comme une sorte de «reconnaissance» (préliminaire ou potentielle) —
n’a de sens que si nous nous efforcons de gagner, a partir de lui, le degré
suivant. La question se posant alors est celle-ci: comment la collabo-
ration facultative qui existe déja entre nos Eglises et leurs ministres
peut-elle devenir, dans les circonstances présentes, plus obligée et plus
vaste?

ad (3)

Une reconnaissance mutuelle plus profonde se prépare dans I'in-
tensification et I’élargissement de la collaboration possible au stade
actuel, par exemple dans le domaine d’une collaboration synodale qui
peut aller du secteur paroissial jusqu’aux dimensions de la Conférence
des évéques suisses et de la Fédération des Eglises protestantes de la
Suisse.

Nous devons donc développer la conscience de la reconnaissance
mutuelle comme d’un chemin ou d’un processus comportant de multiples



3.16.

317

Le ministere de ’Eglise et les ministeres dans I’Eglise 309

étapes. En ce sens, la «reconnaissance» n’est pas seulement un but
lointain, elle est déja «en train» de se faire. De plus, elle ne se situe pas
seulement entre catholiques-romains et réformés, mais également entre
les autres confessions chrétiennes.

Une reconnaissance compléte et définitive de nos Eglises est un
objectif qui ne peut étre atteint qu’au plan mondzal. Notre devoir a nous
consiste a travailler dans ce but, en faisant ce qui est actuellement
possible dans notre pays. Cela suppose une succession d’étapes ou de pas.
Les autorités ecclésiastiques devront veiller particulierement 4 ce que
ces étapes soient distinguées avec soin; que les obstacles qui se dressent
en passant de 'une 2 'autre soient estimés a leur juste valeur et, si
possible, écartés; et aussi que dans une étape antérieure aucune décision
ne soit prise qui pourrait étre préjudiciable 2 une étape ultérieure.

«Dans la communauté des chrétiens, tous les membres sont person-
nellement liés au Christ et donc tenus de le servir. Ceux qui sont investis
d’une charge ministérielle sont eux aussi membres de ce Corps du
Christ, servant a la fois et en méme temps le Seigneur et la communauté
afin que s’accomplisse leur mission dans le monde» (The Presence of
Christ in Church and World, § 21).

Etre «au service du Christ pour le monde» (ibid. § 21): s’il y a vraiment
accord entre nous dans cette attitude fondamentale, un accord pro-
fond et essentiel devra s’établir de méme dans toutes les questions rela-
tives au ministére ecclésial, et étre vérifiable dans ses multiples consé-
quences.






	Résumé : le ministère de l'Église et les ministères dans l'Église : une étude de la Commission de dialogue protestante/catholique de Suisse

