
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 31 (1984)

Heft: 3

Artikel: Das Amt der Kirche und die kirchlichen Ämter : ein Arbeitspapier der
ERGK

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760869

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760869
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Amt der Kirche
und die kirchlichen Ämter

Ein Arbeitspapier der ERGK*

Einleitung

Die Evangelisch/Römisch-katholische Gesprächskommission,
eingesetzt von der Schweizer Bischofskonferenz und vom Vorstand des

Schweizerischen Evangelischen Kirchenbundes, hat in der Vergangenheit

mehrfach Texte veröffentlicht, für welche die genannten kirchlichen

Instanzen eine ausdrückliche Approbation oder die Bewilligung
zur Publikation erteilten. Meist wurden solche Texte trilateral erarbeitet
und publiziert, d.h. in Zusammenarbeit mit der Christkatholisch/Rö-
misch-katholischen Gesprächskommission und mit Approbation der

Leitungsinstanzen der Christkatholischen Kirche der Schweiz.
Das vorliegende Dokument, das als Arbeitspapier und als

Gesprächsgrundlage für die Fragen des kirchlichen Amtes gedacht ist, wird
demgegenüber von der ERGK in ihrem eigenen Namen veröffentlicht.

Zur Vorgeschichte dieses Dokumentes sei hier Folgendes erwähnt: Bei
verschiedenen Arbeiten zeigte sich den Gesprächskommissionen, was auch im
Ökumenischen Rat der Kirchen schon mehrfach festgestellt worden war, daß es

unmöglich sei, zur Einheit der Kirchen zu gelangen, ohne in der Frage nach
dem Amt sowie in der Frage der gegenseitigen Anerkennung der Ämter und der
Kirchen eine hinlängliche Übereinstimmung gefunden zu haben. M.a.W. : Fragen

von der Art, wie das Amt oder die Ämter in der Kirche zu verstehen seien,

* ERGK «Evangelisch/Römisch-katholische Gesprächskommission der Schweiz».



242 Das Amt der Kirche und die kirchlichen Ämter

welche Bedeutung den Ämtern für das Wesen der Kirche zukomme, wie das

Verhältnis von Amt und Verkündigung, Amt und Sakrament, Amt und
Laienschaft und dergleichen zu sehen sei, schienen sich als letztes und schwierigstes
Hindernis auf dem Weg zur sichtbaren Einheit der Kirchen zu erweisen. Für
diese Fragen sollten nun, dem Auftrag der Kirchen zufolge, Lösungen oder
doch Klärungen gefunden werden.

Während mehrerer Jahre wurden verschiedene Einstiegsmöglichkeiten,
Konzeptionen und Entwürfe für die Erfüllung dieses Auftrages gesucht und
skizziert. Schließlich stellte sich die Meinung ein, beim gegenwärtigen Stand der

Beziehungen unserer Kirchen zueinander sowie der Aufarbeitung der

Anerkennungsfragen sei es noch nicht möglich, genau anzugeben, was «Anerkennung»

einer Kirche oder ihres Amtes bei weiterbestehender Trennung genau
bedeuten und umfassen soll, sofern es sich hier um mehr handeln soll als um die
bloße Feststellung ähnlicher Strukturen in einer anderen Konfession. Infolgedessen

ließ sich natürlich auch eine genauere Umschreibung der Einheit, die

gesucht werden soll, nicht ausführen. Man entschloß sich darum, das Thema
«Amt der Kirche und die kirchlichen Ämter» in den Mittelpunkt zu stellen und
im letzten Teil auf mögliche Stufen zu einer vollen Anerkennung
hinzuweisen.

Dieses schweizerische Arbeitspapier kann natürlich nur dann einen
wirksamen Dienst für das ökumenische Gespräch leisten, wenn es nicht
isoliert betrachtet, sondern im Zusammenhang mit anderen ökumenischen

Dokumenten über das kirchliche Amt studiert wird.
Insbesondere sei hier hingewiesen auf das sogenannte «Lima-Dokument»

über das Amt, das die Kommission für Glauben und
Kirchenverfassung des Ökumenischen Rates der Kirchen 1982 den Kirchen zur
Vernehmlassung zugesandt hat.

Während das genannte «Lima-Dokument» als Konvergenz-Erklärung

Übereinstimmungen und auch Differenzen in der Amtsfrage
miteinander zum Ausdruck bringt, versucht das vorliegende Amtspapier —

ohne deshalb eine Konsensuserklärung sein zu können — doch gemeinsame

Linien einer Amtstheologie darzustellen und so Wege aufzuzeigen,

die uns einer weitergehenden Übereinstimmung in dieser Frage
entgegenführen können.

Die Kommission hofft, daß dieses auf dem Hintergrund der
schweizerischen ökumenischen Gespräche und Erfahrungen erarbeitete
Dokument dem Bemühen um einen ökumenischen Konsens in den Fragen
des kirchlichen Amtes wirksam dienen könne.



Ein Arbeitspapier der ERGK 243

1. Zur Problemlage

1.1. Bisherige Bemühungen in- und außerhalb der Kommission

Seit 1974 hat sich die Kommission ununterbrochen mit diesem
Thema beschäftigt h Hiermit unterbreitet sie eine Zusammenfassung
ihrer gemeinsam erarbeiteten Einsichten sowie Erwägungen über das

weitere Vorgehen.
Der Frage nach dem rechten Verständnis des kirchlichen Amts 2

haben während der letzten Jahrzehnte einzelne Kirchen wie auch
besonders die ökumenischen Beratungen unter den Kirchen eine
zunehmende Aufmerksamkeit geschenkt3. Dieses Thema hat die Kir-

1 «Lors de sa séance du 5 novembre 1973, notre Commission a décidé... de choisir,
parmi les thèmes, ceux qui ont rassemblé le plus de suffrages et qui d'ailleurs semblent
s'imposer le plus à l'heure actuelle. Le sujet principal est celui du ministère apostolique...
Les deux autorités ecclésiastiques qui ont institué notre Commission estiment comme
nous qu'il s'agit là d'un thème majeur tant au point de vue théologique qu'au point de vue
œcuménique. » (Aus einer Mitteilung der Co-präsidenten der ERGK, H. Stirnimann und
J.-L. Leuba, an die Mitglieder der Kommission vom 11.12.1973.)

2 Als deutsches Äquivalent zu « ministère apostolique » gebrauchen wir, dem
häufigsten Sprachgebrauch entsprechend, durchgehend den Ausdruck «das kirchliche Amt»,
worunter ein von einzelnen Gliedern wahrgenommenes Amt in der Kirche zu verstehen
ist. Vom « Amt der Kirche » (gleichbedeutend mit «Sendung der Kirche») reden wir dann,
wenn wir den Auftrag meinen, den die Kirche als ganze hat und an dem alle ihre Glieder
teilhaben.

3 Der hier vorliegende Text ist durchgehend von der Kommission erarbeitet und
besprochen worden. Andere Texte zum Problem sind berücksichtigt, aber nicht zitiert.
Dabei handelt es sich vor allem um folgende Dokumente und Berichte:

- Das Amt der Diakone Studien des Ökumenischen Rates 2, Genf 1965.

- Das Evangelium und die Kirche. Schlußbericht der römisch-katholisch/evangelisch-
lutherischen Studienkommission, in : Materialdienst des Konfessionskundlichen Instituts

Bensheim (im folgenden MD) 22 (1971) 104—111, bes. 108—110.

- Löwen 1971. Studienberichte und Dokumente der Sitzung der Kommission für Glauben

und Kirchenverfassung, hrsg. v. K. Raiser Beiheft zur Ökumenischen Rundschau
18/19, Stuttgart 1971, 77-102 mit 223f. (Das ordinierte Amt); 136—161 mit 216—218

(Katholizität und Apostolizität).
- Teilkonsens über das kirchliche Amt. Studienergebnis der Gruppe von Dombes, in:

MD 24 (1973) 34-37.

- Reform und Anerkennung kirchlicher Ämter. Ein Memorandum der Arbeitsgemeinschaft

ökumenischer Universitätsinstitute, München-Mainz 1973; die darin enthaltenen

Thesen auch in: MD 24 (1973) 28-31.

- Accra 1974. Sitzung der Kommission für Glauben und Kirchenverfassung. Berichte,
Reden, Dokumente, hrsg. v. G. Müller-Fahrenholz Beiheft zur Ökumenischen



244 Das Amt der Kirche und die kirchlichen Ämter

chen herausgefordert, im Sinn von 1 Thess 5,21 sich selbst und ihre

Beziehungen zu den anderen Kirchen bis auf den Grund zu prüfen.

Die Sendung der Kirche als Voraussetzung des kirchlichen Amtes

Unter «kirchlichem Amt» verstehen wir einen Auftrag, der einzelnen

Gliedern der Kirche zuteil wird, in dem aber gleichzeitig zum
Ausdruck kommt, daß die ganze Kirche beauftragt ist, sich so von Jesus
«senden» zu lassen, wie dieser vom Vater «gesandt» ist (Joh 20,21). Die
Sendung der Kirche empfängt ihre Inhalte und Ziele von der Sendung
Christi: Erkenntnis Gottes in Geist und Wahrheit (Joh 4,23£), Leben

(Joh 1,4), Friede (Joh 14,27), Freiheit (2 Kor 3,17), vollkommene
Freude (Joh 17,13), Versöhnung (2 Kor 5,18—20), Gemeinschaft
(1 Joh 1,3.7), Einheit (Joh 17,11). In diesem Sendungszusammenhang
hat all das seinen Sinn und seine Dringlichkeit, was wir über den

Auftrag der Kirche und in der Kirche in seinen grundlegenden
Bestimmungen als «Amt» zu verstehen suchen.

Rundschau 27, Korntal 1975, 109-139 (Das Amt); Teilausg. : Eine Taufe, eine Eucharistie,

ein Amt. Drei Erklärungen, erarbeitet und autorisiert von der Kommission für
Glauben und Kirchenverfassung, hrsg. v. G. Müller-Fahrenholz, Frankfurt a.M. 1975,
21-51 (Das Amt).

— Schweizerischer Evangelischer Kirchenbund. Bericht der Theologischen Kommission
zum Dokument von «Glauben und Kirchenverfassung» Eine Taufe - Eine
Eucharistie - Ein Amt, Dezember 1976, 19-28.

— Glaube, Kirche, kirchliche Dienste, zusammengestellt und kommentiert v. A. Müller
(in: Die Synode zum Thema... Eine Taschenbuchreihe mit den Ergebnissen der
Schweizer Synode 72), Zürich-Einsiedeln-Köln 1977, 97-129 (Gestalt der Gemeinschaft,

Vorlage III).
- Auf dem Wege zu einem ökumenischen Konsensus über Taufe, Eucharistie und Amt.

Eine Antwort an die Kirchen Faith and Order Paper 84, Genf 1977.

- Die Gegenwart Christi in Kirche und Welt. Gespräche zwischen dem Reformierten
Weltbund und dem Sekretariat für die Einheit der Christen der Römisch-katholischen
Kirche, 1970-1977. Genf-Vatikan 1977, 36-44 (Das Amt).

Nicht mehr berücksichtigt werden konnten: Das geistliche Amt in der Kirche. Gemeinsame

römisch-katholische/evangelisch-lutherische Kommission, Paderborn—Frankfurt
a.M. 1981. - Taufe, Eucharistie und Amt. Konvergenzerklärungen der Kommission für
Glauben und Kirchenverfassung des Ökumenischen Rates der Kirchen, Frankfurt a.M.-
Paderborn 1982, 29-49 (sog. «Lima-Papier»).
Zahlreiche Texte sind abgedruckt in: Dokumente wachsender Übereinstimmung.
Sämtliche Berichte und Konsenstexte interkonfessioneller Gespräche auf Weltebene
1931—1982, hrsg. v.H.Meyer, H.J.Urban, L. Vischer. Paderborn—Frankfurt a.M.
1983.



Ein Arbeitspapier der ERGK

1.3. Einheit und Gemeinschaft unter dem Sendungsauftrag

245

Wer sich dieser Sendung verpflichtet weiß, der steht in einer
Gemeinschaft und Einheit, die größer und tiefer ist als alle
Unterschiede der Gaben und Dienste (auch als alle Unterschiede in den

Auffassungen über Strukturen und Formen, in denen der Auftrag zu
realisieren ist; vgl. unten 1.7. und 1.8.). Je deutlicher der
Sendungszusammenhang bleibt, je weniger er durch andersartige Motive überlagert
wird, umso mehr bleiben Christen «ein Herz und eine Seele»

(Apg 4,32), umso besser dienen Verschiedenheiten dazu, die Gemeinschaft

lebendig zu entfalten, statt sie in Frage zu stellen (vgl. 1 Kor
12,12—30). So sehr es sich dabei um das Geschenk aller Geschenke, den

Heiligen Geist, handelt, so wenig ist diese Gemeinschaft mühelos und
spannungslos. Der Kirche hat die Einheit und Gemeinschaft, aus der
und zu der sie lebt, immer wieder große Schwierigkeiten des Verständnisses

und der Praxis bereitet. Eine Kirche, die dafür arbeiten und
kämpfen muß, das zu bleiben und immer wieder neu und besser zu sein,

was sie sein soll, benötigt den besonderen Einsatz der in ihrer Mitte mit
einem kirchlichen Amt Betrauten.

1.4. Die Realität der Spaltungen als Verpflichtung zur Einheit

Die Spaltungen — wie im 5., 11., 16., 19. Jahrhundert -, in deren

Folge wir uns heute als verschiedene «Kirchen» mit Problemen
gegenseitiger Anerkennung gegenüberstehen, haben den Auftrag aller
Kirchen und aller Christen, zu ihrer Einheit Sorge zu tragen, erschwert,
aber umso dringlicher werden lassen. Keine der im Lauf der Geschichte

gewordenen besonderen Kirchenorganisationen, so sehr jede in ihrer
Weise die eine Kirche Jesu Christi zu vergegenwärtigen beansprucht,
kann außer acht lassen, daß sie mit diesem Anspruch nicht allein steht.
Wo Christen in wichtigen Fragen des Glaubensverständnisses oder der

Struktur verschiedene Wege eingeschlagen haben, können sie einander
nicht mehr als Gefährten einer ungebrochenen Weggemeinschaft
anerkennen.

Wo es aber am Gegebenen mangelt, bleibt die gemeinsame Aufgabe.

Durch verschiedene Konfessionen wird das eine Bekenntnis zuJesus

Christus, durch verschiedene Kirchenorganisationen wird der eine Leib
Christi aus dem Bereich des Gegebenen — in dem die Kirche niemals



246 Das Amt der Kirche und die kirchlichen Ämter

problemlos hat ruhen können — umso deutlicher in den Bereich der

Aufgabe, des Auftrages, des Amtes versetzt. Der Heilige Geist, den jede
besondere Kirche für sich erbittet, ist nicht der Geist einer besonderen

Kirche, sondern der Kirche Jesu Christi. Es läßt sich schwer vorstellen,
daß in diesem Geist die Gemeinschaft, welche die Glieder einer
bestimmten Kirche miteinander verbindet, wächst, ohne daß diese eine
Kirche gleichzeitig vom Geist zur tieferen Gemeinschaft mit allen
anderen Kirchen getrieben wird, die um den gleichen Heiligen Geist
bitten.

1.5. Das kirchliche Amt - ein Dienst in der eigenen und an den anderen Kirchen

Wer also den besonderen Auftrag eines «Amtes» in der Kirche
erhalten hat, der ist damit nicht nur zum Diener seiner besonderen

Kirchengemeinschaft, sondern auch zum Diener der Kirche überhaupt
bestellt; und diese ist eine übergreifende Gemeinschaft, zum Abbau des

Trennenden, zum Aufbau des Einigenden berufen. So hat das kirchliche
Amt in allen seinen Ausprägungen wesentlich mit der Einheit aller
Christen und Kirchen zu tun.

1.6. Die Bedeutung derjeweiligen Amtsstrukturfür die anderen Kirchen

Damit ist jedem Christen neben der Amtsstruktur der eigenen Kirche

auch diejenige anderer Kirchen in gewisser Weise ans Herz gelegt.
Ihn interessiert die Sendung, die von Christus ausgeht, nicht nur bei den

Amtsträgern der eigenen Konfession. Die Ökumenischen Konferenzen
unseres Jahrhunderts und das Zweite Vatikanische Konzil haben uns
gezeigt: Keine Kirche kann beanspruchen, ihre eigenen Strukturen
seien für die Einigung der Christen alleingültig. Einheit der Christen
kann von keiner Kirche ohne Rücksicht auf die Strukturen der anderen

(etwa im Kampf gegen sie und mit der Forderung, alle anderen müßten
zur Struktur einer bestimmten Kirche «zurückkehren») erstrebt und
erlebt werden.



Ein Arbeitspapier der ERGK

1.7. Unterschiede weder belanglos noch unüberwindbar

247

Im Lichte der allen Christen zuteilgewordenen und aufgegebenen
Sendung werden Unterschiede weder gleichgültig noch unüberwindbar,

sondern erfahren eine Bewertung und Rangordnung. Es kommt
dann weder zur Illusion, alle Schwierigkeiten ließen sich als harmlos
und unwesentlich sogleich aus dem Weg räumen, noch zum resignierten
Eindruck, zu viele Schwierigkeiten stünden weiterer gegenseitiger
Annäherung hindernd im Weg. Eine der Kirche als Sendungsgemeinschaft

verpflichtete Theologie vermag es, auch dort, wo sie Schwierigkeiten

auf dem Weg begegnet, auf diesem Weg weiterzuschreiten.

1.8. Das Amt der Kirche, das Amt in der Kirche

Wenn also die Kirchen von innen her zu verstehen und zu werten
suchen, welchem Grundauftrag ihre verschiedenen Amtsstrukturen
verpflichtet sind, vermögen sie zu sehen, daß es nicht nur eine allen
Kirchen gemeinsame Sendung oder Aufgabe (Amt der Kirche) gibt,
sondern auch in allen Kirchen, so wahr keine ohne besondere Beauftragte

auskommt, so etwas wie ein kirchliches Amt (Amt in der Kirche) zu
finden ist. Auch wo man zwischen vollkommeneren und weniger
vollkommenen Ausprägungen dieses Amtes unterscheidet, geht es doch um
Ausprägungen des gleichen kirchlichen Amtes.

1.9. Schwierigkeiten mit dem Amt heute

In den verschiedenen Kirchen begegnet der im kirchlichen Amt
wahrgenommene Auftrag heute gleichen oder ähnlichen Schwierigkeiten.

Um den Anforderungen unserer Zeit gerecht zu werden, verlangen
die Kirchen von ihren Amtsträgern Leitung und Rat, Ermutigung und
Aufbau, immer neue Markierungen der Wege, auf denen die Kirche
ihrer Sendung folgt. Jede Unklarheit, Mut- und Freudlosigkeit, die sich
bei den Amtsträgern verbreitet, jede Entartung ihres Auftrags zur Routine

trägt entscheidend dazu bei, daß die Kirche den Strömungen und
Mächten der Zeit hilflos, ohne Vollmacht begegnet. Und umgekehrt
konzentrieren Gleichgültigkeit, Unsicherheit und Zweifel, wenn sie

sich unter Christen verbreiten, ihre Angriffe auf die Träger des kirch-



248 Das Amt der Kirche und die kirchlichen Ämter

liehen Amtes: Man fühlt, wie sehr man kundiger und vollmächtiger
Leitung bedürfte, vermißt diese bei den Amtsträgern und fragt schließlich,

ob «beamtetes Christentum» der Kirche überhaupt dienlich sei, ob

es ihren Weg nicht eher erschwere oder verbaue. So wird die Kirche
durch das Amt in ihrer Mitte, das ihr in den heute sich verbreiternden
Krisenströmen helfen soll, sich zurechtzufinden, doch auch in diese

Krisenströme hineingezogen. Mit anderen Traditionen und Einrichtungen

unseres Lebens findet sich das kirchliche Amt heute insbesondere

durch die Krise der Autoritäten und durch die Krise der Institutionen

betroffen und hat deshalb eine Krise seiner Identität zu erleiden.

1.10. Krise der Autoritäten

Die allerverschiedensten Instanzen, die für sich irgendeine besondere

«Sendung», zur Wahrheit zu leiten, einen besonderen Auftrag,
Sicherheit und Ordnung zu gewährleisten, beanspruchen und sich dabei

auf Privilegien oder Prioritäten des Alters, der Geschichte, der Bildung
oder eines überkommenen Auftrags berufen, müssen heute die Bestreitung

solcher Geltungsansprüche erfahren.
Hier stellen sich besondere Aufgaben für Träger des kirchlichen

Amtes, die zwar ihren Auftrag aus dem eigenen Kontext des christlichen

Glaubens verstehen, aber auch mit denen, die in anderen
Kontexten in analoger Weise fragen, wie heute verantwortungsvoll mit
Autoritätsansprüchen, eigenen und fremden, umzugehen sei, viel
Erfahrung und Verständnis teilen können. Sie treten den außerhalb des

christlichen Kontextes von der Krise der Autoritäten Betroffenen schon
darum brüderlich verstehend gegenüber, weil sie ja in ihrem Kontext
die kritischen Fragen nicht weniger brennend gestellt bekommen und
empfinden.

Zum Beispiel wird gefragt, wie sich in einer Gemeinde, deren
Lebens- und Organisationsprinzip doch der Heilige Geist ist, die

Leitungsfunktionen zu anderen Funktionen verhalten; wie sich der in
besonderer Weise zum kirchlichen Amt Berufene — etwa der ordinierte,
hauptamtliche Pfarrer — zu denen, die seine «Mitarbeiter» im gleichen
Amt sind, verhalte. Je schärfer und spezifischer solche Fragen gestellt
werden, umso spezifischer christlich können sie auch beantwortet werden.

Das spezifisch Christliche solcher Fragen und Antworten scheint



Ein Arbeitspapier der ERGK 249

sich aber nicht auf bestimmte Konfessionen zu beschränken. Hier
kommt zur Sprache, was alle Kirchen auf dem Herzen haben, wenn es

sich um Fragen der Autorität handelt.

1.11. Krise der Institutionen

Viele der Schwierigkeiten, mit denen Amtsträger verschiedener
Konfessionen zu tun haben, scheinen die Züge der Krise zu tragen, in
der heute alle Institutionen stehen, seien es kirchliche, staatliche,
gesellschaftliche, kulturelle oder wirtschaftliche. Für die Kirche ist die
Infragestellung ihrer Institutionen heilsam, wenn sie daraus lernt, in diesen

Institutionen nicht falsche Sicherheit und fragwürdiges Ansehen in
dieser Welt zu suchen, vielmehr ebendiese Institutionen unermüdlich
daraufhin zu prüfen, wieweit sie dem Willen Gottes in Jesus Christus

entsprechen, wieweit sie der Welt das Evangelium näherzubringen
vermögen. Schärfer als jede von außen kommende Kritik an der
«Institution Kirche» muß die Selbstprüfung sein, mit der die Kirche die
Grenze zwischen der Dienlichkeit, ja Notwendigkeit ihrer besonderen
Dienste und den gefährlichen Möglichkeiten ihres Mißbrauchs sieht:
Wo tritt an die Stelle des Willens Gottes der Wille zur reinen
Selbsterhaltung, ja Selbstglorifizierung, wo an die Stelle der Vermittlung des

Evangeliums dessen Anpassung an die Strömungen und Mächte der
Zeit, seine Auslieferung an alle Moden Das kirchliche Amt in seiner
traditionellen Gestalt scheint heute, in einer Welt voll Wechsel und
Bewegung, sich als eine sichere und bewährte Institution anbieten zu
können. Damit aber gerät es auch unter den Verdacht eines Immobilismus,

der immer weniger dem entspricht, was weitherum die Christen
von ihren Amtsträgern erwarten, und der den Anforderungen eines

konkreten Zeugnisses in dieser Welt nicht gerecht würde.

1.12. Identitätskrise

In seiner traditionellen Gestalt — Verkündigung der biblischen
Botschaft in Predigt und Unterricht, Spendung der Sakramente, Seelsorge,
Teilnahme an der Gemeindeleitung, Fürsorge — scheint das kirchliche
Amt von seinem Träger so zahlreiche, sehr verschiedene Qualitäten zu

verlangen, wie eine einzige Person sie kaum vereinen kann. Diese



250 Das Amt der Kirche und die kirchlichen Ämter

Schwierigkeit, so lange sie schon bestanden haben mag, tritt heute, in
einer Welt, die alles Handeln dem Gesetz der Spezialisierung unterwirft,

erst ins volle Licht. Ferner scheint ein kirchlicher Amtsträger der
traditionellen Art als kirchlicher Funktionär mit privilegierter
gesellschaftlicher Stellung dem gewöhnlichen menschlichen Leben mit
seinen Schwierigkeiten und Verheißungen, seinen glücklichen oder

unglücklichen Erfahrungen zu ferne gerückt zu sein.

Starke Gehorsamsbindung an Vorgesetzte oder Furcht, Unruhe
unter die Gläubigen zu tragen, können nicht nur die Freude an
Experimenten ersticken, sondern sogar zu Amtsroutine und Amtskonformismus

führen, in denen die persönliche Auseinandersetzung mit den

Fragen der Gegenwart und der Zukunft aufgehört hat.

Hier liegen die Gründe dafür, daß nicht wenige kirchliche Amtsträger

heute versucht sind, ihr Amt aufzugeben oder doch wenigstens,
in mehr oder weniger offensichtlicher Weise, auf besondere Dienstleistungen

zu reduzieren oder abzubiegen, die wohl innerhalb eines voll
ausgeübten kirchlichen Amtes einen guten Sinn haben könnten, dieses

aber nicht auszufüllen und voll auszudrücken vermögen.
Können wir schon hier von einer Identitätskrise des kirchlichen

Amtes sprechen, so tritt eine solche noch schärfer und grundsätzlicher
bei denen auf, die sich wohl durch das Evangelium (etwa im Sinn einer
persönlichen Sendung) berufen glauben, ihre Berufung aber an keine
besondere kirchliche Institution binden wollen, so daß sie sich weigern,
zu einem besonderen kirchlichen Amt sich konsekrieren oder ordinieren

zu lassen. Bekanntlich hat die Zahl solcher (zeitweiliger oder
endgültiger) Weigerungen in den letzten Jahrzehnten zugenommen. Die
Identitätskrise des kirchlichen Amtes wird auch von Christen, die nicht
persönlich von ihr betroffen sind, empfunden, sei es, daß man sich

angesichts so vieler Theologen, die hier Schwierigkeiten haben oder
machen, um die Zukunft des kirchlichen Amtes sorgt und die Zersetzung

und Zerstörung der kirchlichen Substanz beklagt, sei es, daß man
hier die Geburtswehen einer Erneuerung des apostolischen Zeugnisses
ahnt und das noch tastende Suchen nach neuen Formen mit Sympathie
verfolgt.

Auch am Rande der Kirche und außerhalb ihrer reagiert man nicht
einheitlich : Den einen bereitet es Verdruß, wenn kirchliche Amtsträger
sich nicht verhalten, wie es den gewohnten Erwartungen entspricht;
ein Stück der vertrauten Welt und der herkömmlichen Ordnungen
scheint da abzubröckeln. Andere begrüßen es, wenn Vertreter des



Ein Arbeitspapier der ERGK 251

kirchlichen Amtes, dessen traditionelle Gestalt ihnen nicht viel zu

sagen hat, ihnen als «Menschen wie du und ich» vorkommen, denen die
Formen und Interessen des modernen Lebens nicht fremd sind.

1.13. Die Krise des Amtes - eine gemeinsame Not

Was immer an diesen Krisenzeichen uns gefährlich oder
verheißungsvoll erscheinen mag, wie immer wir im einzelnen den Irrtum oder
die Wahrheit sehen mögen, ob es hier um Erfahrungen gehe, die wir
selber mit dem kirchlichen Amt machten, oder um das, was uns an den

Erfahrungen anderer — besonders von Amtsträgern anderer Kirchen —

interessierte, so handelt es sich hier jedenfalls um einen offensichtlichen,

weitverbreiteten Zusammenhang von Phänomenen. Handelt es

sich in unseren verschiedenen Kirchen um analoge Probleme oder gar
um die gleiche Not, wenn wir uns mit der Krise des kirchlichen Amtes
auseinandersetzen? Weist uns die gemeinsame Not, die wir mit unserem
jeweiligen kirchlichen Amt haben, nicht darauf hin, daß wir auch im
Hinblick auf das kirchliche Amt einander näher stehen, als es von
anderen Aspekten aus betrachtet scheinen mag?

Die Kirchen, aus denen unsere Kommission bestellt worden ist, und
andere Kirchen, an deren Erfahrungen wir teilhaben dürfen, erhalten
in dieser Frage einen besonders dringlichen Aufruf, nicht nur Nöte und
Probleme, sondern auch Verheißungen und Segnungen miteinander zu
teilen. Die Segnungen, die jede einzelne Kirche von ihrem besonderen
kirchlichen Amt empfangen hat, können auch anderen Kirchen zugute
kommen. Die Gemeinschaft des Betens und Suchens, die zwischen
vielen Vertretern institutionell noch getrennter Ämter schon entstanden

ist, kann sich noch weiter verbreitern und vertiefen.

1.14. Divergenzen in Amtsverständnis und Amtswirklichkeit

So viel echte Gemeinsamkeit konfessionsverschiedene Christen
erfahren, wenn sie sich mit den not- und verheißungsvollen Problemen
des kirchlichen Amtes befassen, so deutlich wird ihnen dabei auch, wie
weit sie noch von voller Gemeinschaft entfernt sind. Zusammen mit der
Eucharistie markiert das kirchliche Amt den Bereich, in dem das

ökumenische Streben heute am dringlichsten und zugleich am schwierig-



252 Das Amt der Kirche und die kirchlichen Ämter

sten ist. Konvergierende und divergierende Faktoren machen hier
einander das Feld streitig. Das kirchliche Amt, das doch in allen Kirchen
Christus als den einen Grund ihres Glaubens und den einen Quell ihres
Lebens verkündigt, das gleiche Amt scheint in seiner konkreten
Ausprägung und Praxis hüben und drüben das Trennende in den Vordergrund

zu rücken und zu einem großen Hindernis für diejenigen zu

werden, die nach voller gottesdienstlicher Gemeinschaft und gegenseitiger

Anerkennung der Kirchen streben. Die Rede von einer über die

Konfessionsgrenzen hinausgehenden Sendungsgemeinschaft der
Kirchen scheint nicht zuletzt wegen der Divergenzen im kirchlichen Amt
zu ferne von der kirchlichen Alltagswirklichkeit.

1.15. Die bestehenden Gemeinsamkeiten verlangen nach Ausweitung

Bedeutet der jetzige Zustand, daß es nicht mehr lange gehen wird,
bis alle Möglichkeiten gegenseitiger Annäherung ausgeschöpft sein
werden? Oder soll er uns nicht eher anspornen, diese Möglichkeiten
besser zu untersuchen, die jetzt noch bestehenden Schwierigkeiten
gründlicher auf ihre Uberwindbarkeit hin zu prüfen? Die Einheit, die

uns jetzt schon verbindet, ist mehr als eine bloße Interessengemeinschaft,

die sich nach Belieben aufkündigen ließe. Was wir an Gemeinschaft

schon haben, fordert tiefere Gemeinschaft. Die bestehenden

Schwierigkeiten sind nicht von der Art, daß man sich nach Belieben um
sie bemühen oder auch nicht bemühen könnte. Sie gleichen einer
schmerzhaften Krankheit, deren Behandlung sich nicht aufschieben
läßt.

1.16. Vergleichbarkeit der Funktionen der Amter zwischen den Kirchen

Katholische und reformierte Amtsträger haben heute nicht nur mit
sehr ähnlichen Problemen zu tun (s.o.), sondern sind auch in ihren
Funktionen so vielfach vergleichbar, daß es einläßlicher theologischer
Überlegungen bedarf, um das Identische vom bloß Analogen abzugrenzen.

Phänomenologisch überwiegt der Eindruck, nicht nur bei
Außenstehenden, sondern auch in den Gemeinden, daß ein katholischer und
ein protestantischer Gemeindepfarrer in ihren verschiedenen Kirchen
die gleiche Funktion und Aufgabe haben. Dieser Eindruck hat sich,



Ein Arbeitspapier der ERGK 253

seitdem allerlei Sonderformen des kirchlichen Amtes neben das

traditionelle Gemeindepfarramt getreten sind, eher noch verstärkt. Denn
die in allen Kirchen zunehmende Spezialisierung gehorcht den gleichen
Anforderungen der heutigen Welt. Es verwundert nicht, daß auf dem
Gebiet solcher Spezialdienste die ökumenische Zusammenarbeit besonders

intensiv ist. Doch auch bei den nichtspezialisierten Gemeindepfarrern

haben die vielen gemeinsamen Aufgaben und Nöte den
Wunsch nach vertiefter Gemeinschaft verstärkt. Wo immer aber aus

den Gemeinsamkeiten, in denen man sich trifft, die eigentliche
Gemeinschaft erwächst, begegnet man sich als Träger des gleichen
Amtes, nicht nur vergleichbarer Funktionen.

1.17. Amtsträger verschiedener Kirchen
als Teilhaher an der einen Sendung Jesu Christi

Wenn eine Kirche bestimmte Glieder als Träger eines Amtes in
ihrer Mitte bezeichnet, sieht sie in solcher Beauftragung einen besonderen

Anteil an der Sendung, die von Christus ausgeht, und sie nimmt
sie als Gesandte Christi in ihrer Mitte an. Träger des kirchlichen Amtes
werden also von verschiedenen Kirchen bezeichnet, doch als Gesandte
des einen Christus. Amtsträger verschiedener Kirchen und Konfessionen

sollten einander nicht begegnen, ohne solche Gemeinsamkeit des

einen Amtes aneinander zu erkennen und sich gegenseitig in dieser
Gemeinsamkeit anzuerkennen. Diese grundlegende Erkenntnis einer
gemeinsamen Berufung verlangt, sich in immer weiteren Erfahrungen
des Gemeinsamen zu entfalten und sichtbar zu werden. Wenn die
konkreten Ausprägungen, die das kirchliche Amt in den verschiedenen
Konfessionen erhalten hat, dieses nicht zu etwas ganz anderem als dem

Amt, das wir oben (1.2.) nach Ursprung und Ziel zu umschreiben
versuchten, gemacht haben, dann lebt auch in ihnen, so unterschiedlich
sie sich auch gestaltet haben, etwas von der Einheit (nach Ursprung und
nach Ziel, vgl. Joh 17,11.21—23) des kirchlichen Amtes weiter, d.h.
gehören sie weiter alle in einen Sendungszusammenhang.

1.18. Bisher unüberwindliche Verschiedenheiten

Das Problematische und Unbefriedigende im Verständnis und in
der Praxis des kirchlichen Amtes liegt dann nicht bei den Gemeinsam-



254 Das Amt der Kirche und die kirchlichen Ämter

keiten, sondern bei den Verschiedenheiten. Bei diesen ist so beunruhigend

und herausfordernd, daß sie sich nicht als bloße Unterschiede
der Färbung oder Betonung (in den Akzidenzien oder Akzenten) auf die
Seite schieben lassen. Sie erscheinen vielmehr um so weniger gleichgültig

und leicht, je genauer und voller man verstehen will, wie die eine,
heilige, katholische und apostolische Kirche lebt und wirkt. Die
wichtigsten dieser Unterschiede betreffen: das Verhältnis zwischen dem

allgemeinen Priestertum (aller Gläubigen) und dem besonderen Prie-
stertum (der kirchlichen Amtsträger), die Übertragung des Amtes
(durch die Gemeinde oder durch den Bischof als Amtsnachfolger der

Apostel), im Zusammenhang damit: die Frage der «apostolischen
Sukzession » (was darunter zu verstehen sei und wieweit eine Gemeinschaft

sie nötig habe, um als Kirche i.e.S. zu gelten) und diejenige
der verschiedenen Aufteilungen oder Stufen des kirchlichen Amtes
(s. Teil 2).

1.19.1. Verschiedenheit und Gemeinsamkeit im Verständnis des Priestertums

Wenn jegliche Art von christlichem Priestertum (vgl. u. 2.10.1.—3.)
im Priestertum Christi (vgl. Hb 4,14—5,10; 7,1—10,22) Ursprung und

Berechtigung hat und dieses ein wichtiger Aspekt der Sendung Christi
ist, dann eignet der Sendung der Kirche, die ihre Inhalte und Ziele aus

der Sendung Christi empfängt (s.o. 1.2.), ebenfalls das Priestertum als

wichtiger Aspekt, sei es im Hinblick aufdie Sendung der ganzen Kirche,
sei es im Hinblick auf die Aufträge, die einzelnen Amtsträgern in der
Kirche zuteil werden. Das allgemeine Priestertum aller Gläubigen
(1 Pt 2,9) und das besondere Priestertum kirchlicher Amtsträger können

nicht gegeneinander ausgespielt werden. Wenn nun aber in den
vorreformatorischen wie auch den anglikanischen Kirchen in erster
Linie ordinierte Amtsträger als «Priester» bezeichnet werden, die
protestantischen Kirchen aber darauf Wert legen, daß eigentlich alle Gläubigen

Priester seien, so ist das zwar eine Divergenz, ist aber nicht so zu

verstehen, daß die Erwägungen irgendeiner Konfession über das

Priestertum entweder auf das ordinierte Amt oder auf das Amt der ganzen
Kirche und die Beauftragung aller Gläubigen zu beschränken sind. Die
Divergenz betrifft nicht die Frage, ob das allgemeine oder das besondere,

ordinierte Priestertum «das richtige» sei, sie betrifft auch nicht
einfach die Vorordnung des einen gegenüber dem anderen, sondern die



Ein Arbeitspapier der ERGK 255

Weise, in der diese beiden Ausprägungen des Priestertums (nicht zwei

«Priestertümer») gegenseitig aufeinander bezogen werden. Wie man
aber auch immer die Unterschiede beschreibt, sie gehen tiefer, als wenn
es sich um bloße Betonungsverschiedenheiten handelte.

1.19.2. So ernst man aber solche Verschiedenheiten nimmt, so dürfte
gerade das Beispiel des Priestertums zeigen, daß von zwei verschiedenen

kirchlichen «Ämtern» — hier einem katholischen (amtspriesterli-
chen), dort einem reformatorischen (allgemeinpriesterlichen) — keine
Rede sein kann. Von zwei verschiedenen Positionen und Richtungen
können wir gemeinschaftlich auf den einen Fixpunkt blicken, an dem
sie beide zu orientieren sind. Die Lösung dieser Aufgabe liegt keineswegs

auf der Hand. Wir dürfen aber auch nicht meinen, diese Aufgabe
bleibe notwendigerweise unlösbar. Von unseren erhofften Verständnisfortschritten

hinsichtlich des kirchlichen Amtes gilt, was auch vom Amt
selbst in seinen verschiedenen Formen zu sagen ist: Sie sind nicht
Bedingung für die Gegenwart Jesu unter uns, sondern deren Folge.

1.20. Trennung der Kirchen und Trennung im Amtsverständnis - was ist primär

Aber ist uns nicht gerade einfach darum verwehrt, von der Einheit
und Gemeinschaft des kirchlichen Amtes — einer noch nicht vollständigen,

aber uns doch schon im Gebet und im Suchen verbindenden
Einheit — zu reden, weil unsere Kirchen noch getrennt sind Die Frage
muß verneint werden; denn die Kirchentrennung ist keine für sich
bestehende Tatsache. Gerade die Verschiedenheit im Verständnis des

kirchlichen Amtes ist eine der Wurzeln dieser Trennung. Je näher wir
uns im Verständnis und in der Praxis des kirchlichen Amtes kommen,
umso näher kommen wir uns auch als Kirchen.

1.21. Die Bedeutung von Amt und Eucharistie hei der heutigen Trennung

Dies wird überaus deutlich darin, daß in der Feier der Eucharistie
die Gemeinschaft noch besonders zu wünschen läßt. Daß solcher Mangel

— ausgerechnet in der Feier des «Sakramentes der christlichen
Einheit» — zu einem beträchtlichen Teil auf die noch fehlende Gemein-



256 Das Amt der Kirche und die kirchlichen Ämter

schaff im kirchlichen Amt zurückgeht, daß also die Frage des kirchlichen

Amtes schon um der Eucharistie willen nicht auf die Seite geschoben

werden kann, haben schon viele kirchliche Verlautbarungen
betont4.

1.22. Was heißt Anerkennung der Amter
und wie weit ist sie schon fortgeschritten

Wenn die noch fehlende Gemeinschaft im kirchlichen Amt
angesprochen wird, dann geht es nicht nur um noch bestehende
Verschiedenheiten in Verständnis, Gestaltung und Praxis dieses Amtes, sondern

auch, und zwar entscheidend, darum, daß eine volle gegenseitige
Anerkennung unserer kirchlichen Ämter nicht vorliegt. Bei dem so oft

genannten Desiderat « Anerkennung der kirchlichen Ämter » geht es um
einen sehr komplexen Sachverhalt. Diesen klären zu helfen, ist ein

wichtiges Anliegen der vorliegenden Untersuchungen und Vorschläge.
Es ist nicht einfach vorauszusetzen, daß die Ämter der protestantischen
Kirchen von der katholischen Seite als ungültig betrachtet werden. In
dieser direkten Weise ist von der römisch-katholischen Kirche niemals

etwas entschieden worden. Wohl aber hat diese klar entschieden, was
ein gültiges Amt ist, und was es zu einer gültigen Ordination braucht.
Wenn nun, wie in diesem Text versucht wird, ein Verständnis der

Gültigkeitskriterien für das kirchliche Amt entwickelt wird, in dem
sowohl die katholische als auch die protestantische Seite ihr Verständnis
des für das Amt und die Bestellung (Ordination) dazu Wesentlichen
erkennen kann, dann ergibt sich die Frage, ob die Nichtanerkennung
des Amtes der protestantischen Kirchen von katholischer Seite noch
sachlich begründet sei oder ob nicht schon genügend Gemeinsamkeiten
für eine Anerkennung gegeben seien.

Auch die protestantischen Kirchen stehen vor noch nicht geklärten
Fragen, die ihr Verständnis des katholischen kirchlichen Amtes betref-

4 Vgl. Vatikanum II, Ökumenismusdekret «Unitatis redintegratio», Artikel 22:
«Obgleich bei den von uns getrennten Kirchlichen Gemeinschaften die aus der Taufe
hervorgehende volle Einheit mit uns fehlt und obgleich sie nach unserem Glauben vor
allem wegen des Fehlens des Weihesakramentes (propter sacramenti Ordinis defectum)
die ursprüngliche und vollständige Wirklichkeit (substantia) des eucharistischen Mysteriums

nicht bewahrt haben ...»



Ein Arbeitspapier der ERGK 257

fen. Inwiefern vermag das kirchliche Amt, wie es die römisch-katholische

Kirche kennt und übt, den wahren katholischen Charakter dieser
Kirche (und damit ihre Gemeinschaft mit den protestantischen
Kirchen) zu verdeutlichen, und zwar auch in den Augen der Protestanten
Wie weit vermag es, anstatt die una sancta für sie undeutlich zu lassen

oder gar zu verdunkeln, der volleren Gemeinschaft der Kirchen
förderlich werden?

2. Das Amt der Kirche,
Amt und Ämter in der Kirche

2.1. Amt der Kirche als Grundlage des Amtes in der Kirche

«Kirchliches Amt» ist nach Inhalt und Ziel (vgl. oben 1.2.) die

Sendung und der Auftrag der ganzen Kirche und gleichzeitig jeder
Auftrag an einen einzelnen in der Kirche, an dieser Sendung so

teilzunehmen, wie ein Glied des Leibes auf seine besondere Weise am Leben
aller Glieder teilnimmt und seinen Teil zum Leben des Leibes beiträgt.
Versöhnung, das Werk Christi (2 Kor 5,18—21), gewinnt in der Kirche
als seinem Leib Gestalt (Kol 1,18—24), wobei einzelne, wie Paulus, als

«Diener» des Versöhnungsgeschehens (Kol 1,23.25) mit dem «Amt
(oder: dem Dienst, diakonia) der Versöhnung» betraut werden
(2 Kor 5,18). Bei allem, was wir über das Amt der Kirche (im Folgenden
2.2.—2.13.) und über Ämter in der Kirche, in denen das Amt der Kirche
sich differenziert und entfaltet (2.14.—2.28.), sagen, geht es um die
Erfordernisse dieses Grundauftrages, den Paulus das «Amt der Versöhnung»

nennt.

2.2. Amt der Kirche als ihr Grundaufirag

Unter «dem Amt der Kirche (Gemeinde)» verstehen wir den Auftrag,

der alle ihre Handlungen umgreift, ihre raison d'être oder raison

d'agir. Nichts, was die Kirche ist oder tut, darf im Widerspruch zu
diesem Auftrag stehen. Er bestimmt ihren ganzen Lebenszusammenhang

als ihre «Sendung», ihren Grundauftrag oder Gesamtauftrag. Die
Kirche schuldet Jesus Christus immer Rechenschaft darüber, wie treu
sie ihrem Amt ist.



258 Das Amt der Kirche und die kirchlichen Ämter

2.3. Amt der Versöhnung

Mit «Amt der Versöhnung» ist nicht ein Teil oder Aspekt des Amtes
der Kirche gemeint, sondern ihr ganzer Auftrag, neben dem es keinen
andern gibt. Das Werk der Versöhnung umfaßt Liebe, Freiheit, Frieden,

alles Heil, das aus dem Versöhnungswerk Christi uns zugedacht ist.

Das ist das Evangelium, dessen «Schuldner» wir «allen Menschen»

gegenüber geworden sind (Rom 1,14; 1 Tim 2,4). Die Fähigkeit, aus

der neuen Beziehung zu handeln, die zwischen Gott und Mensch und
unter den Menschen entstanden ist («neue Schöpfung» nach
2 Kor 5,17) hat die Kirche nicht aus sich selbst. Auch wo es der Kirche
wirklich gelingt, in Liebe, Freiheit, Frieden Menschen zusammenzuführen,

handelt sie aus einer Kraft, die sie nicht «macht», sondern

«bezeugt», da es immer ihr gegebene Versöhnung ist, womit sie ihren
Auftrag erfüllt.

2.4. Das eine Zeugnis und seine Entfaltung in vielen Diensten

Das Zeugnis (s.o.) der Versöhnung ist keine Kollektivhandlung,
geschieht nicht unisono, sondern durch viele individuelle Zeugen, in
mancherlei Formen, aufgrund vieler Begabungen (Charismen). Das

Amt der Kirche läßt sich ohne diese Vielfalt gar nicht denken, und es

gehört zu diesem Amt, dieser Vielheit nicht im Wege zu stehen, zu ihrer
Entfaltung Sorge zu tragen, «den Geist nicht zu dämpfen»
(1 Thess 5,19). Es besteht kein Gegensatz, sondern ein notwendiger
Zusammenhang zwischen dem Amt der Kirche und den Charismen in
der Kirche in all ihrer Vielfalt und Spontaneität.

2.5. Die Ordnung der vielen Dienste bzw. der Charismen

Als Amt der Versöhnung hat es aber das kirchliche Amt nicht nur
mit dem Zeugnis der Versöhnung in all seiner Mannigfaltigkeit zu tun,
sondern auch mit der rechten Wirksamkeit dieses Zeugnisses. Wenn die
Charismen sich gegenseitig in die Quere kommen, dann dienen sie

nicht einer gemeinschaftlichen Versöhnung, verfehlen ihr Ziel, werden
zum Selbstzweck. So wahr das Amt der Kirche aus der Versöhnung
kommt und auf Versöhnung zielt, so sorgt es dafür, daß die Charismen



Ein Arbeitspapier der ERGK 259

aufeinander hingeordnet bleiben, die Gemeinde aufbauen, statt sie in
Sonderinteressen zu verzetteln. Bleiben die Charismen in den
Versöhnungszusammenhang, dem sie entstammen, eingeordnet, ergänzen und
entsprechen sie einander.

2.6.1. Die Grundfunktionen martyria, leiturgia, diakonia verbinden alle Dienste

Das Amt der Kirche, das Amt der Versöhnung lebt und wirkt nicht
abseits der Charismen, sondern aus ihnen und in ihnen.

Was der Ordnung dieser Charismen, ihrem einhelligen, versöhnenden

Wirken dient, ist selber Charisma. Hierzu gehören: 1) die Gabe,
dem Zeugnis der Versöhnung treu zu bleiben (sich nicht durch irgendwelche

Mächte von ihm ablenken zu lassen, nicht unscharf, nachlässig,
lau im Zeugnis zu werden); 2) die Gabe, eine lobende, dankende,
anbetende Gemeinde um dieses Zeugnis zu sammeln (im Ablegen und

Empfangen des Zeugnisses eine gottesdienstliche Gemeinschaft mit
Christus und untereinander zu bilden) ; 3) die Gabe, mit der Kraft dieses

Zeugnisses menschliche Nöte aufzuspüren und es mit ihnen aufzunehmen

(das Zeugnis der Liebe im Dienst der Liebe wirksam werden zu

lassen). Diese drei Gaben sind als zentrale Funktionen des Amtes der
Kirche weithin anerkannt, etwa unter den Begriffen martyria (Zeugnis
i.e.S., Verkündigung), leiturgia (Gottesdienst i.e.S., in dem das Zeugnis
sich mit der Feier des Lobes und Dankes und den Sakramenten
verbindet) und diakonia (Dienst an der Gemeinschaft, Liebesdienst).
Ebenso besteht Einverständnis, daß diese drei Grundfunktionen eng
zusammenwirken und ineinandergreifen. Nur wo sie zusammenwirken,
kann das Zeugnis der Versöhnung ohne Entstellung und Verkümmerung

sich wirksam entfalten.

2.6.2. Das Amt der Versöhnung vermag dann, treu, lebendig und uner¬
müdlich in vielen Ausdrucksformen der Verkündigung der «großen
Taten Gottes» zu dienen (Apg 2,8—11). Es versteht dann, sich in
Gottesdienst und Sakramenten der Gegenwart Christi vergewissern zu lassen,
ohne die all unser Reden von Gott und Wirken in seinem Namen
unversöhnt, leer bliebe. Es getraut sich dann, an die Stelle menschlicher
Herrschsucht und Machtlust (die auch unter Christen ihr Wesen
treiben) den Dienst an der Gemeinschaft zu setzen, in dem kein Glied auf



260 Das Amt der Kirche und die kirchlichen Ämter

Kosten eines andern seinen Vorteil sucht, sondern jedesfür jedes wirkt.
Dieser Liebesdienst baut die Gemeinde auf, hält sie nach innen am
Leben; nach außen aber schuldet ihn die Gemeinde allen Menschen

(vgl. 1 Tim 2,4). Versteht das Amt der Versöhnung, diese drei
Funktionen miteinander und ineinander recht zu versehen, dann vermag es

zu seiner Einheit in aller Fülle und Vielfalt seiner Ausdrucksmöglichkeiten

Sorge zu tragen, dann ist es auch ein Amt der Leitung (episkopë),
das alle Christen auf ihrem gemeinsamen Weg zusammenzuhalten, in
Gemeinschaft und gegenseitigem Dienst zu bewahren und ihrem ewigen

Ziel entgegenzuführen sucht.

2.6.3. Unter allen Charismen und Diensten, die zum Amt der Kirche, dem

Amt der Versöhnung gehören, sind die genannten drei insofern zentral,
als sie der Zusammenordnung, der rechten Entfaltung und dem
Füreinanderwirken aller Charismen und Dienste dienen. Ohne diese drei
wesentlichen Dienste könnte das Amt der Versöhnung nicht bestehen,
seine reichen Möglichkeiten nicht entfalten und einsetzen. Ohne sie

würde es seine Richtung verlieren. Wo einer dieser Dienste fehlen
würde, da könnte das Amt der Kirche nicht mehr der Versöhnung
Christi dienen.

Diese genannten drei Dienste sind, jeder auf seine Weise, selber

Versöhnung, sind unverzichtbare Aspekte des gott-menschlichen
Versöhnungswerkes. Sie eignen sich in keiner Weise dazu, gegeneinander
ausgespielt zu werden.

2.7. Die Apostolizität der Sendung bzw- des Amtes der Kirche

Zu den unverzichtbaren Qualitäten des Amtes der Kirche gehört die

Apostolizität. Apostolisch ist das Amt der Kirche kraft Erwählung und
Sendung durch Christus. Da Christus selber als Wahrheitszeuge (Lehrer),

Versöhner und Erlöser uns gesandt ist, hat seine Sendung
verschiedene Aspekte, welche in der Lehre vom dreifachen Amt Christi —

als Prophet, Priester und König — zusammengefaßt worden sind. Und
da die Sendung der von ihm Gesandten seiner Sendung durch den Vater
entspricht, sind Prophétie, Priestertum und Königtum unverzichtbare
Qualitäten des apostolischen Amtes der Kirche. Ohne diese Qualitäten
könnte der Dienst der Kirche den Dienst Christi nicht wahrhaft wei-



Ein Arbeitspapier der ERGK 261

tertragen, könnte das Amt der Versöhnung Christus nicht in genügender

Deutlichkeit, Gegenwart und Macht bezeugen.

2.8. Die Sendungskette durch die Geschichte bis heute

Daß die Kirche diesen ihren apostolischen Auftrag nicht von
Menschen, sondern von Gott dem Vater durch Jesus Christus erhält (vgl.
Gal 1,1), daß sie ohne Jesus Christus «nichts tun kann» (vgl. Joh 15,5),
bezieht sich so sehr auf jedes Tun jedes Gliedes der Kirche, daß alles, was
wir vom Amt der Kirche wissen, hier seinen Ausgangspunkt hat. Als der
wahre «Apostel und Hohepriester» (Hb 3,1) sucht Christus selber nicht
das Seine (vgl. Phil 2,4f.), und das gilt ebenso (1 Kor 10,24) für die,
welche Christus als die Seinen bezeichnet (vgl. Joh 17,6—19). Christus
hat seinen Aposteln nichts anvertraut, womit sie sich zum «Herrn über
den Glauben» (2 Kor 1,24) der ihm Anvertrauten machen, «sich selbst»
als Autoritäten «empfehlen» (2 Kor 3,1) könnten. Vielmehr stehen sie

als die ersten Gesandten, die Christus vertreten (vgl. 2 Kor 5,20), in
einer Sendungskette, die bis zur heutigen Kirche reicht. Dieser
Sendungszusammenhang ist lebendig, wo immer Empfänger der apostolischen

Botschaft selber zu Botschaftern werden. So bleibt die Kirche
durch alle Wechselfälle der Geschichte ihrem Grundauftrag treu, das

Zeugnis von der Auferstehung der Toten weiterzutragen. Sie

übernimmt dieses Zeugnis von den Aposteln als Zeugen des Auferstandenen
(1 Kor 15,1—8). Sie bekräftigt es durch die Hoffnung auf die Auferstehung

aller Toten (1 Kor 15,12—14). Sie wird das Ziel dieser Sendung,
die Vollendung ihres Zeugnisses mit Christus, erleben, wenn dieser dem
sich unterordnet, der ihm alles untergeordnet hat, «damit Gott alles in
allem sei» (1 Kor 15,28).

2.9. Das prophetische Amt Christi und der Kirche

Zum Amt des Propheten gehört das Einstehen für Gottes Wahrheit,
wahres Bekenntnis und rechte Lehre (vgl. unten 2.28.5. über das Lehramt).

Zeugnis und Lehre der Kirche können aber nur dann als prophetisch

gelten, wenn sie in Vollmacht geschehen, wenn sich an ihnen Heil
und Unheil entscheiden (vgl. Dtn 28). Prophetische Wahrheit ist nicht
nur zu erkennende und auch nicht nur anzuerkennende, sondern auch



262 Das Amt der Kirche und die kirchlichen Ämter

zu tuende Wahrheit, Wahrheit also, in der sich Theorie und Praxis nicht
voneinander trennen lassen. Sie leuchtet nicht ein aufgrund eines

Beweisverfahrens, sondern erleuchtet diejenigen, denen die Finsternis
alle Wege und Methoden der Erkenntnis genommen hat (vgl. Jes 9,2).
Als messianische Wahrheiten beruhen prophetische Wahrheiten auf
dem «Erweis des Geistes und der Kraft» (1 Kor 2,4). Als charismatische
Wahrheiten sind sie Geschenke der Gnade, nicht Produkte unserer
Vernunftnatur. Als prophetisch erweist sich das Amt der Kirche nur,
wenn es mehr und anderes vermag, als das Berechenbare zu berechnen
und das Organisierbare zu organisieren, wenn es auf Wunder des Geistes

hofft, statt sich auf das auszurichten, was nach unserer Klugheit,
unserem Eifer oder nach irgendeinem «Gesetz der Werke» (Rom 3,27)
«machbar» ist. Da Christus um der Wahrheit willen, die er ist (Joh 14,6),
verfolgt wird, werden auch die von ihm Gesandten, gleich den
Propheten vor ihnen, um seinetwillen verfolgt (Mt 5,10—12). Daß die Kirche

um ihres Auftrages willen leidet, ist ein wichtiger Aspekt ihres

Prophetenamtes. Ins Zeugnis des Leidens wird ein Prophet geführt,
weil er sich zur Wahrheit, Herrschaft und Weisung Gottes bekennt,
falschen Weisungen, Meinungen, Lehren widerspricht.

2.10.1. Das priesterliche Amt Christi und der Kirche

Im Priestertum Jesu Christi, wie es der Hebräerbrief darstellt, ist all
das endgültige Wirklichkeit geworden (leibhaftig, vgl. Hb 10,20), was
die Propheten gegen alle angeblichen Realitäten der Welt in Wort und
Leiden bezeugen, was die Königsherrschaft Gottes gegen und über alle
Mächte und Gewalten durchsetzt (vgl. unten 2.11.1—4.): Erlösung (Hb
9,12.15), Heiligung (Hb 9,13; 10,10.14), Reinigung (Hb 9,14; 10,22),
Vergebung (Hb 9,22; 10,19;vgl. 9,26—28), Versöhnung (vgl. Hb4,15f.;
5,7—10; 8, 6-13; 9,15). Daß im Neuen Testament das diesem Hohenpriester

unterstehende Priestertum (1 Pt 2,9) «allen Heiligen»
(Rom 16,15 u.ö. bei Paulus), d.h. der ganzen Gemeinde Christi (vgl.
auch 1 Pt 1,2), zugeschrieben wird, entbindet die Gemeinde nicht von
der Verpflichtung, sich darüber klar zu werden, wie dieses Priestertum
in einzelnen, besonders berufenen Gliedern der Gemeinde wirkt. Wenn
es ein besonderes Amt berufener (ordinierter) Amtsträger in der Kirche
gibt (s.u. 2.14.—2.28.), dann beruht deren Priestertum nicht darauf, daß
in der Kirche ein besonderer Priesterstand vorgesehen oder ein beson-



Ein Arbeitspapier der ERGK 263

deres priesterliches Charisma zu erbitten wäre, sondern darauf, daß die

Apostolizität der Kirche ein besonderes apostolisches Amt in der Kirche

verlangt. Deshalb ist auch der besonders bestellte (ordinierte) Träger

eines apostolischen Amtes in der Kirche ebenso entscheidend durch
ihre priesterliche Grundqualität geprägt, wie dies vom apostolischen
Amt der Kirche gilt (vgl. unten 2.23.1.).

2.10.2. Wenn wir uns eine klare Vorstellung davon machen wollen, was
« Priestertum » in der Kirche des Neuen Bundes bedeutet, dann müssen

wir immer wieder bedenken, in welcher Weise Christus einziger und

einmaliger Priester ist und in welcher Weise die Kirche an seinem
Priestertum teilnimmt. Gerade weil die Kirche das Priestertum nicht
einfach geerbt, in eigene Verwaltung übernommen hat, muß ihr Christus

immer wieder vergegenwärtigt werden, wenn sie ihn vergegenwärtigen

soll. Damit er in seiner priesterlichen Versöhnungswirklichkeit ihr
vergegenwärtigt werde, ist den ordinierten Amtsträgern Wort und
Sakrament anvertraut.

2.10.3. Auf allen Stufen seiner Anwendung (Christus, ganze Kirche, apo¬
stolisches Amt in der Kirche) besagt der Begriff «Priestertum» Folgendes:

Die Versöhnung mit allem, was dazu gehört, geschieht wirklich.
Das «Priesterliche» ist hier zu sehen in der Weise Melchisedeks (nach
Hb 7), die mit dem Priesterlichen das Königliche verbindet (vgl.
1 Pt 2,9) und damit auch die Intention aller Prophétie erfüllt (vgl.
Hb l,lf.).WoindieserWeise« priesterlich » gepredigt wird, Sakramente

gespendet werden, der Dienst an der Gemeinschaft ausgeübt wird, da

geschieht Versöhnung. So ist Jesus Christus der Hohepriester, weil am
Kreuz Versöhnung geschieht, und ist seine Kirche eine «königliche
Priesterschaft» (1 Pt 2,9), weil ihr Versöhnung (Aufhebung der
Entfremdung und Gnadenlosigkeit, 1 Pt 2,10) geschehen ist und Versöhnung

durch sie geschehen soll. Priestertum, wie es Christus und der
Kirche zugeschrieben wird, erweist sich somit im Geschehen von
Gemeinschaft. Das geht durch alles hindurch, was die Kirche von
Amtes wegen tut und was in ihr von Amtes wegen getan wird, besonders

in der Verkündigung, den Sakramenten und der Diakonie.



264 Das Amt der Kirche und die kirchlichen Ämter

2.11.1. Das königliche Amt Christi und der Kirche

In ewiger Weise geht Christi Königtum der Schöpfung voraus, gibt
ihr ihre Ausrichtung und ihre ganze Herrlichkeit und Fülle; der
Versöhnung am Kreuz gibt Christi Königtum seine kosmische Bedeutung
als Friede für alle und für alles (Kol 1,15—20). Gerade so war (Mt
21,1-9) und ist es ein Königtum im Kommen, ein prophetisches Königtum

(vgl. Mt 21,10f.), dessen vollendete Wirklichkeit der Endzeit

gehört (Mt 20,20f. ; 22,41-46; Apg l,6f. ; Offb 19,11-16; 20,4-6; 21,22-
27; 22,3—5). Dem apostolischen Amt der von Christus gesandten Kirche

wird dieses Königtum so übereignet, daß die Kirche in keiner der in
diesem Aon herrschenden Mächte und Gewalten ihren Herrn erkennen
kann, der ihr Heilsgeschick bestimmt (Rom 8,38f.), den sie als Kyrios
bekennt (Phil 2,11), dem das Lob und die Ehre und der Ruhm und die
Macht in alle Ewigkeit gebührt (Offb 5,13).

2.11.2. Wie aber nimmt die Kirche am Königtum Christi in der Weise teil,
daß sie selber etwas Königliches an sich trägt? Durch die Verheißung,
daß «die Pforten der Hölle sie nicht überwältigen sollen» (Mt 16,18).
Durch den Glauben, in dem sie jetzt schon ein «unerschütterliches
Reich empfangen» hat (Hb 12,28). Nicht aber hat die Kirche eine
Herrschaft empfangen, mit der sie in dieser Zeit triumphieren könnte.
Herrschaft gibt es für sie nur als ein Herrschen mit Christus, wenn
Christus selber zu vollendeter Herrschaft gekommen ist.

Immer wieder ist in der Kirchengeschichte der Gedanke eines
sakralen Königtums oder eines jetzt auf Erden herrschenden Priester-
tums als Abbild der himmlischen Königsherrschaft, die Christus mit
dem Vater gemeinsam hat, aufgekommen. Christus hat der Kirche aber

nicht aufgetragen, Menschliches (das jetzt auf Erden wandernde Volk
Gottes oder irgendwelche Inhaber geistlicher oder weltlicher Autorität)
zur symbolischen Darstellung seiner Macht und seines Triumphes zu
verklären. Er will schon jetzt als Herrscher nicht abgebildet werden,
sondern selber regieren durch das «königliche Gesetz» (Jak 2,8), welches

«das vollkommene Gesetz der Freiheit» ist (Jak 1,25). Und dieses

weist uns an, unsern Reichtum in der Liebe und im Glauben zu suchen;
denn nur so sind wir «Erben des Reiches das er denen verheißen hat,
die ihn lieben» (Jak 2,5; vgl. 2,8.).



Ein Arbeitspapier der ERGK 265

2.11.3. Herrschaft aber sollen wir ausüben in der Weise von Jüngern, die
nicht über dem Meister sein können (Mt 10,24): «Ihr wißt, daß die
Herrscher der Völker sie unterjochen und die Großen sie vergewaltigen.

Nicht also soll es bei euch sein. Sondern wer unter euch groß
werden will, der soll euer Diener sein, und wer unter euch der erste sein

will, der soll euer Knecht sein. Gleichwie der Sohn des Menschen nicht
gekommen ist, sich dienen zu lassen, sondern zu dienen und zu geben
sein Leben zum Lösegeld statt vieler» (Mt 20,25—28). Hier ist alles über
die Gestalt gesagt, die das Königtum Christi in der Sendung der Kirche
annimmt. Verwehrt ist der Kirche als ganzer und den einzelnen Gliedern

der Kirche jegliche Herrschaft, die sich nicht als Mitherrschaft mit
Christus ausweist ; diese aber besteht in Glauben und Hoffnung und läßt
sich nicht durch das Bauen kirchlicher Machtbereiche in unserer Zeit
vorwegnehmen.

2.11.4. So wie bei Christus das Königliche in engster Verbindung mit dem

Prophetischen und dem Priesterlichen steht, so gibt es jetzt schon in der
Kirche dort eine königliche Macht, wo die Kirche unter den

Bedingungen zu leben sucht, welche ihr die prophetische Qualität ihrer
Apostolizität (Leiden, Lehre, Abhängigkeit von Gnade) und ihre
priesterliche Qualität (Wirklichkeit der Versöhnung) stellen. Hält sich aber
die Kirche an diese Bedingungen, erhält sie eine ihr ganz eigentümliche
Kraft. Gerade dort, wo sie in prophetischer Angefochtenheit und
Berufungstreue ausharrt (2 Kor 6,1—10; 12,1—10), wo sie in priesterlicher
Weise am Geschehen der Versöhnung beteiligt ist (vgl. Mt 16,19;
18,18), erhält sie ihre ganz eigentümliche Vollmacht. Hier zeigt sich,
wie wenig jene Absage ans Herrschenwollen, jene Entscheidung für die

Niedrigkeit des Dienens mit Ohnmacht gleichzusetzen ist. Gerade
indem die Kirche nicht ihren eigenen Glanz sucht, das Königtum
Christi nicht durch ihr eigenes Königtum ersetzt, die Richtung nicht
umkehrt, in der sie um der Königsherrschaft Gottes willen da ist, hat sie

königliche Kräfte, Freiheiten, Vollmachten, ist sie eine königliche
Braut (vgl. Eph 5,22—33; Offb 21,2).



266 Das Amt der Kirche und die kirchlichen Ämter

2.12.1. Apostolizität der Kirche und apostolische Sukzession

Die Versöhnung, die (prophetisch) immer wieder ihre Stimme

gegen alles Feindliche, Menschenverachtende, Eigensüchtige,
Rechthaberische erhebt, die (priesterlich) immer wieder bei denen geschieht,
die Wort und Sakrament Christi gläubig empfangen, die sich (königlich)
immer wieder gegen alle Lügen und Illusionen als die ein2ige gültige
und wirksame Wahrheit über Gott und Menschen erweist und als solche

im ewigen Friedensreich Gottes triumphieren wird, will unter uns
leben und wachsen, will von Menschen zu Menschen weitergegeben
werden. In ihr wirkt der Heilige Geist, macht einzelne zu Gliedern am
Leib Christi. Indem der Heilige Geist die versöhnende Wahrheit von
Christus bezeugt, macht er uns zu Christi Zeugen (Joh 15,26£). So sind

Sendung Christi und Auftrag der Kirche durch die Sendung des Heiligen

Geistes miteinander verbunden und ist die Apostolizität der Kirche
nichts anderes als der Geist, aus dem sie lebt, kraft dessen einzelne
Glieder in der Kirche am Leben und Auftrag der Kirche teilhaben.

Apostolizität bezeichnet den Lebenszusammenhang zwischen der Kirche

als ganzer und ihren Gliedern, die Teilnahme einzelner am Auftrag
der ganzen Kirche. Die Apostolizität ist der Grund dafür, daß sich das

Amt der Kirche in Ämtern in der Kirche entfaltet. Die eine Sendung
Christi, des Geistes und der Kirche wird in vielen Sendungen fruchtbar,
wie der eine Weinstock in vielen Reben fruchtbar wird (Joh 15,1—8).

2.12.2. Die Rede von der «apostolischen Sukzession» muß von diesem

Zusammenhang ausgehen. Die geschichtliche Aufeinanderfolge, in der
ein Bote Christi seine Botschaft an andere weitergibt, die ihrerseits
Boten werden, so daß eine Generation der Kirche ihren Auftrag an die

folgende weitergibt, kann das «Amt der Versöhnung» nicht in
unverminderter Klarheit, Reinheit und Kraft durch alle Zeiten erhalten,
wenn sie nicht Nachfolge Christi bleibt, d. h. wenn nicht jeder Bote, jede
Generation nicht nur Nachfolger des vorhergehenden Boten bzw. der

vorhergehenden Generation ist, sondern zugleich auch Christi Nachfolger

wie die Apostel. Apostolische Sukzession ist Aufeinanderfolge
der Boten, der Generationen, die immer Nachfolge Christi bleibt, deren
letztes Glied durch alle Zwischenglieder nicht von Christus entfernt,
sondern mit ihm verbunden ist. In der unmittelbaren Nachfolge Christi
stehen die Apostel. Und die von ihnen weitergegebene apostolische



Ein Arbeitspapier der ERGK 267

Sukzession besteht darin, daß sie das Evangelium so weitergeben, wie
sie es empfangen haben, und jeder Empfänger es in der gleichen Weise

weitergibt. Eines Apostels Nachfolger sind nur so «seine» Nachfolger,
wie sie Christi Nachfolger sind. So ist apostolische Sukzession Nachfolge
Christi mit den Aposteln, wobei die Qualifikation «mit den Aposteln»
die Verbindung mit Christus nicht in Frage stellt, unsicher macht,
sondern bestätigt, vermittelt. So entsteht ein Kontinuum der Nachfolge,
in dem sich die Kirche aller Zeiten und Orte auf dem Weg mit Christus
befindet, Christus und die Kirche einander somit nicht ferner gerückt
sind oder die Kirche durch die Zeit von Christus unabhängiger geworden

wäre.

2.12.3. In diesem Zusammenhang kann jeder ein Nachfolger Christi sein;
aber niemand kann sich dabei vertreten lassen, sich von der eigenen
Nachfolge dispensieren lassen in der Meinung, so viele andere, besonders

die Träger besonderer Ämter oder auch die ganze Kirche, täten es ja

«für ihn», leisteten eine solche Summe von Nachfolgearbeit, daß es auf
ihn als einzelnen nicht ankomme. Es wäre ein kollektivistisches
Mißverständnis der Nachfolge Christi, wollte man sie als eine globale
Aufgabe der Kirche betrachten, bei der ohnehin nicht alle gleich aktiv und
verantwortlich mitmachen könnten. (Dies wäre ein vollständiges
Mißverständnis des Verhältnisses zwischen dem apostolischen Amt der

ganzen Kirche und dem besonderen apostolischen Amt einiger in der

Kirche.) Das entgegengesetzte Mißverständnis wäre die individualistische

Annahme, die Kontinuität aller Nachfolger Christi bedeute nichts
für meine persönliche Nachfolge, und mein eigenes Gesandtsein durch
Christus stehe ganz außerhalb der apostolischen Sukzession. Wir können

und müssen uns vielmehr fragen, wer von allen den anderen

Nachfolgern Christi eine besondere Bedeutung für mein eigenes
Nachfolgen hat. Die Aufgabe, einem anderen Christen in der Nachfolge
vorauszugehen, kann jedem Christen zukommen. Es ist dies gleichzeitig
auch die Verantwortung der ganzen Kirche, die sich hier zeigt,
Verantwortung für ihre jetzigen Glieder und für diejenigen, die noch Glieder

werden sollen. Indem die Kirche es nicht der Initiative einzelner
allein überläßt, daß die Sendung Christi weitergegeben wird, sondern
selber die Initiative ergreift und dafür die Verantwortung übernimmt,
gibt es apostolische Sukzession der ganzen Kirche wie auch die besondere

apostolische Sukzession, zu der die Kirche einzelne in ihrer Mitte
bestellt.



268 Das Amt der Kirche und die kirchlichen Ämter

2.12.4. Wenn in der Kirche besondere Amtsträger als «Diener»
(Kol l,24f.), die zum innern und äußern Wachsen der Gemeinde Sorge

tragen (vgl. Kol 1,6—10), eingeset2t werden, dann haben wir einen

Vorgang, der bei den Aposteln — nach Christus, der die Apostel einsetzt
— seinen geschichtlichen Anfang nimmt und dergestalt seinen Fortgang
hat, daß die Eingesetzten wieder zu Einsetzern werden. Wer so im Lauf
der Zeiten Einsetzung erfährt, steht mit den Aposteln zusammen und

steht ihnen gegenüber. Zusammen mit den Aposteln steht er Christus

gegenüber, ist wie sie Gesandter der von Christus ausgehenden
Sendung, Diener der Gemeinde. Anderseits steht er den Aposteln gegenüber,

insofern er die Sendung Christi nicht mit diesen zusammen,
sondern nach ihnen und durch sie erhalten hat. Nachfolger Christi mit den

Aposteln, ist er auch Nachfolger der Apostel im Dienst der Kirche.
Apostolische Sukzession ist also eine Nachfolge (Christi) mit den Aposteln

und eine Nachfolge hinter den Aposteln Christi.

2.13. Jeder Christ steht in der apostolischen Nachfolge

Apostolische Sukzession bedeutet nicht für jeden Christen in jeder
Hinsicht das gleiche. Differenzierungen unter den Gliedern Christi
bedeuten aber keine Rang- und Wertunterschiede zwischen ihnen.
Auch wenn unter den Versöhnungsbeauftragten, die alle Christen sind,
einige besondere Stellungen einnehmen, so sind das keine Würdestellungen

in dem Sinn, daß wir berechtigt wären, zwischen höheren und
niederen, eigentlichen und weniger eigentlichen Versöhnungsbeauftragten

abzustufen.

Die Apostolizität des Versöhnungsamtes ist allgemein, insofern
jeder Christ an ihm teilhat. Aber kein Christ ist nur «im allgemeinen»
ein Nachfolger Christi und der Apostel. Jeder ist es auf seine besondere

Weise, in seinem Kontext, mit den ihm eigenen Ich-Du-Beziehungen,
mit den ihm eigenen Gaben. Das Grundgesetz der Apostolizität heißt:
Die Sendung aller ist nicht die gleiche Sendung aller. Individualistische
oder kollektivistische Vereinfachungen des Christlichen werden nicht
dem Versöhnungsamt gerecht, in welchem das Persönliche und das

Allgemeine in ganz bestimmter — apostolischer — Weise miteinander
verbunden sind.



Ein Arbeitspapier der ERGK 269

2.14. Amt der Versöhnung der Gemeinde und in und für die Gemeinde

Wenn Paulus der Gemeinde von Korinth schreibt «Lasset euch
versöhnen mit Gott!» (2 Kor 5,20), dann sagt er, was jedes Gemeindeglied

einem andern «an Christi Statt» (ibid.) gegebenenfalls sagen kann
und soll. Doch beruft sich Paulus hier, in dieser sehr allgemeinen,
umfassenden Weisung zur Versöhnung, auf seine besondere Autorität
(Vollmacht): «Das Amt der Versöhnung», auf das er sich hier beruft
(V. 18), ist zwar an sich das, was wir bisher als Amt der Kirche, als

Auftrag der ganzen Gemeinde beschrieben haben. Die Weise aber, in
der Paulus in diesem ganzen Zusammenhang von diesem Amt spricht,
ist nicht die eines Gemeindegliedes, sondern die eines Apostels (vgl.
z.B. 2 Kor 6,3), dem das Amt der Versöhnung in qualifizierter Weise

zugefallen ist, nicht in der Weise der Teilhabe am Amt der ganzen
Gemeinde (wie es jeder Christ hat), sondern aus besonderer Berufung
und Vollmacht als Amt für die ganze Gemeinde, als Dienst an der

ganzen Gemeinde. Von Christus, der die ganze Gemeinde zum Leben
der Versöhnung beruft, kommt auch dieser besondere Ruf zum Dienst
an der Gemeinde. Als Christ und als besonderer Beauftragter Christi hat
Paulus seinen Ruf, seinen Versöhnungsauftrag von Christus. Als besonders

Beauftragter ist er also ebensowenig von der Gemeinde berufen,
wie die Gemeinde durch sich selber dazu berufen und geeignet ist, von
Christus Zeugnis abzulegen. So wenig wie die Gemeinde Christus als ihr
Haupt erwählt hat, sondern von ihm erwählt ist, so hat sie sich auch
nicht einen Apostel aus ihrer Mitte erwählt, sondern ist berufen, worauf
Paulus so oft insistiert, ihn (als den für sie Gesandten) in ihrer Mitte
aufzunehmen und sich seinem Dienst zu öffnen.

2.15. Kirche und Ordination

Ein solcher besonderer Auftrag für die Kirche ist aber nicht ein

Privileg der Apostel. Es gehört zum apostolischen, den Auftrag des

Versöhnungsamtes differenzierenden Charakter der Kirche (vgl. 2.12.4.
und 2.13.), daß immer Christen dazu berufen sind, den Versöhnungsdienst

in umfassender Weise an der Gemeinde wahrzunehmen. Diese

Berufung, die von der Berufung aller Christen zum Amt der Kirche zu
unterscheiden ist, ist in ihrer qualifizierten Form die Ordination. Sie ist
nicht primär eine Berufung von Sonderbeauftragten durch die Gemein-



270 Das Amt der Kirche und die kirchlichen Ämter

de. Berufender ist Jesus-Christus ; Übermittler der Berufung (Ordinator)
ist jemand, der schon in diesem besonderen Dienst steht (ihn als etwas,
das er empfangen hat, als qualifizierte Sendung weitergeben kann). Die
Kirche, in der und für die die Ordination geschieht, ist aktiv beteiligt bei
der Auswahl und Prüfung der Ordinanden und durch die Anrufung des

Heiligen Geistes, sowie durch die Bitte um rechte Annahme und
Aufnahme dieses Dienstes. Eine aktive Rolle der Einzelgemeinde bei der
Installation würde diese Zusammengehörigkeit von Amt und
Gemeinde besonders konkret zum Ausdruck bringen.

Was von Gott selbst konstituiert ist, anerkennt die Kirche durch die
Ordination. Diese Anerkennung beinhaltet: a) daß dieser Dienst von
Gott als das zentrale Amt in der Kirche (d.h. das apostolische Amt)
konstituiert ist ; b) daß der Ordinand vorbereitet und geeignet ist, diesen
Dienst auszuüben (indem er die dafür vorgesehenen Bedingungen
erfüllt) ; c) daß somit der Ordinand berufen ist, diesen besondern Auftrag

Gottes in der Kirche wahrzunehmen.

2.16. Wer ist zu ordinieren

Nicht jeder Dienst oder Auftrag in der Kirche, nicht jedes besondere

Charisma, in dem sich etwas vom Amt der Kirche entfalten kann

(vgl. 2.4.), ist ein derart umfassender Dienst an der ganzen Kirche oder
Gemeinde, wie es das apostolische Amt ist. Die damit Begabten und
Beauftragten ragen nicht nur in der Gemeinde hervor, sondern (der
Ausdruck ist wohl nicht zu stark) werden aus ihr ausgesondert, ihr
gegenübergestellt, um das ganze Amt der Versöhnung, das ihnen
aufgetragen ist, nicht nur in der Weise der Teilhabe mit der Gemeinde,
sondernfür sie und an ihr zu üben. Nur diesem umfassenden, ganzheitlichen

und zugleich besonderen Amt gilt die Ordination. Sie bezeugt,
daß das Versöhnungshandeln Christi für seine Kirche und an ihr ebenso

umfassend ist wie sein Versöhnungshandeln in ihr und durch sie.

2.17.1. Vielgestaltigkeit und Neugestaltung der kirchlichen Ämter

«Gott loben, das ist unser Amt. » (So läßt sich wohl zusammenfassen,
was oben 2.1. gesagt wird, insofern es das allen Christen aufgetragene
Amt betrifft.) Und dieses Lob hat viele Stimmen und Instrumente.



Ein Arbeitspapier der ERGK 271

Betrachtet man das Amt der Kirche als Gottesdienst im weitesten Sinn,
dann ist die Vielfalt und Mannigfaltigkeit der Mittel, Ausdrucksformen,
besonderen Begabungen, Kultur- und Stilformen, welche dieses Amt in
seinen Dienst stellt, keine f^rlegenheit, sondern Gelegenheit. Was

immer sich diesem Amt zum Dienst anbietet, darf nach 1 Thess 5,21

geprüft werden. Im Dienste dieses Amtes ist auch eine «natürliche»
Begabung Charisma.

2.17.2. Wenn wir aus diesem Reichtum an Möglichkeiten nur diejenigen
anerkennen, lieben, fördern, für die Gestaltung des Amtes der Kirche in
Betracht ziehen, welche uns vertraut sind, von denen wir annehmen, sie

hätten sich bewährt, dann verfehlen wir den lebendigen Sinn dieses

Amtes. Die Offenheit für neue, auch neuartige Gnadengaben und
Dienste bringt Risiken mit sich, derer man sich aber nicht entschlagen
kann. Diese Offenheit, dieses Streben über den Ist-Zustand hinaus

gehört zum Geschehen des Versöhnungsamtes. Es ist nichts
Außergewöhnliches, sondern unverzichtbares Lebensgesetz des Versöhnungsamtes

(zu seiner Apostolizität gehörend), wenn heutige kirchliche
Institutionen den Soll-Zustand ihres Amtes in beträchtlicher Entfernung
vom Ist-Zustand ansetzen. Nur scheinbar würden sich die Kirchen
ihren Weg zu größerer Einheit erleichtern, wenn sie die Gestaltung
ihres Amtes möglichst an das Altbekannte und Bewährte binden würden.

Verkürzungen, Verkümmerungen in der Auffassung des

Versöhnungsamtes werden keine Konvergenzen zwischen den Kirchen, die ihr
Amt noch verschieden verstehen und leben, zeitigen, sondern nur
Versteifungen in konträren Einseitigkeiten. Kirchen mit verschiedenen

Traditionen, welche ihr Amt lebendig bewahren, nicht nur verwalten,
sondern nach größerer Lebensfülle des Versöhnungsamtes streben,
dürfen die größere Einheit als Geschenk solch größerer Fülle erwarten.

2.18. Amtsträger als Stellvertreter Christi

Christus als der eigentliche Leiter der Gemeinde übt seine Leitung
nicht durch allgemeine Aufrufe, Maximen, Gesetze aus, sondern in der
Weise des Evangeliums, d.h. durch «Frohboten», durch die uns gesandten

Leitpersonen, die Apostel, und weiterhin durch apostolische Per-



272 Das Amt der Kirche und die kirchlichen Ämter

sonen, d. h. Gemeindeglieder, die nicht nur mit allen anderen
Gemeindegliedern zusammen Christus als dem eigentlichen Leiter nachzufolgen

streben, sondern dazu auch die Aufgabe bekommen haben, der

ganzen Gemeinde im Namen Christi als seine Vertreter und als Nachfolger

der Apostelgegenüberzsitsctcn (vgl. oben 2.6.1. u. 2.6.2.; 2.16.).
Die Kirche mit ihrem Versöhnungsamt leitet nicht sich selber, sondern
wird von Christus geleitet: Diese Wahrheit wird uns nicht in der Form
einer Idee oder eines Gesetzes verkündet, sondern konkret vergegenwärtigt

in den Personen der von Christus mit der Leitung Beauftragten.
Deren Auftrag wird durch die Ordination in der Weise anerkannt, daß
die Kirchen sie nicht über sich setzen, wohl aber sie in ihre Mitte stellen,
d. h. in ihrer zentralen Bedeutung als Stellvertreter des Versöhners (vgl.
2 Kor 5,18—21) annehmen.

2.19. Die Besonderheit des apostolischen Amtes

Aber könnte Christus nicht auch in anderen Weisen, durch andere

Vertreter seine Kirche leiten als durch das besagte eine Amt, das wir das

«apostolische Amt» nennen wollen (oder auch apostolisches Leitungs-,
Verkündigungs- und Dienstamt, weil in ihm der Gemeinde diejenige
Leitung und derjenige Dienst erwiesen werden, die auf die Apostel
zurückgehen) Ist das apostolische Amt vielleicht doch nur eine unter
verschiedenen Weisen, in denen die Kirche ihren Auftrag wahrnehmen,

den ihr eigenen Dienst der Versöhnung entfalten kann? Wäre es

so, dann dürften wir dieses Amt nicht als «apostolisch» vor anderen
Ämtern und Diensten in der Kirche hervorheben, und es gäbe dann

überhaupt kein Amt in der Kirche, das in besonderer Weise dem

Gesamtauftrag der Kirche diente, das mehr als andere Ämter, Dienste,
Charismen in der Mitte der Kirche stehen würde. So wie die Apostel
nicht irgendwelche Christen sind, die am Anfang der Kirchengeschichte

stehen, so ist ein apostolisches Amt, wenn es überhaupt so

etwas geben soll, nicht eines unter anderen, sondern das Amt, das

Rückgrat für die anderen Dienste und Ämter in der Kirche.



Ein Arbeitspapier der ERGK

2.20. Unterscheidung von «Diensten» und «Amtern»?

273

Der Hauptunterschied, um den es hier geht, besteht nicht zwischen
«Dienst» und «Amt» (für beide hat das griechische Neue Testament ein

Wort), sondern zwischen Diensten oder Ämtern in der Kirche und dem

Amt (oder Dienst) in der Kirche, eben dem apostolischen. Wenn wir
dann überhaupt noch einen Unterschied zwischen «Dienst» und «Amt»
machen wollen, dann können wir (vgl. 2.1.) als «Ämter» solche
«Dienste» in der Gemeinde verstehen, die aufgrund eines öffentlichen
Auftrages ausgeübt werden, für welche die Beauftragten also auch
Rechenschaft vor der Gemeindeöffentlichkeit schulden. Unter
«Diensten», dem weiteren Begriff, könnte man dann auch solche
Tätigkeiten verstehen, denen der Auftrag und die Rechenschaftspflicht der
Ämter fehlten, die aber irgendwie in der Gemeinde anerkannt und
geschätzt werden.

2.21.1. Von der Sendung der «Laien»

Die vielen Ämter und Dienste in der Gemeinde gehören nicht, wie
das apostolische Amt, so sehr in den Dienstbereich des apostolischen
Zeugnisses als in den Bereich der vielfältigen Wirksamkeit dieses

Zeugnisses, d. h. in den Bereich der das Zeugnis aufnehmenden und aus ihm
geistliche Früchte bringenden Gemeinde. Man kann sie vielleicht als

«Laienämter» bezeichnen. Sie unterscheiden sich vom apostolischen
Amt nicht nach ihrer Würde. Es handelt sich hier auch nicht um den
Unterschied zwischen Lehrern und Schülern oder zwischen Fachleuten
und Nichtfachleuten (in welchem Sinn man außerhalb der Kirche gerne
von «Laien» redet). Es handelt sich vielmehr um den Unterschied
zwischen dem einen Zeugnis und dessen vielfältiger Aufnahme. Diese
Aufnahme ist alles andere als passiv. Sie umfaßt ihrerseits verschiedene
Weisen des Zeugnisses und der Verkündigung. Damit ersetzt sie aber
das apostolische Zeugnis nicht, sondern setzt es voraus.

2.21.2. Je weniger wir uns das Laientum als einen negativen Zustand

(Nichtbeauftragtsein mit dem Pfarrdienst oder anderen apostolischen
Amtsfunktionen), je mehr wir es uns in statu actionis vorstellen, d. h. in
vielen Diensten und Ämtern tätig, mit je anspruchsvolleren Aufgaben



274 Das Amt der Kirche und die kirchlichen Ämter

(z. B. im Bereich der Erwachsenenbildung) wir da bekannt werden (in
denen Nichttheologen ihre volle berufliche Kompetenz einsetzen und
außerdem noch in der Theologie beschlagen sein müssen), je mannigfacher,

konkreter, christlich und weltlich informierter und kompetenter
wir uns solche Tätigkeiten vorstellen, mit denen die Kirche als ganze die

Lebendigkeit ihres Amtes bezeugt, um so weniger werden wir hier
einen Ersatz für das apostolische Amt oder eine Konkurrenz dazu sehen

wollen. Um so mehr fragen wir nämlich nach dem gemeinsamen
Ursprung, der gemeinsamen Ausrichtung und dem gemeinsamen Ziel
all dieser Aktivitäten, Dienste, Ämter, Zeugnisse.

2.21.3. In der römisch-katholischen Kirche kommt es gelegentlich, in den

evangelischen Kirchen öfter vor, daß Personen aktiv und mit voller
Approbation kirchlicher Instanzen am apostolischen Dienst teilnehmen,

die überhaupt zu keinem derartigen Dienst ordiniert sind, sondern
im Rahmen des Rechts und der Ordnung der Kirche als Laien zu gelten
haben. Dieser «irreguläre» Zustand zeigt nur mit besonderer Deutlichkeit

die große Gemeinsamkeit aller Dienste innerhalb des Dienstes der
Kirche. Wie im einzelnen innerhalb unserer Kirchen solche Fälle auf
die Dauer geregelt werden, muß diesen überlassen bleiben, um so mehr,
als es sich sehr oft um Sonderfälle handelt (etwa : ein Laie als

Kirchenratspräsident, Sakramentsspendung durch Studierende, Laien als

Theologieprofessoren, Pastoralassistenten u. dgl.). Es ist jedoch immer darauf

zu achten, daß Dauerregelungen die Anerkennung seitens der
anderen Konfession nicht verunmöglichen.

2.22. Einheit als Ziel

Das Leben, das es mit Christus zu gewinnen gilt, ist sicher jenseits
manches Gewohnheitschristlichen. Aber es ist nicht ein Leben jenseits
der Kirche. Die Kirche ist nämlich als Kirche gerufen, dieses Leben zu
suchen und zu finden. Der Ruf, das Leben der Kirche erst noch zu

gewinnen, ist auch ein Ruf zur Einheit der Kirche. Am Anfang und am
Ziel dieses Lebens steht ein Herr, ein Geist, eine Hoffnung, eine Herrschaft
Gottes. Daran erinnert das apostolische Amt in sehr qualifizierter Weise,

d. h. nicht so, wie man an einen weit zurückliegenden gemeinsamen
Ausgangspunkt oder an ein noch fernes gemeinsames Ziel erinnert,



Ein Arbeitspapier der ERGK 275

sondern so, wie man alles tut, um eine jetzt bestehende notwendige
Weggemeinschaft zu fördern und zu stärken. Als «Hirten» der
Gemeinde sind die apostolischen Beauftragten des «Amtes der Versöhnung»

(vgl. oben 2.1.-3.) bemüht, die Kirche auf einem Weg zu leiten
oder sie zur Gemeinsamkeit zurückzuleiten. Mit seinem Amt steht der

Nachfolger der Apostel dafür ein, daß es nichts Christlicheres gibt als

die Einheit, die von Christus ausgeht, die in unser fragmentiertes und
verkrümmtes Leben aufzunehmen nur der Heilige Geist uns befähigt.

2.23.1. Apostolisches Amt und Amt der Gesamtkirche

In zwei Punkten wollen wir die Wichtigkeit des apostolischen
Amtes zusammenfassen:

Wer die Wichtigkeit des apostolischen Amtes betont, nimmt von
der Wichtigkeit des Amtes der Gesamtkirche und der vielen Dienste
und Ämter in ihr nichts weg, und umgekehrt. Insbesondere steht das

apostolische Amt so in der Kirche, daß es in hervorragender Weise die

Grundbestimmungen der Sendung der ganzjsn Kirche ausdrückt und
wahrnimmt. «Unverzichtbare Qualitäten des Amtes der Kirche»
(s.o. 2.7.—2.13.) sind auch die Grundqualitäten des apostolischen Amtes.

So trifft man nicht die Hauptsache des Problems, wenn man es

bevorzugt, die Qualitäten des Priesterlichen und des Apostolischen
lieber auf der einen oder der anderen Seite, beim allgemeinen oder beim
besonderen Amt zu sehen. Unter beiden Aspekten — Priestertum und

Apostolizität — kommen sowohl das allgemeine als auch das besondere

Amt zur Geltung, jedes in seiner Beziehung zum andern.

2.23.2. Da das apostolische Amt ganz vordringlich Sorge zur Einheit der
Kirche trägt, sind Differenzen im Verständnis und der Praxis gerade
dieses Amtes besonders schmerzlich. Veruneinigung im Dienst an der
Einheit der Kirche ist ähnlich stoßend wie die Uneinigkeit hinsichtlich
der Eucharistie, des «Sakramentes der Einheit».



276 Das Amt der Kirche und die kirchlichen Ämter

2.24. Verschiedenheiten innerhalb des apostolischen Amtes

Das apostolische Amt ist eins, aber nicht monolithisch. Eins ist es,

weil niemand eine seiner wesentlichen Funktionen (die gleichen wie
2.6.1.—3.) versehen kann, ohne die anderen mitzuversehen. Niemand
leitet die Gemeinde auf apostolische Weise, ohne ihr gleichzeitig Christus

durch Verkündigung, Sakramente und Gemeinschaftsdienst vor
Augen zu stellen. So gibt es auch keinen Verkündiger in diesem Amt,
der nicht gleichzeitig ein Stück Leiter und Diakon der Gemeinde
ist.

2.25.1. Die dreifache Ausprägung des apostolischen Amtes

Nicht monolithisch ist das apostolische Amt, weil es nicht nur
mehrere Funktionen oder Dienste umfaßt (parallel zum Amt der Kirche
als ganzer, s. 2.6.1.—3.), sondern sich auch in verschiedenen Ausprägungen

oder Amtstypen manifestiert. Wir können hier auch von Ämtern
oder Teilämtern innerhalb des apostolischen Amtes reden. Diese Amtstypen

haben sich, hauptsächlich unter den drei Amtsbezeichnungen
«Bischof» (Episkop), «Presbyter» und «Diakon», die schon im Neuen
Testament vorkommen, in der Geschichte der Alten Kirche erst
allmählich voneinander und in sich selbst (durch den Ausbau weiterer
Abstufungen) differenziert. Die protestantischen Kirchen haben diese

Teilämter des apostolischen Amtes nicht nur unterschiedlich von den
katholischen gestaltet, sondern sind auch unter sich verschiedene Wege

gegangen, wobei die alten Amtsbezeichnungen, soweit sie überhaupt
beibehalten wurden, verschiedene Bedeutungen erhielten.

2.25.2. Wir halten es für angemessen und erstrebenswert, daß den verschie¬
denen Funktionen des apostolischen Amtes verschiedene Amtstypen
entsprechen. Doch sind die Differenzierungen hier dadurch beschränkt,
daß in jedem Amtstyp die Flauptfunktionen des apostolischen Amtes,
sei es auch in je verschiedener Betonung, zur Geltung kommen müssen.
Da in diesen Flauptfunktionen die Begründung sowohl für die
Differenzierung der Amtstypen als auch für deren Einheit im apostolischen
Amt liegt, halten wir es für entscheidend, daß wir uns über diese

Hauptfunktionen einig sind, auch wenn unsere Amtstypen verschieden



Ein Arbeitspapier der ERGK 277

gestaltet sind. In dieser letzteren Hinsicht aber gehört eine größere
gegenseitige Angleichung nicht nur zu den weitergehenden Hoffnungen

auf Einheit unserer Kirchen, sondern entspricht auch dem, was die
katholische und die reformierte Seite für eine angemessenere Gestaltung

ihres je eigenen Amtes halten.

Diakon

Der Diakon5 akzentuiert das apostolische Amt als Amt des Dienstes
und der Liebe. Sein Dienst ist ein Aufrufund Leitbild für das christliche
Leben überhaupt. Der Diakon repräsentiert darum in seiner Person
zeichenhaft die der ganzen Gemeinde aufgetragene diakonische
Sendung. In und durch seinen Dienst bezeugt und praktiziert der Diakon die

apostolische Lebensform der dienenden Gemeinde selbst. Er ist deshalb

zwar in apostolischer Weise der Gemeinde gegenübergestellt und
sammelt, ordnet und leitet sie in ihren mannigfachen Diensten und
Laienämtern. Eben damit führt er sie aber auch hin zu dem Dienst an
allen Menschen, der ihr in der Nachfolge ihres dienenden Herrn
aufgetragen ist.

Diesem Amtstyp sind neben dem besonders betonten
Gemeinschaftsdienst auch die anderen zwei Hauptfunktionen des Amtes
(s. 2.6.1.-3.) nicht fremd. Wichtiger als die Frage, unter welchen
Umständen ein Diakon diese anderen Funktionen selber übernehmen
kann, ist die Frage, welche Möglichkeiten es überhaupt gibt, den Diakon

am apostolischen Amt mit allen seinen Funktionen mitzubeteili-

gen, als Kollegen nicht nur seiner Mitdiakonen, sondern auch der

Presbyter und Bischöfe.

Sehr zu begrüßen sind alle Bemühungen, den selbständigen Dia-
konat dort einzuführen, wo er fehlt, und ihn so aufzuwerten, daß ein
ordinierter Diakon den Presbytern und Bischöfen nicht mehr so sehr als

5 Die hier gegebene Wesensbeschreibung des Diakonats deckt sich nicht mit den sehr

verschiedenartigen derzeit in unseren Kirchen existierenden diakonischen Ämtern,
Aufgaben und Institutionen und dem entsprechenden üblichen Wortgebrauch.



278 Das Amt der Kirche und die kirchlichen Ämter

Gehilfe dient, als mit ihnen der Gemeinde in der Vollmacht desselben

apostolischen Auftrages dient. An besonderen Diensten und Aufgaben
für ordinierte, apostolische Diakone (etwa im Bereich heutiger
Sonderpfarrämter, in «Basisgemeinden» und weltlichen Berufen) wäre kein

Mangel.

2.27.1. Presbyter

Der Amtstyp des Presbyters hat in der Geschichte besonders viele
Variationen erhalten, die von einem Beamten des Bischofs bis zum

eigentlichen Leiter (in Gemeinschaft mit seinen Kollegen) der Kirche
gehen. Der Dienst an Wort und Sakrament ist aber mit diesem Amtstyp
besonders eng verbunden. Wo ein selbständiges Bischofsamt besteht,
leiten die Presbyter Gemeinden (Pfarreien) der Diözese. Wo ein
selbständiges Bischofsamt fehlt, sind die Presbyter (in Synoden oder von
diesen bestellten Leitungsgremien) auch mit übergemeindlichen
Leitungsaufgaben betraut. Wo es aber Bischöfe gibt, sind die Presbyter
ebensowenig deren «Untergebene», wie sie «Vorgesetzte» von Diakonen

oder irgendwelchen «Laien» sind. (Zum Grundsatz der Kollegialität

s.u. 2.28.4.-6.)

2.27.2. Eine Gemeinde, in der fast die ganze Aktivität der Kirche Jesu
Christi dem Pfarrer zufällt, hat zwar Leitung, Verkündigung, Spendung
der Sakramente und Diakonie in Personalunion; ein solches Verständnis

der Funktion des Pfarrers entspricht durchaus einer weitverbreiteten

Gemeindereligiosität (die heute besonders dauerhaft ist, da bei einer
abnehmenden Zahl «praktizierender» Gemeindeglieder der Pfarrer erst
recht in die Rolle des stellvertretenden Religionspraktikers hineingerät).

In einer solchen Pfarrerrolle sind aber die verschiedenen Funktionen

des apostolischen Amtes nicht eigentlich vereinigt (dynamisch
umfaßt), sondern so zusammengeschrumpft, daß sie sich gar nicht mehr
in verschiedenen Amtstypen richtig entfalten können. Priestertum des

Amtes in der und für die Kirche wird in Frage gestellt, wo ihm kein
aktives Priestertum der Kirche gegenübersteht. Diese Entleerung und

Verzerrung des Amtspriestertums ist nicht immer leicht zu erkennen
und deshalb um so gefährlicher, weil sie die Geltung und Stärkung des

Amtspriestertums zu fördern scheint. - Auf der anderen Seite besteht



Ein Arbeitspapier der ERGK 279

auch die Gefahr, daß man im Namen eines falsch verstandenen
allgemeinen Priestertums den berechtigten Anliegen eines besonderen

Amtspriestertums nicht gerecht wird, als ob es sich bei diesem als

solchem um Klerikalismus handelte.
Die folgenden Bemerkungen (2.27.3.-5.) über den Klerikalismus

und seinen Gegenpol, den Laizismus, möchten dazu helfen, Amtsprie-
stertum und allgemeines Priestertum in ihrer lebendigen Wechselbeziehung

zu verstehen, in der sie nicht gegeneinander auszuspielen
sind.

2.27.3. Es gab und gibt, je nach geschichtlichen und sozialen Bedingungen,
verschiedene Formen des Klerikalismus. Es macht aber keinen
grundsätzlichen Unterschied, ob mit der klerikalistischen Attitüde der
Anspruch, einem privilegierten sozialen Stand anzugehören, verbunden ist
oder die Selbsteinschätzung als einziger in religiösen und kirchlichen
Dingen zuständiger «Fachmann». Wir können heute auch eine
technokratische Variante des Klerikalismus beobachten, wenn sich der
Amtsinhaber als «Manager» eines Gemeindelebens versteht, in dem es

zwar viele Aktivitäten gibt, die Verantwortung aber beim «Gemeindefachmann»

(vielleicht mit einem « staff») bleibt, statt in der Gemeinde
allenthalben geweckt zu werden.

2.27.4. Wer für das apostolische Amt Monopol- und Herrschaftsansprüche
stellt, statt sich für seine wahre Geltung einzusetzen, darf sich nicht
wundern, wenn der Laizismus als eine Art umgekehrter Klerikalismus
einer Selbstgenügsamkeit des Durchschnittschristen das Wort redet, in
der man den besonderen Diensten der Kirche, zumal dem apostolischen
Amt, nur dann nicht mit Gleichgültigkeit begegnet, wenn man sie in
besonderen persönlichen Nöten braucht, im allgemeinen aber unter
dem Vorwand christlicher Freiheit seine eigene Ungebundenheit pflegt
und sich zu Diensten und von Diensten in der Kirche nicht beanspruchen

läßt.

2.27.5. Diesen Einsichten ist auch bei Form und Praxis der Ordination zum
apostolischen Amt Rechnung zu tragen. Vor allem ist darauf zu achten,
daß die Gemeinde nicht nur mitbeteiligt wird, sondern als der eigentliche

Adressat der Einweisung ins Amt erscheint (vgl. 2.15.). Zwar



280 Das Amt der Kirche und die kirchlichen Ämter

ändert die Ordination unmittelbar nur den Status des Ordinierten. Aber
diese Änderung hat nur dann ihren vollen Sinn, geht nur dann über die

Tragweite irgendeiner akademischen Promotion oder beruflichen
Lizenzierung hinaus, wenn mit dem Auftrag, den der Ordinierte erhält,
ein Auftrag an die ganze Gemeinde verknüpft wird. Durch die
Ordination werden der persönliche Auftrag des mit dem apostolischen
Versöhnungsamt Betrauten und der Auftrag, den die ganze Gemeinde hat

(im Sinn des Amtes der Kirche, das ein Amt der Versöhnung ist), in
einem Treue- und Rechenschaftsverhältnis miteinander verknüpft.

2.28.1. Bischof

Gemeindeleitung (episkopö) ist Aufsicht in umfassendem Sinn:
nicht nur administrative Leitung, sondern auch geistliche Wegleitung,
Verantwortlichkeit eines Hirten, Fürsorgers, Seelsorgers der Orts- oder
Territorialkirche und ihrer Amtsträger, Sorge um Einheit und Frieden.
Solche episkopë und das Zeugnis in Wort und Sakrament müssen zwar
nicht notwendig auf zwei verschiedene Amtstypen verteilt werden.
Doch entspricht es den Entfaltungsmöglichkeiten des apostolischen
Amtes besser, wenn die Leitungsaufgaben, vor allem die umfassenderen,

und die besondere Sorge für die Einheit der Kirche von einem vom
Presbyteramt verschiedenen Bischofsamt wahrgenommen werden. Daß
es unter den Presbytern irgendwelche leitende oder koordinierende
Instanzen geben muß, kann niemand bezweifeln. Wo ein Bischof ist, da

ist seine primäre Aufgabe aber nicht, die Presbyter und andere Amtsträger

zu leiten, sondern die Kirche zu leiten. Und dafür bringen
Bischöfe, die sowohl den Presbytern und Diakonen gegenüberstehen als

auch der ganzen Gemeinde — also sowohl den Presbytern und Diakonen
gegenüber als auch der ganzen Gemeinde gegenüber eine Amtsautorität
im Namen Christi haben -, bessere Voraussetzungen mit.

Außer dem Auftrag zur Verkündigung haben sie einen besonderen

Auftrag zur Aufsicht über die Verkündigung und zur Visitation der
Gemeinden. Kirchen, in denen ein selbständiges Bischofsamt (mit oder
ohne diesen Namen) nicht existiert, tun gut daran, es anzustreben.
Gerade die pastores unserer Gemeinden brauchen einen pastor, der das

Versöhnungsamt Christi an ihnen übt, wie sie es an ihren Gemeinden
üben. Diesem Anliegen ist in einer Kirche, die ein selbständiges
Bischofsamt kennt, besser Rechnung getragen als dort, wo es fehlt.



Ein Arbeitspapier der ERGK 281

2.28.2. Nicht der Name eines Bischofs aber ist das Entscheidende, sondern
die Struktur, die eine gegenüber Pfarrern und Laien selbständige
Leitungsinstanz erlaubt. In reformierten Kirchen z. B. üben Kollegialorgane

wie Synoden und Kirchenräte eine gewisse episkopale Funktion
aus. In jedem Falle hat eine selbständige bischöfliche Instanz heute, da

die Frage nach der Einheit der Kirchen uns sehr bewegt, ihren besonderen

Vorteil. Von jeher standen die Bischöfe an der Spitze, wo es um
kirchliche Einheit und Einigung ging. Zwar ist es heute sehr wichtig,
daß Christen mit mancherlei Gaben, Diensten, Amtern an der
Einigungsarbeit beteiligt werden. Aber gerade eine solche Sicht «konzilia-
rer» Einigungsarbeit, wie sie mit Recht empfohlen wird, bedarf einer
tragenden und ordnenden Struktur. (Dabei verstehen wir «Konziliari-
tät» als eine besondere Ausdrucks- und Anwendungsform der
«Kollegialität»; vgl. unten 2.28.4.). Die Einigung der Kirche hat zwei
Komponenten, die man als «Leitung» (gewissermaßen die vertikale
Komponente, in der ein Amtsträger die episkopë über die verschiedenen
Glieder und Dienste der Gemeinde ausübt) und als konziliare Beratung
und Entscheidung (gewissermaßen die horizontale Komponente, in der
verschiedene Träger der episkopë zusammenkommen und -wirken)
bezeichnen kann. Im Amtstyp des Bischofs sind beide Komponenten
gleichmäßig stark ausgebildet und aufeinander bezogen. Einem Bischof
ist es ebensosehr aufgetragen, in seiner Diözese für die Einheit aller
unter Christus zu sorgen, wie unter seinesgleichen — an Bischofssynoden
wie auch in gemischten Gremien — sich um die Einheit größerer Teile
der Gesamtkirche und dieser selbst zu kümmern.

2.28.3. Das Bischofsamt steht in einem Traditionszusammenhang unabläs¬

siger Einigungsarbeit, auch erfolgloser oder mit halben oder fragwürdigen

Erfolgen beschiedener. Daß keine andere kirchliche Instanz in
Sicht gekommen ist — und wohl auch keine je in Sicht kommen kann —,

die diese Verantwortung in umgreifenderer und kontinuierlicherer
Weise getan hat, bzw. tut, als das beim Episkopat (einschließlich
episkopaler Dienste in Kirchen ohne besonderes Bischofsamt) der Fall ist,
führt uns in die Nähe des Gedankens, daß die apostolische Sukzession in
der Kirche (zugunsten der apostolischen Sukzession der ganzen Kirche)
in besonders kontinuierlicher Weise durch den Episkopat bewahrt
worden ist. Daß eine lückenlose Amtsfolge legitimer Bischöfe eine
Garantie für die Wahrheit und Einheit der von diesen Bischöfen gelei-



282 Das Amt der Kirche und die kirchlichen Ämter

teten Kirchen — oder gar die einzige zureichende Garantie — sei, ist
schon deshalb nicht anzunehmen, weil damit die Lebendigkeit der

Verkündigung und deren Aufnahme im Heiligen Geist von der
Gemeinde in einer Weise von der episkopalen Sukzession abhängig
gemacht wird, wie es mit dem Wort und dem Geist Gottes unverträglich
scheint. Wohl aber ist die episkopale Sukzession ein bedeutsamer

Gegenpol zur ekklesialen. Wie einerseits die Kirche Christi, die sich in
Gemeinden an vielen Orten und zu allen Zeiten konkretisiert, seit

Pfingsten nie aufgehört hat und weiterhin nicht aufhören wird, als

dieser eine Leib Christi zu existieren, so hat anderseits Christus
Menschen beauftragt, die Seinen in dieser Einheit zu leiten, zu seinem Leib
Sorge zu tragen und diese Verantwortung an Amtsnachfolger
weiterzugeben. Beide Kontinuitäten lassen sich nicht aufeinander reduzieren.
Um die eine bitten wir, indem wir um den Heiligen Geist und den
Glauben bitten, die uns in die Nachfolge der Apostel stellen. Die andere

Kontinuität stellen wir in der Geschichte fest und fragen, was sie für
unseren Glauben bedeutet. Daß die Bischöfe einen bedeutenden Anteil
an der historischen Kontinuität des christlichen Glaubens haben, können

alle feststellen. Wie aber beurteilen wir diese Feststellung? Haben
wir in der historischen Kontinuität des Bischofsamtes einen Hinweis
auf die Solidarität des Glaubens, die uns mit den Aposteln verbindet,
oder ist hier ein besonderer Auftrag Gottes, demzufolge das Bischofsamt
dazu beiträgt, diese Solidarität durch die Zeiten hindurch zu erhalten
und zu gestalten? So verschieden auch beide Kontinuitäten sind, so

beziehen sie sich doch beide auf eine personale und geschichtliche
Verläßlichkeit, die letztlich auf der Treue Gottes zu seinem
Versöhnungswerk beruht.

2.28.4. Episkopale Sukzession ist zudem nur ein Aspekt der Sukzession des

ganzen apostolischen Amtes. Mit ihren Bischöfen sind auch die
Presbyter und Diakone Amtsnachfolger der Apostel. Hier ist besonders zu

bedenken, daß Bischöfe nicht nur ihre Mitbischöfe durch die ganze
Welt als Kollegen betrachten, mit denen sie Einvernehmen suchen und
die Einheit der Kirche beraten, sondern daß auch diese Bischöfe — die
nicht aufgehört haben, Presbyter und Diakone zu sein — alle Beauftragten

des apostolischen Amtes zu Kollegen haben, ihre «Mitpresbyter»
sind. Unter der Bedingung solcher Kollegialität bildet die Amtsnachfolge

der Bischöfe eine Leitlinie innerhalb der apostolischen Sukzes-



Ein Arbeitspapier der ERGK 283

sion. Zu deren vollerem Ausdruck gehören aber auch die Presbyter und
Diakone mit ihrer Betonung des Verkündigungs- und Gemeinschaftsdienstes,

zum vollsten Ausdruck die ganze Gemeinde.

2.28.5. So sehr Leitungsfunktionen und Leitungsgaben auch unter Laien zu
suchen und zu finden sind, bleibt das Bischofsamt (die episkopë) an das

apostolische Amt gebunden, weil es hier mit dem Verkündigungsdienst
und dem Dienst der Sakramente verbunden ist. In dieser Weise gehört
zur episkopë auch das Lehramt der Kirche, d.h. der Auftrag zur Lehre
und Lehraufsicht. Das Lehramt ist eine Leitungsfunktion (oder ein
Aspekt der Leitungsfunktion), die in enger Verbindung mit dem

Verkündigungsdienst steht. So ist das Lehramt Sache derer, die den Auftrag
zur Verkündigung und die diesem angemessene theologische Ausbildung

haben. Wegen seines betont interfunktionalen Charakters soll das

Lehramt so kollegial wie möglich ausgeübt werden und lieber die
Gefahr zu vieler Beratungen als das Risiko zu schneller Entscheidungen
auf sich nehmen. Unter diesen Bedingungen ist aber ein kirchliches
Lehramt auch in Kirchen, die kein selbständiges Bischofsamt haben,
sehr wünschbar — als eine Instanz, welche der Kirche gewisse Entscheidungen

zumutet, so daß die christliche Wahrheit nicht in einem
Niemandsland zwischen der Majoritätsmeinung (wessen P) und der jeweils
interessantesten Minderheitsmeinung unerfahrbar bleibt. Jeder Träger
des Lehramtes steht in Zusammenhang und Austausch mit den anderen

Lehrern, wobei auch die einzelnen Lehrrichtungen auf Tauglichkeit
und Richtigkeit dauernd geprüft werden. Wo aber ein besonderes
Lehraufsichtsamt — mit besonderen Befugnissen, in das Lehren anderer

einzugreifen — besteht, da ist es im Sinn der Kollegialität auszuüben.

2.28.6. So wie ein mit der episkopë Beauftragter nicht aufhört, Presbyter zu
sein, hören auch alle zum apostolischen Amt Ordinierten nicht auf, zum
Volk Gottes zu gehören. Sie stehen nun diesem Volk gegenüber, und sie

bleiben doch seine Glieder. Sie sind also ebenfalls «Laien» im ursprünglichen

Sinn: Angehörige des laos tou Theou, des Volkes Gottes. Das ist
keine theoretische Randerwägung. Es müßte eine Kollegialität auch

zwischen Amtsträgern und Laien bestehen, und zwar in ganz konkreten
Fällen. Diese Kollegialität würde dahin wirken, daß man in den vielen
«gemischten» Problemen, die ebenso die Kirche als ganze mit ihren



284 Das Amt der Kirche und die kirchlichen Ämter

nichttheologischen Begabungen wie das apostolische Amt angehen,
nicht zu leicht zu der bequemen Arbeitsteilung käme, welche den
ordinierten Theologen die geistlichen, den Laien die weltlichen Dinge
überläßt (mit einem gewissen Grad gegenseitiger Informierung). Es

könnte noch mehr geschehen, daß in derselben Frage derselbe Amtsträger

beanspruchte, daß man auf ihn hört, und sich dafür beanspruchen
ließe, auf andere (vielleicht Träger eines Laienamtes, d. h. eines nicht
ordinierten Dienstes in der Kirche, vielleicht Experten auf einem

nichttheologischen Gebiet, das der Kirche nicht dunkel bleiben darf) zu
hören. Solch doppelter Dialog wäre — im Hinblick auf die Doppelfunktion

des apostolischen Amtsträgers — auch dann durchzuhalten, wenn er
die Beratungen und ihre Ergebnisse schwieriger und teurer machte.

2.28.7. Die Kirche kann sich die Leitung, die ihr Christus geben will, nicht
selbst verschaffen. Das bezeugt ihr das apostolische Amt, das die

Leitungsinitiative Christi in der Kirche und ihr gegenüber wahrnimmt. In
dieser Weise berufen, sich leiten zu lassen und nicht sich selbst zu leiten,
wird aber die Kirche fähig, andere zu leiten, eine Stütze für die
Unsicheren, ein Licht für die Blinden zu sein. Wer sind aber diese «anderen»,

denen nun die Kirche zur Leiterin wird? Einmal die Außenstehenden,

denen die Kirche ein Heil, einen Frieden geben kann, den sie

aus eigener Kraft nicht zu gewinnen vermögen. Dann aber auch Glieder
ebendieser Kirche, nicht nur nominelle und laue, sondern auch willige
und eifrige, die doch immer wieder unter Druck und Zug «anderer»
Mächte und Gewalten im Vergleich zur Versöhnung Christi geraten.
Daß die Kirche ihre eigenen Glieder immer wieder von Mächten und
Gewalten, von Blindheit und Lahmheit, von Vorurteilen und Fatalismus

befreit, ist die ihr verheißene Kraft des Heiligen Geistes. Diese
steht jedem Glied der Kirche zu Diensten, und jedes Glied der Kirche
kann sich von ihr helfen lassen. Dies ist die Weise, wie jedes Glied der
Kirche im Leitungs- und Einheitsdienst der Kirche stehen kann. Dem
Anhauch Christi, der den Heiligen Geist mitteilt, ist das apostolische
Amt zu vergleichen, dem Wirken des Heiligen Geistes das allgemeine
Amt der Kirche. Nichts hängt hier in automatischer Weise zusammen.
Das apostolische Amt ersetzt weder die Führung der ganzen Gemeinde
durch den Heiligen Geist noch verursacht es sie. Vielmehr bittet es um
sie.



Ein Arbeitspapier der ERGK 285

3. Erwägungen zum weiteren Vorgehen
im Blick auf gegenseitige Anerkennung

3.1. Unklarheiten über das Maß der gegenseitigen Annäherung

Daß unsere Kirchen besonders seit dem Zweiten Vatikanischen
Konzil einander näher gekommen sind, darf hier dankbar vorausgesetzt
werden. Schwieriger ist es schon, den Grad zu bestimmen, den diese

gegenseitige Annäherung jetzt erreicht hat, und von da aus klare
Vorstellungen der nächsten und der weiteren Schritte auf dem Weg zur
vollen gegenseitigen Anerkennung zu gewinnen. Die Beurteilungskriterien

für den Grad unserer Annäherung sind vielfach und verschiedenen

Gewichtes.

3.2. Verknüpfung von Amtsanerkennung und Anerkennung als Kirche

Die Amtsfrage ist ein wesentliches, zentrales Stück der Kirchenfrage.

Es geht hier tatsächlich um die Frage der gegenseitigen Anerkennung

der Kirchen als Kirchen. Diese ist freilich ein Prozeß, auf dem es

nicht nur verschiedene Schritte gibt, sondern auch verschiedene
Richtungen, von denen aus man dem Ziel zustreben kann. Die Frage des

Amtes ist eine dieser Richtungen. Eine schrittweise verbindlichere
gegenseitige Anerkennung der Ämter setzt eine totale, ausdrückliche
und verbindliche gegenseitige Anerkennung der Kirchen als Kirchen
nicht voraus. Doch ist jeder Fortschritt in der Amtsfrage ein Fortschritt
in der Kirchenfrage.

3.3. Besondere Hemmnisse bei der katholischen Anerkennung
der reformierten Amter

Das Zweite Vatikanische Konzil hat einen großen Schritt von einer
Lage, die mehr nach Nichtanerkennung aussah, in die Richtung der

Anerkennung nicht römisch-katholischer Kirchen als Kirchen getan.
Daß trotzdem die gegenseitige Anerkennung der Ämter noch nicht als

ein klar ersichtlicher Schritt vor uns liegt, hat unter anderem mit der

Frage der episkopalen Sukzession zu tun, darüberhinaus aber bei unse-



286 Das Amt der Kirche und die kirchlichen Ämter

ren Schweizer reformierten Kirchen auch mit dem Fehlen des selbständigen

Bischofsamtes sowie mit anderen tiefgehenden Verschiedenheiten

in der Struktur, Auffassung und Praxis des kirchlichen Amtes.

3.4. Beidseitige Hemmnisse

Daß seit Jahren viel von gegenseitiger Anerkennung der Ämter die
Rede gewesen ist, konkrete Schritte in dieser Richtung aber noch auf
sich warten lassen, hat mit folgenden Problemen zu tun:

3.4.1. Setzt eine gegenseitige Anerkennung der Ämter nicht eine Ähn¬

lichkeit zwischen der römisch-katholischen und der reformierten
Kirchenstruktur voraus, die einfach nicht vorhanden ist und - falls sie

überhaupt wünschbar und erreichbar ist — vorgängig zur gegenseitigen
Anerkennung der Ämter erstrebt werden müßte

3.4.2. Liegt nicht vielleicht schon viel mehr gegenseitige Anerkennung
vor, als es manchen scheinen mag, vielleicht so viel Anerkennung de

facto, daß man sich die Mühe sparen könnte, auf eine vollständige
Anerkennung de iure zu drängen

3.4.3. Wie sieht eigentlich der Weg zu einer vollständigen Anerkennung
aus? Was können wir den kirchlich Zuständigen hier eigentlich
vorschlagen? Und wo müssen wir es diesen selber überlassen, den Weg zu

finden, der am besten den verschiedenen Forderungen und Rücksichten
pastoraler Weisheit, kirchenpolitischer Klugheit, organisatorischer
Wirksamkeit und kirchenrechtlicher Unanfechtbarkeit entspricht?

3.5. Anerkennung trotz verschiedenartiger Struktur möglich

Wir schlagen keine einheitliche Gestaltung der Amtsstruktur vor.
Unser Vorschlag ist vielmehr, daß zwei Kirchen, deren Ämter recht
verschieden strukturiert sind, sich gegenseitig bezeugen, daß in beiden
verschiedenen Strukturen das gleiche kirchliche Amt zu erkennen und



Ein Arbeitspapier der ERGK 287

anzuerkennen ist. Damit anerkennt man gegenseitig, daß beide recht
verschiedenen Amtsstrukturen dem Versöhnungsauftrag Christi zwar
nicht auf die gleiche Weise, aber gleicherweise genügen, und zwar nicht
nur der Intention nach, sondern so, wie sie jetzt verstanden und
angewandt werden.

3.6. Minimalanforderungen für die Anerkennung der Amter

Da es sich hier nicht um Vereinheitlichung der Amtsstrukturen
handeln soll, können wir bestimmte Unterschiede, die an sich wichtig
genug sind und in anderen Zusammenhängen besprochen werden müssen,

hier auf der Seite lassen, insofern sie nicht grundsätzlich mit der

Anerkennungsfrage verbunden sind. Dazu gehört z. B. die Frage nach
der Ordination von Frauen, nach dem Priesterzölibat und auch die

Frage, ob die Ordination ein Sakrament sei. Derartige Fragen können
fruchtbarer miteinander besprochen werden, nachdem die gegenseitige
Anerkennung der Ämter geklärt ist. Was die Stellung der ordinierten
Ämter betrifft, so ist zur gegenseitigen Anerkennung die Feststellung
sehr förderlich, daß in beiden Kirchen die Spendung von Taufe und
Abendmahl den Ordinierten vorbehalten ist, und daß nur dort, wo ein
ordinierter Amtsträger fehlt, Ausnahmen gemacht werden können.
Damit ist die evangelische Ordination recht nahe an die eigentlichen
Sakramente herangerückt.

3.7. Richtungen der Amtsreform in den einzelnen Kirchen

Die gegenseitige Anerkennung der Ämter bedeutet aber nicht, daß

man auf der eigenen oder auf der anderen Seite das kirchliche Amt in
seiner bestmöglichen, vollen Form verwirklicht sieht. Es ist zur
gegenseitigen Anerkennung auch nicht nötig, daß man Verbesserungen
immer in der gleichen Richtung sucht, besonders wenn es innerhalb der
einzelnen Kirche umstritten ist, in welcher Richtung die Reform der
Ämter erfolgen soll.



288 Das Amt der Kirche und die kirchlichen Ämter

3.8. Zum Diakonat

Hierher gehört wohl die komplexe Frage, in welcher Weise der
Diakonat am besten aufzuwerten und neu zu beleben sei. Einigkeit
besteht hingegen, daß der Diakonat in beiden Kirchen eine wichtigere
Rolle spielen muß und daß damit die Bemühungen in der
römischkatholischen Kirche um die Verselbständigung des Diakonats zu begrüßen

sind.

Wenn die katholische Seite bestimmte Aspekte der Diakonatsfrage
(besonders die traditionelle Einordnung der Diakonenweihe in die
Vorstufen zur Presbyterweihe) bei sich als Mangel feststellt, dann darf
in keiner Weise übersehen werden, daß auf der evangelischen Seite

noch Unklarheit und Uneinheitlichkeit hinsichtlich des Diakonats
besteht. Die Erklärungen, die beide Kirchen im Zusammenhang mit
der gegenseitigen Anerkennung über den Diakonat geben, müssen so

abgefaßt sein, daß die noch unerledigten Fragen, die später um so besser

zwischen sich gegenseitig anerkennenden Kirchen besprochen werden
können, in klarer Weise offen bleiben. Hierzu gehört das Verhältnis
zwischen Diakonat und Ordination.

3.9. Zum Priestertum aller Gläubigen

Beide Kirchen suchen ein volleres Verständnis und eine reichere
Praxis des allgemeinen Priestertums und der aktiven Beteiligung der
Laien am kirchlichen Amt. Das ist so wichtig, daß man sich das bei der

gegenseitigen Anerkennung ausdrücklich bekräftigen sollte. Jede Kirche

kann hier der anderen bescheinigen, wo sie deren Positiva in dieser
Hinsicht sieht. Und gemeinsam könnten sie z. B. erklären, daß sie diesen

Aspekt besser in Verständnis und Praxis ihrer Ordination zur
Geltung zu bringen streben.

3.10. Zum Episkopat in der reformierten Kirche

Was die katholische Seite hinsichtlich des selbständigen Diakonats
sagt (s. o. 3.8.), das muß die reformierte Seite ebenso energisch hinsichtlich

des bei ihr fehlenden selbständigen Episkopats bzw. der eigentlichen

Funktion der episkopë anerkennen. Dabei ist die reformierte Seite



Ein Arbeitspapier der ERGK 289

überzeugt, daß nicht nur ein Individuum, sondern auch ein Gremium
den Episkopat ausüben kann (vgl. oben 2.27.1.). Mit ihrer Anerkennung

des katholischen Amtes muß die reformierte Seite eine Erklärung
verbinden, daß der selbständige Episkopat nicht nur eine mögliche,
sondern eine wünschbare Ausgestaltung des apostolischen Amtes und —

wenn das recht verstanden wird — der Apostelnachfolge ist, und daß in
den reformierten Kirchen der Dienst der episkopë (Leitungs- und
Einheitsdienst) zwar nicht fehlt, ihm aber eine größere und selbständigere
Bedeutung gegeben werden sollte.

3.11. Faktische Annäherung besonders in den Gottesdienstformen

In der Tat kann die heutige Lage des kirchlichen Amtes nicht so

gesehen werden, daß zwischen beiden Kirchen nichts gegenseitig
anerkannt wird. Wenn hier auch nicht alles geradlinig weitergeht, so nimmt
die Zusammenarbeit zwischen Amtsträgern beider Kirchen zu, und
zwar nicht nur auf der Ebene der Kirchenleitungen, spezieller Dienste
und Kommissionen u. dgl. Gerade in den Pfarrgemeinden, städtischen
und ländlichen, entdecken die Amtsträger gegenseitig, wieweit sie in
den gleichen oder sehr ähnlichen Funktionen, Aufgaben, Problemen
stehen. Und was die Gemeinden betrifft, so betrachten sie weithin die

Amtsträger der anderen Kirche als das Pendant zu den Amtsträgern der

eigenen.
Was die Gottesdienstformen betrifft, so hat es auf beiden Seiten

Umschichtungen (in der Praxis, den Tendenzen, im Bewußtsein) gegeben,

so daß auch hier nicht mehr das Reformierte als das möglichst
Unliturgische (was bei den westschweizerischen Reformierten ohnehin
nie gestimmt hat) und das Katholische als das Hochliturgische blockartig

einander gegenüberstehen. Diese Umschichtungen, die, aufs

Ganze gesehen, die Gottesdienste unserer Kirchen einander angenähert
haben, hatten natürlich auch zur Folge, daß die Gottesdienstleiter der
einen Seite der anderen weniger fremdartig vorkommen — und dies

nicht nur dort, wo die Erfahrungen ökumenischer Gottesdienste

gewirkt haben.



290 Das Amt der Kirche und die kirchlichen Ämter

3.12. Zum Verhältnis von «Annäherung» und «Anerkennung»

Man kann alle diese Formen gegenseitiger Kenntnisnahme und
Annahme durchaus unter den Begriff der «Anerkennung» stellen, muß
sich dabei aber bewußt sein, daß es sich nur um noch nicht verbindliche
und deutliche Formen oder Vorformen eigentlicher Anerkennung handelt.

Daran wird sich auch noch nichts ändern, wenn solche vielfältige
» inoffizielle Anerkennung in der Zukunft weiter zunimmt (was zu

wünschen und zu hoffen ist, vorausgesetzt, daß keine falschen Schlüsse

daraus gezogen werden).
Solange sich hier die Kirchen in unverbindlicher Weise gegenüberstehen,

können sie viel tun, eine eigentliche gegenseitige Anerkennung
vorzubereiten. Die eine Seite kann sich weitgehend mit den Sorgen und
Hoffnungen der anderen identifizieren. Man kann die gemeinsamen
Erfahrungen in Gemeindearbeit und Zusammenarbeit der Amtsträger
vertiefen. Man kann dabei gemeinsam erkennen, wieweit das übliche
Bild einer Gemeinde, die aus Amtsträgern und sich mehr oder weniger
am kirchlichen Leben beteiligenden Laien besteht, mehr den Ist-
Zustand als den Soll-Zustand zeigt. Trotzdem muß es immer noch die
eine Seite der anderen überlassen, mit ihren Problemen selber fertig zu
werden. Man kann Erfahrungen austauschen; aber man steht noch
nicht in der gleichen Erfahrung. Man trifft sich auf dem gleichen Weg
und geht streckenweise miteinander, ohne doch wirklich denselben

Weg gefunden zu haben.

3.13. Zur Notwendigkeit der Überwindung noch bestehender Distanz

Es fragt sich aber, wieweit und wie lange wir uns solche Unver-
bindlichkeit und Undeutlichkeit im Gemeinsamen noch leisten können.

Die Aufgaben, die sich für das Selbstverständnis und die Erneuerung

des Amtes (der Kirche und in der Kirche) stellen, sind in unserer
Zeit so groß und vielfältig, daß die Kirchen es sich nicht leisten können,
sich auf getrennten Wegen zu bemühen, etwas zu erreichen, das sogar in
voller Gemeinsamkeit eine ungeheure Herausforderung darstellt. So

steht die Frage vor uns: In welcher Weise kann die unverbindliche
Zusammenarbeit, die zwischen unseren Kirchen und Amtsträgern
schon besteht, unter den gegenwärtigen Umständen verbindlicher
gemacht werden?



Ein Arbeitspapier der ERGK 291

3.14. Innergemeindliche und überregionale (synodale) Zusammenarbeit

Wie man sich eine verbindliche gegenseitige Anerkennung der
kirchlichen Ämter auch vorstellt, sie bliebe in der Luft hängen, wenn
eine reformierte Gemeinde nicht das Bewußtsein hätte, daß auch die
katholischen Amtsträger, die in der Nähe wirken, Träger des apostolischen

Amtes sind, und umgekehrt. Ein solches Bewußtsein kommt
nicht leicht. Man braucht aber auch nicht auf eine offizielle Form der
gegenseitigen Anerkennung zu warten, bevor man sich darum zu bemühen

anfängt. Dabei sind Steigerungen bisheriger Formen der
Zusammenarbeit - z.B. Kanzeltausch — sicher hilfreich; mit ihnen allein aber
ist es nicht getan. Es müssen wohl Formen synodaler Zusammenarbeit —

in den einzelnen Gemeinden und in den übergeordneten Gremien bis

auf der Ebene der Schweizerischen Bischofskonferenz und des

Schweizerischen Evangelischen Kirchenbundes — entwickelt werden, in denen
die Beauftragten zwar noch zwei Kirchen vertreten, aber doch eine

gemeinsame kirchliche Verantwortung wahrnehmen würden. Solche
Gremien könnten von den beiderseitigen Kirchenleitungen auch damit
beauftragt werden, Erklärungen, wie sie oben (3.5.—10.) postuliert sind,
auszuarbeiten.

3.15. Anerkennung als Weg

Durch die Arbeit dieser Gremien müßte es allenthalben bewußt
werden, daß «Anerkennung» eines kirchlichen Amtes bzw. einer Kirche

(s.u.) nicht ein Fernziel ist, das man vielleicht nie erreicht, sondern
ein Weg, auf dem man sich schon befindet, wenn man nur ernsthaft
angefangen hat, auf das Ziel zuzugehen. Anerkennung der Ämter kann
allerdings scheinbar eindeutig beschrieben werden durch Hinweis auf
tatsächlich existierende Beziehungen zwischen Kirchen, die nicht
ineinander verschmelzen, aber doch Ämter und Amtshandlungen
gegenseitig mehr oder weniger voll anerkennen : Lutheraner und
Reformierte auf der Basis der Leuenberger Konkordie, sowie die
römischkatholische gegenüber den orthodoxen und altkatholischen Kirchen.
Eine solche Anerkennung als Ziel anzustreben, hat aber nur Sinn, wenn
erkannt wird, daß auch sie verschiedene Abstufungen voraussetzt, vor
allem aber, daß die Anerkennung immer und besonders zwischen unse-



292 Das Amt der Kirche und die kirchlichen Ämter

ren Kirchen ein Prozeß ist, in dem eine bestimmte Stufe die Voraus-

setzung für die nächste bildet.

3.16. Chancen und Gefahren auf dem Weg zur vermehrten Anerkennung

Im Bereich unseres Landes ist jede denkbare gegenseitige Anerkennung

kirchlicher Ämter nicht die umfassende, vollständige und endgültige

Anerkennung. Diese kann nur (dies gilt besonders für das

römischkatholische Verständnis) oder sollte nur in Ubereinstimmung mit den
Schwesterkirchen der gleichen Konfession auf Weltebene verwirklicht
werden. Das inhaltliche Gewicht der Anerkennungsfrage (oben 3.5.—

10.) und ihre Dringlichkeit nach der gegenwärtigen Lage (oben 3.11.—

15.) haben vielleicht die Tendenz, uns an einen Punkt zu bringen, an
dem wir mehr anerkennen wollen, als unter den gegebenen Umständen
und in unseren Grenzen möglich ist. Die Frage nach dem Weg zur
vollständigen Anerkennung wird sich aber erst klarer stellen, wenn wir
uns mit den Fragen der noch nicht vollständigen Anerkennung
verbindlicher beschäftigt haben, als das bisher der Fall gewesen ist. Es ist
die besondere Aufgabe der Kirchenleitungen, darüber zu wachen, daß
auf den früheren Stufen nicht Dinge präjudiziert werden, die zu den

späteren Stufen gehören. Insbesondere sollten, sobald synodale
Zusammenarbeit im Sinn von 3.14. beginnt, Experten des Kirchenrechts mit
der Aufgabe betraut werden, darüber zu wachen, daß im Vorgehen in
der Richtung auf verbindlichere Anerkennung die Normen beider
Kirchen nicht verletzt werden. Diese Experten könnten sowohl den

Kirchenleitungen wie den gemeinsamen synodalen Gremien helfen, ihre
einzelnen Schritte möglichst präzis zu planen und durchzuführen, und
auch präzisere Vorstellungen von den Zielen zu gewinnen.

3.17. Schlußwort

«In der Gemeinschaft der Christen sind alle Glieder persönlich an
Christus gebunden und deshalb verpflichtet, Ihm zu dienen. Auch die

Amtsträger sind Glieder des Leibes, die gleichzeitig dem Herrn und der
Gemeinschaft dienen, um deren Mission in der Welt zu erfüllen» (Die
Gegenwart Christi in Kirche und Welt, § 21). Wenn wir in dieser

Grundhaltung (Aufeinanderbeziehung des Dienstes des Leibes Christi an



Ein Arbeitspapier der ERGK 293

der Welt und des Dienstes der besonderen Amtsträger am Leib Christi)
miteinander übereinstimmen, dann muß hinsichtlich des ganzen
Fragekomplexes des kirchlichen Amtes eine tiefe und wesentliche
Übereinstimmung bestehen und sich in vielen Folgerungen bewähren lassen.

Divergenzen der Lehre, des Ausdrucks, der Praxis müssen an den noch
nicht ausgeschöpften Möglichkeiten dieser Übereinstimmung gemessen

werden und dürfen grundsätzlich nicht das letzte Wort behalten.
Nicht was an solchen Divergenzen noch bleibt, sondern was an
Übereinstimmung möglich ist oder möglich sein sollte, haben wir in diesem
Memorandum zu entfalten versucht.


	Das Amt der Kirche und die kirchlichen Ämter : ein Arbeitspapier der ERGK

