
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 31 (1984)

Heft: 1-2

Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BESPRECHUNGEN

Franz J. Bautz, Hrsg. : Geschichte der Juden von der biblischen Zeit bis
zur Gegenwart. — München: C.H. Beck'sche Verlagsbuchhandlung 1983.
248 S. (Beck'sche Schwarze Reihe 268).

Dieses Buch ist die schriftliche Form einer Sendereihe des Bayrischen
Rundfunks aus dem Jahr 1980. Jüdische und christliche, deutsche und
nichtdeutsche Autoren haben die zehn Beiträge verfaßt, die die hauptsächlichen
jüdischen Schicksale von den biblischen Ursprüngen bis heute darstellen. Dem
Altertum sind die drei ersten Beiträge gewidmet (Anfänge, Exil und Wiederaufbau

im 6.-4. Jh. v. Chr., der so folgenreiche Zeitraum von Alexander d. Gr.
am Ende des 4. Jh. v. Chr. bis zur arabischen Eroberung im 7. Jh. n. Chr.) ; dem
Mittelalter gelten zwei weitere Kapitel (Juden im christlichen Mittelalter, Juden
in der Welt des Islam), während die neuere Geschichte in vier Abschnitten
behandelt wird (Osteuropäisches Judentum, Judenemanzipation im Deutschland

des 18. und 19. Jhs., Antisemitismus in Europa und Zionismus als
Haupttriebkräfte bei der Gründung des modernen Staates Israel, Judentum in Amerika).

Auf Bibliographie und Anmerkungen ist ganz verzichtet, eine verständliche,

aber dennoch bedauerliche Entscheidung dieser Publikation. Beigegeben
ist eine von Peter Schäfer, dem Autor eines der Beiträge, erstellte vierseitige
Zeittafel, die bis 1979 reicht, sowie dreizehn Karten aus H. H. Ben-Sasson,
Geschichte des jüdischen Volkes, 3 Bde, München: C.H.Beck 1978—1980.

Ferner werden die Verfasser der Beiträge mit Geburtsjahr, Stellung und
Bibliographie vorgestellt.

Die einzelnen Kapitel sind gut leserlich geschrieben und bewegen sich
dennoch auf wissenschaftlichem Niveau. Einzig beim Aufsatz über Kirche und
Synagoge, der die leidvollen, furchtbaren Schicksale der Juden im Mittelalter
und zu Beginn der Neuzeit beschreibt, weicht der historische Bericht gelegentlich

apologetischen oder schablonenhaften Urteilen. Doch wer wird die darin
fühlbare persönliche Erschütterung der Autorin bei soviel Schrecklichem und
Unrechtem, das geschah, verargen wollen

Adrian Schenker



212 Besprechungen

Léon Epsztein: La justice sociale dans le Proche-Orient Ancien et le
peuple de la Bible. Préface de Henri Cazelles. — Paris : Les Editions du Cerf
1983. 272 p. (Coll. Etudes annexes de la Bible de Jérusalem.)

Das vorliegende Werk, dem ein freundschaftlich-positives Geleitwort von
Henri Cazelles vorausgeschickt ist, stammt von einem Verfasser, der selbst kein
Althistoriker ist, sondern sich bisher mit Studien zur Soziologie von Wirtschaft
und Ethik in der Moderne befaßt hat (L'économie et la morale aux débuts du
capitalisme industriel en France et en Grande Bretagne. Paris : Armand Colin
1966). In imponierender Gründlichkeit hat sich E. mit der Geschichte des alten
Vorderasiens und Israels vertraut gemacht und eine immense Sekundärliteratur
verarbeitet, von der die ausführliche und wertvolle Bibliographie zum Thema
Gerechtigkeit, Recht und Gesellschaft in Mesopotamien, Ägypten, Ugarit und
Israel Zeugnis ablegt (S. 233—260).

Das Buch umfaßt 3 Teile. Zunächst werden die Auffassungen von Gerechtigkeit

in Mesopotamien und Ägypten dargestellt (S. 17—78). Der Verfasser
bespricht zu diesem Zweck die literarischen Quellen juridischer oder weisheitlicher

Art, die das Rechtsempfinden dieser Zivilisationen erkennen lassen. Für
Ägypten sind fast keine eigentlichen Rechtstexte bekannt. Dementsprechend
zieht E. verschiedene literarische Quellen zur Sozialgeschichte heran, aus denen
die ägyptischen Anschauungen über Sitte und Recht deutlich werden.

Der 2. Teil (S. 79—137) ist ein Abriß der Geschichte, der kritisch-historischen

und insbesondere der soziologischen Erforschung des AT. Wichtige
soziologische Interpretationen der Geschichte Israels und besonders der
Propheten werden zusammenfassend dargeboten (u.a. Louis Wallis, Max Weber,
Antonin Causse).

Im 3. Teil (S. 139—216) stellt E. in drei Kapiteln seine Sozialgeschichte
Israels und der Propheten sowie die Ideen über Gerechtigkeit und Recht im
alten Israel dar. Zuerst erörtert er die Ursprünge Israels und namentlich die
nomadischen Anfänge und deren Einfluß aufdie spätere Geschichte und aufdie
Propheten. Dann charakterisiert er die sogenannte Sozialkritik bei den
Schriftpropheten und die zugrundeliegende prophetische Konzeption der Gerechtigkeit.

Den Abschluß bildet dann eine Untersuchung des Rechtsempfindens, das

die Gesetze des AT (Tora, Pentateuch) widerspiegeln. Folgende Themen werden

beleuchtet: das Verhältnis zwischen gemeinorientalischem und israelitischem

Recht ; die Wertung der Armen im altisraelitischen Recht ; die
Schutzbestimmungen zugunsten sozial Benachteiligter (Witwen, Waisen, Fremde) ;

arbeits- und personenrechtliche Dispositionen (Lohnarbeiter, Sklaven) ;

Zinsverbot; Sabbat; Jubeljahr.
Eine Zusammenfassung (S. 217—225), die schon erwähnte, aufgegliederte

Literatur sowie ein Namen- und Sachregister runden das Buch ab und machen
es zu einem nützlichen Nachschlagewerk.

Das Buch ist engagiert geschrieben. Die Anmerkungen sind zahlreicher als
üblich. Darin spiegelt sich die Vorsicht des Verfassers, der als Nichtfachmann
keine seiner Aussagen unbegründet lassen möchte. Die verarbeitete Literatur ist
wie gesagt gewaltig und verdient uneingeschränkte Bewunderung.



Besprechungen 213

Es mögen mir trotz diesen großen Qualitäten des Buches zum Schluß noch
einige kritische Bemerkungen gestattet sein : In der herangezogenen Literatur
fallen gerade wegen ihres Umfangs Lücken auf, z.B. fehlt das Werk, das im
Zusammenhang mit der Sozialgeschichte der Anfänge Israels in den letzten
Jahren viel diskutiert wird: Norman K. Gottwald, The tribes of Yahweh. A
Sociology of the Religion of Liberated Israel 1250—1050 B.C.E., Maryknoll,
New York, 1. Auflage 1979. Im gleichen Zusammenhang kann man den
Namen des für semitisches Nomadentum in zahlreichen Arbeiten hervorgetretenen

Ethnologen Josef Henninger vermissen. Überraschenderweise werden
die so einflußreichen Arbeiten Alts zur Landnahme und zum israelitischen
Recht nicht einzeln zitiert, sondern es findet sich einfach der globale Hinweis
auf die 3 Bände der Kleinen Schriften. Ferner sind die Druckfehler in den
Fußnoten doch so zahlreich, daß es störend wirkt (Helmer Ringgren ist z.B.
immer um sein zweites «g» gebracht).

Die Darstellung leidet m.E. ein wenig unter der Tendenz, vor allem die
Einzigartigkeit der altisraelitischen Geschichte und Gerechtigkeitskonzeption
um jeden Preis hervorzuheben. Das rabbinische Judentum wird als unmittelbarer

Erbe der Propheten aufgefaßt, ohne daß die zeitlich-geschichtliche
Distanz zwischen den beiden Erscheinungen genügend berücksichtigt wäre (z.B.
S. 165 ff.). Die Propheten erscheinen als Inbegriff des jüdischen Humanismus,
so daß sich ein Leser fragt, ob hier nicht spätere Ideale auf die Propheten des

alten Israel zurückprojiziert werden. Bei der Besprechung der Gesetze hätte die
Frage der Chronologie der einzelnen Bestimmungen im Interesse einer
historischen Betrachtungsweise vielleicht größere Beachtung verdient. Alles in
allem werden manche Leser Vorbehalte bei Einzelpunkten machen, aber sie

werden das Buch mit Gewinn benützen.
Adrian Schenker



214 Besprechungen

John F. Wippel : The Metaphysical Thought of Godfrey of Fontaines. A
Study in Late Thirteenth-Century Philosophy. - The Catholic University of
America Press, Washington, D.C. 1981, XXXV - 413 p.

Gottfried von Fontaines (ca. 1250 — ca. 1306 oder 1309) gehört wie etwa
Dietrich von Freiberg zu jenen unbequemen Philosophen und streitbaren
Theologen des ausgehenden 13. Jahrhunderts, welche erst seit Beginn unseres
Säkulums Editoren (M. De Wulf, A. Pelzer) und Interpreten (P. Glorieux,
0. Lottin) finden. Angefangen mit seiner leider unveröffentlichten Dissertation

<Fundamental Metaphysical Themes in the Quaestiones Quodlibetales of
Godfrey of Fontaines» (Löwen 1963) hat sich John F. Wippel in zahlreichen
Publikationen dem Werk dieses Weltpriesters gewidmet. Durch die vorliegende
Studie faßt Wippel seine Forschungsergebnisse zusammen, um die erste, grundlegende

Untersuchung über das philosophische Gedankengut Gottfrieds
vorzustellen und dessen Deutung aus einem Vergleich mit den metaphysischen
Hauptströmungen an der Universität Paris gegen Ende des 13. Jahrhunderts zu
entwickeln (cf. XIV sq., XXXV).

Unter den dualen Fragestellungen <Essenz und Existenz» (39—169), Substanz

und Akzidenz» (173—257), <Materie und Form» (261—369) unternimmt der
Verf. drei analysierende Gänge durch die fünfzehn Quodlibeta des aus der
Gegend von Liège stammenden Magisters und ehemaligen Hörers des Heinrich
von Gent und des Siger von Brabant. Indem der Verf. das aristotelische Akt-
Potenz-Schema als Gottfrieds Leitmotiv (« underlying theme », 2) ausweist, greift
er bemerkenswerterweise auch auf verstreut oder nicht edierte Quaestiones dis-

putatae des Belgiers zurück (cf. XXX—XXXIII).
Bevor die Materiethematik eingehender erörtert werden soll, gilt es, die

Ergebnisse der beiden anderen Problemkreise holzschnittartig zusammenzufassen.

Eine Konzentration auf die Materiediskussion läßt sich einerseits durch
einen Hinweis auf die besonders schlagkräftige Argumentation Gottfrieds im
Umkreis dieser Fragen rechtfertigen. Andererseits wurden die Abschnitte
« Godfrey of Fontaines and the Real Distinction between Essence and Existence»

in Traditio 20 (1964) pp. 385—410 [jetzt revidiert 46—66] und «Godfrey of
Fontaines and Henry of Ghent's Theory of Intentional Distinction between
Essence and Existence » in Sapientiaeprocerum amore. Mélanges Médiévistes offerts à Dom
Jean-Pierre Müller, O.S.B., Studia Anselmiana 63, Rom 1974, pp. 289—321 [jetzt
revidiert 66—89] bereits publiziert.

1. In dem ersten Hauptteil der Monographie wird deutlich, kraft welcher
Argumente Gottfried die Annahme irgendeiner Art der Realdistinktion und
Zusammensetzung von essentia und existentia für alle geschaffenen Seienden
einschließlich der Engel verneint. Auch wenn der Verf. sich gezwungen sieht, auf
Gottfrieds teilweise recht extreme Wiedergabe (« a rather extreme version », 65)
der Realdistinktionsposition hinzuweisen, deutet er Gottfrieds Lösung als eine
interessante Verbindung («interesting combination», 372) gewisser aristotelischer

und neuplatonischer Elemente, in welcher der extreme Realismus des

Aegidius Romanus wie auch Heinrich von Gents Lehre von der intentionalen



Besprechungen 215

Distinktion vermieden werden, indem auf die Thesen Sigers von Brabant
zurückgegriffen wird (cf. R. Imbach, Averroistische Stellungnahmen zur Diskussion über

das Verhältnis von esse und essentia in Studi sul XIVsecolo in memoria di Anneliese Maier.

Rom 1981, pp. 299—339; bes. 319—322).
Im Rahmen seiner Gotteslehre diskutiert Gottfried erstens mit eindrucksvoller

Sorgfalt («carefully elaborated discussion», 372) die Möglichkeit eines
philosophischen Wissens um die Existenz Gottes und analysiert zweitens den
Schöpfungsvorgang. Angesichts der Polemik zwischen radikalem Aristotelismus (Si-

ger von Brabant, Boethius von Dacien) und konservativem <Lehramt> (Aegidius

Romanus, Heinrich von Gent) bezüglich fax Ewigkeit der Welt argumentiert
Gottfried - ähnlich wie Thomas von Aquin - gegen eine allzu dezidierte
Antwort: Weder die Unmöglichkeit noch die Möglichkeit eines von Ewigkeit
an geschaffenen Universums lassen sich eindeutig beweisen («neither the
possibility nor the impossibility of an eternal world can be demonstrated»,
168).

2. Der zweite Hauptteil der Studie ist einer Interpretation des Duals Substanz-

Akzidenz gewidmet, wobei das Wesen einerseits als Mitte der Existenz an sich
(«center of existence in itself») und andererseits als Grundlage oder Träger der
Eigenschaften («support or subject of accidents», 175) begegnet. In diesem
Zusammenhang wird die Abständigkeit der geschaffenen Seienden von ihrem
Ursprung deutlich, da sich das Wesen als Existenzmitte an sich einzig im
göttlichen Bereich auf urtümliche und umfassende Weise entfaltet. Ausgehend
von der Frage, ob eine geschaffene Substanz das unmittelbare Prinzip ihrer
Tätigkeiten sein kann (QL 2,4 «Utrum aliqua substantia creata possit esse
immediatum principium alicuius operationis », cit. 184 A 39), verwirft Gottfried

ausdrücklich die bejahende Antwort Heinrichs von Gent, um zugunsten
einer Realdistinktion zwischen jeglicher geschaffenen Substanz und ihren
Tätigkeitsvermögen zu votieren. Trefflich analysiert der Verf. anhand der Beziehung
der Seele zu ihren Vermögen, wie Gottfried (cf. QL 6,4 «Utrum substantia
creata possit esse immediatum principium alicuius sui actus»,cit. 187 A 50)
durch die konsequente Anwendung des Akt-Potenz-Schemas die Vermittlungsfunktion

von Intellekt und Wille beim Erkenntnis- und Willensakt der Seele
herausstellt und die Bedeutung des Gegenstandes als Wirkursache für Erkennen
und Wollen betont.

Wenn Gottfried ausführt, <da eine Tätigkeit der Seele aufgrund ihres
wechselnden Charakters nicht zur Gattung der Substanz gehören kann, darf die
nächste Möglichkeit einer derartigen Tätigkeit nicht mit der Substanz oder
Essenz der Seele identifiziert werden), so vermutet der Verf. einen Rückbezug
Gottfrieds aufden Aquinaten (« Godfrey here seems to have Thomas Aquinas in
mind», 188). Mit Blick auf das Problem der menschlichen Willensfreiheit im
allgemeinen und auf die Frage nach der Bedeutung und Funktion des Willensobjekts

im besonderen entwickelt der Verf. einen Vergleich mit den Zeitgenossen

unseres Autors. Verworfen wird die sog. <voluntaristische> Deutung,
deren Hauptvertreter Heinrich von Gent die aktive Rolle des Willens beim
Willensakt unterstrich und eine strenge Anwendung des Akt-Potenz-Axioms
einzig für körperliche Entitäten gelten ließ (« Henry of Ghent... emphasizes the



216 Besprechungen

active role of the will in volition and restricts rigid application of the act-

potency axiom to corporeal entities» 190). Somit steht Gottfried konträr zu
einer Strömung, welche über Wilhelm de la Mare, Richard von Mediavilla und

Roger von Marston bis zu Duns Scotus reicht (cf. 191).

Folglich befindet sich Gottfried eher in einer Nähe zur sog. <intellektuali-
stischen> Tradition, für welche der Verf. Siger von Brabant und Thomas von
Aquin als Repräsentanten benennt. Die Art, in der Gottfried allerdings dem
Objekt, wie dieses dem Willen durch den Intellekt vorgeführt wird, eine
eindeutige Wirkursächlichkeit beim Willensakt zuspricht, scheint über den Wortlaut

der thomasischen Texte hinauszuweisen («he has clearly gone beyond the
letter of Aquinas's texts », 374) ; bemerkenswerterweise beteuert der Verf. auch
in diesem Kontext — O. Lottin [Psychologie et morale aux XIIe et XIIIe siècles,

torn. 1, Louvain/Gembloux 1942, pp. 331-339] zustimmend zitierend - die
Orthodoxie und Treue zum <doctor angelicus) : in entschiedenem Ton « still he
is not unfaithful to the Thomistic approach» (201) und vorsichtiger «he may
have remained true to their [sc. Aquinas's texts] spirit» (374).

Gottfrieds Analyse der Beziehung der Seele zu ihren Vermögen läßt sich im
Sinne einer Weiterführung thomasischer Gedankengänge verstehen. Gegen
Heinrich von Gent vertritt er einen wirklichen Unterschied zwischen der Seele

und ihren Kräften, indem er ihre Vermögen oder Qualitäten als verschiedene res

interpretiert, welche dem Wesen der Seele (gleich Eigenschaften) hinzugefügt
werden. Die beiden folgenden Abschnitte über die Existenzweise der Akziden-
tien (209—224) sowie die Beziehung zwischen natura und suppositum (225—257)
indizieren die Relevanz philosophischer Reflexionen für Fragestellungen des

Glaubens, auf der einen Seite die Eucharistielehre, auf der anderen Seite die
Trinitätsspekulation und Christologie. Dabei verdeutlicht der Verf. wiederholt,
inwiefern Gottfrieds metaphysische Konzepte seine theologische Antwort
beherrschen («control», 376) — Gerade im Umfeld einer Diskussion der Akzi-
dentien wäre eine Einbeziehung der brisanten Stellungnahme Dietrichs von
Freiberg (De accidentibus in Opera omnia III, ed. M.R. Pagnoni-Sturlese, pp. 53—90)
einer umfassenderen Sichtung der einflußreichsten Hauptströmungen gegen
Ende des 13. Jahrhunderts dienlich gewesen.

3. Während der Verf. in dem dritten Hauptteil die Thematik von Materie und
Form untersucht, ordnet er Gottfried gegenüber einer eher von Neuplatonismus
und Augustin geprägten Rezeption des Stagiriten, als deren Vertreter er Heinrich

von Gent nennt, einer authentischeren Aristotelestradition zu (« the purer
Aristotelian tradition », 266 ; cf. 376).

3.1. Im Umkreis der Frage nach dem Begriff der ersten Materie gibt wiederum
Heinrich von Gent die erste und nächste Zielscheibe (« proximate target », 265 ;
cf. 376) ab. Nach Gottfried ist die erste Materie als reine Potentialität (cf.
265 sqq.) aufzufassen, welcher die Vermittlungsfunktion zwischen den Extremen

reine Wirklichkeit und reines Nichts eignet. Einerseits ermöglicht die
(erste) Materie als Seinsprinzip das Werden und Vergehen der zusammengesetzten

Körper bzw. Dinge. Andererseits muß sie als reine Möglichkeit (hin zur



Besprechungen 217

Form) ontologisch verstanden werden und kann nicht (gleich einem Seienden)
abgelöst von jeglicher Form vorhanden sein («cannot exist apart from some
form», 274).

Da Gottfried die Gegenwart der (ersten) Materie in den Körpern mit der
Möglichkeit des substantiellen Wechsels verbindet, nimmt er mit Averroes für
die Himmelskörper keine Materie im strengen Sinne an und lehnt die thomasische

Konzeption einer Form-Materie-Zusammensetzung für unzerstörbare
Körper ab. Bekanntlich — « une conclusion grave » gemäß Th. Litt, Les corps
célestes dans l'univers de Saint Thomas d'Aquin, Louvain/Paris 1963, p. 6 —

wurde Thomas durch seine hierarchische Kosmologie im allgemeinen und die
unüberprüfte Voraussetzung der Unzerstörbarkeit der Himmelskörper im
besonderen (« Thomas's unqualified acceptance of the incorruptible character of
the heavenly bodies », 286) zur Bestimmung der himmlischen Ortsmaterie als

Möglichkeit zu einer einzigen Form (ubi) und damit zum Postulat zweier
verschiedener Arten der Materie genötigt. Gottfried dagegen folgert (QL 5,2 « Ut-
rum Deus possit ex materia corruptibilis producere aliquod corpus incorrupti-
bile», cit. 288 A 102) aus der reinen Potentialität der Materie, daß diese nicht in
verschiedene Arten unterteilt werden kann (« it cannot be divided into different
kinds ») und daß ihr Begehren keineswegs durch eine (wie auch immer)
vollkommene Form gestillt wird (« matter's potentiality may be described as infinite
in this sense, that no matter how perfect the given form that actualizes it, it
always retains its capacity for others », 289). Im Hinblick auf Vorbereitung und
Ermöglichung der kopernikanischen Wende in der Astronomie (cf. A.C. Crom-
bie, Augustine to Galileo. The History of Science. London 1952) kann die aus
dem Philosophem der reinen Potentialität abgeleitete These der Einheit der
Materie in ihrer Sprengkraft und Tragweite kaum überbewertet werden. — Die
gerade skizzierten Gründe führen Gottfried ebenfalls dazu, die Materie-Form-
Zusammensetzung für geistige Seiende zu verwerfen : Weder für die Engel (cf.
QL 3,3 «Utrum natura angelica sit composita ex vera materia et vera forma»,
cit. 278 A 64) noch (gegen Gonsalvus Hispanus) für die menschliche Seele (cf.

QL 15,10 «Utrum anima possit perficere duas materias», cit. 281 A 77) gilt ein
universaler Hylemorphismus.

3.2. Anschließend wird Gottfrieds Analyse von Status und Ursprung der
substantiellen Form referiert. Gottfried lehnt jegliches wirkliche Vorherbestehen
einer körperlichen substantialen Form in der Materie ab (cf. 294). Dabei betont
er wiederholt, daß es irreführend sei, von einer Schaffung oder Hervorbringung
einer neuen Form an sich zu sprechen, weil allein der zusammengesetzte Körper
im strengen Sinne hervorgebracht wird (cf. 294, 296). Da der neue zusammengesetzte

Gegenstand aus Materie und Form besteht, wird die Form aus
demselben Prinzip wie der zusammengesetzte Gegenstand selbst entstehen, nämlich
aus der vorherbestehenden Materie (« produced from the preexisting matter »,
«educed from the potentiality of matter», 304).

Zumindest für den Bereich der Naturordnung hält Gottfried an dem Theorem

einer Vorstrukturierung fest, d.h. sog. <dispositiones> bereiten die Materie
auf den Empfang der einen oder anderen Art substantialer Formen vor. Wäh-



218 Besprechungen

rend er zunächst (cf. QL 2,6 «Utrum in materia prima, virtute supernaturalis
agentis possit fieri forma et species ad quam non est in potentia naturali», cit.
308 A 54) zwecks terminologischer Angleichung an neuaugustinische Zeitgenossen

zu einer Parallelisierung von <dispositiones> und <rationes seminales>

neigte, rückte er später in derQuaestio disputata 12 von dieser Sprachregelung ab :

Aus der Analogie zwischen Vorstrukturierungen und Keimgründen könnten
Mißverständnisse in dem Sinne einer tätigen Selbstverwirklichung des bloß
Möglichen («self-reaiizing potentialities», 312) oder einer aktiven Verursachung

(«active causing», 313) des Formalen aus dem Materialen entstehen —

letzteres stände in offenem Widerspruch zur wiederholt betonten reinen Poten-
tialität der Materie.

Weiterhin wird Gottfrieds Position in der zwischen 1270 und 1290 an den
Universitäten Paris und Oxford heiß debattierten Frage nach Einheit oder Vielheit
der substantialen Form (beim Menschen) dargestellt. Mit einer scharfsinnigen
philosophischen Kritik destruiert Gottfried verschiedene Auffassungen
(Richard von Mediavilla cf. 321 sqq ; Fleinrich von Gent, cf. 329 sqq), welche
eine Pluralität der substantialen Formen in materiellen Entitäten, einschließlich

des Menschen, annahmen. Theologische Schwierigkeiten in Konsequenzen
für Anthropologie und Christologie sowie kirchen- und wissenschaftspolitische
Erfahrungen — die Oxforder Verurteilungen der thomasischen Lösung durch
Robert Kilwardby und Johannes Peckham aus den Jahren 1277, 1284 und 1286

(cf. 319) sowie der Ausschluß des Aegidius Romanus vom Lehrkörper der
Pariser Theologen-Fakultät während der Jahre 1278 bis 1285 (cf. 347) — ver-
anlaßten Gottfried, mit einem eindeutigen Votum für die Einheit der substantialen

Form zu zögern. Seine Sensibilität für mögliche theologische Einsprüche
und eventuelle lehramtliche Maßregelungen ließ Gottfried seine philosophischen

Ansprüche hinsichtlich der Einheit der substantialen Form nur zögernd
und in vorsichtiger Diktion vertreten. Auch wenn er in Paris nachdrücklich für
die Freiheit einer philosophischen Verteidigung der Einheit eintrat, so erklärte
er seine Bereitschaft, die Doktrin einer Vielheit der substantialen Formen zu

akzeptieren, falls diese durch überzeugendere Argumente vorgetragen oder
durch eine kirchenlehramtliche Entscheidung promulgiert werden sollte:
« ideo etiam volo asserere in aliis ab homine non posse esse nisi unam formam,
paratus tenere determinate in homine esse plures formas, si appareant aliae
rationes efficaciores, vel si ex determinatione Ecclesiae determinetur aliquid
circa corpus Christi esse tenendum quod nondum est determinatum » (QL 2,7;
cit. 338 A 160).

3.3. Schließlich folgt eine Erörterung des Individuationsprohlems. Vor dem
Hintergrund der Frage nach der Beziehung zwischen einer allgemeinen Natur (z.B.
<Menschheit>) und deren Realisierung in verschiedenen Individuen (Sokrates,
Plato) präzisiert der Verf., welchen Beitrag Form, Materie und Quantität für die
Individuation leisten. Das ausdifferenzierte Diskussionsniveau bezüglich dieser
Thematik im Ausgang des 13. Jahrhunderts nötigt Gottfried zu äußerst
konzentriertem Argumentieren, auch wenn gelegentliche Gedankenabbreviaturen
heutige Interpreten vor erhebliche Verständnisprobleme stellen. Trotz der



Besprechungen 219

erhöhten Anforderungen an die Auffassungsgabe des Lesers erscheint gerade
dieser Abschnitt besonders beachtenswert und hervorragend dokumentiert, gilt
es doch, auf recht kontroverse Forschungspositionen aufmerksam zu machen :

« There is considerable lack of agreement among twentieth-century scholars as

to Godfrey's personal opinion on this matter» (350).
Den Schlüssel zur Lösung des Problems findet Gottfried in einer

terminologischen Unterscheidung zwischen < numerischer Einheit in einem weiten Sin-
no («numerical unity in the broad sense») und <numerischer Einheit in einem
engen Sinne> («numerical unity in the strict sense», 353): Die transzendentale
oder ontologische Einheit (i.e. <broad sense>) gründet in der Form, welche
garantiert, daß jegliches gegebene Seiende eines in sich und geschieden von
allen anderen ist. Die streng numerische Einheit wird nur in materiell verfaßten
Seienden realisiert, und zwar insofern diese als quantifizierte erscheinen. Mit
Blick auf die Quantität hebt Gottfried hervor, daß sich die beiden genannten
Weisen der Einheit nicht wirklich, sondern allein logisch unterscheiden (« do

not differ really but only logically », 354).
Wenn auch die Quantität das Prinzip der numerischen Einheit in strengem

Sinne darstellt, so verweigert Gottfried der Quantität den Status einer Formalursache

der Individuation. Dabei beruft er sich auf eine Tradition von Porphyr,
Boethius, Johannes Damascenus und Avicenna, gemäß der einem Akzidenz
kein eigentlicher Prinzipiencharakter zugesprochen werden darf (cf. 355).
Demnach dient die substantiale Form bei materiellen Dingen als Formalursache
der Individuation. Die Materie erweist sich als Ko-Prinzip der Individuation, da
sie als Träger («subject», 358) der substantialen Form begegnet. Als durch die
unbestimmte Quantität (zur Teilung) disponierte gilt die Materie als Materialursache

der Individuation. Die Wirkursache liegt im Handelnden («agent»,
362), welches aus einer hinreichend vorbereiteten Materie ein in sich ungeteiltes

und von anderen Exemplaren derselben Art geschiedenes Einzelding
hervorbringt. Die Quantität wird also nicht als formale Ursache der Individuation
bestimmt, vielmehr ermöglicht sie als formale Ursache einer Teilbarkeit der
Materie die Individuation mit. Aus diesem Grunde eignet der Kausalität der
Quantität eher ein mittelbarer («mediate», ibid.) Charakter.

4. In seinen Schlußbemerkungen (371-386) akzentuiert der Verf. die mit Blick
auf das Literargenus der Quodlibeta überraschende Vollständigkeit und Tragfähigkeit

der metaphysischen Antworten unseres Autors (« it has been interesting
and even surprising for us to discover so complete and so consistent a

metaphysics emerging therefrom [i.e. Quodlibets]», 379). Wahrscheinlich bewegt
eine fortlaufende wie unthematische Orientierung an Thomas von Aquin als
Maßstab sog. hochscholastischen Philosophierens den Verf. dazu, in Gottfrieds
Schriften ein bemerkenswert konsistentes, gewaltiges metaphysisches System zu
finden (« a remarkably consistent and, in our opinion, an intrinsically powerful
metaphysical system», 380). Wichtiger als die Benennung von Vorbehalten
gegenüber dem Gebrauch des Systembegriffs erscheint dem Rez. die positive
Würdigung jener Verdienste, welche sich der Verf. durch die Klärung quellen-
und problemgeschichtlicher Zusammenhänge erwirbt : Gottfrieds Metaphysik



220 Besprechungen

wird von Aristoteles, häufig durch die Kommentare des Averroes vermittelt,
dominiert. Nennenswert erscheinen zudem die neuplatonischen Einflüsse
durch den <Liber de causis> und die <Elementatio theological des Proklos.
Darüber hinaus stellt die neuaugustinische Bewegung (Johannes Peckham,
Wilhelm de la Mare, Heinrich von Gent) Gesprächspartner und Gegner
Gottfrieds. Angesichts der Spannungen und Spaltungen an der Pariser Universität
im Umfeld der konservativen Reaktion («conservative reaction», 381) eines

Stephan Tempier sind die von Gottfried offen gehegten Sympathien für die
<Aristotelische Linke> (E. Bloch), namentlich Siger von Brabant, frappierend
(« sympathetic to Siger's way ofphilosophizing», ibid.). Mit hartnäckiger Stand-

haftigkeit opponierte Gottfried gegen Heinrich von Gent, kritisierte er Johannes

von Viterbo und attakierte er Gonsalvus Hispanus. Diese Bestandsaufnahme

des Verf. sollte noch durch die Einbeziehung des Dietrich von Freiberg

vervollständigt werden, wissen wir doch neuerdings von einer Diskussion
Gottfrieds (cf. QL 2,7) mit Dietrich (cf. die Einleitung von L. Sturlese zu De

origine rerum praedicamentalium in Opera omnia III, pp. 131 sq.).
Wie bereits angedeutet, machte Gottfried zum Beispiel in Fragen der

Kosmologie gewisse Zugeständnisse an das kirchliche Lehramt. Im QL 12,5 («Ut-
rum Episcopus parisiensis peccet in hoc quod omittit corrigere quosdam arti-
culos a praedecessore suo condemnatos», cit. 382 A 8) plädiert Gottfried
allerdings nachdrücklich für eine Revision der Tempierschen Verurteilung zugunsten

einer Freiheit von Lehre und Forschung (« That which impedes the
progress ofstudents, which is an occasion of scandal among them, and which works
to the detriment of truly useful teaching, should be corrected», 383).

Der vorliegenden Studie sind nicht nur wegen ihrer vorbildlichen Erudition
zahlreiche an Themen der (mittelalterlichen) Philosophie und Theologie
interessierte Leser zu wünschen. Die wegweisende Monographie eröffnet neue
Zugänge zu Gottfrieds origineller eigener Version des Aristotelismus (« his own
version of Aristotelism », 382), deren permanente Orthodoxie der Verf. reklamiert

(« Godfrey will never follow Aristotle or Averroes or any of the radical
Aristotelians into doctrinally heterodox positions, to be sure», 381) Die
sorgfältigen Untersuchungen machen stellenweise exemplarisch deutlich, daß Gottfried

zu den faszinierenden, weil unabhängigen und eigenständigen Denkern
seiner Zeit gehört, auch wenn der Verf. dem belgischen Weltpriester das
Prädikat eines Thomisten («Godfrey himself was hardly a Thomist», 382) kaum

gewähren zu dürfen glaubt.
Claus Wagner



Besprechungen 221

Etienne Gilson : Constantes philosophiques de l'être. - Paris : Librairie
philosophique J. Vrin 1983. 253 p. (Bibliothèque des textes philosophiques.)

A sa mort, Etienne Gilson laissa le manuscrit d'un ouvrage en grande partie
inédit, probablement achevé en janvier 1968. Les deux derniers chapitres de cet

ouvrage ont été publiés en 1979 sous le titre L'athéisme difficile. Le livre actuel se

compose de huit autres chapitres, dont quatre ont déjà été publiés. Les quatre
autres paraissent ici pour la première fois. En outre, le livre contient une préface
de l'auteur et un avant-propos de Jean-François Courtine.

Le premier chapitre, De la connaissance du principe, a été publié en 1961 dans la
Revue de Métaphysique et de Morale ; le deuxième chapitre, Lesprincipes et les causes, en
1952 dans la Revue Thomiste. Ils paraissent ici dans une version revue et corrigée.
Le chapitre V, Sur les vicissitudes desprincipes, reprend presque tel quel l'article paru
en 1967 dans les Mélanges offerts au R.P. M.-D. Chenu. La première partie du

chapitre VII, L'être et Dieu, reproduit l'un de deux articles publiés sous ce titre
dans la Revue Thomiste de l'année 1962; la seconde partie présente une version
considérablement révisée du deuxième article (avant-propos).

Les chapitres jusqu'à maintenant inédits traitent de la nature du principe
(ch. III), de la connaissance des transcendantaux (ch. IV), de la rencontre de

l'être (ch. VI), et de Yahweh et des grammairiens (ch. VIII).
L'avant-propos nous dit que Gilson lui-même songeait à une publication

posthume de cet ouvrage. La préface nous fait comprendre pourquoi. Ce livre
constitue un « rappel à l'ordre » ayant pour but de

remettre en lumière l'objet et la méthode propres de la philosophie
première. l'exploration n'en est pas achevée, ne serait-ce que parce que tout
métaphysicien a pour tâche première de la recommencer pour son propre
compte et que la critique d'un réel qui ne cesse de changer doit toujours être
refaite, à partir des mêmes principes, à mesure que son objet se modifie
(13).

Or il nous semble que Gilson décrit ici assez bien sa propre démarche
philosophique. On peut donc penser que, ayant réuni ces essais qui présentent
l'essentiel de sa pensée, il a voulu nous les laisser comme un testament
philosophique.

L'intention de Gilson a surtout été de rétablir la métaphysique comme
science de l'être en tant qu'être, et non pas de la notion abstraite d'être commun.
C'est précisément cette confusion entre métaphysique et logique qui a si souvent
entraîné une destruction au moins partielle de la métaphysique.

Préparée par l'erreur de tant de métaphysiciens qui avaient confondu l'être
en tant qu'être, objet de la métaphysique, avec la notion abstraite d'être
commun, ou être en général, cette décision eut pour effet de transformer les

objets de la réflexion métaphysique en notions abstraites et vides de tout
contenu réel. Ainsi réduite à un formalisme stérile, la métaphysique était
vouée à mourir d'inanition (87).

En réalité, la métaphysique consiste en une « considération purement
spéculative » du premier principe, à savoir de l'être, sous tous ses aspects (89).



222 Besprechungen

Tout au long du livre, l'auteur s'élève contre ce qu'il regarde comme des

formes dégénérées de la pensée scolastique. Un tel cas est la notion du principe.
Depuis Descartes, on parle du principe de la causalité. Or il n'y a pas de tel
principe dans le sens où on l'entend normalement : la causalité relève de

l'expérience sensible.

Ce soi-disant principe de la raison ne paraît pas davantage dans la doctrine
des grands aristotéliciens du moyen âge... La raison de ce silence est simple :

la causalité n'est pas un transcendantal, sa notion n'est pas convertible avec
celle d'être. En d'autres termes,... on peut concevoir un être qui ne serait ni
effet ni cause (92).
La causalité est un fait d'expérience sensible immédiate. Il consiste en ceci

que des corps immobiles, après être entrés en contact avec quelque corps en

mouvement, se meuvent à leur tour (94).

Gilson rend aussi certaines formes de la pensée métaphysique, telles les

philosophies de l'essence, directement responsables de la critique kantienne :

étant donné ce qu'était devenu la pensée scolastique, cette critique était inévitable

(173).
Le grand intérêt de ce livre consiste cependant dans le fait qu'il présente

brièvement l'essentiel de la pensée d'Etienne Gilson, surtout sa conception de

l'objet et de la tâche de la philosophie première. Celle-ci a pour tâche unique la
considération de l'être. Même un transcendantal, comme le bien ou le vrai,
pourtant convertible avec l'être, risque de devenir principe de division s'il
usurpe la place de l'être (34).

La base de la métaphysique est constituée par Yexpérience de l'être. Mais cette
expérience n'est pas «une intuition purement intelligible de l'être en tant
qu'objet intelligible ». Elle se fait à travers la perception sensible intelligente et
elle est, pour ainsi dire, contenue dans l'expérience de la réalité. Si l'on veut
parler d'une intuition de l'être, il faut la comprendre comme

une expérience sensible informée par le concept abstrait de l'existence
actuelle en général, donnée chaque fois dans tel être particulier (149).

Etant donné les options de Gilson en matière de métaphysique, on pouvait
s'attendre à une confrontation avec Martin Heidegger. Cette confrontation
prend plutôt la forme d'un dialogue, certes extrêmement critique, mais témoignant

en même temps d'une sympathie profonde (surtout dans L'être et

Dieu).
Bref, il nous semble que ce livre, résumant et explicitant la pensée

métaphysique de l'auteur, peut être considéré comme une sorte de testament
philosophique.

Ulrika Lindblad



Besprechungen 223

Paradigmes de théologie philosophique, publiés sous la direction de Otfried
Höffe et Ruedi Imbach en hommage à Marie-Dominique Philippe, O.P.,
Fribourg, Editions Universitaires, 1983. 221 p.

Le Dieu des philosophes

La philosophie occidentale, dès son origine grecque chez les Présocratiques
et jusqu'à Hegel, s'est efforcée d'inclure dans sa recherche de la vérité la question
de Dieu. Cette question est à l'origine de ce que les éditeurs de l'ouvrage
Paradigmes de théologie philosophique décrivent comme une démarche rationnelle et
critique s'efforçant de découvrir le sens pour l'existence humaine de la
représentation que l'on se fait de Dieu. Si nous parlons du Dieu des philosophes, c'est

que les diverses conceptions de la divinité que nous montre l'histoire de la
philosophie sont étroitement liées aux « différentes façons humaines d'interpréter

Vénigme que l'homme est pour l'homme» (p. 101). C'est dire que la théologie
philosophique est solidaire d'une anthropologie et qu'elle offre des variations
dépendant du sens et du non-sens que l'homme croit pouvoir donner à son
existence. Si, aujourd'hui encore en dépit d'un reliquat positiviste, les questions
existentielles sont pour l'homme des questions incontournables, alors apparaît
l'importance de la question de Dieu. On pourrait même aller jusqu'à dire qu'elle
est la question qui va de pair avec l'étonnement philosophique et qui ébranle
toutes nos certitudes quiétistes.

Réfléchissant sur la possibilité d'une théologie philosophique, le professeur
Brunner a le mérite de situer la philosophie qui parle de Dieu au-delà de
l'alternative scepticisme/fidéisme. Contre le fidéisme qui veut préserver la foi
du contact de la raison humaine et contre le scepticisme qui ne voudrait
développer l'activité de la raison qu'à « hauteur d'homme », F. Brunner pense
que la raison humaine est capable de Dieu, mais non toute seule, qu'il y a de fait
une émulation réciproque entre croyance religieuse et réflexion philosophique,
que l'homme approfondit sa vocation spirituelle en tirant les conséquences
d'une expérience religieuse «pour l'intelligence et sa vision du monde» (p. 16).
Il est ainsi légitime de «dire en même temps que la raison est capable de parler
de Dieu et qu'elle ne l'est pas, pourvu qu'on ajoute qu'elle en est incapable par
elle-même et sans l'appoint d'une exigence propre à la religion, ou pourvu qu'on
précise qu'elle en est capable dès qu'elle est éclairée d'une lumière venue
d'ailleurs» (p. 19). Dans l'histoire de la philosophie occidentale, la théologie
philosophique a toujours été l'explicitation d'une préconhaissance ou la mise en
forme d'une expérience religieuse, et ceci grâce aux trouvailles techniques des

philosophes : voilà pour les faits en faveur de la thèse de F. Brunner. Et si les

philosophes de notre temps n'acceptent point toujours les conclusions des

philosophes précédents, alors même que les « instruments classiques de la pensée
sont toujours présents », c'est que la raison par elle-même et sans la religion ne
pourrait rien de plus qu'une « anthropologie du fini, du temporel et de
l'imaginaire» (p. 17—18): voilà pour le droit.



224 Besprechungen

I. Des paradigmes de théologie philosophique

Parce que la rationalité n'a pas toujours la même apparence et qu'il peut
exister des usages diversifiés de la raison, on comprendra aisément que l'histoire
de la philosophie présente différents modèles ou paradigmes prétendant tous
répondre à la même question : qu'est-ce que l'homme peut dire de Dieu La
diversité ne fait pas que témoigner de l'importance de la question ; elle est aussi

en relation avec ce que nous appellerons, avec le professeur Brunner, une espèce
de système de transformation : chez les Grecs, la raison humaine est volontiers
assimilée à la raison divine, les médiévaux qui conçoivent l'homme comme créé à

la ressemblance de Dieu verront la rectitude de la raison humaine dans sa

conformité au plan divin, la modernité commence avec l'affirmation d'une raison
tout humaine, hors de toute relation à Dieu.

L'assimilation de la raison humaine à la raison divine : le modele d'Aristote

Selon Aristote, l'homme est doué d'un intellect agent grâce auquel la sagesse
humaine peut s'achever « dans une contemplation qui n'est plus humaine mais
divine » (p. 26). Cependant, nous fait remarquer le P. Philippe, la philosophie
première ne s'achève dans un regard théologique que grâce à la découverte des

principes propres de «ce qui est en tant qu'il est». L'interrogation sur l'être en
tant que tel nous amène en effet à remonter jusqu'à Dieu, Acte pur, Bien
suprême ne s'offrant qu'au regard du contemplatif, qu'à celui qui recherche
d'une manière désintéressée le vrai. Les idéologies athées nous provoquent,
aujourd'hui, estime le P. Philippe, à réactualiser cette philosophie de l'être.
Cette philosophie pourrait, au-delà des traditions religieuses et des diverses
cultures, montrer à l'homme comment il peut se dépasser lui-même, pour être
vraiment homme, en découvrant Dieu comme le Bien souverain. Parce que
l'homme a usé d'une tradition religieuse comme d'un tremplin pour ensuite la

mettre entre parenthèses, nous pouvons nous demander néanmoins s'il est

possible à l'homme, en vertu de sa seule raison naturelle, de découvrir sa propre
nature spirituelle, capable de contempler Dieu et de l'adorer, de se reconnaître
dans la dimension ultime de son être comme un être religieux. La confusion
voulue entre connaissance philosophique et expérience mystique n'est-elle pas
ici la conséquence du fait qu'au départ la raison humaine a été assimilée à la
raison divine

Vers l'absolu de la raison humaine : les modèles de Spinoza et de Hegel

Avec Aristote, c'est l'homme qui se hissait jusqu'à Dieu ; pour Spinoza le

visage de Dieu est le Verbe qui s'est fait chair. Il s'est à ce point fait chair qu'il
n'est, selon l'expression de Philibert Secretan, «qu'un symbole d'humanité
réussie et, si l'on peut dire, l'Homme par excellence» (p. 134). C'est que, pour
Spinoza, la seule efficacité libératrice est celle de la raison: cette «essence
lumineuse et pacifiante du Dieu Nature » vient lutter contre la puissance des

forces vitales et les ténèbres du désir poussant l'homme à se désolidariser de la



Besprechungen 225

Totalité-Nature. Chez Spinoza, l'expérience mystique se transforme en gnose;
ce n'est plus la grâce qui sauve l'homme. L'homme est capable de connaître sub

specie aetemitatis l'Un-Tout, la Substance, la Nature, c'est-à-dire Dieu. Le Christ
est la Raison qui sauve l'homme des errements dus au désir. Ainsi, le Christ
aurait incarné, pour la première fois, l'idéal philosophique. Le professeur
Secretan montre que Deus sive Natura et son prolongement éthique, Christus sive

Homo définissent la synthèse «humaniste» de Spinoza: il ne tente pas «de
concilier foi et raison, comme le firent les médiévaux, mais bien d'opérer dans le

concept de sagesse la synthèse du savoir rationnel et de la relation mystique»
(p. 136).

La gnose de Spinoza trouve comme un écho dans le système hégélien : chez
les deux philosophes «le salut s'opère par la connaissance» (p. 169). Dans la

mesure où la philosophie de la religion s'inscrit dans une conception dialectique
de l'histoire, que la religion se dépasse dans la philosophie ou connaissance
spéculative de ceux qui sont parvenus à penser Dieu dans son essence, le mystère
lui-même est levé. Pour Hegel, le mystère n'est que ce qui reste caché à

l'entendement ; il « ne signifie pas la transcendance absolue de la déité, dépassant
toutes les capacités de l'esprit créé ; il est relatif à un certain usage, limité et
borné, de la pensée » (p. 170). Plus de mystère, plus de théologie et d'intellectus

fidei. La philosophie spéculative ne reçoit pas de la révélation l'objet révélé. Elle
prétend coïncider avec le processus même de Dieu se révélant, et qui est
l'essence même de Dieu» (p. 170). L'argument ontologique joue un rôle capital
dans la constitution du système hégélien. L'argument ontologique se développe
comme la vie du Concept, Concept qui est Dieu lui-même. «L'activité du
Concept (l'activité qu'est le Concept) est son processus d'autorévélation »

(p. 177). Avec Hegel, l'activité du cogito est accomplie: pensée qui se pense
elle-même, mais comme résultat, terme d'un « processus du Dieu-Concept, qui
s'auto-révèle dans l'esprit du philosophe» (p. 178).

Ces philosophies de l'immanence sont porteuses d'un humanisme
paradoxal. L'homme qui s'est divinisé risque de détruire sa propre humanité:
bientôt viendront les sciences de faits purs et simples qui proclameront la mort
de l'homme. Le savoir qui se totalise comme mainmise sur toutes choses est

incapable de Dieu et méconnaît la véritable nature spirituelle de l'homme.

II. Quelques révolutions de la théologie philosophique

Toute une tradition au Moyen Age vit de la représentation de la créature
comme image de Dieu et de l'homme comme créé à la ressemblance de Dieu,
d'où la possibilité pour la raison humaine d'être en conformité avec la raison
divine. Le professeur de Murait montre comment Occam prépare la rupture
avec cette tradition. Même s'il reprend parfois à la lettre l'entreprise théologique
de S. Bonaventure, S. Thomas et Duns Scot, Occam rejette toute participation
de la créature à son créateur et donc toute connaissance de Dieu ex puris
naturalibus. Il croit que le discours théologique « ne tire sa mince probabilité que
de l'existence de Dieu» et «signifie moins la vérité de la réalité divine que



226 Besprechungen

l'impuissance de l'intelligence humaine à en penser distinctement quoi que ce

soit» (p. 35). Entre l'être des choses naturelles faisant l'objet de la connaissance
rationnelle et l'être de Dieu, objet de foi surnaturelle, il n'y a ainsi plus rien de

commun. Exemplaire à cet égard est la conception qu'Occam se forge des idées

divines : il n'y a pas d'idée préexistante dans la pensée divine, l'idée « n'est que la
chose créée elle-même ». Il n'y a plus chez Occam de ratio cognoscendi, ni de species

intelligible motive. Dieu en lui-même est absolument un et «l'idée n'est pas
réellement identique à l'essence divine». L'idée est «la créature elle-même
comme objet terminatif de l'intellection divine, dénommée connue selon une
dénomination extrinsèque, en tant qu'elle est productible de manière totalement

contingente, sinon arbitraire, par la toute-puissance absolue de Dieu»
(p. 74). Insistant sur cette doctrine terministe des idées, André de Murait ne
s'attarde pas dans le trésor de la pensée franciscaine, là où nous illumine l'idéal
de contemplation dépourvue de toute ratiocination. Il voit d'abord en Occam

un des artisans de la destruction de la métaphysique. Occam nous est présenté
comme l'un des précurseurs de la philosophie moderne qui n'aura bientôt plus
qu'à se refermer sur la connaissance du monde physique et son épistémologie.
En effet, « à la contemplation du spirituel qui vit silencieusement de la parole
divine», s'ajoute une analyse du langage évacuant «la substance métaphysique
de ce qui est signifié par celui-ci ». Tout en mettant en évidence la modernité de
la pensée d'Occam, on lui reproche d'« avoir divisé aussi radicalement le langage
de la raison de l'intelligence de la foi» (p. 43).

La révolution d'Occam fait apparaître aussi un nouveau paradigme :

l'absolutisme théologique. A ce modèle on peut rattacher la mise en évidence du
miracle permettant à Dieu « de suspendre l'ordre qu'il a lui-même institué ». La
volonté absolue, la toute-puissance divine s'affirment au détriment d'un ordre
rationnel de la création. Ce volontarisme s'explique certes par la condamnation
de l'aristotélisme radical, mais il contient aussi en lui les germes de son
autodestruction dans la mesure où c'est l'homme qui va s'affirmer bientôt comme
volonté spontanée. Dans ce processus, Montaigne occupe, aux yeux de Ruedi
Imbach, un rôle d'intermédiaire qu'il convient de signaler : reflétant la tradition
de l'absolutisme théologique, il provoque aussi la réaction de Descartes. Pour le

montrer, il suffit de lire la paradoxale Apologie de RaymondSebond. L'apologie de la
théologie naturelle de Sebond va se faire en contestant la science des adversaires de
Sebond. Montaigne pense, en effet, ne pouvoir les désarmer qu'en mettant au
jour les «faiblesses fondamentales de la pensée humaine». C'est l'occasion pour
Montaigne d'affirmer son scepticisme pyrrhonien et de faire une profession de
foi antimétaphysique: «Je ne peints pas l'estre. Je peints le passage.» Loin
cependant d'ériger son ignorance en dogme, Montaigne pense être toujours en
quête de la vérité, vérité qui se trouve à l'horizon de notre recherche. Si le
passage l'emporte sur l'être, cela est dû au perspectivisme de la connaissance
humaine, c'est que l'homme est confronté à « l'infinie variété des choses humaines

». La raison humaine qui veut connaître Dieu le réduit à sa mesure, d'où la
discordance des opinions humaines sur Dieu. Montaigne qui choisit de ne point
aller au-delà de la «tranquille observation du moi par le moi», peut alors
renverser l'argument de S. Anselme : Au lieu de dire que Dieu doit nécessai-



Besprechungen 227

rement exister parce que la pensée humaine ne peut le concevoir comme non
existant, il faut refuser à la raison humaine ce pouvoir de tout contrôler et
admettre qu'il y a quelque chose au-delà du pensable. «L'incommensurabilité
entre Dieu et l'homme est totale. » « Et toutefois, relève avec ironie Montaigne,
nostre outrecuidance veut faire passer la divinité par nostre estamine» (p. 106).
Ainsi l'exaltation de la toute-puissance divine n'a, chez Montaigne, que le rôle
de rejeter l'homme sur lui-même, de le mettre « en chemise », de montrer qu'il
n'a que la possibilité de se connaître lui-même et dans l'instant présent. Tout
autre est l'attitude de Descartes qui va se servir du Dieu tout-puissant pour
dépasser le doute et qui, se faisant, le détruit. La raison, un instant dépossédée de
ses droits par l'absolutisme théologique et le scepticisme de Montaigne, les

retrouve tous. «C'est comme si, note Ruedi Imbach, la raison humiliée voulait
retrouver ses prérogatives. Faut-il s'étonner qu'elle veuille dès lors définitivement

se libérer du joug théologique et s'affirmer par la négation de la théologie
chrétienne?» (p. 115).

Montaigne critiquant la métaphysique annonce Kant. Pas étonnant alors

que le refus de l'argument ontologique soit aussi au centre de la révolution
kantienne. Si l'existence «ne contribue en rien à la «quiddité» de Dieu», je ne

peux, «par la seule pensée, répondre à la question de savoir si à ma représentation

de Dieu correspond quelque chose dans le réel» (p. 152—153). Ainsi la
Critique de la raisonpure repousse les prétentions de la raison spéculative à parler de
Dieu d'une manière objectivante et objective. L'usage tout humain de la raison
oblige Kant à substituer aux onto-théologies précédentes une étho-théologie. Se

défier des tendances de la raison spéculative à aller au-delà de l'expérience c'est
nécessaire, mais non encore suffisant. Tout aussi dommageable pour l'homme
est l'empirisme éthique «qui voudrait qu'on pût agir uniquement selon des

déterminations empiriques, à tel point que les principes mêmes de la morale
seraient dépendants de l'expérience» (p. 159). Quelles sont alors les conditions
de possibilité d'une morale humaine — La liberté de l'être raisonnable qui se
donne à lui-même ses propres lois et la nécessité de poser Dieu pour pouvoir
«penser le souverain Bien comme possible». Une telle théologie morale a le
mérite, selon le professeur Höffe, d'inclure une critique transcendantale de la

raison, d'être appropriée « à l'expérience de base de l'homme moderne » (p. 163)
et d'être en accord avec la pensée chrétienne en ce qu'elle fait référence au Dieu
se révélant à l'homme dans l'histoire et par un acte de suprême liberté.

III. Perspectives contemporaines

Kant a limité le savoir métaphysique pour faire une place à la croyance.
Positivisme et néopositivisme allaient soit réfuter la théologie philosophique
parce que dépassée, soit considérer toutes les propositions métaphysiques qui la

composent comme non sensées. Et pourtant on assiste aujourd'hui à l'autoré-
futation des dogmes néopositivistes en vertu d'une critique de l'empirisme
radical, de l'affirmation de la nécessité de la réflexion pour médiatiser l'expérience

et de la reconnaissance du pouvoir synthétique de la raison. Cette critique
ayant rendu possible «l'ouverture d'un espace conceptuel pour la métaphysique

», le désir du professeur Agazzi est de venir l'habiter en redonnant tous ses



228 Besprechungen

droits à la fides quaerens intellectum, dans un monde qui reconnaît avant tout la

valeur de la science. Pour parvenir à cette fin, il convient d'établir d'abord la

légitimité des médiatisations métaphysiques dont une théologie rationnelle a

besoin. Contrairement à l'opinion de Kant, E. Agazzi estime qu'une métaphysique

cognitive est possible si l'on prend soin de distinguer signification et
référence des concepts. Certains concepts, en effet, « sont certainement
applicables à l'expérience (donc [ils] comprennent celle-ci à l'intérieur de leur
référence), sans pourtant être obligés de s'y rapporter nécessairement (parce que
leur signification, telle qu'on l'exprime dans leur définition, ne comporte aucune
référence obligatoire à l'expérience » (p. 212). Alors, il serait possible de donner
à la foi religieuse qui nous ouvre à l'horizon de la transcendance un noyau de

compréhension rationnelle, si petit soit-il, noyau qui rendrait intellectuellement
raisonnable l'acceptation de Dieu.

On peut estimer aussi que la connaissance n'est pas « un édifice bâti sur un
rocher inébranlable », mais « un bateau en révision et en amélioration permanente

mais qu'on doit maintenir à flot» (p. 194). De même que notre connaissance

du monde est fondée sur un cogito pré-réflexif qui m'ouvre au monde, de
même en est-il pour deux autres formes de transcendance : autrui et Dieu. Or,
l'intuition, qui correspond dans la terminologie du professeur Küng à ce savoir
pré-reflexif, n'est plus considérée par la science comme une connaissance
parfaite et infaillible. Alors «une meilleure intégration du «savoir» religieux dans
l'ensemble de notre savoir » est désormais possible. Dans ce contexte, la tâche du

philosophe est de clarifier le savoir pré-réflexif en élaborant des critères pour
l'évalution épistémologique de ce donné.

L'empathie intuitive qui nous fait connaître Dieu est fondée sur notre vue de
la création et est comparable à la connaissance intuitive d'une personne
humaine s'exprimant à travers son corps. Cette comparaison rapprocherait la
perspective de Guido Küng de la philosophie de la chair d'un Merleau-Ponty.
Emmanuel Levinas reproche à cette ontologie du sensible de ne révéler qu'une
solidarité de l'être anonyme. Il me demande si le mouvement de transcendance
qui me porte vers autrui n'est pas autre chose que « la <gnose> du toucher, ou du
voir — fussent-ils regard et contact de chair-à-chair» (p. 184). Nous faisons
l'expérience, c'est la conviction d'Emmanuel Levinas, d'une autre donnée
irréductible qui a l'avantage, celle-ci, de briser une tendance non personnaliste :

la relation éthique. En d'autres termes : l'expressivité du corps humain, et
particulièrement du visage, ne signifie-t-elle pas un « autrement qu'être » N'y
a-t-il pas, au-delà de l'être, un appel silencieux qui me renvoie à l'autre homme,
appel qui engage ma responsabilité éthique Alors que chez Kant la reconnaissance

de la personne d'autrui résulte d'un impératif de la raison, de sorte que
rien n'échappe à la conscience de soi et à la raison qui permet de déterminer a

priori les conditions de possibilité de l'expérience morale, la « non-in-différence
des hommes les uns aux autres qu'on appelle aussi amour» (p. 186) est l'expérience

spirituelle sui gneris à travers laquelle se révèle, aux yeux de Levinas, la
transcendance. Le don a remplacé le devoir. Un surplus de signifiance s'ajoute à

l'interprétation préférentielle de la pensée comme savoir: la gloire par laquelle
Dieu se manifeste dans le visage de l'autre-homme.

Dominique Rey



Besprechungen 229

Wolfhart Pannenberg: Anthropologie in theologischer Perspektive. -
Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1983. 540 S.

Seit Feuerbach, Marx und Freud gilt die Religion dem modernen Denken
weithin als ein sekundäres Bedürfnis, das psychologisch und soziologisch durch
seine Herleitung aus anderen, angeblich fundamentaleren Sachverhalten erklärt
werden kann. Ist es möglich, dem modernen Bewußtsein des Menschen von
sich selbst die religiöse Dimension zurückzugeben Das würde eine Leseart der
Befunde der Wissenschaften vom Menschen voraussetzen, welche die Religion
nicht zum Zusatzphänomen deklariert, sondern als konstitutiv für den
Menschen ausweist. Um nichts Geringeres geht es in Pannenbergs umfassendem
Versuch einer «Anthropologie in theologischer Perspektive», deren erklärte
«Generalhypothese» (19) die Annahme bildet, daß eine kritische, in die Tiefe
dringende Aneignung der Humanwissenschaften durchgehend auf Aspekte
stößt, deren angemessene Berücksichtigung nicht unter Ausblendung einer
genuin religiösen Bezugsproblematik erfolgen kann.

Was Pannenberg geben will, ist eine «theologische Interpretation der
Implikationen nichttheologischer anthropologischer Forschung» (20). Für ihn ist
diese Verknüpfung von Theologie und Anthropologie nicht etwas, das der
Theologe auch unterlassen könnte. « Niemand kann sich die Problemsituation
aussuchen, in die er mit seinem eigenen Beitrag eingreifen möchte» (15). Die
Diskussionslage aktueller Theologie läßt sich nicht von jener der Anthropologie
abtrennen. Das verwehrt die zunehmende « anthropologische Konzentration »

(15) der theologischen Begründungsproblematik in der Geschichte der Neuzeit.
Diese widerspiegelt die Verlagerung der Philosophie, welche Gott, wenn
überhaupt, primär als die Voraussetzung menschlicher Subjektivität und nicht des

physikalischen Universums denkt. Das genuin theologische Moment dieser

Entwicklung liegt in der Bezogenheit christlicher Theologie auf die Heilsfrage
des Menschen, im Glauben an die Menschwerdung Gottes (12). Schließlich
erfolgte auch die Bestreitung des Glaubens und der Theologie von Feuerbach
bis Freud auf dem Boden einer Anthropologie, welche die Religion zum
Produkt menschlicher Selbstentfremdung erklärte. Infolge dieser geschichtlich
gebildeten Problemlage kann die christliche Theologie das Bewußtsein ihrer
Wahrheit nur durch ihre Grundlegung auf dem Boden allgemeiner Anthropologie

wiedergewinnen. Pannenberg charakterisiert deshalb seinen Versuch als

«fundamentaltheologische Anthropologie» (21). Jenen Theologen, welche vor
einer solchen Aufgabe angesichts der — tatsächlichen — Gefahr einer «

anthropologischen Umklammerung der Theologie» (15) zurückweichen, gibt Pannenberg

zu bedenken, daß die Theologie « durch ihre Abweisung der Anthropologie
erst recht in die Abhängigkeit anthropologischer Bedingtheit» (16) gerät und

sich schutzlos dem Verdacht subjektiver Setzung preisgibt.
Pannenberg schickt seiner inhaltlichen Darstellung einer solchen Anthropologie

kein Methodenkapitel voraus, in dem klar gemacht würde, wie die
Wissenschaften vom Menschen, die Humanbiologie, die Psychologie oder die

Soziologie «auf ihre religiösen und theologisch relevanten Implikationen zu

befragen » (21) sind. Die Durchführung zeigt, daß er vor allem auf zwei Wegen



230 Besprechungen

vorgeht. Der erste ist jener der begriffs- und generell ideengeschichtlichen
Vergleiche. Die Fülle des vom Autor eingebrachten Quellenmaterials läßt alle
ähnlichen Versuche hinter sich ; der Rezensent kennt jedenfalls keine vergleichbare

Summa anthropologica. Dabei liegt der besondere Vorzug des Buches in der

Verbindung zeitgenössischer und klassischer Problembehandlungen : biblisches
und griechisches Denken, Theologie-, Philosophie- und Wissenschaftsgeschichte

sind hier gleichermaßen präsent. Das, wie uns scheint, bedeutsamste

Resultat, das bei dieser Komparatistik herausspringt, ist, psychologisch
ausgedrückt, die Rekognition ureigener theologischer (und natürlich philosophischer)

Fragestellungen und Begrifflichkeiten in den Leitideen moderner
Anthropologie, etwa im Begriff der Entfremdung, womit der Theologie ein
angestammter Platz in anthropologieis zurückgegeben werden kann, zumal oft eine
historisch nachweisbare Kontinuität vorliegt. Der zweite Weg ist der einer
direkten Phänomenanalyse, die wohl am ehesten als phänomenologisch zu
bezeichnen wäre ; sehr oft erfolgt sie denn auch im Anschluß an die Arbeiten
jener Vertreter der «philosophischen Anthropologie», die der phänomenologischen

Bewegung zuzurechnen sind. Diese Methode übernimmt bei Pannenberg

vor allem eine Korrektur- und Ergänzungsfunktion angesichts der
Verzeichnungen und Auslassungen, die er den verschiedenen Richtungen empirischer

Forschung infolge der Beschränktheit ihres Ansatzes oder ihrer
methodischen Zurüstung glaubt anlasten zu können. Die Unabdingbarkeit eines
solchen unmittelbaren Zugangs « zu den Sachen selbst » leuchtet ohne weiteres ein,
und gewiß vermag Pannenberg über die das religiöse Bezugsproblem selten
reflektierenden Humanwissenschaften hinaus einen neuen Blick auf des
Menschen «Sache mit Gott» zu werfen; unproblematisch ist ein solches Komple-
mentaritätsverhältnis an sich heterogener Methoden dennoch nicht, worauf am
Ende zurückzukommen sein wird.

Wie sind die verschiedenen anthropologischen Diszipinen der Frage nach
dem Menschen zuzuordnen Pannenberg läßt den Gang seiner Untersuchungen

im Allgemeinen beginnen und beim Konkreten enden. Jene Disziplin,
welche vom Menschen in der größten Allgemeinheit, nämlich als Gattungswesen,

handelt, ist die Humanbiologie. Die Abgrenzung des Begriffs des
Menschen hat durch die Erkenntnis seiner Besonderheit den ihm nächstverwandten
Tieren gegenüber zu erfolgen. Pannenberg beschreitet somit den klassischen
Weg der philosophischen Anthropologie, den Scheler, Plessner und Gehlen
eröffnet haben. Über die Verhaltensforschung läßt sich der Schritt zur Psychologie

und Soziologie tun, denen es um die Konstitution des Menschen als

Menschen, seines Ichs und Selbsts in der Gesellschaft geht. Diese Wissenschaften

untersuchen zwar die Genese der Struktureigentümlichkeiten des
Menschen, verbleiben damit aber immer noch auf dem Boden einer allgemeinen
Betrachtung. Erst die Geschichtswissenschaft erreicht das konkrete Leben der
Individuen in der Eigenart der Epochen ihres Geschichtsprozesses, was mit der
geschichtsphilosophischen Frage nach der Bestimmung des Menschen das

Grundproblem einer jeden Pädagogik aufwirft (21—23).
Um sich in einem solchen Panoptikum der Humanwissenschaften nicht zu

verlieren, bedarf es eines einheitlichen Gesichtspunktes. Pannenberg hat seine

Orientierung im « Leitfaden der Identitätsthematik, der die vorliegende Dar-



Besprechungen 231

Stellung in allen ihren Teilen durchzieht» (8), gefunden. Das ist im Rückblick
auf den viel schmaleren Vorläufer dieses Buches, die 1962 veröffentlichte
Schrift «Was ist der Mensch?», gesagt. Die Originalität von Pannenbergs
Neuentwurf einer umfassenden Anthropologie ist in der Tat darin begründet,
daß es ihm gelungen ist, den Schlüsselbegriff der früheren «philosophischen
Anthropologie», die «Weltoffenheit» des Menschen, mit der neu in den
Mittelpunkt gerückten Identitätsthematik zu verbinden. Und das Herausfordernde
an Pannensbergs Problembehandlung liegt daran, daß er die zum Modetrend
gewordene handlungstheoretische Begründung einer Selbstkonstitution des

Menschen von seinem eigenen Zentralthema des religiösen Bezugs her zu
unterlaufen versucht, indem er aufzeigt, daß der Mensch in seiner personalen
Selbständigkeit zwar nur als handelndes Wesen in Erscheinung tritt, daß aber
solche Selbständigkeit Bedingungen hat, «die nicht ihrerseits noch einmal als
Produkte menschlichen Handelns beschrieben werden können» (513). Der
Begriff schließlich, in dem Pannenberg am Ende eine «Sinngegenwart» zu
denken wagt, «die sich nicht menschlichem Handeln und menschlicher
Sinnsetzung verdankt, sondern umgekehrt der Konstitution der menschlichen
Subjektivität und aller menschlichen Sinndeutung schon zugrunde liegt» (505), ist
kein anderer als der ob seiner dualistischen und antivitalen Belastetheit von den
Gründern der philosophischen Anthropologie verpönte Geistbegriff. Er wird
von Pannenberg im Zusammenhang seiner Deutung menschlicher Geschichtlichkeit

neu gefaßt — auch das ein Novum im Hinblick auf die von Marquard
(vgl. 475) behauptete kongenitale Unverträglichkeit von Geschichtsphilosophie

und Anthropologie.

Die inhaltliche Darstellung setzt sich aus drei Teilen zusammen. Der erste,
betitelt Der Mensch in der Natur und die Natur des Menschen, knüpft vornehmlich an
die von den Klassikern der philosophischen Anthropologie, Scheler, Plessner
und Gehlen vorgetragene Theorie der «Sonderstellung» des Menschen innerhalb

des Lebendigen an. Die Rückorientierung an Herder, der vor Gehlen die
den Menschen als biologisches Gattungswesen charakterisierenden «Lücken
und Mängel» herausstellte, diese jedoch durch seine «Anlage zur Vernunft,
Humanität und Religion » kompensiert und die Richtung seiner Entwicklung
durch das ihm eingetragene Gottesbild vorgezeichnet sah, wird für Pannenberg
zum Anlaß, die Weltoffenheit und «Exzentrizität» (Plessner) des Menschen als

seine « Gottoffenheit » (66) zu deuten, freilich nicht im Sinne eines « anthropologischen

Gottesbeweises » : « Nur als Problem ist die Gottesfrage dem Menschsein

des Menschen unveräußerlich» (70). Theologisch kann damit das
«Weltverhältnis als Ausdruck der Gottebenbildlichkeit des Menschen» (71ff.), die
besondere «Zentralität» des Menschen in ihrer ichsüchtigen Perversion

hingegen als Sünde (77ff.) beschrieben werden.

Der zweite Teil befaßt sich unter dem Titel Der Mensch alsgesellschaftliches Wesen

mit den um die Identitätsproblematik zentrierten Beiträgen psychologischer
und soziologischer Forschung. Zur Sprache kommen nach verschiedenen
historischen Rückblicken der dialogische Personalismus, Meads Theorie des Selbsts,
die psychoanalytische Ichpsychologie bis hin zu Erikson. Zu seiner eigenen



232 Besprechungen

Unterscheidung von Ich und Selbst holt der Verfasser vom Deutschen Idealismus,

aber auch von Heidegger und der sprachanalytischen Philosophie her aus ;

sie mündet in die These, daß «Identität und Kontinuität des Ich im Selbst

gründen» (216). Die religiöse Dimension der Person kommt mit dem von
Erikson in die Identitätsdiskussion eingeführten Phänomen des sogenannten
Grundvertrauens in den Blick, das ob seiner Unbegrenztheit — und damit als

potentielle Gottesbeziehung - als ein von vorneherein religiöses Phänomen in
Anspruch genommen wird (224). Von hier aus ergibt sich schließlich die nicht
nur umfangsmäßig in die Mitte des Buches führende Bestimmung des
Menschen als Person : « Person ist der Mensch in seiner G anzheit, die das Fragmentarische

seiner vorhandenen Wirklichkeit überschreitet» (228). Oder, bezogen
auf die zeitliche Struktur der Differenz von Ich und Selbst: «Person ist die
Gegenwart des Selbst im Augenblick des Ich» (233, vgl. 513). Die so verstandene

Personalität ist der Ort, wo die Beanspruchung des augenblicklichen Ichs
durch unser wahrhaftes Selbst im vorwegnehmenden Wissen um unsere mögliche

Identität aufscheint. Damit ist der Einstieg in die Entfremdungsproblematik

gegeben, zu der Pannenberg mit einer Erörterung des Gefühls und der
Stimmungen überleitet, die auf bevorzugte Weise den Bezug des Menschen auf
seine Lebensganzheit erkennen lassen, wie insbesondere Kierkegaards und
Heideggers berühmte Analysen der Angst gezeigt haben. Der Begriff der
Entfremdung wird über Marx und Hegel auf ältere, genuin christliche Wurzeln
zurückgeführt ; dieser « begriffsgeschichtliche Befund legitimiert die christliche
Theologie, mit den Begriffen Entfremdung und Selbstentfremdung als Bestandteilen

ihres eigenen Erbes zu arbeiten» (261). Wurde die Religion von Feuerbach

und Marx als Ausdruck entfremdeten menschlichen Bewußtseins hingestellt

— eine Kritik, der nach Pannenberg nur die «Verfallsform der Religion
verfällt», bei welcher «die andere Welt der Religion die Alltagswelt des Diesseits

nicht mehr herausfordert» (273) —, so geht es der Religion umgekehrt
ihrem eigenen Selbstverständnis nach um die Überwindung der Entfremdung
des Menschen von seinem sinngebenden Grund. Pannenberg nimmt darum im
Anschluß an Tillich den Entfremdungsbegriff zur Interpretation der christlichen

Erbsündelehre auf (273ff.). Das Gefühl der Schuld wird als Wissen der
eigenen Nichtidentität gedeutet (286f£), dem Gewissen, dessen Funktion sich
nicht auf die einer moralischen Norminstanz beschränkt, sein ursprünglicher
Platz im Selbstverhältnis des Selbstbewußtseins zurückgegeben (289ff.).

Im dritten und letzten Teil weitet sich der Blick auf Die gemeinsame Welt der
Kultur. Die «Aporien des Kulturbegriffs» (305ff.) werden durch eine
Gegenüberstellung der bei den Institutionen ansetzenden Kulturtheorien und der
Symboltheorien veranschaulicht; plädiert wird für eine Vereinigung beider
Aspekte. Im Thema Spiel wird die Identitätsfrage des Individuums mit seiner
Rolle im Gemeinschaftsleben verklammert. Huizingas Homo Indens gibt den
Anlaß für eine eingehende Erörterung des Kults als «heiliges Spiel» (327),
welches aus der Alltagswelt heraustritt und die Grundordnung des Kosmos zur
Darstellung bringt. In einem Abschnitt «Sprache als Medium des Geistes»
(328£f.) diskutiert der Autor die These vom Sprachrelativismus, die Sprechakttheorie

und die Anwendung solcher Konzeptionen auf die Theologie, schließ-



Besprechungen 233

lieh Ebelings Versuch, das Wort Gottes als das erfüllte Wesen der Sprachlichkeit

zu verstehen. Ein eigenes Kapitel ist dem «Sinngehalt der gesellschaftlichen

Institutionen» und damit der Auseinandersetzung mit der Soziologie,
speziell der Religionssoziologie gewidmet. Das Schlußkapitel «Mensch und
Geschichte» weist die «eschatologische Reorientierung der Anthropologie»
durch Paulus — Christus als neuer, zweiter Adam - in ihrer Spannung sowohl zur
«Urzeitorientierung des Mythos» (483) als auch zu dem auf das Immerseiende
gerichteten griechischen Denken als grundlegend für den Gedanken der
Geschichtlichkeit auf. Die Geschichte wird als dasprineipium individuations (472)
der Individuen und Völker, als «Weg zur Zukunft der eigenen Bestimmung»
(512) und damit als der eigentliche «Bildungsprozeß des Subjekts» (488ff.)
begriffen. Der Geistbegriff, den Pannenberg am Ende einführt, ohne ihn
systematisch rechtfertigen zu können - was nicht im « Rahmen einer Anthropologie

», sondern nur « im Zusammenhang einer allgemeinen Ontologie » möglich
wäre (507) - erfährt von hier aus seine Neubestimmung: «Geist» nennt
Pannenberg «die Gegenwart des Wahren und Endgültigen inmitten der unvollendet

abbrechenden Prozesse der Geschichte, inmitten irdischen Mißlingens und
irdischer Vergänglichkeit» (505).

Pannenbergs Buch ist erklärterweise das Werk eines Theologen, der die
theologisch relevanten Implikationen anthropologischer Forschung zu Ende
denken will. Es ist in dieser seiner Art ohne Zweifel die umfassendste und tiefste
Arbeit, die bisher vorgelegt wurde — und die Art selbst, wie Pannenberg
Geistesgeschichte mit dem aktuellen Fragestand der Humanwissenschaften,
Phänomenologie mit Theologie verbindet, ist neu. Wer bisher vornehmlich im
einen oder anderen Bereich zu Hause war, wird Pannenbergs Buch nicht aus der
Hand legen, ohne zumindest ein neues Problembewußtsein in anthropologischen

Fragen gewonnen zu haben.
Eine Kritik des Buches ist unter verschiedenen Gesichtspunkten möglich.

Ein erster beträfe die allgemein ideen- und speziell wissenschaftsgeschichtliche
Richtigkeit des Wiedergegebenen: Wir haben in jenen Bereichen, wo wir uns
auszukennen meinen, keine groben Mißverständnisse oder Verzeichnungen
entdeckt. Eine zweite Art der Kritik wäre philosophisch-phänomenologischer
Natur und hätte Pannenbergs Phänomenanalysen zum Gegenstand : Sie müßte
ebenso minutiös sein wie Pannenbergs Analysen selbst, kann also nicht auf
kleinem Raum gegeben werden. Eine dritte Kritikmöglichkeit ist methodologischer

Natur: Pannenbergs neuartige, unseres Erachtens eminent zukunftsträchtige

Verbindung bisher disparater Bereiche, aber auch der Ergebnisse
andersgesetzlicher Methoden fordert zu grundsätzlichen Überlegungen heraus,
die unter den Titel « Theologie, Religionsphilosophie, Religionswissenschaft »

zu stellen sind.
Wir gehen von drei Feststellungen aus. Erstens : Die Methode, mittels deren

Pannenberg die religiöse Dimension in die anthropologische Fragestellung
einbringen will, ist wie gesagt vornehmlich jene der direkten Phänomenanalyse,
welche die «säkulare Beschreibung» der menschlichen Phänomene durch die
Humanwissenschaften durch den Aufweis theologisch relevanter Aspekte «

vertiefen» soll (vgl. 19). Gegen die Beiziehung einer solchen, im sozialwissen-



234 Besprechungen

schaftlichen Sinn nicht-empirischen Methode ist nicht nur nichts einzuwenden;

sie ist vielmehr als Komplement und mögliches Korrektiv empirischer
Methoden unverzichtbar. Zweitens : Was jedoch trotzdem erstaunt, ist die geringe
Berücksichtigung, die im Buch die empirische Religionsforschung im Vergleich
zu den andern Zweigen der Humanwissenschaften findet. Am stärksten ist die

Religionssoziologie präsent, am schwächsten die Religionspsychologie: die
Namen bekannter jüngerer und älterer Religionspsychologen wie Vergote,
Bovet u.a. sucht man im Verzeichnis vergeblich (die Religionswissenschaftler
scheinen mir überhaupt untervertreten, wie etwa ein Vergleich mit M. Eliade,
The Quest. Meaning and History in Religion, 1969, zeigt). Eine Erklärung
dieses Sachverhalts dürfte eine dritte Feststellung liefern: Eine Religionspsychologie,

welche Pannenbergs Zentrierung auf die Identitäts- und
Konstitutionsproblematik entspricht, ist erst seit 1980 hervorgetreten. (C. Brusselsmans

[ed.], Toward Moral and Religious Maturity. The First International Conference

on Moral and Religious Development, Silver Burdett 1980 ; J.W. Fowler,
Stages of Faith. The Psychology of Human Development and the Quest for
Meaning, Harper & Row 1981 ; dt. Übers, in Vorbereitung in der Reihe
«Religion und Entwicklung», Benzinger; dort auch F. Oser/P. Gmünder, Der
Mensch - Stufen seiner religiösen Entwicklung, 1984. Den wichtigsten
Ausgangspunkt dieser Neuansätze bildet L. Kohlbergs Stufentheorie des moralischen

Urteils, deren Nichteinbeziehung eine der wenigen wirklichen Lücken
des Buches angesichts der aktuellen Diskussionslage ausmacht.)

Damit soll nicht gesagt sein, daß Pannenbergs Buch bereits im Zeitpunkt
seines Erscheinens durch die empirische Forschung überholt war. Das ist
hinsichtlich der in ihm enthaltenen ideengeschichtlichen Analysen, der prinzipiellen

theologischen und religionsphilosophischen Erwägungen, aber auch
hinsichtlich der sich auf eine unmittelbare Evidenz berufenden Phänomenbeschreibungen

gar nicht möglich. In dem Maße jedoch, in dem es einer « Anthropologie

in theologischer Perspektive » effektiv und konkret « um die religiöse
Dimension der menschlichen Lebenswirklichkeit in ihrer strukturellen Eigenart

und in ihren wichtigsten Erscheinungsformen» (7) geht und sich diese

Erscheinungsformen dem direkten Blick entziehen, was zumindest hinsichtlich
ihrer Ontogenese bestimmt zutrifft, wird sich eine solche Anthropologie in ein
positives Verhältnis zu einer empirischen Erforschung der Religionsphänomene

setzen müssen, die erst in den Anfängen steht und ihrerseits der Förderung

durch die Begriffsarbeit des Philosophen und Theologen bedarf.
Ein schönes Beispiel für das, was hier als Aufgabe ansteht, gibt Pannenbergs

Hinweis auf die Möglichkeit einer Neuinterpretation dessen, was Piaget die
«mythischen» und «animistischen» Züge kindlichen Denkens genannt hat.
Gewiß trifft zu, daß eine nicht einseitig wissenschaftsorientierte Deutung der
Erkenntnisentwicklung hier statt einer mangelnden Unterscheidung zwischen
subjektiver und objektiver Wirklichkeit den «noch unabgeklärten Ausdruck
eines Sinnes für die religiöse Tiefendimension» (341) erblicken kann, der in der
späteren Entwicklung oft verkümmert und darum durch eine « geeignete
religiöse Erziehung» (ebd.) zu fördern wäre. Aber die Erhellung solcher
Entwicklungswege kann, genauso wie jene des wissenschaftlichen Denkens, zu deren



Besprechungen 235

Zweck Piaget die genetische Epistemologie konzipierte, nur mit Hilfe der
empirisch verfahrenden genetischen Psychologie vorgenommen werden. Und
wenn wir mehr über die Gesetzlichkeiten solcher Entwicklung, über die hier
auftretenden Ungleichgewichte zwischen religiöser und wissenschaftlicher
Weltdeutung etwa, sowie über die dem Kinde und Jugendlichen gegebenen
Möglichkeiten zu deren Behebung, wüßten, dann bestünde vermutlich auch die
Gewähr, daß wir die passenden Mittel zur Förderung religiöser Entwicklung
ausmachen könnten.

So scheint mir eine Anthropologie, welche das, was bei Pannenberg
Programm und Postulat bleibt, wirklich realisieren will, die ihr zukommende Form
allein in einem neuen Gestaltkreis multidisziplinärer Zusammenarbeit:
zwischen Religionshistorikern, Religionspsychologen und -Soziologen, zwischen
Philosophen und Theologen finden zu können. Die Bedingungen, unter denen
eine solche Zusammenarbeit fruchtbar wird, können hier nicht weiter erörtert
werden ; es genüge der Hinweis, daß ein multidisziplinäres Modell wie jenes, das

Piaget mit der genetischen Epistemologie für die wissenschaftliche
Erkenntnisentwicklung entwarf, mutatis mutandis auch in der Religionsforschung
Anwendung finden kann. Dafür dürften in verschiedenen Disziplinen neue
Voraussetzungen gegeben sein : seitens der eben aufgekommenen strukturgenetischen

Religionspsychologie beispielsweise durch die Zurücknahme jenes
Reduktionismus, welcher die Entstehung von Religion durch ihre Zurückführung
auf privative Trieb- und Gesellschaftsstrukturen erklären wollte. Statt dessen

gewinnt die Einsicht an Boden, daß die religionspsychologische Forschung
zwar ein taugliches und unabdingbares Instrument ist, um den Aufbau der
Strukturen unserer Repräsentation religiöser « Gegenstände » erhellen zu können —

ein neuentdecktes Faszinosum menschlicher Kreativität —, daß sie aber nicht
befugt ist, Aussagen über die Referenzobjekte menschlichen Redens, Vorstellens

und Denkens — etwa über Gottes Sein und Wesen — zu machen. Seitens der
Theologie darf die Bereitschaft vorausgesetzt werden, die aufgedeckten und
weiter aufzudeckenden Bedingtheiten menschlicher Empfängnis des Göttlichen

als solche gelten zu lassen — Pannenbergs Distanzierung von einem «

törichten Purismus », der « auf der Reinheit des biblischen Gotteswortes von allen
menschlichen (und namentlich mythischen) Beimischungen besteht» (375),
schafft hierfür jedenfalls den nötigen Spielraum. Spannungsreich wird das
Verhältnis von Theologie und Religionswissenschaft innerhalb eines neuen
Bewußtseins menschlicher Kreativität und göttlicher Transzendenz immer noch
sein. Pannenbergs Buch ist eine Quelle von Informationen und Einsichten, aber
eine Herausforderung zugleich, nicht nur für den Theologen, sondern auch für
den Philosophen und Sozialwissenschaftler.

Reto Luzius Fetz


	Besprechungen

