Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 31 (1984)
Heft: 1-2
Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BESPRECHUNGEN

Franz J. Bautz, Hrsg. : Geschichte der Juden von der biblischen Zeit bis
zur Gegenwart. — Miinchen: C.H. Beck’sche Verlagsbuchhandlung 1983.
248 S. (Beck’sche Schwarze Reihe 268).

Dieses Buch ist die schriftliche Form einer Sendereihe des Bayrischen
Rundfunks aus dem Jahr 1980. Jiidische und christliche, deutsche und nicht-
deutsche Autoren haben die zehn Beitrige verfaBlt, die die hauptsichlichen
jidischen Schicksale von den biblischen Urspriingen bis heute darstellen. Dem
Altertum sind die drei ersten Beitrige gewidmet (Anfinge, Exil und Wieder-
aufbau im 6.—4. Jh. v. Chr., der so folgenreiche Zeitraum von Alexander d. Gr.
am Ende des 4. Jh. v. Chr. bis zur arabischen Eroberung im 7. Jh. n. Chr.); dem
Mittelalter gelten zwei weitere Kapitel (Juden im christlichen Mittelalter, Juden
in der Welt des Islam), wihrend die neuere Geschichte in vier Abschnitten
behandelt wird (Osteuropiisches Judentum, Judenemanzipation im Deutsch-
land des 18. und 19. Jhs., Antisemitismus in Europa und Zionismus als Haupt-
triebkrifte bei der Griindung des modernen Staates Israel, Judentum in Ame-
rika). Auf Bibliographie und Anmerkungen ist ganz verzichtet, eine verstind-
liche, aber dennoch bedauerliche Entscheidung dieser Publikation. Beigegeben
ist eine von Peter Schifer, dem Autor eines der Beitrige, erstellte vierseitige
Zeittafel, die bis 1979 reicht, sowie dreizehn Karten aus H. H. Ben-Sasson,
Geschichte des jidischen Volkes, 3 Bde, Miinchen: C. H. Beck 1978-1980.
Ferner werden die Verfasser der Beitrige mit Geburtsjahr, Stellung und Biblio-
graphie vorgestellt.

Die einzelnen Kapitel sind gut leserlich geschrieben und bewegen sich
dennoch auf wissenschaftlichem Niveau. Einzig beim Aufsatz iiber Kirche und
Synagoge, der die leidvollen, furchtbaren Schicksale der Juden im Mittelalter
und zu Beginn der Neuzeit beschreibt, weicht der historische Bericht gelegent-
lich apologetischen oder schablonenhaften Urteilen. Doch wer wird die darin
fithlbare persénliche Erschiitterung der Autorin bei soviel Schrecklichem und
Unrechtem, das geschah, verargen wollen?

ADRIAN SCHENKER



212 Besprechungen

Léon Epsztein: La justice sociale dans le Proche-Orient Ancien et le
peuple de la Bible. Préface de Henri Cazelles. — Paris: Les Editions du Cerf
1983. 272 p. (Coll. Etudes annexes de la Bible de Jérusalem.)

Das vorliegende Werk, dem ein freundschaftlich-positives Geleitwort von
Henri Cazelles vorausgeschickt ist, stammt von einem Verfasser, der selbst kein
Althistoriker ist, sondern sich bisher mit Studien zur Soziologie von Wirtschaft
und Ethik in der Moderne befaf3t hat (L’économie et la morale aux débuts du
capitalisme industriel en France et en Grande Bretagne. Paris: Armand Colin
1966). In imponierender Griindlichkeit hat sich E. mit der Geschichte des alten
Vorderasiens und Israels vertraut gemacht und eine immense Sekundirliteratur
verarbeitet, von der die ausfiihrliche und wertvolle Bibliographie zum Thema
Gerechtigkeit, Recht und Gesellschaft in Mesopotamien, Agypten, Ugarit und
Israel Zeugnis ablegt (S. 233-260).

Das Buch umfaB3t 3 Teile. Zunichst werden die Auffassungen von Gerech-
tigkeit in Mesopotamien und Agypten dargestellt (S. 17-78). Der Verfasser
bespricht zu diesem Zweck die literarischen Quellen juridischer oder weisheit-
licher Art, die das Rechtsempfinden dieser Zivilisationen erkennen lassen. Fiir
Agypten sind fast keine eigentlichen Rechtstexte bekannt. Dementsprechend
zieht E. verschiedene literarische Quellen zur Sozialgeschichte heran, aus denen
die dgyptischen Anschauungen iiber Sitte und Recht deutlich werden.

Der 2. Teil (S. 79-137) ist ein Abril3 der Geschichte, der kritisch-histori-
schen und insbesondere der soziologischen Erforschung des AT. Wichtige
soziologische Interpretationen der Geschichte Israels und besonders der Pro-
pheten werden zusammenfassend dargeboten (u.a. Louis Wallis, Max Weber,
Antonin Causse).

Im 3. Teil (S. 139-216) stellt E. in drei Kapiteln seine Sozialgeschichte
Israels und der Propheten sowie die Ideen iiber Gerechtigkeit und Recht im
alten Israel dar. Zuerst erortert er die Urspriinge Israels und namentlich die
nomadischen Anfinge und deren EinfluB3 auf die spitere Geschichte und auf die
Propheten. Dann charakterisiert er die sogenannte Sozialkritik bei den Schrift-
propheten und die zugrundeliegende prophetische Konzeption der Gerechtig-
keit. Den AbschluB3 bildet dann eine Untersuchung des Rechtsempfindens, das
die Gesetze des AT (Tora, Pentateuch) widerspiegeln. Folgende Themen wer-
den beleuchtet: das Verhiltnis zwischen gemeinorientalischem und israeliti-
schem Recht; die Wertung der Armen im altisraelitischen Recht; die Schutz-
bestimmungen zugunsten sozial Benachteiligter (Witwen, Waisen, Fremde);
arbeits- und personenrechtliche Dispositionen (Lohnarbeiter, Sklaven); Zins-
verbot; Sabbat; Jubeljahr.

Eine Zusammenfassung (S. 217-225), die schon erwihnte, aufgegliederte
Literatur sowie ein Namen- und Sachregister runden das Buch ab und machen
es zu einem niitzlichen Nachschlagewerk.

Das Buch ist engagiert geschrieben. Die Anmerkungen sind zahlreicher als
tiblich. Darin spiegelt sich die Vorsicht des Verfassers, der als Nichtfachmann
keine seiner Aussagen unbegriindet lassen méchte. Die verarbeitete Literatur ist
wie gesagt gewaltig und verdient uneingeschrinkte Bewunderung.



Besprechungen 213

Es moégen mir trotz diesen groBBen Qualititen des Buches zum Schluf3 noch
einige kritische Bemerkungen gestattet sein: In der herangezogenen Literatur
fallen gerade wegen ihres Umfangs Liicken auf, z.B. fehlt das Werk, das im
Zusammenhang mit der Sozialgeschichte der Anfinge Israels in den letzten
Jahren viel diskutiert wird: Norman K. Gottwald, The tribes of Yahweh. A
Sociology of the Religion of Liberated Israel 1250-1050 B.C.E., Maryknoll,
New York, 1. Auflage 1979. Im gleichen Zusammenhang kann man den
Namen des fiir semitisches Nomadentum in zahlreichen Arbeiten hervorgetre-
tenen Ethnologen Josef Henninger vermissen. Uberraschenderweise werden
die so einfluBBreichen Arbeiten Alts zur Landnahme und zum israelitischen
Recht nicht einzeln zitiert, sondern es findet sich einfach der globale Hinweis
auf die 3 Binde der Kleinen Schriften. Ferner sind die Druckfehler in den
FuBinoten doch so zahlreich, daf3 es storend wirkt (Helmer Ringgren ist z.B.
immer um sein zweites «g» gebracht).

Die Darstellung leidet m.E. ein wenig unter der Tendenz, vor allem die
Einzigartigkeit der altisraelitischen Geschichte und Gerechtigkeitskonzeption
um jeden Preis hervorzuheben. Das rabbinische Judentum wird als unmittel-
barer Erbe der Propheten aufgefal3t, ohne daf die zeitlich-geschichtliche Di-
stanz zwischen den beiden Erscheinungen geniigend beriicksichtigt wire (z.B.
S. 165ft.). Die Propheten erscheinen als Inbegriff des jiidischen Humanismus,
so daB3 sich ein Leser fragt, ob hier nicht spitere Ideale auf die Propheten des
alten Israel zuriickprojiziert werden. Bei der Besprechung der Gesetze hitte die
Frage der Chronologie der einzelnen Bestimmungen im Interesse einer histo-
rischen Betrachtungsweise vielleicht gréBere Beachtung verdient. Alles in
allem werden manche Leser Vorbehalte bei Einzelpunkten machen, aber sie
werden das Buch mit Gewinn beniitzen.

ADRIAN SCHENKER



214 Besprechungen

John F. Wippel: The Metaphysical Thought of Godfrey of Fontaines. A
Study in Late Thirteenth-Century Philosophy. — The Catholic University of
America Press, Washington, D.C. 1981, XXXV - 413 p.

Gottfried von Fontaines (ca. 1250 — ca. 1306 oder 1309) gehort wie etwa
Dietrich von Freiberg zu jenen unbequemen Philosophen und streitbaren
Theologen des ausgehenden 13. Jahrhunderts, welche erst seit Beginn unseres
Sikulums Editoren (M. De Wulf, A. Pelzer) und Interpreten (P. Glorieux,
O. Lottin) finden. Angefangen mit seiner leider unveréffentlichten Disserta-
tion <Fundamental Metaphysical Themes in the Quaestiones Quodlibetales of
Godfrey of Fontaines> (Léwen 1963) hat sich Jobn F. Wippel in zahlreichen
Publikationen dem Werk dieses Weltpriesters gewidmet. Durch die vorliegende
Studie fat Wippel seine Forschungsergebnisse zusammen, um die erste grund-
Jegende Untersuchung iiber das philosophische Gedankengut Gottfrieds vorzu-
stellen und dessen Deutung aus einem Vergleich mit den metaphysischen Haupt-
strtbmungen an der Universitit Paris gegen Ende des 13. Jahrhunderts zu ent-
wickeln (cf. XIV sq., XXXV).

Unter den dualen Fragestellungen <Essenz und Existenz> (39-169), «Sub-
stanz und Akzidenz» (173-257), <Materie und Form» (261-369) unternimmt der
Verf. drei analysierende Ginge durch die fiinfzehn Qwodlibeta des aus der
Gegend von Ligge stammenden Magisters und ehemaligen Horers des Heinrich
von Gent und des Siger von Brabant. Indem der Verf. das aristotelische Akt-
Poten-Schema als Gottfrieds Leitmotiv («underlying theme », 2) ausweist, greift
er bemerkenswerterweise auch auf verstreut oder nicht edierte QOuaestiones dis-
putatae des Belgiers zuriick (cf. XXX~-XXXITII).

Bevor die Materiethematik eingehender erértert werden soll, gilt es, die
Ergebnisse der beiden anderen Problemkreise holzschnittartig zusammenzufas-
sen. Eine Konzentration auf die Materiediskussion 1iBt sich einerseits durch
einen Hinweis auf die besonders schlagkriftige Argumentation Gottfrieds im
Umkreis dieser Fragen rechtfertigen. Andererseits wurden die Abschnitte
«Godfrey of Fontaines and the Real Distinction between Essence and Existen-
ce» in Traditio 20 (1964) pp. 385—410 [jetzt revidiert 46—66] und « Godfrey of
Fontaines and Henry of Ghent’s Theory of Intentional Distinction between
Essence and Existence » in Sapientiae procerum amore. Melanges Meédiévistes offerts a Dom
Jean-Pierre Miiller, O.5.B., Studia Anselmiana 63, Rom 1974, pp. 289-321 [jetzt
revidiert 66—89] bereits publiziert.

1. In dem ersten Hauptteil der Monographie wird deutlich, kraft welcher
Argumente Gottfried die Annahme irgendeiner Art der Realdistinktion und
Zusammensetzung von essentia und existentia fiir alle geschaffenen Seienden ein-
schlieBlich der Engel verneint. Auch wenn der Verf. sich gezwungen sieht, auf
Gottfrieds teilweise recht extreme Wiedergabe («a rather extreme version», 65)
der Realdistinktionsposition hinzuweisen, deutet er Gottfrieds Lésung als eine
interessante Verbindung («interesting combination», 372) gewisser aristoteli-
scher und neuplatonischer Elemente, in welcher der extreme Realismus des
Aegidius Romanus wie auch Heinrich von Gents Lehre von der intentionalen



Besprechungen 215

Distinktion vermieden werden, indem auf die Thesen Sigers von Brabant
zuriickgegriffen wird (cf. R. Imbach, Averroistische Stellungnabmen zur Diskussion iber
das Verhdltnis von esse und essentia in Studsi sul X1V secolo in memoria di Anneliese Maier.
Rom 1981, pp. 299-339; bes. 319-322).

Im Rahmen seiner Go#teslehre diskutiert Gottfried erstens mit eindrucksvoller
Sorgfalt («carefully elaborated discussion», 372) die Méglichkeit eines philo-
sophischen Wissens um die Existenz Gottes und analysiert zweitens den Schop-
fungsvorgang. Angesichts der Polemik zwischen radikalem Aristotelismus (Si-
ger von Brabant, Boethius von Dacien) und konservativem <Lehramt> (Aegi-
dius Romanus, Heinrich von Gent) beziiglich der Ewigkeit der Welt argumentiert
Gottfried — dhnlich wie Thomas von Aquin — gegen eine allzu dezidierte
Antwort: Weder die Unméglichkeit noch die Méglichkeit eines von Ewigkeit
an geschaffenen Universums lassen sich eindeutig beweisen («neither the pos-
sibility nor the impossibility of an eternal world can be demonstrated»,

168).

2. Der zweite Hauptteil der Studie ist einer Interpretation des Duals Substanz-
Akzidenz gewidmet, wobei das Wesen einerseits als Mitte der Existenz an sich
(«center of existence in itself») und andererseits als Grundlage oder Triger der
Eigenschaften («support or subject of accidents», 175) begegnet. In diesem
Zusammenhang wird die Abstindigkeit der geschaffenen Seienden von ihrem
Ursprung deutlich, da sich das Wesen als Existenzmitte an sich einzig im
gottlichen Bereich auf urtiimliche und umfassende Weise entfaltet. Ausgehend
von der Frage, ob eine geschaffene Substanz das unmittelbare Prinzip ihrer
Titigkeiten sein kann (QL 2,4 «Utrum aliqua substantia creata possit esse
immediatum principium alicuius operationis», cit. 184 A 39), verwirft Gott-
fried ausdriicklich die bejahende Antwort Heinrichs von Gent, um zugunsten
einer Realdistinktion zwischen jeglicher geschaffenen Substanz und ihren Titig-
keitsvermégen zu votieren. Trefflich analysiert der Verf. anhand der Bezichung
der Seele zu ihren Vermoégen, wie Gottfried (cf. QL 6,4 « Utrum substantia
creata possit esse immediatum principium alicuius sui actus»,cit. 187 A 50)
durch die konsequente Anwendung des Akt-Potenz-Schemas die Vermittlungs-
funktion von Intellekt und Wille beim Erkenntnis- und Willensakt der Seele
herausstellt und die Bedeutung des Gegenstandes als Wirkursache fiir Erkennen
und Wollen betont.

Wenn Gottfried ausfiihrt, <da eine Titigkeit der Seele aufgrund ihres wech-
selnden Charakters nicht zur Gattung der Substanz gehéren kann, darf die
nichste Méglichkeit einer derartigen Titigkeit nicht mit der Substanz oder
Essenz der Seele identifiziert werden», so vermutet der Verf. einen Riickbezug
Gottfrieds auf den Aquinaten (« Godfrey here seems to have Thomas Aquinas in
mind», 188). Mit Blick auf das Problem der menschlichen Willensfreiheit im
allgemeinen und auf die Frage nach der Bedeutung und Funktion des Willens-
objekts im besonderen entwickelt der Verf. einen Vergleich mit den Zeitge-
nossen unseres Autors. Verworfen wird die sog. «voluntaristische» Deutung,
deren Hauptvertreter Heinrich von Gent die aktive Rolle des Willens beim
Willensakt unterstrich und eine strenge Anwendung des Akt-Potenz-Axioms
einzig fiir kérperliche Entititen gelten lieB (« Henry of Ghent ... emphasizes the



216 Besprechungen

active role of the will in volition and restricts rigid application of the act-
potency axiom to corporeal entities» 190). Somit steht Gottfried kontrir zu
einer Strémung, welche iiber Wilhelm de la Mare, Richard von Mediavilla und
Roger von Marston bis zu Duns Scotus reicht (cf. 191).

Folglich befindet sich Gottfried eher in einer Nihe zur sog. <intellektuali-
stischen> Tradition, fiir welche der Verf. Siger von Brabant und Thomas von
Aquin als Reprisentanten benennt. Die Art, in der Gottfried allerdings dem
Objekt, wie dieses dem Willen durch den Intellekt vorgefiihrt wird, eine ein-
deutige Wirkursichlichkeit beim Willensakt zuspricht, scheint iiber den Wort-
laut der thomasischen Texte hinauszuweisen («he has clearly gone beyond the
letter of Aquinas’s texts», 374) ; bemerkenswerterweise beteuert der Verf. auch
in diesem Kontext — O. Lottin [Psychologie et morale aux XII¢ et XIII¢ siécles,
tom. 1, Louvain/Gembloux 1942, pp. 331-339] zustimmend zitierend — die
Orthodoxie und Treue zum <doctor angelicus»: in entschiedenem Ton «still he
is not unfaithful to the Thomistic approach» (201) und vorsichtiger «he may ...
have remained true to their [sc. Aquinas’s texts] spirit» (374).

Gottfrieds Analyse der Beziehung der Seele zu ihren Vermégen 14Bt sich im
Sinne einer Weiterfithrung thomasischer Gedankenginge verstehen. Gegen
Heinrich von Gent vertritt er einen wirklichen Unterschied zwischen der Seele
und ihren Kriften, indem er ihre Vermoégen oder Qualititen als verschiedene res
interpretiert, welche dem Wesen der Seele (gleich Eigenschaften) hinzugefiigt
werden. Die beiden folgenden Abschnitte iiber die Existenzweise der Akziden-
tien (209-224) sowie die Beziehung zwischen natura und suppositum (225-257)
indizieren die Relevanz philosophischer Reflexionen fiir Fragestellungen des
Glaubens, auf der einen Seite die Eucharistielehre, auf der anderen Seite die
Trinitdtsspekulation und Christologie. Dabei verdeutlicht der Verf. wiederholt,
inwiefern Gottfrieds metaphysische Konzepte seine theologische Antwort
beherrschen («control», 376) | — Gerade im Umfeld einer Diskussion der Akzi-
dentien wire eine Einbeziehung der brisanten Stellungnahme Dietrichs von
Freiberg (De accidentibus in Opera ommnia 111, ed. M.R. Pagnoni-Sturlese, pp. 53-90)
einer umfassenderen Sichtung der einfluBreichsten Hauptstrémungen gegen
Ende des 13. Jahrhunderts dienlich gewesen.

3. Wihrend der Verf. in dem dritten Hauptteil die Thematik von Materie und
Form untersucht, ordnet er Gottfried gegeniiber einer eher von Neuplatonismus
und Augustin geprigten Rezeption des Stagiriten, als deren Vertreter er Hein-
rich von Gent nennt, einer authentischeren Aristotelestradition zu («the purer
Aristotelian tradition», 266; cf. 376).

3.1. Im Umbkreis der Frage nach dem Begriff der ersten Materie gibt wiederum
Heinrich von Gent die erste und nichste Zielscheibe (« proximate target», 265;
cf. 376) ab. Nach Gottfried ist die erste Materie als reine Potentialitit (cf.
265 sqq.) aufzufassen, welcher die Vermittlungsfunktion zwischen den Extre-
men reine Wirklichkeit und reines Nichts eignet. Einerseits erméglicht die
(erste) Materie als Seinsprinzip das Werden und Vergehen der zusammengesetz-
ten Kérper bzw. Dinge. Andererseits muB sie als reine Méglichkeit (hin zur



Besprechungen 217

Form) ontologisch verstanden werden und kann nicht (gleich einem Seienden)
abgelst von jeglicher Form vorhanden sein («cannot exist apart from some
form», 274).

Da Gottfried die Gegenwart der (ersten) Materie in den Kdérpern mit der
Maoglichkeit des substantiellen Wechsels verbindet, nimmt er mit Averroes fiir
die Himmelskorper keine Materie im strengen Sinne an und lehnt die thoma-
sische Konzeption einer Form-Materie-Zusammensetzung fiir unzerstérbare
Kérper ab. Bekanntlich — «une conclusion grave» gemafl Th. Litt, Les corps
célestes dans 'univers de Saint Thomas d’Aquin, Louvain/Paris 1963, p. 6 —
wurde Thomas durch seine hierarchische Kosmologie im allgemeinen und die
uniiberpriifte Voraussetzung der Unzerstorbarkeit der Himmelskérper im
besonderen (« Thomas’s unqualified acceptance of the incorruptible character of
the heavenly bodies», 286) zur Bestimmung der himmlischen Ortsmaterie als
Moglichkeit zu einer einzigen Form (ubi) und damit zum Postulat zweier ver-
schiedener Arten der Materie genétigt. Gottfried dagegen folgert (QL 5,2 « Ut-
rum Deus possit ex materia corruptibilis producere aliquod corpus incorrupti-
bile », cit. 288 A 102) aus der reinen Potentialitit der Materie, dal3 diese nicht in
verschiedene Arten unterteilt werden kann (« it cannot be divided into different
kinds») und daB ihr Begehren keineswegs durch eine (wie auch immer) voll-
kommene Form gestillt wird (« matter’s potentiality may be described as infinite
in this sense, that no matter how perfect the given form that actualizes it, it
always retains its capacity for others», 289). Im Hinblick auf Vorbereitung und
Ermoéglichung der kopernikanischen Wende in der Astronomie (cf. A.C. Crom-
bie, Augustine to Galileo. The History of Science. London 1952) kann die aus
dem Philosophem der reinen Potentialitit abgeleitete These der Einbeit der
Materie in ihrer Sprengkraft und Tragweite kaum iiberbewertet werden. — Die
gerade skizzierten Griinde fithren Gottfried ebenfalls dazu, die Materie-Form-
Zusammensetzung fiir geistige Seiende zu verwerfen: Weder fiir die Engel (cf.
QL 3,3 « Utrum natura angelica sit composita ex vera materia et vera forman,
cit. 278 A 64) noch (gegen Gonsalvus Hispanus) fiir die menschliche Seele (cf.
QL 15,10 « Utrum anima possit perficere duas materias», cit. 281 A 77) gilt ein
universaler Hylemorphismus.

3.2. AnschlieBend wird Gottfrieds Analyse von Status und Ursprung der sub-
stantialen Form referiert. Gottfried lehnt jegliches wirkliche Vorherbestehen
einer kérperlichen substantialen Form in der Materie ab (cf. 294). Dabei betont
er wiederholt, daf3 es irrefithrend sei, von einer Schaffung oder Hervorbringung
einer neuen Form an sich zu sprechen, weil allein der zusammengesetzte Korper
im strengen Sinne hervorgebracht wird (cf. 294, 296). Da der neue zusammen-
gesetzte Gegenstand aus Materie und Form besteht, wird die Form aus dem-
selben Prinzip wie der zusammengesetzte Gegenstand selbst entstehen, nimlich
aus der vorherbestehenden Materie (« produced ... from the preexisting matter»,
«educed from the potentiality of matter», 304).

Zumindest fiir den Bereich der Naturordnung hilt Gottfried an dem Theo-
rem einer Vorstrukturierung fest, d.h. sog. «dispositiones» bereiten die Materie
auf den Empfang der einen oder anderen Art substantialer Formen vor. Wih-



218 Besprechungen

rend er zunichst (cf. QL 2,6 « Utrum in materia prima, virtute supernaturalis
agentis possit fieri forma et species ad quam non est in potentia naturali», cit.
308 A 54) zwecks terminologischer Angleichung an neuaugustinische Zeitge-
nossen zu einer Parallelisierung von «dispositiones> und «<rationes seminales»
neigte, riickte er spiter in der Qwuaestio disputata 12 von dieser Sprachregelung ab:
Aus der Analogie zwischen Vorstrukturierungen und Keimgriinden kénnten
MiBverstindnisse in dem Sinne einer titigen Selbstverwirklichung des blof3
Moglichen («self-realizing potentialities», 312) oder einer aktiven Verursa-
chung («active causing», 313) des Formalen aus dem Materialen entstehen —
letzteres stinde in offenem Widerspruch zur wiederholt betonten reinen Poten-
tialitit der Materie.

Weiterhin wird Gottfrieds Position in der zwischen 1270 und 1290 an den
Universititen Paris und Oxford heil3 debattierten Frage nach Einbeit oder Vielbert
der substantialen Form (beim Menschen) dargestellt. Mit einer scharfsinnigen
philosophischen Kritik destruiert Gottfried verschiedene Auffassungen (Ri-
chard von Mediavilla ((?)), cf. 321 sqq ; Heinrich von Gent, cf. 329 sqq), welche
eine Pluralitit der substantialen Formen in materiellen Entititen, einschliel3-
lich des Menschen, annahmen. Theologische Schwierigkeiten in Konsequenzen
fiir Anthropologie und Christologie sowie kirchen- und wissenschaftspolitische
Erfahrungen — die Oxforder Verurteilungen der thomasischen Lésung durch
Robert Kilwardby und Johannes Peckham aus den Jahren 1277, 1284 und 1286
(cf. 319) sowie der Ausschlul des Aegidius Romanus vom Lehrkérper der
Pariser Theologen-Fakultit wihrend der Jahre 1278 bis 1285 (cf. 347) — ver-
anlafiten Gottfried, mit einem eindeutigen Votum fiir die Einheit der substan-
tialen Form zu zégern. Seine Sensibilitit fiir mégliche theologische Einspriiche
und eventuelle lehramtliche MaBregelungen lieB Gottfried seine philosophi-
schen Anspriiche hinsichtlich der Einheit der substantialen Form nur zégernd
und in vorsichtiger Diktion vertreten. Auch wenn er in Paris nachdriicklich fiir
die Freiheit einer philosophischen Verteidigung der Einheit eintrat, so erklirte
er seine Bereitschaft, die Doktrin einer Vielheit der substantialen Formen zu
akzeptieren, falls diese durch iiberzeugendere Argumente vorgetragen oder
durch eine kirchenlehramtliche Entscheidung promulgiert werden sollte:
«ideo etiam volo asserere in aliis ab homine non posse esse nisi unam formam,
paratus tenere determinate in homine esse plures formas, si appareant aliae
rationes efficaciores, vel si ex determinatione Ecclesiae determinetur aliquid

circa corpus Christi esse tenendum quod nondum est determinatum» (QL 2,7;
cit. 338 A 160).

3.3. SchlieBlich folgt eine Erérterung des Individuationsproblems. Vor dem Hin-
tergrund der Frage nach der Beziehung zwischen einer allgemeinen Natur (z.B.
«Menschheit>) und deren Realisierung in verschiedenen Individuen (Sokrates,
Plato) prizisiert der Verf., welchen Beitrag Form, Materie und Quantitit fiir die
Individuation leisten. Das ausdifferenzierte Diskussionsniveau beziiglich dieser
Thematik im Ausgang des 13. Jahrhunderts nétigt Gottfried zu duBerst kon-
zentriertem Argumentieren, auch wenn gelegentliche Gedankenabbreviaturen
heutige Interpreten vor erhebliche Verstindnisprobleme stellen. Trotz der



Besprechungen 219

erhéhten Anforderungen an die Auffassungsgabe des Lesers erscheint gerade
dieser Abschnitt besonders beachtenswert und hervorragend dokumentiert, gilt
es doch, auf recht kontroverse Forschungspositionen aufmerksam zu machen:
«There is considerable lack of agreement among twentieth-century scholars as
to Godfrey’s personal opinion on this matter» (350).

Den Schliissel zur Lésung des Problems findet Gottfried in einer termino-
logischen Unterscheidung zwischen <numerischer Einheit in einem weiten Sin-
ne» («numerical unity in the broad sense») und <numerischer Einheit in einem
engen Sinne> (« numerical unity in the strict sense», 353): Die transzendentale
oder ontologische Einheit (i.e. <broad sense>) griindet in der Form, welche
garantiert, dall jegliches gegebene Seiende eines in sich und geschieden von
allen anderen ist. Die streng numerische Einheit wird nur in materiell verfaBten
Seienden realisiert, und zwar insofern diese als guantifizierte erscheinen. Mit
Blick auf die Quantitit hebt Gottfried hervor, daB sich die beiden genannten
Weisen der Einheit nicht wirklich, sondern allein logisch unterscheiden («do
not differ really but only logically», 354).

Wenn auch die Quantitit das Prinzip der numerischen Einheit in strengem
Sinne darstellt, so verweigert Gottfried der Quantitit den Status einer Formal-
ursache der Individuation. Dabei beruft er sich auf eine Tradition von Porphyr,
Boethius, Johannes Damascenus und Avicenna, gemill der einem Akzidenz
kein eigentlicher Prinzipiencharakter zugesprochen werden darf (cf. 355).
Demnach dient die substantiale Form bei materiellen Dingen als Formalursache
der Individuation. Die Materie erweist sich als Ko-Prinzip der Individuation, da
sie als Triger («subject», 358) der substantialen Form begegnet. Als durch die
unbestimmte Quantitit (zur Teilung) disponierte gilt die Materie als Material-
ursache der Individuation. Die Wirkursache liegt im Handelnden («agent»,
362), welches aus einer hinreichend vorbereiteten Materie ein in sich ungeteil-
tes und von anderen Exemplaren derselben Art geschiedenes Einzelding her-
vorbringt. Die Quantitit wird also nicht als formale Ursache der Individuation
bestimmt, vielmehr erméglicht sie als formale Ursache einer Teilbarkeit der
Materie die Individuation mit. Aus diesem Grunde eignet der Kausalitit der
Quantitit eher ein mittelbarer (« mediate», ibid.) Charakter.

4. In seinen SchluBbemerkungen (371-386) akzentuiert der Verf. die mit Blick
auf das Literargenus der Quodlibeta iiberraschende Vollstindigkeit und Tragfi-
higkeit der metaphysischen Antworten unseres Autors («it has been interesting
and even surprising for us to discover so complete and so consistent a meta-
physics emerging therefrom [i.e. Quodlibets]», 379). Wahrscheinlich bewegt
eine fortlaufende wie unthematische Orientierung an Thomas von Aquin als
MaBstab sog. hochscholastischen Philosophierens den Verf. dazu, in Gottfrieds
Schriften ein bemerkenswert konsistentes, gewaltiges metaphysisches System zu
finden («a remarkably consistent and, in our opinion, an intrinsically powerful
metaphysical system», 380). Wichtiger als die Benennung von Vorbehalten
gegeniiber dem Gebrauch des Systembegriffs erscheint dem Rez. die positive
Wiirdigung jener Verdienste, welche sich der Verf. durch die Klirung quellen-
und problemgeschichtlicher Zusammenhinge erwirbt: Gottfrieds Metaphysik



220 Besprechungen

wird von Aristoteles, hiufig durch die Kommentare des Averroes vermittelt,
dominiert. Nennenswert erscheinen zudem die neuplatonischen Einfliisse
durch den <Liber de causis> und die «Elementatio theologica> des Proklos.
Dariiber hinaus stellt die neuaugustinische Bewegung (Johannes Peckham,
Wilhelm de la Mare, Heinrich von Gent) Gesprichspartner und Gegner Gott-
frieds. Angesichts der Spannungen und Spaltungen an der Pariser Universitit
im Umfeld der konservativen Reaktion («conservative reaction», 381) eines
Stephan Tempier sind die von Gottfried offen gehegten Sympathien fiir die
<Aristotelische Linke» (E. Bloch), namentlich Siger von Brabant, frappierend
(«sympathetic to Siger’s way of philosophizing », ibid.). Mit hartnickiger Stand-
haftigkeit opponierte Gottfried gegen Heinrich von Gent, kritisierte er Johan-
nes von Viterbo und attakierte er Gonsalvus Hispanus. Diese Bestandsauf-
nahme des Verf. sollte noch durch die Einbeziehung des Dietrich von Freiberg
vervollstindigt werden, wissen wir doch neuerdings von einer Diskussion
Gottfrieds (cf. QL 2,7) mit Dietrich (cf. die Einleitung von L. Sturlese zu De
origine rerum praedicamentalium in Opera omnia 111, pp. 131 sq.).

Wie bereits angedeutet, machte Gottfried zum Beispiel in Fragen der Kos-
mologie gewisse Zugestindnisse an das kirchliche Lehramt. Im QL 12,5 (« Ut-
rum Episcopus parisiensis peccet in hoc quod omittit corrigere quosdam arti-
culos a praedecessore suo condemnatos», cit. 382 A 8) pladiert Gottfried aller-
dings nachdriicklich fiir eine Revision der Tempierschen Verurteilung zugun-
sten einer Freiheit von Lehre und Forschung (« That which impedes the pro-
gress of students, which is an occasion of scandal among them, and which works
to the detriment of truly useful teaching, should be corrected », 383).

Der vorliegenden Studie sind nicht nur wegen ihrer vorbildlichen Erudition
zahlreiche an Themen der (mittelalterlichen) Philosophie und Theologie inter-
essierte Leser zu wiinschen. Die wegweisende Monographie erdffnet neue
Zuginge zu Gottfrieds origineller eigener Version des Aristotelismus (« his own
version of Aristotelism», 382), deren permanente Orthodoxie der Verf. rekla-
miert (« Godfrey will never follow Aristotle or Averroes or any of the radical
Aristotelians into doctrinally heterodox positions, to be sure», 381)! Die sorg-
filtigen Untersuchungen machen stellenweise exemplarisch deutlich, daBl Gott-
fried zu den faszinierenden, weil unabhingigen und eigenstindigen Denkern
seiner Zeit gehért, auch wenn der Verf. dem belgischen Weltpriester das Pri-
dikat eines Thomisten (« Godfrey himself was hardly a Thomist», 382) kaum
gewihren zu diirfen glaubt.

CrAus WAGNER



Besprechungen 221

Etienne Gilson: Constantes philosophiques de I’&tre. - Paris: Librairie
philosophique J. Vrin 1983. 253 p. (Bibliothéque des textes philosophiques.)

A sa mort, Etienne Gilson laissa le manuscrit d’un ouvrage en grande partie
inédit, probablement achevé en janvier 1968. Les deux derniers chapitres de cet
ouvrage ont été publiés en 1979 sous le titre L atheisme difficile. Le livre actuel se
compose de huit autres chapitres, dont quatre ont déja été publiés. Les quatre
autres paraissent ici pour la premiere fois. En outre, le livre contient une préface
de 'auteur et un avant-propos de Jean-Francois Courtine.

Le premier chapitre, De la connaissance du principe, a été publié en 1961 dans la
Revue de Metaphysique et de Morale; le deuxiéme chapitre, Les principes et les causes, en
1952 dans la Revue Thomiste. 1ls paraissent ici dans une version revue et corrigée.
Le chapitre V, Sur les vicissitudes des principes, reprend presque tel quel ’article paru
en 1967 dans les Melanges offerts au R.P. M.-D. Chenu. La premiére partie du
chapitre VII, L'étre et Dieu, reproduit 'un de deux articles publiés sous ce titre
dans la Revue Thomiste de 'année 1962; la seconde partie présente une version
considérablement révisée du deuxi¢me article (avant-propos).

Les chapitres jusqu’a maintenant inédits traitent de la nature du principe
(ch. IIT), de la connaissance des transcendantaux (ch. IV), de la rencontre de
’étre (ch. VI), et de Yahweh et des grammairiens (ch. VIII).

L’avant-propos nous dit que Gilson lui-méme songeait 4 une publication
posthume de cet ouvrage. La préface nous fait comprendre pourquoi. Ce livre
constitue un «rappel 2 'ordre» ayant pour but de

remettre en lumiere I'objet et la méthode propres de la philosophie pre-
miére. ... Pexploration n’en est pas achevée, ne serait-ce que parce que tout
métaphysicien a pour tiche premiére de la recommencer pour son propre
compte et que la critique d’un réel qui ne cesse de changer doit toujours étre
refaite, 4 partir des mémes principes, 2 mesure que son objet se modifie

(13).

Or il nous semble que Gilson décrit ici assez bien sa propre démarche
philosophique. On peut donc penser que, ayant réuni ces essais qui présentent
’essentiel de sa pensée, il a voulu nous les laisser comme un testament philo-
sophique.

L’intention de Gilson a surtout été de rétablir la métaphysique comme
science de ’étre en tant qu’étre, et non pas de la notron abstraite d’étre commun.
C’est précisément cette confusion entre métaphysique et logique qui a si souvent
entrainé une destruction au moins partielle de la métaphysique.

Préparée par 'erreur de tant de métaphysiciens qui avaient confondu I’étre
en tant qu’étre, objet de la métaphysique, avec la notion abstraite d’étre
commun, ou étre en général, cette décision eut pour effet de transformer les
objets de la réflexion métaphysique en notions abstraites et vides de tout
contenu réel. Ainsi réduite 2 un formalisme stérile, la métaphysique était
vouée a mourir d’inanition (87).

En réalité, la métaphysique consiste en une «considération purement spé-
culative» du premier principe, 4 savoir de I’étre, sous tous ses aspects (89).



222 Besprechungen

Tout au long du livre, I'auteur s’éléve contre ce qu’il regarde comme des
formes dégénérées de la pensée scolastique. Un tel cas est la notion du principe.
Depuis Descartes, on parle du principe de la causalité. Or il n’y a pas de tel
principe dans le sens ou on 'entend normalement: la causalité releve de I'ex-
périence sensible.

Ce soi-disant principe de la raison ne parait pas davantage dans la doctrine
des grands aristotéliciens du moyen 4ge... La raison de ce silence est simple:
la causalité n’est pas un transcendantal, sa notion n’est pas convertible avec
celle d’étre. En d’autres termes,... on peut concevoir un étre qui ne serait ni
effet ni cause (92).

La causalité est un fait d’expérience sensible immédiate. Il consiste en ceci
que des corps immobiles, apres étre entrés en contact avec quelque corps en
mouvement, se meuvent a leur tour (94).

Gilson rend aussi certaines formes de la pensée métaphysique, telles les
philosophies de I’essence, directement responsables de la critique kantienne:
étant donné ce qu’était devenu la pensée scolastique, cette critique était inévi-
table (173).

Le grand intérét de ce livre consiste cependant dans le fait qu’il présente
brievement I’essentiel de la pensée d’Etienne Gilson, surtout sa conception de
'objet et de la tiche de la philosophie premiere. Celle-ci a pour tiche unigue 1a
considération de I’étre. Méme un transcendantal, comme le bien ou le vrai,
pourtant convertible avec I’étre, risque de devenir principe de division s’il
usurpe la place de I'étre (34).

La base de la métaphysique est constituée par I'experience de ’étre. Mais cette
expérience n’est pas «une intuition purement intelligible de I’étre en tant
qu’objet intelligible ». Elle se fait 4 travers la perception sensible intelligente et
elle est, pour ainsi dire, contenue dans I’expérience de la réalité. Si I'on veut
parler d’une intuition de I’étre, il faut la comprendre comme

une expérience sensible informée par le concept abstrait de Iexistence
actuelle en général, donnée chaque fois dans tel étre particulier (149).

Etant donné les options de Gilson en matiére de métaphysique, on pouvait
s’attendre 4 une confrontation avec Martin Heidegger. Cette confrontation
prend plutét la forme d’un dialogue, certes extrémement critique, mais témoi-
gnant en méme temps d’une sympathie profonde (surtout dans L’étre et
Dien).

Bref, il nous semble que ce livre, résumant et explicitant la pensée méta-
physique de I'auteur, peut étre considéré comme une sorte de testament phi-
losophique.

ULRikA LINDBLAD



Besprechungen 223

Paradigmes de théologie philosophique, publiés sous la direction de Otfried
Ho6FFE et Ruedi IMBACH en hommage 2 Marie-Dominique Philippe, O.P.,
Fribourg, Editions Universitaires, 1983. 221 p.

Le Dieu des philosophes

La philosophie occidentale, dés son origine grecque chez les Présocratiques
etjusqu’a Hegel, s’est efforcée d’inclure dans sa recherche de la vérité la question
de Dieu. Cette question est a 'origine de ce que les éditeurs de 'ouvrage
Paradigmes de théologie philosophigue décrivent comme une démarche rationnelle et
critique s’efforcant de découvrir le sens pour 'existence humaine de la repré-
sentation que |’on se fait de Dieu. Si nous parlons du Dieu des philosophes, c’est
que les diverses conceptions de la divinité que nous montre lhistoire de la
philosophie sont étroitement liées aux «différentes fagons humaines d’interpré-
ter I'énigme que ’homme est pour ’homme» (p. 101). C’est dire que la théologie
philosophique est solidaire d’une anthropologie et qu’elle offre des variations
dépendant du sens et du non-sens que ’homme croit pouvoir donner a son
existence. Si, aujourd’hui encore en dépit d’un reliquat positiviste, les questions
existentielles sont pour ’homme des questions incontournables, alors apparait
I'importance de la question de Dieu. On pourrait méme aller jusqu’a dire qu’elle
est la question qui va de pair avec I’étonnement philosophique et qui ébranle
toutes nos certitudes quiétistes.

Réfléchissant sur la possibilité d’une théologie philosophique, le professeur
Brunner a le mérite de situer la philosophie qui parle de Dieu au-dela de
I'alternative scepticisme/fidéisme. Contre le fidéisme qui veut préserver la foi
du contact de la raison humaine et contre le scepticisme qui ne voudrait
développer I'activité de la raison qu’a «hauteur d’homme », F. Brunner pense
que la raison humaine est capable de Dieu, mais non toute seule, qu’il y a de fait
une émulation réciproque entre croyance religieuse et réflexion philosophique,
que I’homme approfondit sa vocation spirituelle en tirant les conséquences
d’une expérience religieuse « pour I'intelligence et sa vision du monde» (p. 16).
11 est ainsi légitime de «dire en méme temps que la raison est capable de parler
de Dieu et qu’elle ne I’est pas, pourvu qu’on ajoute qu’elle en est incapable par
elle-méme et sans I'appoint d’une exigence propre 2 la religion, ou pourvu qu’on
précise qu’elle en est capable dés qu’elle est éclairée d’une lumiére venue
d’ailleurs» (p. 19). Dans I’histoire de la philosophie occidentale, la théologie
philosophique a toujours été ’explicitation d’une préconnaissance ou la mise en
forme d’une expérience religieuse, et ceci grice aux trouvailles techniques des
philosophes: voila pour les faits en faveur de la thése de F. Brunner. Et si les
philosophes de notre temps n’acceptent point toujours les conclusions des phi-
losophes précédents, alors méme que les «instruments classiques de la pensée
sont toujours présents», c’est que la raison par elle-méme et sans la religion ne
pourrait rien de plus qu’une «anthropologie du fini, du temporel et de I'ima-
ginaire» (p. 17-18): voila pour le droit.



224 Besprechungen
I. Des paradigmes de theologie philosophique

Parce que la rationalité n’a pas toujours la méme apparence et qu’il peut
exister des usages diversifiés de la raison, on comprendra aisément que I’histoire
de la philosophie présente différents modeles ou paradigmes prétendant tous
répondre 4 la méme question: qu’est-ce que ’homme peut dire de Dieu? La
diversité ne fait pas que témoigner de I'importance de la question ; elle est aussi
en relation avec ce que nous appellerons, avec le professeur Brunner, une espéce
de systéme de transformation: chez les Grecs, la raison humaine est volontiers
assimilée 4 1a raison divine, les médiévaux qui congoivent ’homme comme créé 4
la ressemblance de Dieu verront la rectitude de la raison humaine dans sa
conformité au plan divin, la modernité commence avec 'affirmation d’une raison
tout humaine, bors de toute relation 3 Dieu.

L assimilation de la raison humaine a la raison divine: le modéle d’ Aristote

Selon Aristote, ’homme est doué d’un intellect agent grice auquel la sagesse
humaine peut s’achever «dans une contemplation qui n’est plus humaine mais
divine» (p. 26). Cependant, nous fait remarquer le P. Philippe, la philosophie
premiére ne s’achéve dans un regard théologique que grice a la découverte des
principes propres de «ce qui est en tant qu’il est». L’interrogation sur I’étre en
tant que tel nous améne en effet 2 remonter jusqu’a Dieu, Acte pur, Bien
supréme ne s’offrant qu’au regard du contemplatif, qu’a celui qui recherche
d’une maniére désintéressée le vrai. Les idéologies athées nous provoquent,
aujourd’hui, estime le P. Philippe, a réactualiser cette philosophie de I’étre.
Cette philosophie pourrait, au-dela des traditions religieuses et des diverses
cultures, montrer 2 ’homme comment il peut se dépasser lui-méme, pour étre
vraiment homme, en découvrant Dieu comme le Bien souverain. Parce que
’homme a usé d’une tradition religieuse comme d’un tremplin pour ensuite la
mettre entre parenthéses, nous pouvons nous demander néanmoins s’il est
possible 2 ’homme, en vertu de sa seule raison naturelle, de découvrir sa propre
nature spirituelle, capable de contempler Dieu et de 1’adorer, de se reconnaitre
dans la dimension ultime de son étre comme un étre religieux, La confusion
voulue entre connaissance philosophique et expérience mystique n’est-elle pas
ici la conséquence du fait qu’au départ la raison humaine a été assimilée 2 la
raison divine ?

Vers l'absolu de la raison humaine : les modéles de Spinoza et de Hegel

Avec Aristote, c’est ’homme qui se hissait jusqu’a Dieu; pour Spinoza le
visage de Dieu est le Verbe qui s’est fait chair. Il s’est 4 ce point fait chair qu’il
n’est, selon ’expression de Philibert Secretan, «qu’un symbole d’humanité
réussie et, si ’'on peut dire, ’Homme par excellence» (p. 134). C’est que, pour
Spinoza, la seule efficacité libératrice est celle de la raison: cette «essence
lumineuse et pacifiante du Dieu Nature» vient lutter contre la puissance des
forces vitales et les téneébres du désir poussant ’homme 2 se désolidariser de la



Besprechungen 225

Totalité-Nature. Chez Spinoza, ’expérience mystique se transforme en gnose;
ce n’est plus la grice qui sauve ’homme. L’homme est capable de connaitre sub
specie aeternitatis |'Un-Tout, la Substance, la Nature, c’est-a-dire Dieu. Le Christ
est la Raison qui sauve I’homme des errements dus au désir. Ainsi, le Christ
aurait incarné, pour la premiere fois, I'idéal philosophique. Le professeur
Secretan montre que Deus sive Natura et son prolongement éthique, Christus sive
Homo définissent la synthése «humaniste» de Spinoza: il ne tente pas «de
concilier foi et raison, comme le firent les médiévaux, mais bien d’opérer dans le
concept de sagesse la synthése du savoir rationnel et de la relation mystique»
(p. 136).

La gnose de Spinoza trouve comme un écho dans le systéme hégélien : chez
les deux philosophes «le salut s’opére par la connaissance» (p. 169). Dans la
mesure ol la philosophie de la religion s’inscrit dans une conception dialectique
de I’histoire, que la religion se dépasse dans la philosophie ou connaissance
spéculative de ceux qui sont parvenus a penser Dieu dans son essence, le mystere
lui-méme est levé. Pour Hegel, le mystére n’est que ce qui reste caché a 'en-
tendement; il «ne signifie pas la transcendance absolue de la déité, dépassant
toutes les capacités de I’esprit créé; il est relatif 2 un certain usage, limité et
borné, de la pensée» (p. 170). Plus de mystere, plus de théologie et d’intellectus
fidei. La philosophie spéculative ne regoit pas de la révélation I’objet révélé. Elle
prétend coincider avec le processus méme de Dieu se révélant, et qui est
’essence méme de Dieu» (p. 170). L’argument ontologique joue un role capital
dans la constitution du systeme hégélien. L’argument ontologique se développe
comme la vie du Concept, Concept qui est Dieu lui-méme. «L’activité du
Concept (I’'activité qu’est le Concept) est son processus d’autorévélation»
(p- 177). Avec Hegel, l'activité du cogito est accomplie: pensée qui se pense
elle-méme, mais comme résultat, terme d’un « processus du Dieu-Concept, qui
s’auto-révele dans I’esprit du philosophe» (p. 178).

Ces philosophies de I'immanence sont porteuses d'un humanisme para-
doxal. L’homme qui s’est divinisé risque de détruire sa propre humanité:
bientét viendront les sciences de faits purs et simples qui proclameront la mort
de ’homme. Le savoir qui se totalise comme mainmise sur toutes choses est
incapable de Dieu et méconnait la véritable nature spirituelle de ’homme.

II. Quelques révolutions de la théologie philosophique

Toute une tradition au Moyen Age vit de la représentation de la créature
comme image de Dieu et de ’homme comme créé a la ressemblance de Dieu,
d’ou la possibilité pour la raison humaine d’étre en conformité avec la raison
divine. Le professeur de Muralt montre comment Occam prépare la rupture
avec cette tradition. Méme s’il reprend parfois 4 la lettre ’entreprise théologique
de S. Bonaventure, S. Thomas et Duns Scot, Occam rejette toute participation
de la créature i son créateur et donc toute connaissance de Dieu ex puris
naturalibus. 11 croit que le discours théologique « ne tire sa mince probabilité que

de I’existence de Dieu» et «signifie moins la vérité de la réalité divine que



226 Besprechungen

I'impuissance de 'intelligence humaine 4 en penser distinctement quoi que ce
soit» (p. 35). Entre I’étre des choses naturelles faisant I'objet de la connaissance
rationnelle et I’étre de Dieu, objet de foi surnaturelle, il n’y a ainsi plus rien de
commun. Exemplaire 2 cet égard est la conception qu’Occam se forge des idées
divines: il n’y a pas d’idée préexistante dans la pensée divine, I'idée «n’est que la
chose créée elle-méme». Il n’y a plus chez Occam de ratio cognoscends, ni de species
intelligible motive. Dieu en lui-méme est absolument un et «I'idée n’est pas
réellement identique 2 ’essence divine». L’idée est «la créature elle-méme
comme objet terminatif de I'intellection divine, dénommée connue selon une
dénomination extrinséque, en tant qu’elle est productible de maniére totale-
ment contingente, sinon arbitraire, par la toute-puissance absolue de Dieu»
(p. 74). Insistant sur cette doctrine terministe des idées, André de Muralt ne
s’attarde pas dans le trésor de la pensée franciscaine, 1a ol nous illumine Iidéal
de contemplation dépourvue de toute ratiocination. Il voit d’abord en Occam
un des artisans de la destruction de la métaphysique. Occam nous est présenté
comme |’un des précurseurs de la philosophie moderne qui n’aura bientét plus
qu’a se refermer sur la connaissance du monde physique et son épistémologie.
En effet, «4 la contemplation du spirituel qui vit silencieusement de la parole
divine », s’ajoute une analyse du langage évacuant «la substance métaphysique
de ce qui est signifié par celui-ci» Tout en mettant en évidence la modernité de
la pensée d’Occam, on lui reproche d’« avoir divisé aussi radicalement le langage
de la raison de l'intelligence de la foi» (p. 43).

La révolution d’Occam fait apparaitre aussi un nouveau paradigme:
I’absolutisme théologique. A ce modéle on peut rattacher la mise en évidence du
miracle permettant a2 Dieu «de suspendre 'ordre qu’il a lui-méme institué». La
volonté absolue, la toute-puissance divine s’affirment au détriment d’un ordre
rationnel de la création. Ce volor:tarisme s’explique certes par la condamnation
de I'aristotélisme radical, mais il contient aussi en lui les germes de son auto-
destruction dans la mesure ou c’est ’homme qui va s’affirmer bientét comme
volonté spontanée. Dans ce processus, Montaigne occupe, aux yeux de Ruedi
Imbach, un réle d’intermédiaire qu’il convient de signaler: reflétant la tradition
de I’absolutisme théologique, il provoque aussi la réaction de Descartes. Pour le
montrer, il suffit de lire la paradoxale Apologie de Raymond Sebond. L’apologie de la
théologie naturelle de Sebond va se faire en contestant la science des adversaires de
Sebond. Montaigne pense, en effet, ne pouvoir les désarmer qu’en mettant au
jour les «faiblesses fondamentales de la pensée humaine ». C’est I’occasion pour
Montaigne d’affirmer son scepticisme pyrrhonien et de faire une profession de
foi antimétaphysique: «Je ne peints pas l’estre. Je peints le passage.» Loin
cependant d’ériger son ignorance en dogme, Montaigne pense étre toujours en
quéte de la vérité, vérité qui se trouve i I'horizon de notre recherche. Si le
passage 'emporte sur I’étre, cela est di au perspectivisme de la connaissance
humaine, c’est que ’homme est confronté 2 «’infinie variété des choses humai-
nes». La raison humaine qui veut connaitre Dieu le réduit 4 sa mesure, d’ou la
discordance des opinions humaines sur Dieu. Montaigne qui choisit de ne point
aller au-dela de la «tranquille observation du moi par le moi», peut alors
renverser 'argument de S. Anselme: Au lieu de dire que Dieu doit nécessai-



Besprechungen 227

rement exister parce que la pensée humaine ne peut le concevoir comme non
existant, il faut refuser a la raison humaine ce pouvoir de tout contrdler et
admettre qu’il y a quelque chose au-dela du pensable. « L’incommensurabilité
entre Dieu et ’homme est totale. » « Et toutefois, reléve avec ironie Montaigne,
nostre outrecuidance veut faire passer la divinité par nostre estamine» (p. 106).
Ainsi I’exaltation de la toute-puissance divine n’a, chez Montaigne, que le réle
de rejeter 'homme sur lui-méme, de le mettre «en chemise », de montrer qu’il
n’a que la possibilité de se connaitre lui-méme et dans I'instant présent. Tout
autre est I'attitude de Descartes qui va se servir du Dieu tout-puissant pour
dépasser le doute et qui, se faisant, le détruit. La raison, un instant dépossédée de
ses droits par I’absolutisme théologique et le scepticisme de Montaigne, les
retrouve tous. « C’est comme si, note Ruedi Imbach, la raison humiliée voulait
retrouver ses prérogatives. Faut-il s’étonner qu’elle veuille dés lors définitive-
ment se libérer du joug théologique et s’affirmer par la négation de la théologie
chrétienne ?» (p. 115).

Montaigne critiquant la métaphysique annonce Kant. Pas étonnant alors
que le refus de I'argument ontologique soit aussi au centre de la révolution
kantienne. Si I’existence «ne contribue en rien 2 la «quiddité» de Dieun, je ne
peux, «par la seule pensée, répondre a la question de savoir si 2 ma représen-
tation de Dieu correspond quelque chose dans le réel» (p. 152-153). Ainsi la
Critigue de la raison pure repousse les prétentions de la raison spéculative a parler de
Dieu d’une maniére objectivante et objective. L’usage tout humain de la raison
oblige Kant a substituer aux onto-théologies précédentes une étho-théologie. Se
défier des tendances de la raison spéculative 2 aller au-dela de ’expérience c’est
nécessaire, mais non encore suffisant. Tout aussi dommageable pour ’homme
est ’empirisme éthique «qui voudrait qu’on pit agir uniquement selon des
déterminations empiriques, 2 tel point que les principes mémes de la morale
seraient dépendants de expérience» (p. 159). Quelles sont alors les conditions
de possibilité d’une morale humaine? — La liberté de I’étre raisonnable qui se
donne a lui-méme ses propres lois et la nécessité de poser Dieu pour pouvoir
«penser le souverain Bien comme possible». Une telle théologie morale a le
mérite, selon le professeur Hoffe, d’inclure une critique transcendantale de la
raison, d’étre appropriée «a I’expérience de base de ’homme moderne » (p. 163)
et d’étre en accord avec la pensée chrétienne en ce qu’elle fait référence au Dieu
se révélant & ’homme dans Ihistoire et par un acte de supréme liberté.

III. Perspectives contemporaines

Kant a limité le savoir métaphysique pour faire une place 2 la croyance.
Positivisme et néopositivisme allaient soit réfuter la théologie philosophique
parce que dépassée, soit considérer toutes les propositions métaphysiques qui la
composent comme non sensées. Et pourtant on assiste aujourd’hui a 'autoré-
futation des dogmes néopositivistes en vertu d’une critique de I'empirisme
radical, de I'affirmation de la nécessité de la réflexion pour médiatiser 'expé-
rience et de la reconnaissance du pouvoir synthétique de la raison. Cette critique
ayant rendu possible «’ouverture d’un espace conceptuel pour la métaphysi-
que», le désir du professeur Agazzi est de venir I’habiter en redonnant tous ses



228 Besprechungen

droits 4 la fides quaerens intellectum, dans un monde qui reconnait avant tout la
valeur de la science. Pour parvenir a cette fin, il convient d’établir d’abord la
légitimité des médiatisations métaphysiques dont une théologie rationnelle a
besoin. Contrairement 4 'opinion de Kant, E. Agazzi estime qu’une métaphy-
sique cognitive est possible si 'on prend soin de distinguer signification et
référence des concepts. Certains concepts, en effet, «sont certainement appli-
cables 4 ’expérience (donc [ils] comprennent celle-ci 4 intérieur de leur réfé-
rence), sans pourtant étre obligés de s’y rapporter nécessairement (parce que
leur signification, telle qu’on I'exprime dans leur définition, ne comporte aucune
référence obligatoire a 'expérience » (p. 212). Alors, il serait possible de donner
4 la foi religieuse qui nous ouvre 2 I’horizon de la transcendance un noyau de
compréhension rationnelle, si petit soit-il, noyau qui rendrait intellectuellement
raisonnable ’acceptation de Dieu.

On peut estimer aussi que la connaissance n’est pas «un édifice bati sur un
rocher inébranlable», mais «un bateau en révision et en amélioration perma-
nente mais qu’on doit maintenir 2 flot» (p. 194). De méme que notre connais-
sance du monde est fondée sur un cogito pré-réflexif qui m’ouvre au monde, de
méme en est-il pour deux autres formes de transcendance : autrui et Dieu. Or,
intuition, qui correspond dans la terminologie du professeur Kiing 4 ce savoir
pré-reflexif, n’est plus considérée par la science comme une connaissance par-
faite et infaillible. Alors «une meilleure intégration du «savoir» religieux dans
’ensemble de notre savoir » est désormais possible. Dans ce contexte, la tiche du
philosophe est de clarifier le savoir pré-réflexif en élaborant des critéres pour
’évalution épistémologique de ce donné.

L’empathie intuitive qui nous fait connaitre Dieu est fondée sur notre vue de
la création et est comparable 4 la connaissance intuitive d’une personne
humaine s’exprimant 2 travers son corps. Cette comparaison rapprocherait la
perspective de Guido Kiing de la philosophie de la chair d’'un Merleau-Ponty.
Emmanuel Levinas reproche 4 cette ontologie du sensible de ne révéler qu’une
solidarité de I’étre anonyme. Il me demande si le mouvement de transcendance
qui me porte vers autrui n’est pas autre chose que «la «gnose» du toucher, ou du
voir — fussent-ils regard et contact de chair-a-chair» (p. 184). Nous faisons
I’expérience, c’est la conviction d’Emmanuel Levinas, d’une autre donnée
irréductible qui a ’avantage, celle-ci, de briser une tendance non personnaliste :
la relation éthique. En d’autres termes: Iexpressivité du corps humain, et
particulicrement du visage, ne signifie-t-elle pas un «autrement qu’étre»? N’y
a-t-il pas, au-dela de I’étre, un appel silencieux qui me renvoie a I'autre homme,
appel qui engage ma responsabilité éthique ? Alors que chez Kant la reconnais-
sance de la personne d’autrui résulte d’un impératif de la raison, de sorte que
rien n’échappe 2 la conscience de soi et a la raison qui permet de déterminer a
priori les conditions de possibilité de ’expérience morale, la « non-in-différence
des hommes les uns aux autres qu’on appelle aussi amour» (p. 186) est 'expé-
rience spirituelle s#7 greris a travers laquelle se révele, aux yeux de Levinas, la
transcendance. Le don a remplacé le devoir. Un surplus de signifiance s’ajoute 2
'interprétation préférentielle de la pensée comme savoir: la gloire par laquelle

Dieu se manifeste dans le visage de ’autre-homme.
DoMiNIQUE REY



Besprechungen 229

Wolfhart Pannenberg: Anthropologie in theologischer Perspektive. -
Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1983. 540 S.

Seit Feuerbach, Marx und Freud gilt die Religion dem modernen Denken
weithin als ein sekundires Bediirfnis, das psychologisch und soziologisch durch
seine Herleitung aus anderen, angeblich fundamentaleren Sachverhalten erklirt
werden kann. Ist es méglich, dem modernen BewuBitsein des Menschen von
sich selbst die religiése Dimension zuriickzugeben ? Das wiirde eine Leseart der
Befunde der Wissenschaften vom Menschen voraussetzen, welche die Religion
nicht zum Zusatzphinomen deklariert, sondern als konstitutiv fiir den Men-
schen ausweist. Um nichts Geringeres geht es in Pannenbergs umfassendem
Versuch einer « Anthropologie in theologischer Perspektive », deren erklirte
«Generalhypothese » (19) die Annahme bildet, daB3 eine kritische, in die Tiefe
dringende Aneignung der Humanwissenschaften durchgehend auf Aspekte
stoBt, deren angemessene Beriicksichtigung nicht unter Ausblendung einer
genuin religiosen Bezugsproblematik erfolgen kann.

Was Pannenberg geben will, ist eine « theologische Interpretation der Impli-
kationen nichttheologischer anthropologischer Forschung» (20). Fiir ihn ist
diese Verkniipfung von Theologie und Anthropologie nicht etwas, das der
Theologe auch unterlassen kénnte. « Niemand kann sich die Problemsituation
aussuchen, in die er mit seinem eigenen Beitrag eingreifen méchte » (15). Die
Diskussionslage aktueller Theologie 148t sich nicht von jener der Anthropologie
abtrennen. Das verwehrt die zunehmende «anthropologische Konzentration»
(15) der theologischen Begriindungsproblematik in der Geschichte der Neuzeit.
Diese widerspiegelt die Verlagerung der Philosophie, welche Gott, wenn iiber-
haupt, primir als die Voraussetzung menschlicher Subjektivitit und nicht des
physikalischen Universums denkt. Das genuin theologische Moment dieser
Entwicklung liegt in der Bezogenheit christlicher Theologie auf die Heilsfrage
des Menschen, im Glauben an die Menschwerdung Gottes (12). SchlieBlich
erfolgte auch die Bestreitung des Glaubens und der Theologie von Feuerbach
bis Freud auf dem Boden einer Anthropologie, welche die Religion zum Pro-
dukt menschlicher Selbstentfremdung erklirte. Infolge dieser geschichtlich
gebildeten Problemlage kann die christliche Theologie das BewuBtsein ihrer
Wahrheit nur durch ihre Grundlegung auf dem Boden allgemeiner Anthropo-
logie wiedergewinnen. Pannenberg charakterisiert deshalb seinen Versuch als
«fundamentaltheologische Anthropologie» (21). Jenen Theologen, welche vor
einer solchen Aufgabe angesichts der — tatsichlichen — Gefahr einer «anthro-
pologischen Umklammerung der Theologie » (15) zuriickweichen, gibt Pannen-
berg zu bedenken, daf3 die Theologie «durch ihre Abweisung der Anthropologie
(...) erst recht in die Abhingigkeit anthropologischer Bedingtheit» (16) gerit und
sich schutzlos dem Verdacht subjektiver Setzung preisgibt.

Pannenberg schickt seiner inhaltlichen Darstellung einer solchen Anthro-
pologie kein Methodenkapitel voraus, in dem klar gemacht wiirde, wie die
Wissenschaften vom Menschen, die Humanbiologie, die Psychologie oder die
Soziologie «auf ihre religitsen und theologisch relevanten Implikationen zu
befragen» (21) sind. Die Durchfiihrung zeigt, daB er vor allem auf zwei Wegen



230 Besprechungen

vorgeht. Der erste ist jener der begriffs- und generell ideengeschichtlichen
Vergleiche. Die Fiille des vom Autor eingebrachten Quellenmaterials 148t alle
dhnlichen Versuche hinter sich ; der Rezensent kennt jedenfalls keine vergleich-
bare Summa anthropologica. Dabei liegt der besondere Vorzug des Buches in der
Verbindung zeitgenossischer und klassischer Problembehandlungen : biblisches
und griechisches Denken, Theologie-, Philosophie- und Wissenschaftsge-
schichte sind hier gleichermaBen prisent. Das, wie uns scheint, bedeutsamste
Resultat, das bei dieser Komparatistik herausspringt, ist, psychologisch ausge-
driickt, die Rekognition ureigener theologischer (und natiirlich philosophi-
scher) Fragestellungen und Begrifflichkeiten in den Leitideen moderner An-
thropologie, etwa im Begriff der Entfremdung, womit der Theologie ein ange-
stammter Platz in anthropologicis zuriickgegeben werden kann, zumal oft eine
historisch nachweisbare Kontinuitit vorliegt. Der zweite Weg ist der einer
direkten Phinomenanalyse, die wohl am ehesten als phinomenologisch zu
bezeichnen wire; sehr oft erfolgt sie denn auch im AnschluB3 an die Arbeiten
jener Vertreter der «philosophischen Anthropologie», die der phinomenolo-
gischen Bewegung zuzurechnen sind. Diese Methode tibernimmt bei Pannen-
berg vor allem eine Korrektur- und Erginzungsfunktion angesichts der Ver-
zeichnungen und Auslassungen, die er den verschiedenen Richtungen empiri-
scher Forschung infolge der Beschrinktheit ihres Ansatzes oder ihrer metho-
dischen Zuriistung glaubt anlasten zu kénnen. Die Unabdingbarkeit eines sol-
chen unmittelbaren Zugangs « zu den Sachen selbst» leuchtet ohne weiteres ein,
und gewiBl vermag Pannenberg iiber die das religise Bezugsproblem selten
reflektierenden Humanwissenschaften hinaus einen neuen Blick auf des Men-
schen «Sache mit Gott» zu werfen; unproblematisch ist ein solches Komple-
mentarititsverhiltnis an sich heterogener Methoden dennoch nicht, worauf am
Ende zuriickzukommen sein wird.

Wie sind die verschiedenen anthropologischen Diszipinen der Frage nach
dem Menschen zuzuordnen ? Pannenberg 146t den Gang seiner Untersuchun-
gen im Allgemeinen beginnen und beim Konkreten enden. Jene Disziplin,
welche vom Menschen in der gréten Allgemeinheit, nimlich als Gattungs-
wesen, handelt, ist die Humanbiologie. Die Abgrenzung des Begriffs des Men-
schen hat durch die Erkenntnis seiner Besonderheit den ihm nichstverwandten
Tieren gegeniiber zu erfolgen. Pannenberg beschreitet somit den klassischen
Weg der philosophischen Anthropologie, den Scheler, Plessner und Gehlen
ersffnet haben. Uber die Verhaltensforschung 1iBt sich der Schritt zur Psycho-
logie und Soziologie tun, denen es um die Konstitution des Menschen als
Menschen, seines Ichs und Selbsts in der Gesellschaft geht. Diese Wissenschaf-
ten untersuchen zwar die Genese der Struktureigentiimlichkeiten des Men-
schen, verbleiben damit aber immer noch auf dem Boden einer allgemeinen
Betrachtung. Erst die Geschichtswissenschaft erreicht das konkrete Leben der
Individuen in der Eigenart der Epochen ihres Geschichtsprozesses, was mit der
geschichtsphilosophischen Frage nach der Bestimmung des Menschen das
Grundproblem einer jeden Pidagogik aufwirft (21-23).

Um sich in einem solchen Panoptikum der Humanwissenschaften nicht zu
verlieren, bedarf es eines einheitlichen Gesichtspunktes. Pannenberg hat seine
Orientierung im « Leitfaden der Identititsthematik, der die vorliegende Dar-



Besprechungen 231

stellung in allen ihren Teilen durchzieht» (8), gefunden. Das ist im Riickblick
auf den viel schmaleren Vorldufer dieses Buches, die 1962 verdsffentlichte
Schrift « Was ist der Mensch?», gesagt. Die Originalitit von Pannenbergs
Neuentwurf einer umfassenden Anthropologie ist in der Tat darin begriindet,
daB es ihm gelungen ist, den Schliisselbegriff der fritheren «philosophischen
Anthropologie », die « Weltoffenheit» des Menschen, mit der neu in den Mit-
telpunkt geriickten Identititsthematik zu verbinden. Und das Herausfordernde
an Pannensbergs Problembehandlung liegt daran, daf3 er die zum Modetrend
gewordene handlungstheoretische Begriindung einer Selbstkonstitution des
Menschen von seinem eigenen Zentralthema des religiosen Bezugs her zu
unterlaufen versucht, indem er aufzeigt, da der Mensch in seiner personalen
Selbstindigkeit zwar nur als handelndes Wesen in Erscheinung tritt, dal3 aber
solche Selbstindigkeit Bedingungen hat, «die nicht ihrerseits noch einmal als
Produkte menschlichen Handelns beschrieben werden kénnen» (513). Der
Begriff schlieBlich, in dem Pannenberg am Ende eine «Sinngegenwart» zu
denken wagt, «die sich nicht menschlichem Handeln und menschlicher Sinn-
setzung verdankt, sondern umgekehrt der Konstitution der menschlichen Sub-
jektivitdt und aller menschlichen Sinndeutung schon zugrunde liegt» (505), ist
kein anderer als der ob seiner dualistischen und antivitalen Belastetheit von den
Griindern der philosophischen Anthropologie verponte Geistbegriff. Er wird
von Pannenberg im Zusammenhang seiner Deutung menschlicher Geschicht-
lichkeit neu gefaB3t — auch das ein Novum im Hinblick auf die von Marquard
(vgl. 475) behauptete kongenitale Unvertriglichkeit von Geschichtsphiloso-
phie und Anthropologie.

Die inhaltliche Darstellung setzt sich aus drei Teilen zusammen. Der erste,
betitelt Der Mensch in der Natur und die Natur des Menschen, kniipft vornehmlich an
die von den Klassikern der philosophischen Anthropologie, Scheler, Plessner
und Gehlen vorgetragene Theorie der « Sonderstellung» des Menschen inner-
halb des Lebendigen an. Die Riickorientierung an Herder, der vor Gehlen die
den Menschen als biologisches Gattungswesen charakterisierenden «Liicken
und Mingel» herausstellte, diese jedoch durch seine « Anlage zur Vernunft,
Humanitit und Religion» kompensiert und die Richtung seiner Entwicklung
durch das ihm eingetragene Gottesbild vorgezeichnet sah, wird fiir Pannenberg
zum AnlaB3, die Weltoffenheit und « Exzentrizitit» (Plessner) des Menschen als
seine « Gottoffenheit » (66) zu deuten, freilich nicht im Sinne eines «anthropo-
logischen Gottesbeweises »: « Nur als Problem ist die Gottesfrage dem Mensch-
sein des Menschen unveriuBerlich» (70). Theologisch kann damit das « Welt-
verhiltnis als Ausdruck der Gottebenbildlichkeit des Menschen» (71ff.), die
besondere «Zentralitit» des Menschen in ihrer ichsiichtigen Perversion hin-
gegen als Siinde (77ff.) beschrieben werden.

Der zweite Teil befaBt sich unter dem Titel Der Mensch als gesellschaftliches Wesen
mit den um die Identititsproblematik zentrierten Beitrigen psychologischer
und soziologischer Forschung. Zur Sprache kommen nach verschiedenen histo-
rischen Riickblicken der dialogische Personalismus, Meads Theorie des Selbsts,
die psychoanalytische Ichpsychologie bis hin zu Erikson. Zu seiner eigenen



232 Besprechungen

Unterscheidung von Ich und Selbst holt der Verfasser vom Deutschen Idealis-
mus, aber auch von Heidegger und der sprachanalytischen Philosophie her aus;
sie miindet in die These, daB «Identitit und Kontinuitit des Ich im Selbst
griinden» (216). Die religiose Dimension der Person kommt mit dem von
Erikson in die Identititsdiskussion eingefiihrten Phinomen des sogenannten
Grundvertrauens in den Blick, das ob seiner Unbegrenztheit — und damit als
potentielle Gottesbeziehung — als ein von vorneherein religiéses Phinomen in
Anspruch genommen wird (224). Von hier aus ergibt sich schlieBlich die nicht
nur umfangsmiBig in die Mitte des Buches fithrende Bestimmung des Men-
schen als Person : « Person ist der Mensch in seiner Ganzheit, die das Fragmen-
tarische seiner vorhandenen Wirklichkeit iiberschreitet» (228). Oder, bezogen
auf die zeitliche Struktur der Differenz von Ich und Selbst: «Person ist die
Gegenwart des Selbst im Augenblick des Ich» (233, vgl. 513). Die so verstan-
dene Personalitit ist der Ort, wo die Beanspruchung des augenblicklichen Ichs
durch unser wahrhaftes Selbst im vorwegnehmenden Wissen um unsere még-
liche Identitit aufscheint. Damit ist der Einstieg in die Entfremdungsproble-
matik gegeben, zu der Pannenberg mit einer Erorterung des Gefiihls und der
Stimmungen iiberleitet, die auf bevorzugte Weise den Bezug des Menschen auf
seine Lebensganzheit erkennen lassen, wie insbesondere Kierkegaards und
Heideggers beriihmte Analysen der Angst gezeigt haben. Der Begriff der Ent-
fremdung wird iiber Marx und Hegel auf iltere, genuin christliche Wurzeln
zuriickgefiihrt ; dieser « begriffsgeschichtliche Befund legitimiert die christliche
Theologie, mit den Begriffen Entfremdung und Selbstentfremdung als Bestand-
teilen ihres eigenen Erbes zu arbeiten» (261). Wurde die Religion von Feuer-
bach und Marx als Ausdruck entfremdeten menschlichen BewuBtseins hinge-
stellt — eine Kritik, der nach Pannenberg nur die « Verfallsform der Religion
verfillt», bei welcher «die andere Welt der Religion die Alltagswelt des Dies-
seits nicht mehr herausfordert» (273) —, so geht es der Religion umgekehrt
ihrem eigenen Selbstverstindnis nach um die Uberwindung der Entfremdung
des Menschen von seinem sinngebenden Grund. Pannenberg nimmt darum im
Anschluf3 an Tillich den Entfremdungsbegriff zur Interpretation der christli-
chen Erbsiindelehre auf (273ff.). Das Gefiihl der Schuld wird als Wissen der
eigenen Nichtidentitit gedeutet (286ff.), dem Gewissen, dessen Funktion sich
nicht auf die einer moralischen Norminstanz beschrinkt, sein urspriinglicher
Platz im Selbstverhiltnis des SelbstbewuBtseins zuriickgegeben (289ff.).

Im dritten und letzten Teil weitet sich der Blick auf Dre gemeinsame Weit der
Kultur. Die « Aporien des Kulturbegriffs» (305ff.) werden durch eine Gegen-
tberstellung der bei den Institutionen ansetzenden Kulturtheorien und der
Symboltheorien veranschaulicht; plidiert wird fiir eine Vereinigung beider
Aspekte. Im Thema Spiel wird die Identititsfrage des Individuums mit seiner
Rolle im Gemeinschaftsleben verklammert. Huizingas Homo ludens gibt den
AnlaB} fiir eine eingehende Erérterung des Kults als «heiliges Spiel» (327),
welches aus der Alltagswelt heraustritt und die Grundordnung des Kosmos zur
Darstellung bringt. In einem Abschnitt «Sprache als Medium des Geistes»
(328ff.) diskutiert der Autor die These vom Sprachrelativismus, die Sprechakt-
theorie und die Anwendung solcher Konzeptionen auf die Theologie, schlie3-



Besprechungen 233

lich Ebelings Versuch, das Wort Gottes als das erfiillte Wesen der Sprachlich-
keit zu verstehen. Ein eigenes Kapitel ist dem «Sinngehalt der gesellschaftli-
chen Institutionen» und damit der Auseinandersetzung mit der Soziologie,
speziell der Religionssoziologie gewidmet. Das SchluBkapitel « Mensch und
Geschichte» weist die «eschatologische Reorientierung der Anthropologie »
durch Paulus — Christus als neuer, zweiter Adam — in ihrer Spannung sowohl zur
«Urzeitorientierung des Mythos» (483) als auch zu dem auf das Immerseiende
gerichteten griechischen Denken als grundlegend fiir den Gedanken der
Geschichtlichkeit auf. Die Geschichte wird als das principium individuationis (472)
der Individuen und Vélker, als « Weg zur Zukunft der eigenen Bestimmung»
(512) und damit als der eigentliche «BildungsprozeB des Subjekts» (488ff.)
begriffen. Der Geistbegriff, den Pannenberg am Ende einfiihrt, ohne ihn syste-
matisch rechtfertigen zu kénnen — was nicht im « Rahmen einer Anthropolo-
gie», sondern nur «im Zusammenhang einer allgemeinen Ontologie » méglich
wire (507) — erfidhrt von hier aus seine Neubestimmung: « Geist» nennt Pan-
nenberg «die Gegenwart des Wahren und Endgiiltigen inmitten der unvollen-
det abbrechenden Prozesse der Geschichte, inmitten irdischen MiBlingens und
irdischer Verginglichkeit» (505).

Pannenbergs Buch ist erklirterweise das Werk eines Theologen, der die
theologisch relevanten Implikationen anthropologischer Forschung zu Ende
denken will. Es ist in dieser seiner Art ohne Zweifel die umfassendste und tiefste
Arbeit, die bisher vorgelegt wurde — und die Art selbst, wie Pannenberg Gei-
stesgeschichte mit dem aktuellen Fragestand der Humanwissenschaften, Phi-
nomenologie mit Theologie verbindet, ist neu. Wer bisher vornehmlich im
einen oder anderen Bereich zu Hause war, wird Pannenbergs Buch nicht aus der
Hand legen, ohne zumindest ein neues ProblembewuBtsein in anthropologi-
schen Fragen gewonnen zu haben.

Eine Kritik des Buches ist unter verschiedenen Gesichtspunkten méglich.
Ein erster betrife die allgemein ideen- und speziell wissenschaftsgeschichtliche
Richtigkeit des Wiedergegebenen: Wir haben in jenen Bereichen, wo wir uns
auszukennen meinen, keine groben MiBverstindnisse oder Verzeichnungen
entdeckt. Eine zweite Art der Kritik wire philosophisch-phinomenologischer
Natur und hitte Pannenbergs Phinomenanalysen zum Gegenstand : Sie miifite
ebenso minutiés sein wie Pannenbergs Analysen selbst, kann also nicht auf
kleinem Raum gegeben werden. Eine dritte Kritikméglichkeit ist methodolo-
gischer Natur: Pannenbergs neuartige, unseres Erachtens eminent zukunfts-
trichtige Verbindung bisher disparater Bereiche, aber auch der Ergebnisse
andersgesetzlicher Methoden fordert zu grundsitzlichen Uberlegungen heraus,
die unter den Titel « Theologie, Religionsphilosophie, Religionswissenschaft »
zu stellen sind.

Wir gehen von drei Feststellungen aus. Erstens: Die Methode, mittels deren
Pannenberg die religidse Dimension in die anthropologische Fragestellung
einbringen will, ist wie gesagt vornehmlich jene der direkten Phinomenanalyse,
welche die «sikulare Beschreibung» der menschlichen Phinomene durch die
Humanwissenschaften durch den Aufweis theologisch relevanter Aspekte « ver-
tiefen» soll (vgl. 19). Gegen die Beiziehung einer solchen, im sozialwissen-



234 Besprechungen

schaftlichen Sinn nicht-empirischen Methode ist nicht nur nichts einzuwen-
den; sie ist vielmehr als Komplement und mégliches Korrektiv empirischer
Methoden unverzichtbar. Zweitens: Was jedoch trotzdem erstaunt, ist die geringe
Beriicksichtigung, die im Buch die empirische Religionsforschung im Vergleich
zu den andern Zweigen der Humanwissenschaften findet. Am stirksten ist die
Religionssoziologie prisent, am schwichsten die Religionspsychologie: die
Namen bekannter jiingerer und ilterer Religionspsychologen wie Vergote,
Bovet u.a. sucht man im Verzeichnis vergeblich (die Religionswissenschaftler
scheinen mir iiberhaupt untervertreten, wie etwa ein Vergleich mit M. Eliade,
The Quest. Meaning and History in Religion, 1969, zeigt). Eine Erklirung
dieses Sachverhalts diirfte eine dritte Feststellung liefern: Eine Religionspsy-
chologie, welche Pannenbergs Zentrierung auf die Identitits- und Konstitu-
tionsproblematik entspricht, ist erst seit 1980 hervorgetreten. (C. Brusselsmans
[ed.], Toward Moral and Religious Maturity. The First International Confe-
rence on Moral and Religious Development, Silver Burdett 1980; J.W. Fowler,
Stages of Faith. The Psychology of Human Development and the Quest for
Meaning, Harper & Row 1981; dt. Ubers. in Vorbereitung in der Reihe «Re-
ligion und Entwicklung», Benzinger; dort auch F. Oser/P. Gmiinder, Der
Mensch — Stufen seiner religiosen Entwicklung, 1984. Den wichtigsten Aus-
gangspunkt dieser Neuansitze bildet L. Kohlbergs Stufentheorie des morali-
schen Urteils, deren Nichteinbeziehung eine der wenigen wirklichen Liicken
des Buches angesichts der aktuellen Diskussionslage ausmacht.)

Damit soll nicht gesagt sein, dal Pannenbergs Buch bereits im Zeitpunkt
seines Erscheinens durch die empirische Forschung iiberholt war. Das ist hin-
sichtlich der in ihm enthaltenen ideengeschichtlichen Analysen, der prinzipiel-
len theologischen und religionsphilosophischen Erwdgungen, aber auch hin-
sichtlich der sich auf eine unmittelbare Evidenz berufenden Phinomenbesch-
reibungen gar nicht méglich. In dem MaBe jedoch, in dem es einer « Anthro-
pologie in theologischer Perspektive » effektiv und konkret «um die religidse
Dimension der menschlichen Lebenswirklichkeit in ihrer strukturellen Eigen-
art und in ihren wichtigsten Erscheinungsformen» (7) geht und sich diese
Erscheinungsformen dem direkten Blick entziehen, was zumindest hinsichtlich
ihrer Ontogenese bestimmt zutrifft, wird sich eine solche Anthropologie in ein
positives Verhiltnis zu einer empirischen Erforschung der Religionsphino-
mene setzen miissen, die erst in den Anfingen steht und ihrerseits der Férde-
rung durch die Begriffsarbeit des Philosophen und Theologen bedarf.

Ein schénes Beispiel fiir das, was hier als Aufgabe ansteht, gibt Pannenbergs
Hinweis auf die Méglichkeit einer Neuinterpretation dessen, was Piaget die
«mythischen» und «animistischen» Ziige kindlichen Denkens genannt hat.
Gewil trifft zu, daB3 eine nicht einseitig wissenschaftsorientierte Deutung der
Erkenntnisentwicklung hier statt einer mangelnden Unterscheidung zwischen
subjektiver und objektiver Wirklichkeit den «noch unabgeklirten Ausdruck
eines Sinnes fiir die religiose Tiefendimension» (341) erblicken kann, der in der
spiteren Entwicklung oft verkiimmert und darum durch eine «geeignete reli-
giose Erziehung» (ebd.) zu férdern wire. Aber die Erhellung solcher Entwick-
lungswege kann, genauso wie jene des wissenschaftlichen Denkens, zu deren



Besprechungen 235

Zweck Piaget die genetische Epistemologie konzipierte, nur mit Hilfe der
empirisch verfahrenden genetischen Psychologie vorgenommen werden. Und
wenn wir mehr iiber die Gesetzlichkeiten solcher Entwicklung, iiber die hier
auftretenden Ungleichgewichte zwischen religiéser und wissenschaftlicher
Weltdeutung etwa, sowie iiber die dem Kinde und Jugendlichen gegebenen
Maoglichkeiten zu deren Behebung, wiilten, dann bestiinde vermutlich auch die
Gewihr, daB wir die passenden Mittel zur Férderung religiéser Entwicklung
ausmachen koénnten.

So scheint mir eine Anthropologie, welche das, was bei Pannenberg Pro-
gramm und Postulat bleibt, wirklich realisieren will, die ihr zukommende Form
allein in einem neuen Gestaltkreis multidisziplindrer Zusammenarbeit: zwi-
schen Religionshistorikern, Religionspsychologen und -soziologen, zwischen
Philosophen und Theologen finden zu kénnen. Die Bedingungen, unter denen
eine solche Zusammenarbeit fruchtbar wird, kénnen hier nicht weiter erértert
werden ; es geniige der Hinweis, daB3 ein multidisziplinires Modell wie jenes, das
Piaget mit der genetischen Epistemologie fiir die wissenschaftliche Erkennt-
nisentwicklung entwarf, mutatis mutandis auch in der Religionsforschung An-
wendung finden kann. Dafiir diirften in verschiedenen Disziplinen neue Vor-
aussetzungen gegeben sein: seitens der eben aufgekommenen strukturgeneti-
schen Religionspsychologie beispielsweise durch die Zuriicknahme jenes Re-
duktionismus, welcher die Entstehung von Religion durch ihre Zuriickfithrung
auf privative Trieb- und Gesellschaftsstrukturen erkliren wollte. Statt dessen
gewinnt die Einsicht an Boden, da3 die religionspsychologische Forschung
zwar ein taugliches und unabdingbares Instrument ist, um den Aufbau der
Strukturen unserer Reprisentation religioser « Gegenstinde » erhellen zu kénnen —
ein neuentdecktes Faszinosum menschlicher Kreativitit —, dal3 sie aber nicht
befugt ist, Aussagen i{iber die Referenzobjekte menschlichen Redens, Vorstel-
lens und Denkens — etwa iiber Gottes Sein und Wesen — zu machen. Seitens der
Theologie darf die Bereitschaft vorausgesetzt werden, die aufgedeckten und
weiter aufzudeckenden Bedingtheiten menschlicher Empfingnis des Gottli-
chen als solche gelten zu lassen — Pannenbergs Distanzierung von einem «t6-
richten Purismus», der «auf der Reinheit des biblischen Gotteswortes von allen
menschlichen (und namentlich mythischen) Beimischungen besteht» (375),
schafft hierfiir jedenfalls den nétigen Spielraum. Spannungsreich wird das Ver-
hiltnis von Theologie und Religionswissenschaft innerhalb eines neuen Be-
wuBtseins menschlicher Kreativitit und géttlicher Transzendenz immer noch
sein. Pannenbergs Buch ist eine Quelle von Informationen und Einsichten, aber
eine Herausforderung zugleich, nicht nur fiir den Theologen, sondern auch fiir
den Philosophen und Sozialwissenschaftler.

REeTo Luzius FETz



	Besprechungen

