
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 31 (1984)

Heft: 1-2

Artikel: Eckharts neue Metaphysik

Autor: Wagner, Claus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760866

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760866
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Claus Wagner

Eckharts neue Metaphysik

Anzeige einer Monographie
von Burkhard Mojsisch*

Das Mystische ist das Spekulative. G.W.F. Hegel

Besinnt man sich auf das tiefere, weltanschauliche Wesen
der Philosophie, dann muß auch die Auffassung der christlichen

Philosophie des Mittelalters als im Gegensatz zur
gleichzeitigen Mystik stehender Scholastik als prinzipiell
verfehlt herausgestellt werden. M. Heidegger

1. Eckharts Intention - Mojsischs Programm

Zu Beginn seiner <Auslegung des Johannesevangeliums> bekundet
Eckhart die Absicht, die Versicherungen des christlichen Glaubens und
der <Schrift> durch natürliche Argumente der Philosophen (per rationes
naturales philosophorum ; zit. 6) zu deuten. Während der Thüringer
Meister die historische Wahrheit der biblischen Erzählungen voraussetzt,

gründet er den methodologischen Anspruch seiner Werke (in omnibus
suis editionibus) auf die Annahme, daß sich der göttliche Bereich (di-
vina) und der menschliche Bereich (humana: naturalia, artificialia,
moralia) wechselseitig erhellen (cf. 7). Wenn Eckhart das Verhältnis
von Glaubens- und Vernunfterkenntnis als Konkordanz oder Konso-

* Burkhard Mojsisch, Meister Eckhart. Analogie, Univozität und Einheit. Felix
Meiner Verlag, Hamburg 1983, XII - 185 S.



192 Eckharts neue Metaphysik

nanz von Evangelium und Naturphilosophie thematisiert, dann
identifiziert er zuvor die «Theologie als Wissenschaft des Evangeliums und

[die] Philosophie als Metaphysik» (9). Da die Glaubenswissenschaft auf
den gleichen Gegenstand wie die Metaphysik zielt, gilt es für Eckhart,
daß das Evangelium das Seiende als Seiendes betrachtet (evangelium
contemplatur ens in quantum ens ; zit. 9).

Obwohl Eckhart an die Gegenstandsbestimmung der Metaphysik
durch den Stagiriten anknüpft, kritisiert er zugleich dessen Konzeption
der ersten Philosophie. Im Rückgriff auf die von Maimonides
vorgetragene Aristoteleskritik (Dux neutr. II, 23) reserviert der Thüringer
Meister die Erkenntnis des göttlichen Bereiches einer metaphysischen
Theologie. Konsequenterweise erörtert seine neu begründete
Metaphysik zentrale Fragen der Trinität oder Inkarnation und beansprucht
deshalb, erste und grundlegende Wissenschaft zu sein, «weil sie

vornehmlich den Bereich des Göttlichen (divina) erforscht, dem alles
andere nachgebildet (exemplata) ist» (10).

Schließlich gilt es zu betonen, daß Eckharts Denkbewegung, welche
zumeist eine bestimmte Zielsetzung verfolgt, häufig einem genau fixierten

Problem gewidmet ist und nicht zuletzt von der lebendigen
Spontaneität des augenblicklichen Einfalls lebt (cf. 5), durchgängig auf die

personale Praxis ausgerichtet ist. Anläßlich seines Johanneskommentars
bemerkt Eckhart, das « historische Faktum der Inkarnation bedeute

ihm nur wenig (parum), wenn sich die Fleischwerdung des Wortes nicht
auch in ihm als eigener Person (personaliter) vollziehe» (7 Anm. 18).
Deshalb kann noch eine andere Perspektive seiner neuen Metaphysik
aufgezeigt werden : « Neben die Identifikation von Theologie des

Evangeliums und Metaphysik tritt die im Anschluß an die von Boethius und
seinem Kommentator Clarenbaldus von Arras erfolgte Wissenschaftseinteilung

vorgenommene Identifikation von Theologie und Ethik» (15;
Hervorheb. vom Rez.).

Durch die vorgetragene Interpretation der Triade <Theologie des

Evangeliums — Metaphysik — Ethik> stellt sich Eckhart in eine Opposition

zur deutschen Dominikanerschule, als deren Begründer Albert der
Große und deren Exponent Dietrich von Freiberg zu nennen sind.
Albert erklärte in seiner <Summa theologiae>, daß das Seiende als
Seiendes nicht in den Rangeines ausgezeichneten Gegenstandes der Theologie

zu erheben sei (Theologia autem non de ente ut ens est ; zit. 15).
In diesem Kontext verwirft der doctor universalis ebenfalls die Gleichsetzung

von Theologie und Ethik ; allenfalls gilt es die Glaubenswissen-



Eckharts neue Metaphysik 193

schaft als « Quasi-Ethik » (16) zu verstehen, d.h. als eine Disziplin,
welche sich der göttlichen Offenbarung verpflichtet weiß. Für Dietrich
basiert die spekulative Theologie auf einer Intellekttheorie. Die von
Eckhart inaugurierte Identifizierung läßt sich bei ihm nicht wiederfinden,

da der Freiberger in seinem Opuskulum <De subiecto theologiae>
(Opera omnia III, L. Sturlese, p. 28lf.) zwischen der philosophischen
Theologie (scientia divina philosophorum), der Metaphysik, und der
Theologie im emphatischen Sinne (nostra divina sanctorum scientia)
differenziert.

Nachdem der Verf. in einer früheren Studie <Die Theorie des Intellekts

bei Dietrich von Freiberg> (Hamburg 1977) interpretiert hat,
untersucht er in der vorliegenden Monographie, inwiefern die Absicht
Eckharts, die Bewegung seines Philosophierens «als Identität von
Theologie des Evangeliums, Metaphysik und Ethik » zu entwickeln, « in
der Konsequenz der Dietrichschen Intention — damit aber auch in einer
Korrektur dieser Intention — liegt » (17). Im folgenden vertritt der Verf.
die These, die Grundlage von Eckharts komparativer Methode beruhe
auf einer «Relationstheorie, die sich in den Theorieteilen <Analogie>,
<Univozität> und <Einheit> manifestiert»; im Verlauf der Arbeit weist
der Verf. nach, inwiefern « sich diese Relationstheorie in Anlehnung an
die im 13. Jahrhundert erstarkte causa-essentialis- Theorie und im Bruch mit
ihr entwickelt hat» (18; Hervorheb. vom Rez.).

2. Gott als absolute Vernunft

Albertus Magnus und Theodoricus de Freiberg entwickelten eine
Vernunfttheorie, deren Aufgreifen und Weiterführen Eckhart zum
Bruch mit dem Thomismus bewegt. Im Umkreis seiner zweiten Pariser

Lehrtätigkeit (1302/1303) durchdenkt und radikalisiert Eckhart die
Intellekttheorie der deutschen Dominikanerschule, indem er die Beziehung

zwischen Sein und Denken thematisiert, um den Vorrang der
Vernunft Gottes gegenüber dem Sein zu explizieren. Wenn Eckhart die
Priorität des intelligere gegenüber dem esse herausarbeitet, rekurriert er
kritisch auf den Gottesbegriff des Aquinaten, dessen Grenzen er
aufdeckt. Die « Verknüpfung von Rigorosität und Innovationsfrische » (22)

spiegelt sich in seinem selektierenden und transponierenden Umgang
(cf. 32) mit den Autoritäten der Tradition wider; demnach vernachlässigt

er bewußt den ursprünglichen Kontext oder die originäre Aussa-



194 Eckharts neue Metaphysik

geintention überlieferter Theoreme und kombiniert in seiner
Argumentation gelegentlich produktive Mißverständnisse bzw. pointierte
Korrekturen der zitierten Texte (cf. 28f.). Sein Ziel, die absolute Intellek-

tualität zu akzentuieren, erreicht Eckhart dadurch, daß er « das vernünftige

Erkennen Gottes als relationsloses Nicht-Sein » (22) bezeichnet und
die göttliche Vernunft «aus jeglicher einschränkenden Seinsgebundenheit»

(22f.) befreit.
Vereinfacht läßt sich das Verfahren der deutschen Dominikanerschule

dahingehend kennzeichnen, daß Albert, Dietrich und Eckhart
Einsichten, welche sie aus einer Analyse der menschlichen
Erkenntnisweisen gewannen, auf die göttliche Vernunft anwandten (cf. 23).
Der doctor universalis vertrat in diesem Zusammenhang die Auffassung,
daß der universell tätige Intellekt — als vollkommenstes Vermögen menschlichen

Erkennens — einen Schlüssel zum Verständnis der Generationsaktivität

der göttlichen Intelligenz, der Zeugung des Wortes respektive
des Sohnes, darstellt (cf. 24). Dietrich bestimmte den tätigen Intellekt
als eine Substanz, welche immer in wirklichem Erkenntnisvollzug
erkennt und als «wesentlich erkennender Intellekt» (ebd.) anzusprechen

ist. Zudem kombinierte Dietrich das aristotelische Philosophem
der « causa essentialis (oder causa per se) » (26) mit dem neuplatonischen
Emanationsgedanken, wenn er den göttlichen Intellekt als causa essentialis

der Intelligenzen deutete.

In seiner <Auslegung des Johannesevangeliums> umschreibt Eckhart

die Bedingungen der causa essentialis in ähnlicher Weise wie der

Freiberger (cf. 27f.) :

Erstens ist das Prinzipiat der causa essentialis in dieser wie die Wirkung
in der Ursache.

Zweitens geht die causa essentialis ihrem Prinzipiat voran (praeesse)
und besteht auf hervorragendere Weise (eminentius).

Drittens ist die causa essentialis stets reiner Intellekt (intellectus purus),
dessen Sein durch das Erkennen gänzlich ausgefüllt wird.

Viertens erweist sich die Wirkung virtuell vongleicher Uberzeitlichkeit

wie ihr Prinzip (effectus virtute coaevus principio).
Aus dieser Bestimmung der causa essentialis ergibt sich für den Verf.

die Aufgabe zu zeigen, inwiefern Eckhart durch die Interpretation des

Johannesprologes seine Theorie der Analogie und Univozität andeutet
und inwieweit seine Konzeption der causa essentialis über Dietrich
hinausgeht.



Eckharts neue Metaphysik 195

Gemäß diesem Programm zeichnet der Verf. die Gedankenentwicklung

der 1. Pariser Quaestio nach, welche den Primat des göttlichen

Erkennens gegenüber dem Sein behandelt. Eckhart will beweisen,
daß Gott nur ist, weil er erkennt (quia intelligit, ideo est) ; folglich ist
Gott Vernunft (intellectus) und vernünftiges Erkennen (intelligere), ja
dieses Erkennen stellt die Grundlage seines Seins dar (ipsum intelligere

fundamentum ipsius esse-, zit. 21, 30, 39). Zunächst identifiziert Eckhart
verbum und Veritas, um die Rede von der göttlichen Vernunft dadurch zu

rechtfertigen, daß er den Vernunftbezug des Wortes als der Wahrheit
aufweist (cf. 31). Dann zeigt er, daß Vernunft und vernünftiges Erkennen

gegenüber dem Seienden als Bestimmtem unbestimmt und damit
kein Seiendes sind (cf. 34). In einem weiteren Schritt erklärt Eckhart,
daß in Gott, als der Ursache des Seins, formaliter kein Sein begegnet:
«Gott als Ursache besitzt daher nicht die Bestimmtheit des Seienden,
sondern die der Vernunft und des vernünftigen Erkennens» (36).
Indem er schließlich zwischen dem puren Sein Gottes und dem
seinsfreien Erkennen Wesen) Gottes, welches das Sein begründet,
unterscheidet (cf. 39), erreicht Eckhart das angestrebte Ziel : deus est

intelligere.

Als maßgebenden Ertrag dieser Gedankenbewegung formuliert der
Verf. die Einsicht: «Ein Gott, dessen Wesen als Vernunft angesprochen

wird, ist ein Gott, der keine Willkürakte ausübt, durch den nichts
wird denn vernunftgeprägtes Werden der selbst sein eigenes Sein

rechtfertigen muß, indem er es für vernünftig hält zu sein» (40). Angesichts

dieser Einsicht fällt der Thüringer Meister — freilich in anderer
Weise, als B. Welte dies vermutet (Meister Eckhart, Gedanken zu
seinen Gedanken, Freiburg 1979) — aus der heideggerschen Konstruktion
der Denkgeschichte als Onto-theologie heraus. Daher pflichtet der Verf.
dem Urteil von W. Schulz (Der Gott der neuzeitlichen Metaphysik,
Pfullingen 61978, p. 13) zu Recht bei, demzufolge Eckhart Gott «nicht
mehr als vorhandenes Seiendes » bestimmt, sondern als «Vollzug des

eigenen Denkens» (zit. 40). Wiewohl Eckharts Gottesbegriff das

neuzeitliche Konzept der Subjektivität in gewisser Weise präludiert, gilt es

jedoch auf eine grundsätzliche Differenz zu einem Philosophieren, wie
dem des deutschen Idealismus, aufmerksam zu machen, falls man nicht
vorschnell unhistorischen Etikettierungen und unkritischen Identifizierungen

verfallen will : « Das menschliche Denken, das Eckhart zwar als

Komparativinstanz dient, wird selbst nicht so thematisiert, daß all seine

Möglichkeiten zur Sprache gebracht werden ; es wird nicht sich selbst als



196 Eckharts neue Metaphysik

Bedingung des Redens über sich selbst wie über die göttliche Vernunft
zum Gegenstand» (41).

3. Die Analogie zwischen Gott und Geschöpf

Während in der skizzierten Theorie der Vernunft die Differenz
zwischen der Ursache und ihrem Verursachten akzentuiert wurde, wird in
der anschließenden Theorie des Seins die Einheit der Ursache und ihres
Verursachten thematisiert. Wenn Eckhart bisher eingeklammerte
Probleme aufzulösen beabsichtigt, indem er die « Einheit von Ursache und
Verursachtem aufgrund der Einheit des Seins» (43) analysiert, dann
verfährt er jetzt in der Weise, daß er das Thema des vernünftigen
Erkennens ausklammert. Bevor Eckharts Seinsbegriff erörtert werden
soll, gilt es mit dem Verf. auf zwei Gesichtspunkte hinzuweisen : Zum
einen versteht Eckhart das Sein als «Wirklichkeit von allem im
Sinne des Früher-Seins, eine Wirklichkeit, die kein von ihr Verschiedenes

zuläßt, da jegliches Vom-Sein-verschieden-Sein Nichtsein
meint» (ebd.) ; aufgrund dieser unableitbaren Priorität faßt er das Sein

im Anschluß an Avicenna als das auf, nach dessen Vollkommenheit alle

Dinge streben. Zum anderen wahrt Eckhart die «Autarkie des Früheren»

(ebd.). Wenn das Frühere in das Spätere herabsteigt, um sich als

Höheres dem Niederen mitzuteilen, dann ergießt sich das Tätige mit
seinen Eigentümlichkeiten auf ungeteilte Weise in das Erleidende.

Der <Prologus generalis in opus tripartitum> bildet den Ort, an
welchem der Thüringer Meister für die Identität von Sein und Gott
argumentiert. Mit Blick auf die Frage der Seinsmitteilung bzw. Schöpfung

verwendet Eckhart den Partizipationsgedanken der <mittleren>

Dialoge Piatos (cf. 46 Anm. 16). Er denkt die gegensätzliche Einheit
von Ursache und Verursachtem derart streng, daß diese aus der
Perspektive ihres Seins als völlig identisch erscheinen, weil das Sein sich in
seiner Mitteilung nicht selbst negieren kann. In diesem Prolog untersucht

Eckhart die Einheit der Geschöpfe und Gottes, um zu zeigen,
« daß einzig das absolute Sein das Sein der Dinge und zugleich Gottes ist,
da einzig das absolute Sein keinen Gegensatz, der es vernichten würde,
zuläßt » (48). Anläßlich dieser Überlegungen votiert Eckhart — übrigens
im Gegensatz zum doctor angelicus — für eine Identifikation der Transzendentalien

mit Gott: «... solus deus proprie est ens, unum, verum et
bonum» (zit. 48).



Eckharts neue Metaphysik 197

Neben der Verknüpfung von Gott und Geschöpf, welche sich beim
bestimmten Seienden in der Seinsmitteilung spiegelt, akzentuiert Eckhart

auch die Trennung, da er die Abständigkeit und Schwäche der
konkreten Kreatur durch Termini (cf. 51) wie Lüge (mendacium), Nichts-
heit (nihileitas) oder Nichtigkeit (nulleitas) kennzeichnet. In diesem

Zusammenhang spricht der Thüringer Meister der Analogielehre die
Funktion zu, die Schwachheit und Ohnmacht der Geschöpfe gegenüber
der Erhabenheit und Allmacht des Schöpfergottes hervorzuheben.
Nach einer scharfsinnigen Interpretation der Attributionsanalogie
resümiert der Verf. : Der Analogiegedanke zeigt «einerseits die immanente
Dynamik des Seins und der mit diesem Sein konvertiblen Transzendentalien

wie generellen Vollkommenheiten überhaupt»; das «Absolute

manifestiert sich in seinen modi, indem es sich mit sich selbst

vermittelt» (56), so daß es sich im Vermittelten noch weiter selbst

bestätigt. Der Gedanke der Analogie erhellt andererseits den Bezug
zwischen dem Unbedingten und dem Bedingten, ohne die Defizienz des

Geschaffenen an sich in die Selbstbewegung des Absoluten aufzuheben ;

da das Geschaffene als solches die Selbstvermittlung des Schöpfers nicht
erkennt, wähnt es sich nur im (Schein-) Besitz des verliehenen Seins,
«dessen Dynamik darin besteht, von sich selbst wegzuweisen auf das

stets neu zu Erwerbende» (ebd.).

4. Univozität als Interpretationsschlüssel und Imperativ

Wie bereits eingangs erwähnt, deutet der Verf. Eckharts Denken im
Ausgang von einer Relationstheorie, welcher die Theorieteile Analogie,

Univozität und Einheit zugehören (cf. 18). Die innovatorische
Leistung der vorliegenden Monographie besteht darin, den Stellenwert der

Analogielehre dadurch zu bestimmen, daß diese zu den Theorieteilen
<Univozität> und <Einheit> in Beziehung gesetzt wird. Indem der Verf.
die philosophische Relevanz der Univozitätstheoreme herausarbeitet,

gewinnt er seine für die Eckhartforschung neue These, daß « die Theorie

der Analogie nur im Verein mit der ihr zugrundeliegenden
Theorie der Univozität» (65) adäquat verstanden werden kann, da der

Univozitätsgedanke «den Schlüssel zur Interpretation» (59 Anm. 11)

der Prinzipienlehre im allgemeinen und des Analogieschemas im
besonderen darstellt.



198 Eckharts neue Metaphysik

Durch das univoke Bezugsverhältnis erklärt der Thüringer Meister,
«warum der Mensch mehr ist als nur Geschöpf» (58). Wenn er unter
theoretischer Perspektive die Vernunft als solche zur Vernunft als

solcher, unter praktischer Perspektive die Gerechtigkeit als solche zum
Gerechten als solchem in Beziehung setzt, dann geschieht dies in der

Absicht, die Relation <Schöpfer — Geschöpf) zu durchbrechen. Eckharts

rigoroser Bruch mit der Tradition läßt zwei gedankliche Schritte seiner

komparativen Methode erkennen : Zunächst zeigt Eckhart
(maturphilosophisch)) den Univozitätsgedanken «ex naturalibus, per naturalia et
in naturalibus» auf, um dann (<metaphysisch)) dessen «Geltung im
geistigen Bereich, der zugleich Urbildfunktion gegenüber den naturalia
besitzt, nachzuweisen» (ebd.).

Für den Bereich der Natur akzentuiert Eckhart «die wechselseitige
Bezogenheit der univok-kausal sich durchdringenden Momente» (61) :

Wirkendes und Erleidendes korrespondieren z.B. hinsichtlich Materie
und Gattung. Neben anderen Grundsätzen (cf. 59f.) gilt es festzuhalten,
daß das univok Aktive dem Passiven seine Eigenschaft und sein

Vermögen als bleibendes Merkmal verleiht. Zur Verdeutlichung sei auf
folgendes Beispiel verwiesen : Das Feuer erwärmt einen Gegenstand ;

dieser erbt die Wirkung des Feuers, da er als erwärmter wiederum selbst
anderes erwärmen kann (cf. 60).

Wiewohl es sich um das Kernstück der Studie handelt, soll im
Rahmen dieser holzschnittartigen Zusammenfassung der Univozitäts-
gedanke primär am Paradigma <Gerechtigkeit — Gerechter) weiterverfolgt

werden. Dabei konzentriert sich der Rez. allein auf zwei Grundsätze,

welche der Verf. im Anschluß an den Johanneskommentar
vorstellt, um die univoke Korrelation zwischen dem Gerechten als Gerechtem

und der Gerechtigkeit als solcher zu beleuchten (cf. 65f.) :

Erstens gilt, daß der Gerechte als Gerechter (der Gottes Sohn) in der

Gerechtigkeit selbst (Gott Vater) anwesend ist, denn, falls jener außerhalb

der Gerechtigkeit stände, dann könnte er nicht zutreffend als

Gerechter bezeichnet werden.
Zweitens gilt es zu bemerken, daß der Gerechte sich zuvor in der

Gerechtigkeit befindet, wie das Teilhabende sich im Bereich dessen

aufhält, woran es partizipiert. Bereits dieser Grundsatz zeigt, inwiefern
die Einsicht der Analogie von der Erschlossenheit der Univozität
abhängt, inwieweit dieser Gedanke den Schlüssel zur Erfassung jenes
Theorems verleiht : Der Gerechte ist in der ihn gebärenden Gerechtigkeit,

bevor überhaupt von einem analogen Verhältnis gesprochen
werden mag.



Eckharts neue Metaphysik 199

Schließlich kann daraufhingewiesen werden, daß die Gerechtigkeit
als solche (der Vater) sich unter Vermittlung der geborenen Gerechtigkeit

(dem Sohn) mitteilt. Mit Blick auf diese Feststellung folgert der
Verf. : «Was dem Analogiedenken verborgen bleibt, wird im Univozi-
tätsdenken deutlich : die Selbstvermittlung des Absoluten, der ungeborenen,

aber gebärenden Gerechtigkeit» (67). Die umfassende Analyse
dieses Zusammenhanges durch den Verf. zeigt, daß der Thüringer
Meister keineswegs die Absicht verfolgt, das analoge Verhältnis der

Gerechtigkeit zum Gerechten zu unterschlagen, sondern vielmehr
intendiert, durch die Entwicklung des Univozitätsgedankens dem
Problem der Analogie (allererst) seinen systematischen Ort zuzuweisen

(cf. 70).
Im <Buoch der goetlîchen troestunge> notiert Eckhart hinsichtlich

des Paradigmas <Gutheit — Guten: «daz gebern der güete und geborn-
werden in dem guoten iat [!] al ein wesen, ein leben» (zit. 70). Wenn
Gebären und Geboren-werden letztlich ein — verbal zu verstehendes —

Wesen sind, dann wird der Blick auf die These frei, welche der Verf. als

<Eckharts revolutionären Gedanken> formuliert: «Nicht nur Gott-
Vater und Gott-Sohn, sondern auch die ungeborene, aber gebärende
Gutheit und der ungeschaffene, aber geborene Gute als solcher
stehen in einem univoken Korrelationsverhältnis» (71).

Zu Beginn der Studie (cf. 15) wird behauptet, der Thüringer Meister
identifiziere in seiner Denkbewegung Theologie des Evangeliums,
Metaphysik und Ethik. In der Fluchtlinie dieser Trias sind die
theoretisch-praktischen Imperative der Predigten zu verstehen. Diesen Anweisungen

liegt die eckhartsche Konzeption des Verhältnisses <Urbild -
Abbild> zugrunde. Auf die Seelenlehre vorausgreifend kann gesagt werden,

daß der Mensch, insofern er Vernunft besitzt, dem göttlichen Bilde
(ad imaginem dei) nachgebildet ist. Aus der Einsicht, Bild Gottes zu

sein, wächst der Mensch als Vernunft in die progressive Aufgabe hinein,
seine Existenz aufzubrechen und zum göttlichen Grund durchzubrechen.

Das Ziel dieser fortschreitenden Intellektbewegung besteht darin,
das göttliche Urbild in die Vernunfttätigkeit der Seele einzuholen.
Theorie und Praxis, Spekulation und Lebensorientierung integrierend,
appelliert der Thüringer Meister an das Vernunftvermögen des

Menschen als Weg zu Gottessohnschaft und Gottebenbildlichkeit :

— «... so suit ir niht aleine glich sin dem sune, sunder ir suit der sun
selber sin » (zit. 80).
— « Ze glicher wis, als hie gesprochen ist von dem bilde, sich, alsus

soltû leben» (zit. 81).



200 Eckharts neue Metaphysik

5. Die Einheit Gottes und die Finsternis der Gottheit

Durch das skizzierte Univozitätsdenken entwirft Eckhart ein
Philosophieren, welches keinerlei Beschränkungen von seiten des kirchlichen

Lehramtes fürchtet. Die Disziplinen übergreifende Synthese des

Lese- und Lebemeisters aus Thüringen eröffnet Möglichkeiten einer
aktiven Selbstgestaltung der Individualität, wobei sich der Einzelne
kraft seiner Vernunft als Sohn und Bild Gottes, der absoluten Vernunft,
versteht. Im Rahmen seiner metaphysisch-theologisch-ethischen
Relationstheorie weist der Univozitätsgedanke aus sich heraus (cf. 20) auf
die Thematik der Einheit hin.

Im Mittelpunkt der diesbezüglichen Untersuchungen steht die

Frage nach der Bedeutung und Funktion des unum bei Eckhart. Das

unum, welches nichts über das Sein hinaus sagt (nihil addere super esse),

umhält die beiden Momente der Affirmation und Negation, da es einmal

das im Sein Gemeinte bestätigt und dann das im Sein nicht
Gemeinte abweist. Das Eine als Einheit zeigt das göttliche Wesen als

Grund des transzendentalen Seins. Der Thüringer Meister verbindet im
Sermo XXIX die Einheitslehre mit der Intellekttheorie : « Einheit ist

einzig der Vernunft zueigen [sie !] ; sofern Gott einer ist, ist er Vernunft,
und Vernunft ist der eine Gott» (86).

Die «objektive Paradoxaltheorie» bestimmt der Verf. im Umkreis
der Einheitsthematik «als Fundamentaltheorie», welche die Theorieteile

<Univozität> und <Analogie) «umgreift»; der methodische Drive
dieser Theorie geht von der « immanenten Paradoxie » (ebd.) des unum
als indistinetum aus. Die Einsicht in die Theorie des indistinetum mit ihrer
inneren Paradoxität garantiert schließlich die Verknüpfung der genannten

Theorieteile. Als Basistext dieser, in der Darstellung des Verf.
äußerst konzis anmutenden Argumentation ist u.a. auf den <Sapientia-
kommentan zu verweisen. Der Rez. beschränkt sich aufdie Wiedergabe
zweier nach der Auffassung des Verf. einsichtiger Thesen:

— «Je mehr sich Ununterschiedenes durch je größere Ununterschie-
denheit unterscheidet, um so mehr ist es vom Unterschiedenen, das sich
durch Unterschiedenheit unterscheidet, unterschieden» (89f.).

— «Je unterschiedener das Ununterschiedene ist, um so ununter-
schiedener ist es, da es durch seine Unterschiedenheit sich sogar von
sich selbst als vom Ununterschiedenen unterscheidet» (90).

Die erste Aussage zielt daraufab, daß Gott als das Ununterschiedene
gegenüber jeglichem Geschöpf als dem Unterschiedenen in einem kon-



Eckharts neue Metaphysik 201

tradiktorischen Gegensatz steht; Gott als das Ununterschiedene
unterscheidet sich von dem geschaffenen Seienden als Unterschiedenem
durch seine Ununterschiedenheit, während sich das Kreatürliche als

Unterschiedenes durch «seine Unterschiedenheit sowohl von sich
selbst als auch vom Ununterschiedenen » (89), vom Schöpfer,
unterscheidet.

Die zweite Aussage weist darauf hin, daß Gott als der schlechthin
Ununterschiedene sich einerseits durch seine radikale Ununterschiedenheit

von allem Kreatürlichen als Unterschiedenem unterscheidet.
Andererseits erhellt die irreduzible Ununterschiedenheit daraus, daß

Gott als Ununterschiedener aus trinitarischer Sicht von sich selbst
unterschieden ist (cf. 90).

Um die immanente Paradoxität der Theorie Eckharts zu verdeutlichen,

gilt es neben der gerade begründeten These, « Gott und Geschaffenes

sind unterschieden», ebenfalls die nachfolgende These, «Gott
und Geschaffenes sind ununterschieden» (91), in den Blick zu nehmen.
Gott als Einheit konstituiert in der Selbstvermittlung das Sein der
Seienden. Als einheitliches und einheitsstiftendes Konstituens erschöpft
sich Gott jedoch nicht in der Unendlichkeit zählbarer Einheiten des

Kreatürlichen, sondern er gewinnt sich prinzipiell in der permanenten
Selbstbewegung und -bejahung.

Innerhalb seiner Konzeption der Einheit argumentiert Eckhart
charakteristischerweise für den Vorrang der göttlichen Vernunft gegenüber
dem Sein : « Das Erkennen wendet sich in der Identität mit dem Sein

gegen das Sein, um es in seinem Anspruch zu bestätigen, und gewinnt
die Priorität des indistinctum » (109). Nach der Deutung des Verf.

vermag der Thüringer Meister die Spannung der widersprüchlichen
Positionen auszuhalten, da er seinen Gottesentwurf aus je verschiedenen

Perspektiven modifiziert : Aus der Sicht des Seins verstanden, vermag
Gott als Erkennen « der Positivität des Seins nichts entgegenzusetzen »

(ebd.); als uneingeschränkte Übereinkunft von Sein und Erkennen
aufgefaßt, gilt es gerade dem Erkennen seine legitime Eigenständigkeit
gegenüber diesem Sein zuzusprechen, weshalb der Primat des intelligere

gegenüber dem esse begründet erscheint.
In diesen Kontext gehört die Untersuchung der Termini <Isticheit>

(cf. lOOff.) und <Nichtigkeit> (cf. 106ff.), auf deren ergänzende Analyse
durch den Verf. verwiesen werden kann. Es ist dem bisher Ausgeführten

hinzuzufügen, daß es in Eckharts Denken neben der Nähe und

Lichtung auch die Ferne und Finsternis der essentia divina zu beachten



202 Eckharts neue Metaphysik

gilt. Als verborgenes Dunkel bleibt Gottes Wesen allem kreatürlichen
Erkennen fremd. Das Ununterschiedene bezeichnet Eckhart auch als

das überschwebende und überseiende Nichts. Sofern Gott in sich selber

bleibt, ist sein eigenes Wesen als verborgene Finsternis zu kennzeichnen.

Konsequenterweise vermerkt der Thüringer Meister die allen
bestimmten Seienden entgegengesetzte Seinsart der absoluten
Transzendenz: «Die verborgen fynsternuß des vngesichtigen liechtes der

ewigen gotheyt ist vnbekant vnnd wirt auch nymmer bekant»
(zit. 107).

6. «ein bürgelin in der sêle»

Eckhart geht bei seiner Theorie der Seele von gewissen Voraussetzungen

bezüglich der Möglichkeit menschlichen Erkennens aus. Wenn

er den Menschen thematisiert, dann leitet ihn die Auffassung, daß der

Mensch als Gegenstand der Betrachtung im Verlauf derselben den

legitimen Grund für diese Betrachtung entdecken kann. Da der Mensch

grundsätzlich in der Lage ist, alle determinierenden Bestimmungen
seines Erkennens zu durchschauen, vermag er die Bedingungen seiner

eigenen perspektivischen Analyse zu benennen. Dem Menschen als

Vernunft ist kein Gegenstand und keine Bedingung der Erkenntnis
unzugänglich, da ihm die absolute Vernunft immer schon implizit
bekannt ist. Diese Erschlossenheit des Absoluten gilt insofern
uneingeschränkt, als der Mensch « die Prozessualität des Absoluten selbst ist,
Prozessualität auch erst ermöglicht» (117).

Tatsächlich befindet sich der Mensch jedoch durch das alltägliche
«In-sich-Sein» (ebd.) im Gegensatz zu der ursprünglichen Absolutheit.
Daher richtet Eckhart sein theoretisch-praktisches Programm darauf

aus, den Menschen aus seiner Selbstvergessenheit zum Selbstbewußtsein

zu rufen. Die Erhellung der Existenz führt den Menschen vor die

Alternative, in sich selbst und damit bei den Dingen zu verharren oder
aber sich für sich selbst und damit für den mit Gott identischen Grund der

Seele zu entscheiden. Der Interpretation des Verf. zufolge entdeckt Eckhart

das konkrete und unableitbare Ich, um es « als Freiheit der
Selbstbestimmung: causa sui» (120) zu verstehen. Sein Gedanke der Ich-
Einheit und das Festhalten an dem Primat des intelligere gegenüber dem
esse (bei Gott) motivieren die Aristoteleskritik (cf. 120ff), in welcher der

Thüringer Meister auf neuplatonische Traditionen und Avicenna
zurückgreift.



Eckharts neue Metaphysik 203

Während Eckhart, der Dominikanertradition folgend, die Vernunft
als das höchste Vermögen auffaßt, gibt er zu bedenken, daß der Intellekt
Gott allein unter dem Schleier (velamen) des Wahren erreicht; einzig
dem befreiten Wesen der Seele (nuda essentia animae; 126) ist der
unverhüllte Bezug aufGott möglich. Den Hintergrund der Vereinigung
der Seele mit Gott bilden subtile intellekttheoretische Überlegungen im
Umkreis der Termini <intellectus possibilis> und < intellectus agens>. Demnach
weiß die mögliche Vernunft z.B. nicht, daß sie das « durchbrechen muß,
was ihr Grund seit je durchbrochen hat» (129). Auch denkt Eckhart die

tätige Vernunft in der Nachfolge Dietrichs von Freiberg nicht mehr als

ein Vermögen der Seele, «sondern als begründenden Ursprung des

Wesens der Seele (<principium causale substantiae animae>) oder als

wesentlichen Grund (<causa essentialis>)» (131). Seine «originäre
Leistung» gegenüber Dietrich besteht aber darin, «den Seelengrund einerseits

in Verbindung mit der Sohnesgeburt in der Seele zu denken, ihn
andererseits aber selbst... sich dort wiederentdecken zu lassen, wo er
Ich ist» (132).

Die variantenreiche Rede vom Seelengrund zielt darauf, das

ungeschaffene Wesen der Seele zu verdeutlichen, deren Natur dem
Menschen in seiner Selbstvergessenheit verstellt ist. Die Wende zu dem

göttlichen Kern der Seele wird durch eine Abkehr vom Geschaffenen

eingeleitet und eröffnet die Einkehr des Einzelnen bei sich selbst

(cf. 135f.): «Der Seelengrund ist damit die göttliche Bewegung selbst,
ist selbst Ursprung (vater) und Moment (sun) dieser Bewegung, ist als

Wissen Prinzip für sich selbst» (137). Als Ort der Einkehr bzw.
Anwesenheit Gottes nennt Eckhart das Bürglein in der Seele. Aus der
Perspektive des gelassenen Menschen formuliert bedeutet dies, daß der
Seelenfunke «im Grund, der keinen Unterschied kennt, im ununter-
schiedenen Grund » bei sich weilt : Die « Seele — als Seelenfunke — ist im
göttlichen Grund innerlicher als in sich selbst, weil sie allein als dieser

Grund Vernunft, Ich, ist» (141).

7. Würdigung

Heidegger habilitierte mit einer problemgeschichtlichen Untersuchung

zum mittelalterlichen Kategorienproblem. In der Einleitung
votiert er für eine notwendige «Arbeitsteilung» (Gesamtausgabe Bd. 1,



204 Eckharts neue Metaphysik

p. 195; Hervorheb. von M. H.) zwischen dem Historiker und dem

Systematiker, in der Hoffnung, daß sich mehr « historisch-literarge-
schichtliche und vorwiegend theoretisch-philosophische Untersuchungen

gegenseitig befruchten» (ebd.) werden. Grundsätzlich vermerkt
der Freiburger : « Da reine philosophische Begabung und eine wirklich
fruchtbringende Fähigkeit historischen Denkens sich nur in den aller-
seltensten Fällen in einer Persönlichkeit zusammenfinden, wird
verständlich, daß es, zumal wenn man auch die Beschwerlichkeit und

Langwierigkeit dieser mit feinster kritischer Genauigkeit vollzogenen
Pionierarbeit durch Bibliotheken und Handschriftenbestände hindurch
in Rechnung setzt, zu einer wirklich philosophischen Auswertung der
Scholastik nur in außergewöhnlichen Fällen kommen kann» (p. 194f. ;

Hervorheb. von M. H.). Der Verf. der vorliegenden Studie hat bereits
durch Editionen und Untersuchungen zu Dietrich von Freiberg die
angesprochene Arbeitsteilung überwunden. Die neue Eckhartmonographie
des Verf. darf als eine — im genannten Sinne — außergewöhnliche
Verbindung von philosophiegeschichtlicher Schulung und
spekulativsystematischer Auswertung bezeichnet werden. Durch die kritische
Edition der Quaestio XXII des Johannes Picardi von Lichtenberg im
Anhang der Arbeit (cf. 147—161) erschließt der Verf. der Forschung
zudem eine weitere Quelle für die Imago-Lehre.

Wie die Arbeiten von F. Brunner und J. Koch zeigten, blieb die

Analogiethematik für die Eckhartforschung eine Crux; durch die

Akzentuierung des Univozitätsgedankens gelingt es dem Verf. auf
überzeugende Weise, die innere Systematik des eckhartschen Denkens
herauszuarbeiten und der Analogie allererst ihren systematischen Ort
zuzuweisen. Seine durchgängig philosophische Interpretation in der
Fortführung von K. Flasch erlaubt es dem Verf., die vermeintliche Dichotomie

zwischen deutschen und lateinischen Werken zu überwinden.
Zahlreiche Publikationen zu Eckhart gehen zudem von der Disjunktion
<Philosoph> oder <Mystiker> aus; durch seine konsistente Auswertung
zeigt der Verf. die Hinfälligkeit dieser Alternative, wie dies bereits
ansatzweise von L. Hödl (Metaphysik und Mystik im Denken des Meister

Eckhart: ZfkTh 82 [1960] 257—274) postuliert wurde. Die schlüssige

Argumentation für eine Einheit von Theologie des Evangeliums,
Metaphysik und Ethik ermöglicht es dem Verf., einerseits neue Aspekte
des Predigtwerkes zu beleuchten und andererseits den Beitrag des

Thüringer Meisters im Kontext seiner Zeit wie der Philosophiegeschichte
insgesamt zu erhellen. Gegenüber dem spekulativen Gesamtentwurf



Eckharts neue Metaphysik 205

des Verf. greift der wohlfeile Vorwurf einer gelegentlichen Hegeliani-
sierung entschieden zu kurz.

Im Rahmen seines Deutungsversuches diskutiert der Verf.
gegenwärtige Forschungspositionen. «Eckharts neue Metaphysik» (14, 15,

110, 141, 145) wird in kritischer Auseinandersetzung mit B.Weltes
<Harmonisierungsversuchen> (cf. 134 Anm. 147; außerdem 10 Anm.
35, 59 Anm. 11, 117 Anm. 35), H. Fischers aristotelisierenden
Vereinfachungen (cf. 46 Anm. 16; außerdem 8 Anm. 22, 80 Anm. 88, 86

Anm. 19, 127 Anm. 86) und A. M. Haas' Reduktionen (cf. 71f. ; außerdem

101 Anm. 82, 105 Anm. 111) vorgestellt. Auch gelingt es dem

Verf., die gegensätzlichen Thesen <Gott als Sein> und <Gott als Erkennen)

plausibler zu vermitteln, als dies bislang z.B. K. Albert (Meister
Eckharts These vom Sein, Kastellaun 1976) vermochte. Indem der
Verf. darüber hinaus die <Finsternis Gottes> anspricht, eröffnet er
interessante Zugänge zu Eckharts wenig beachteter negativer Theologie. Bei
aller berechtigten Kritik, welche notwendig aus der neuartigen Deutung

resultiert, darf gefragt werden, ob die Kritik des Verf. an bisher
geleisteten Interpretationsversuchen nicht gelegentlich allzu pointiert
ausfällt.

Angesichts der Tatsache, daß der Begriff <univok> bei Eckhart selbst

nicht explizit thematisiert wird, kann gefragt werden, inwieweit die ins
Zentrum gerückte causa-essentialis- Theorie vom Verf. auf angemessene
Weise mit dem Terminus der Univozität in Beziehung respektive
gleichgesetzt wird. Diese kritische Anmerkung gewinnt an Gewicht,
wenn man die philosophiehistorische Besetzung dieses Terminus durch
die Skotusschule berücksichtigt. Mit Blick auf die Klärung dieses
Problems wäre ein Vergleich der eckhartschen Auffassung von Univozität
mit der skotistischen Konzeption wünschenswert gewesen.

Der sorgfältigen Aufbereitung von (zum Teil ungedrucktem)
Quellenmaterial, der scharfsinnigen Durchdringung der eckhartschen

Problemstellungen und der Sicherheit des historischen Urteils stehen

jedoch Unausgeglichenheiten, wenn nicht Mängel in der Darstellung
gegenüber. Die wiederholt überladenen Satzgefüge und der permanente
Nominalstil des Verf. beeinträchtigen die Transparenz der Gedankenführung.

Bei aller Würdigung der gelungenen Synthese von literarge-

schichtlicher Forschung und spekulativ-systematischer Auswertung
sowie der Anerkennung von Schwierigkeiten, welche in der zu denkenden

Sache selbst begründet sind, bleibt vielleicht ein kleines Unbehagen
gegenüber dem Stil und der Darstellungsweise des Verf. bestehen.



206 Eckharts neue Metaphysik

Bekanntlich notierte Hegel — auf Probleme bei der Abfassung seiner

<Logik> anspielend — am 8. Juli 1807 an Niethammer (Briefe I, Hamburg

31969, p. 176): «... Sie wissen, daß auf eine sublime Art
unverständlich zu sein leichter ist, als auf eine schlichte Weise verständlich.

»


	Eckharts neue Metaphysik

