Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 31 (1984)

Heft: 1-2

Artikel: La théologie philosophique est-elle d'actualité?
Autor: Brunner, Fernand

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760863

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760863
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FERNAND BRUNNER

La théologie philosophique
est-elle d’actualité ?*

Devant cette interrogation, on est tenté de répondre par la négative
et de planter la la question en évitant de se livrer 4 une facile démons-
tration. Mais il convient plutét de prendre un peu de recul pour regarder
au-dela du déclin contemporain de la raison théologique et pour situer
ce phénomeéne dans la perspective historique et systématique ou il est
apparu.

Il n’y a rien de plus complexe que Ihistoire des rapports de la
philosophie et de la religion — car c’est a4 ce théme que se raméne 4 mes
yeux celui de la théologie philosophique. Cette histoire me semble
cependant dominée par une méme loi, au sujet de laquelle je me suis
expliqué dans larticle que j’ai eu le privilege d’écrire pour Paradigmes de
theologie philosophigue. ]’ai soutenu a mes risques et périls qu’il n’y a de
théologie philosophique que la ot I'influence de la religion s’est mani-
festée, non pas que la raison humaine soit incapable de s’élever a Dieu;
elle ’est, mais elle n’actualise cette puissance que sous ’action d’un étre
en acte, c’est-a-dire sous la mouvance d’une inspiration venue de la
religion. Je ne recommandais donc ni le scepticisme ni le fidéisme,
lesquels font si volontiers bon ménage, mais jadmettais ’hypothese
d’une synergie nécessaire entre la philosophie et la religion pour que la
premiére parvienne a réaliser ses potentialités théologiques. Je ne voyais

* Allocution prononcée le 15 décembre 1983, 2 I'Université de Fribourg, 4 'occasion
de la remise au P. M.-D. Philippe du livre préparé en son honneur, Paradigmes de théologie
philosophigue, publié sous la direction de O. Hoffe et R. Imbach, Editions Universitaires,
Fribourg, 1983.



156 La théologie philosophique est-elle d’actualité?

pas de danger 4 ce que la philosophie acceptit une influence extérieure,
puisque c’était pour se retrouver elle-méme a 'intérieur de soi, ni 4 ce
que la religion s’exprimat d’une maniére ou d’une autre dans la raison,
puisque c’était pour expliciter sa propre dimension d’intelligence. Cette
symbiose de la philosophie et de la religion, j’étais disposé 4 la rendre si
étroite qu’on y eit retrouvé les schémas de la tradition augustinienne.
Telle était ma position dans cet article. Comme je I’ai définie au mois de
juin, c’est-a-dire il y a six mois seulement, je n’ai pas eu le temps de
changer d’avis... Je sollicite donc votre indulgence si je me trouve
aujourd’hui répéter la méme chose, quoique, je ’espére, d’une autre
facon.

En remontant a la nuit des temps, je dirai que la théologie philo-
sophique commence avec la philosophie. Pour les Milésiens en effet, les
éléments ne sont nullement ce qu’Aristote appelle de ce nom: ils ne sont
pas la réalité fondamentale des corps terrestres, mais la réalité fonda-
mentale tout court. Ils appartiennent donc a 'ordre de I’absolu et du
divin. C’est qu’avec les Milésiens, la philosophie s’inspire du mythe,
celui d’Océan et de Thétys, par exemple, c’est-a-dire de la religion,
comme le savaient déja les Anciens.

Aux origines de I’éléatisme, Xénophane ne nie pas le divin quand il
se livre 4 la critique des conceptions trop humaines que ’homme s’en
fait. Car si ’Etant de Parménide n’est ni I’objectivité empirique ni une
idée abstraite, c’est 4 la religion qu’il le doit, puisque c’est elle qui
conduit le philosophe 4 considérer, avec la révérence que 'on connait,
cette Sphére parfaite qui est si peu la sphére de 'univers qu’elle est
immobile. J’accepte tout 4 fait la mise en perspective de I’éléatisme 2
laquelle Jaeger a procédé : 'acces parménidien a I’Etant est I’équivalent
d’une initiation.

Le platonisme, I’aristotélisme, le stoicisme, ne cachent pas davan-
tage leurs racines religieuses, puisque chacun, a sa fagon, revét la raison
philosophique du prestige du divin: le savoir, dans ces systemes, loin de
s'opposer a la religion, est présenté comme religieux lui-méme: la
parenté de I’Ame avec les Idées chez Platon, la ressemblance de la vie de
intellect avec celle des dieux chez Aristote, la participation de notre
raison 4 la raison divine dans le stoicisme, voila des doctrines qui parlent
d’elles-mémes. Les néoplatoniciens Jamblique et Proclus poussent 2
’extréme I’aveu que la philosophie peut faire de sa dépendance a I'égard
de la religion, puisqu’ils situent expressément la spéculation philoso-
phique a l'intérieur de la religion.



La théologie philosophique est-elle d’actualité ? 157

Avec le christianisme apparaissent des formes religieuses nouvelles:
I’Eglise, I’Ecriture sainte, un Dieu de toute-puissance et d’amour, la foi.
Pour s’expliquer, le christianisme utilise les philosophies 4 sa facon et
institue la théologie au sens de science du Dieu révélé au sein de laquelle
se situent tous les autres savoirs. Parmi les philosophies disponibles, le
néoplatonisme, intégrant les autres philosophies et s’intégrant lui-
méme dans la religion, professant en outre un idéal de connaissance
divine et mystique, triompha des philosophies rivales.

Mais au XIII® siecle, I’étude de la pensée d’Aristote et de ses impli-
cations concernant les rapports de Dieu et du monde, la nature et le sort
de ’ame, impose I'idée de ’autonomie de la philosophie, si bien quune
tension s’installe entre raison et religion, comme on l'observe a la
Faculté des Arts de Paris avec Siger de Brabant. C’est dans ces circons-
tances historiques particuliéres qu’a pu naitre le sentiment qu’Aristote
représente la philosophie pure ou la raison pure. Mais il est sans doute
contestable de soutenir que la raison pure chez Aristote a par elle-méme
la notion de Dieu, quitte 4 ce que cette notion ne soit pas encore celle du
vrai Dieu. La notion de Dieu chez Aristote résulte en effet de ’élabo-
ration d’une longue tradition, dans laquelle les religions préhelléniques,
les religions helléniques et la philosophie elle-méme ont leur part.

Thomas d’Aquin réussit a intégrer dans la théologie cette philoso-
phie congue comme étrangere a elle. Mais I’histoire a son détermi-
nisme: il a fallu que la thése de 'autonomie de la raison développat ses
conséquences et que le nominalisme vint. Il posait deux jalons: pre-
mierement, la religion, pour se défendre contre une raison forte de ses
propres exigences, devait souligner le caractere s#/ generis et divin de la
connaissance de foi; deuxi¢mement, la raison, pour se saisir dans son
autonomie, devait se déclarer tout humaine. Désormais, le chemin de la
pensée moderne était tracé. Nous y sommes toujours. Dans leurs rap-
ports nouveaus, la raison et la foi, au XIV* siécle, sont en coexistence
pacifique plutét qu’en harmonie, avec toutes les menaces de rupture que
cette situation comporte.

On n’en finirait pas de parcourir les sentiers de la rupture. On y
trouve de quoi s’y égarer cent fois, car ce qui s'oppose ou ce qu’on
oppose a la religion, ce n’est pas seulement la rationalité séparée qui n’a
pas de dimension commune avec elle ni d’héritage venu d’elle, mais
aussi des métaphysiques issues de la religion, des théologies philosophi-
ques qui n’eussent pas été possibles sans elle : par exemple I’averroisme
de la Renaissance, la doctrine des philosophes sur Dieu selon Pascal, la



158 La théologie philosophique est-elle d’actualité?

théorie spinoziste de la substance, ou méme le déisme anglais ou fran-
cais. Tout cela contribue 4 produire la fausse idée d’une raison non
religieuse capable par elle-méme de parler de Dieu, bien ou mal, mais de
parler de lui.

Et n’oublions pas que la philosophie qui traite de Dieu de fagon
prétendument autonome n’est pas toujours intellectualiste. Au contrai-
re, depuis le nominalisme, elle s’inspire de la religion, qu’elle le sache ou
non, en écoutant la voix du cceur. Ni la doctrine de Rousseau ni celle de
Kant ne seraient compréhensibles sans cette perspective théologique
non théorique. Mais si la logique des choses, apres le nominalisme, veut
que la philosophie qui parle encore de Dieu le fasse dans un langage
nouveau, emprunté a l'ordre de l'affectif ou du pratique, elle veut
encore davantage que la philosophie, devenue I'ccuvre d’une raison tout
humaine, se replie sur des objets tout humains et devienne donc de
moins en moins théologique, tandis que de son c6té la théologie,
subordonnée au langage de la foi, devient toujours moins philosophique.
Telle est la dichotomie dans laquelle vit aujourd’hui le commun des
hommes qui croient encore, du moins dans les milieux que je connais le
mieux.

Quelle legon tirer de cette évocation sommaire de notre histoire
intellectuelle ? Depuis le début des temps, semble-t-il, méme en dehors
du christianisme, la religion a proposé a la philosophie, c’est-a-dire a la
pensée rationnellement élaborée, le theme du divin. La philosophie
'ett-elle découvert sans la religion? Je ne le sais pas, parce que I'ex-
périence n’a jamais été faite qui permette de I’établir. Partout ouily a eu
théologie philosophique, il y avait d’abord religion. Ni Thales, ni Pla-
ton, ni Aristote, ni Descartes, ne construisaient dans un vide religieux
antérieur. La production philosophique en matiére de théologie est une
mutatio supposant un sujet préexistant et non une creatio ex non ente.

Si on laisse de coté toute nuance, le changement en question parait
se développer selon trois schémas, ceux de I'identification, de la trans-
position et de la séparation. Dans le premier cas, la raison ne fait pas de
différence entre 'intention religieuse et la sienne; elle se soumet aux
conditions de transformation qui lui sont imposées par son objet divin;
elle se divinise jusqu’a la connaissance — ou l'inconnaissance — de
celui-ci.

Dans le deuxiéme cas, la raison, empruntant a la religion I'idée du
divin, la transpose sur son propre plan: fid¢le a sa vocation d’intellec-
tion, elle n’en demeure pas moins en cela méme en accord avec le divin,



La théologie philosophique est-elle d’actualité? 159

la vie selon I’intelligence étant en ’homme quelque chose de plus grand
que ’homme.

Dans le troisie¢me cas, la raison congoit la religion de telle facon
qu’elle s’en excepte elle-méme, considérant ses propres démarches
comme séparées. La raison d’abord était divine, puis elle est devenue
humaine, quoiqu’en conformité avec le divin; elle est maintenant tout
humaine.

A ces trois schémas correspondent des rapports différents entre la
religion et la philosophie: identité, distinction sans séparation, sépara-
tion. Ces rapports sont fonctions des termes en présence. Personne ne
peut dire que la philosophie et la religion entretiennent telles relations
sans admettre que cette proposition ne regoit de signification que sous la
condition de telle conception de la philosophie et de la religion. La
philosophie qui est le fruit de la raison divinisée différe de celle qui
recourt a la raison tout humaine et il faut en dire autant des religions
correspondantes. C’est un des plus grands et des plus importants ensei-
gnements de I’histoire de la philosophie que de mettre en lumiére le fait
que la rationalité n’a pas toujours la méme nature — comparez-la chez
Plotin, chez Aristote ou chez Ockham — et qu’il n’y a pas plus de
contradiction entre les différentes figures qu’elle peut prendre qu’entre
les especes du genre animal. Les prédicats incompatibles n’appartien-
nent pas ici 2 un méme sujet, mais 2 des sujets différents. Plutét que de
théses contradictoires sur la philosophie, la religion et leurs rapports, je
préfere donc parler du remaniement ou de réaménagement du territoire
de la pensée, entrainant des changements corrélatifs dans les différentes
parties de ce territoire. Agrandir ou déplacer une parcelle dans un
espace donné, c’est nécessairement modifier les autres. De fagon ana-
logue, dans le territoire de la pensée, une conception particuliere de la
raison commande une conception corrélative de la religion et récipro-
quement. Quand, par exemple, la raison se concentre sur ’homme en
tant qu’homme, la religion, de son c6té, releve exclusivement de la foi
divine. L’insistance de Luther sur la foi n’apparait point par hasard en
un temps ou la raison se congoit comme une faculté tout humaine. Et
celle de Kierkegaard, qui tourne contre la philosophie son talent de
philosophe, n’aurait pas lieu, si n’était projetée sur la raison hégélienne
une raison a hauteur d’homme. Descartes, Malebranche, Hegel, Kier-
kegaard, n’ont pas sur la philosophie et sur la religion des théses qui se
contredisent entre elles dans une sorte d’anarchie: la différence de ces
theses est ’effet d’une loi de transformation.



160 La théologie philosophique est-elle d’actualité ?

Les trois schémas proposés ici indiquent des moments de cette
transformation. Ils n’ont rien d’original, mais on les oublie et on en
méconnait le sens si facilement! Comparé au dernier, si moderne, les
deux premiers ont quelque chose d’archaique, mais il n’y a aucune
raison de penser que le déterminisme de I’histoire nous a conduits
maintenant 2 la doctrine la plus vraie. La situation de rupture qu’on
observe souvent autour de nous, et depuis si longtemps, ne peut étre que
transitoire, car elle est un pis-aller.

Comment en effet considérer comme un idéal désirable I'indépen-
dance réciproque de la foi et de la raison, telle qu’elle est proposée dans le
troisiéme schéma? La théologie philosophique n’existe plus, puisque la
théologie travaille exclusivement sur des prémisses de foi, tandis que la
raison s’occupe d’un univers sans Dieu. La théologie ne peut donc plus
étre que théologique, tandis que la philosophie lui tourne le dos en
s’abandonnant 4 des enquétes qui n’ont plus rien de commun avec elle.

Que cette situation soit insatisfaisante, on le voit assez au fait signalé
tout a I’heure que certains philosophes, au nom de la piété, s’élevent
contre l'interdiction faite a la philosophie de parler de Dieu. Mais
comme le langage de la connaissance, confisqué par le savoir humain,
leur parait en effet suspect, ils cherchent un nouveau discours et le
trouvent dans le langage du cceur, du devoir et de ’éthique. C’est ainsi
qu’il est né ces derniers siécles et qu’il nait toujours sous nos yeux des
théologies philosophiques qui ne sont plus des onto-théologies, mais des
étho-théologies, si vous me permettez ce vocable. L’intérét qu’elles
suscitent ne se comprend bien que si on les place dans la perspective
ouverte par le troisieme schéma. Quand la connaissance ne porte plus
que sur 'empirique et le phénoménal, le théologien ne peut plus accor-
der a cette raison le pouvoir de parler de Dieu, et le philosophe qui
refuse cette dichotomie de la raison et de la religion imposée par les
circonstances et qui veut encore traiter de Dieu accorde 'incompétence
de la théorie et s’engage sur une autre voie. Son entreprise est sanc-
tionnée par I’occasion ; elle ne comporte en elle-méme aucune nécessité
et n’a donc pas plus de valeur en soi qu’une autre.

Si donc on demande si la théologie philosophique est actuelle, je
répondrai que parler de Dieu ne saurait étre inactuel, s’il est vrai que
I’homme, sous I'influence de la religion, est destiné a actualiser cette
capacité. Mais cela étant, selon quel schéma parlera-t-il de Dieu ? Si c’est
selon le premier, la théologie philosophique est en méme temps théo-
logique, parce que I'intelligence n’a pas d’autre ambition que de se



La théologie philosophique est-elle d’actualité? 161

développer et de se transformer a I'intérieur de la foi. Cette intention,
mystique a la limite, implique une attitude de détachement 2 I’égard du
monde et de ’homme, quitte 4 les retrouver ensuite sous une lumiére
nouvelle et de telle sorte qu’images de leur source, ils n’imposent plus 2
la vie de ’esprit aucun errement. Quelle que soit I’époque et les cir-
constances culturelles qui la définissent, ce premier schéma aura ses
adeptes. Indifférent au temps, il est par essence toujours actuel.

Si C’est selon le deuxiéme schéma que se réalise la théologie philo-
sophique — tel est sans doute le cas venant d’abord a l’esprit —, la
transposition rationnelle de la religion s’accompagne d’une transposi-
tion corrélative de la raison humaine, invitée a s’élever assez haut pour
poser au-dessus de l'univers le principe absolu qui s’appelle Dieu.
L’expérience et la démonstration demeurent les piliers de cette pensée
qui ne répugne pas a considérer Dieu lui-méme. Pareille audace intel-
lectuelle est étrangere a nos sciences. C’est pourquoi cette philosophie
apporte un «supplément d’ame» et un défi, et c’est en cela qu’elle est
actuelle. Parce que l'intellect aussi doit rendre hommage 2 Dieu, elle
accomplit la mission de conduire la démonstration au-dessus de I'usage
qui en est fait communément de nos jours. Cette philosophie nous invite
de la sorte a prendre a bras-le-corps la question urgente s’il en est de
savoir comment concilier notre science du monde et celle que nous
pouvons et devons avoir de Dieu.

Enfin, si 'on se situe dans la perspective du troisi¢me schéma, on
peut dire que rien n’est plus actuel que cette répartition des tiches, car
rien n’est plus aisé : ainsi sont escamotés en effet les problémes de liaison
et le souci de convergence, voire d’unité. A chacun son domaine et sa
méthode dans la simple juxtaposition: la foi et la raison, I’église et le
laboratoire, I’hémisphere droit du cerveau et le gauche, chacun d’eux
ignorant ce que fait 'autre. N’est-ce pas la une actualité de fait plutot
que de droit? Quoi de plus décevant que ce découpage de la person-
nalité humaine, comme si, tant que dure ’activité d’'une moitié de son
corps, ’homme devait rester quant a 'autre en état d’hémiplégie! La
raison peut-elle accepter d’étre rejetée loin de la seule vérité nécessaire ?
Et la religion peut-elle sans remords abandonner la connaissance 4 son
point de vue trop humain?

A quoi bon rectifier une théologie dont on pense qu’elle se dégrade
dans les figures desséchées et objectivantes de la connaissance, si on
laisse la connaissance dans les mains des savants et des ingénieurs? J’en
dirai autant des théologies philosophiques nouvelle maniére, a2 base



162 La théologie philosophique est-elle d’actualité?

pratique plutdt que cognitive, méme si leur effort pour penser et com-
prendre la religion dans un monde ou la connaissance est captive
d’autres disciplines force la sympathie et le respect. Ce qui manque, dans
la perspective du troisiéme schéma, c’est la reconnaissance du fait que la
raison peut se dégager de son immersion dans les sciences mondaines
pour s’élever 2 une forme plus haute d’elle-méme, digne cette fois de la
théologie philosophique et de la théologie théologique.

L’actualité d’une doctrine est une notion bien ambigué. Plutét que de
se complaire dans notre époque, il est plus actuel de la critiquer. Comment
ne pas chercher 4 conjurer le démon de la séparation ? Mais ne ’oublions
pas! On ne peut réunir n’importe quoi, mais seulement ce qui doit ’étre —
ainsi le veut la loi de transformation que nous avons mentionnée tout 2
I’heure. Sidonc la séparation est insurmontable, il vaut mieux la proclamer
que la camoufler. A condition cependant que I’on sache bien qu’une telle
situation n’est pas idéale et pourvu qu’on ne jette pas le discrédit sur les
temps et les auteurs qui ont été plus heureux que nous.

C’est pourquoi cette suite de schémas est si importante : elle main-
tient ouvertes d’autres perspectives que celles ot nous vivons commu-
nément et, conservant devant I’esprit d’autres modeles et d’autres idéals,
elle nous permet de cultiver 'espoir d’un temps moins écartelé que le
nétre.

Que cet espoir ne soit pas interdit, on le voit au développement
actuel de la philosophie de Ja religion. Elle fleurit souvent 12 ou on
s’attendait le moins 4 son apparition et a sa prospérité. Je pense, par
exemple, au bel ouvrage du philosophe canadien Pierre Lucier, intitulé
Empirisme logique et langage religienx (Tournai, Montréal, 1976) et consacré
a trois approches anglo-saxonnes contemporaines — ou au livre tout
récent de Kurt Wuchterl, Philosophie und Religion (Berne, Stuttgart, 1982).
Les tentatives honnétes auxquelles on se livre ici et 12 en vue de com-
prendre ce que signifie dans sa spécificité le:langage religieux consti-
tuent des preuves encourageantes d’ouverture. Mais on projettera tou-
jours sur ce discours la préconnaissance qu’on a de son sens, laquelle
peut étre limitée.

La donc, comme partout, la critique des présupposés demeure 'une
des conditions de toute réussite, 'autre étant, en 'occurrence, que les
esprits qui en regoivent la mission continuent a mettre en lumiére et 4
maintenir vivant le petit nombre de grands modeles de pensée que ne
cesse de nous proposer la tradition a laquelle nous avons le privilege
d’appartenir.



	La théologie philosophique est-elle d'actualité?

