
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 31 (1984)

Heft: 1-2

Artikel: Offenbarung und Neuzeit

Autor: Salmann, Elmar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760862

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760862
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Elmar Salmann

Offenbarung und Neuzeit

Christologische Überlegungen
zur geistesgeschichtlichen Situation

Das Denken mag anheben mit sich selbst, den Bedingungen seiner

Möglichkeit, es mag sich angehen lassen von der Begegnung mit dem
Du oder aufgehen in der Schau der Phänomene. Alles dies und mehr
noch ist denkbar. Immer aber wird das Nachdenken mit seiner eigenen
Faktizität rechnen müssen, nie wird es seiner endlichen Situiertheit
entrinnen, auch als Sache seiner eigenen Tat wird es zur unwiderruflichen

Tat-Sache, zum Er-gebnis, das zudem von Zusammenhängen
bedingt ist, die es nie bestimmen konnte. Selbst das Denken wird sich
demnach in vieler Hinsicht als Da-tum, als Ge-gebenheit enthüllen —

und verbergen1.
Der folgende Aufsatz denkt einer doppelten Gegebenheit heutigen

Denkens nach. Er möchte schlicht Grundlinien unserer Zeit, die er als

vergehende Neuzeit versteht, im Licht der Offenbarung neu lesen
lernen. Es soll versucht werden, einige Grundgesetze der Offenbarkeit
Gottes in der Offenbarungsgeschichte als dem Urdatum des christlichen
Glaubens aufzuspüren, von denen aus sich die Strukturen der Neuzeit
besser verstehen lassen könnten. Es geht also um die Erhellung eines

Stückes der Geistesgeschichte, der Geschichte des Wortes Gottes in der
biblischen Epoche — und von ihr her in der Neuzeit.

Christliche Theologie wird immer wieder damit beginnen müssen,
das Faktische als Fak-tum, als Ergebnis des Zuspruchs und Einsatzes
Gottes in das Andere unserer scheinbaren Selbstverständlichkeit hinein

1 P. Henrici, Aufbrüche christlichen Denkens, Einsiedeln 1978, 16-25.



110 Offenbarung und Neuzeit

zu lesen. Glaube ist ja zunächst nichts anderes als jene Grundhaltung, in
der die sich allzu sicher aus sich selbst heraus verstehende Welt in eine
Schwebe des Hörens und Empfangens gebracht wird, um sie als gegebene

und entzogene Wirk-lichkeit Gottes, als anonyme Gestalt seiner

Offenbarung verstehen zu lernen.

Offenbarung wird hier vorläufig und ungeschützt verstanden als

Selbsteinsatz Gottes in seinem schöpferischen Wort, in welchem er sich

ausspricht, sich in die Geschichte unseres Begreifens hinein aussetzt.

Damit ist bereits ein anderes angedeutet. Ein solches Begreifen des

schöpferischen Sprechens Gottes kann nur so geschehen, daß wir die
entstehende Gestalt auf ihn hin zurückzulesen versuchen, wird er doch

erst im Anderen seiner selbst, in unserem Geist, in unserer Antwort, als

Wort auf endliche Weise faßlich. Aber es gilt auch umgekehrt: dieses

andere, das wir selbst sind, wird für den Glauben nur aus Gottes Spruch
und Blick heraus begreifbar, ein unauflöslicher Zirkel des Faktums, das

wir sind, ein Kreislauf, der sich letztendlich wohl nur kontemplativschauend

ausschreiten läßt2.

I. Grundkoordinaten der Offenbarung

Mit diesen Bemerkungen bewegen wir uns schon im Frageraum des

ersten Teiles. Hier soll gefragt werden, was an Wirklichkeit ent- und
ersteht, wenn Gott spricht, wie er sich also als Wort in den Lauten der
Schöpfungs- und Offenbarungsgeschichte ver-nehmen, wahrnehmen
läßt.

1. Offenbarung als Freiheit

Je intensiver Gott sich im Logos aus- und der Schöpfung ein-spricht,

umso mehr entsteht in der ihm ent-sprechenden Gestalt ein freier,

2 Ebd. 24f. Es wird sich zeigen, daß der ein wenig naiv erscheinende Ansatz bei

Spruch und Wort Gottes, beim Erscheinen seiner Gestalt (mit K. Barth und H.U. von
Balthasar) sich durchaus mit der hermeneutischen Vermittlung durch den Glauben
(Ebeling) oder die transzendentalen Strukturen des Geistes (Rahner) versöhnen läßt.
Beide Anwege der Theologie, weit davon entfernt, sich Konkurrenz zu machen, gehören
vielmehr zueinander. Die beste Darstellung der Problematik findet sich bei P. Eicher,
Offenbarung, Prinzip neuzeitlicher Theologie, München 1977.



Offenbarung und Neuzeit 111

ab-soluter Gegenüberstand, umso deutlicher wird der Abstand
zwischen Schöpfer und Geschöpf, umso herrlicher wird das Geschaffene in
seinem Selbstbewußtsein. Gott schafft keine Marionetten, sondern
offenbart sich selbst in der Andersheit des anderen. Je ähnlicher das

Geschaffene ihm ist, je mehr diesem Logos und Sohnschaft eignen,
umso mehr steht es ihm gegenüber, widersteht es ihm ins Angesicht.
Damit gerät die Schöpfung schon in ihrem gleichsam ersten Akt in eine

merkwürdige Doppeldeutigkeit. Gott offenbart sich in einer Art « reve-

latio sub contrario » nur noch in seinem Abbild, in der Erkenntnisfähigkeit
und dem frei schweifenden Horizont des Menschen, er bindet seine

Offenbarkeit im Endlichen an dessen Denkakt, an die empfängliche
Antwort seiner Freiheit.

Je intensiver nun der Spruch Gottes ergeht, umso herrlicher wird
der Mensch in seinem Selbstand. Sind nicht die Propheten die ersten,
die gerade im authentischen Empfang des Wortes Gottes und in ihrem
Ausgeliefertsein an es ein Gegenüberstandsbewußtsein zu diesem Gott
und zu ihrem Volk ausbildeten, das schließlich in Jeremias geradezu
neuzeitlich anmutende Formen annimmt?3 Sind sie nicht die «ersten
Freigelassenen der Schöpfung» (Moltmann), jene Un-heimlichen, die
den Zwiespalt zwischen Gott und Volk austragen, die ersten
«Persönlichkeiten», unverwechselbare Ich-Sager in einer völlig kollektiven
Umwelt, die sich in herbem und freiem Gegenüber zum Volk und zum
Gott dieses Volkes befinden, der doch zugleich jener Gott ist, dessen

Feuer und Wort in ihnen brennt In den « Konfessionen » des Jeremias
scheint mir zum ersten Male in der Geschichte auf eine leidende und
herrliche Weise die Ich-Einsamkeit des Einzelnen vor und gegen Gott
ausgelebt zu werden, eine Einsamkeit, die doch in jedem Augenblick
von dem Zuspruch dieses Gottes lebt.

Bis schließlich der Prophet kommt, der erste, der das absolute «Ich
bin » sprechen kann, und in dem sich Gott endgültig und unwiderruflich

3 Zu den Propheten : G. von Rad, Theologie des Alten Testamentes II, München
51968, 58—129, 199-228, hier 69f. ; W.Eichrodt, Theologie des Alten Testamentes I,
Stuttgart—Göttingen 19 59, 232—241 ; N. Füglister, Für Jahwe begeistert — Künder des

Wortes. Geschichte und Struktur des Prophetismus in Israel, in : Wort und Botschaft, hrsg.
von J. Schreiner, Würzburg 1967, 118-143, hier 124. Zum Propheten Jeremias, den wir
für einen der Höhepunkte des Prophetismus halten und der in seiner Komplexität manche
neuzeitliche Züge zu verkörpern scheint (was bereits die Schichtung des Buches in
Gottesworte, Erzählung-«Biographie» von Seiten des Propheten selbst und seines Jüngers
Baruch anzeigt ; es gibt sogar einen Bericht über die Buchwerdung selbst) : Füglister,
Ganz von Gott in Dienst genommen — Jeremias, ebd. 178—195, hier 183.



112 Offenbarung und Neuzeit

aussagt. Hier erreicht die Spannweite des Offenbarungsprozesses ihren
Extrempunkt. Die souveräne Einsamkeit des Einzelnen dem Volk
gegenüber, der frei-sohnschaftliche Gegenüberstand des Menschen zu

Gott-Vater, sie finden in Jesus ihren unüberholbaren und nicht
auszudenkenden Ausdruck. Individualität, Personalität und Freiheit, sind sie

nicht Kinder der Offenbarkeit des Wortes Gottes in seiner endlichen
Gestalt Und lebt diese Freiheit nicht aus der Freigegebenheit und der
dankenden Antwort an den Geber Ist sie nicht im Kern Relation

2. Offenbarung als Relation

Das Geschaffene ist nun nicht einfach in einen beziehungslosen
Eigenstand verstoßen, es ist nicht fensterlose Monade, sondern
einbehalten in einen Rückbezug, es hat seinen Stand sozusagen in der
Schwebe des Gehalten- und Geliebtseins. Es ist das « Andere » im « Ein »

des « Ein-Ander » zwischen Gott und Mensch, es gewinnt sein Gesicht

nur als Ant-litz ihm gegenüber, sein Wort nur als Ant-wort (und sei es in
der Form des Wider-wortes). Alles Geschaffene ist relativ, und zwar in
der Substanz und Intimität seines Wesens, es ist nie sein eigener Gott,
und hängt ihm als fremdem zutiefst an. Relativität bedeutet hier nicht
Beliebigkeit, sondern Teilnahme am Seinsspiel von Empfängnis und
Hingabe, von Ruf und Antwort. Und je tiefer Gott sich dem Geschöpf
zuspricht, desto mehr wird dieses Antwortgesang und Dank, gelebte
Relation.

In dreifacher Weise wird sich dieses Doppelspiel äußern : Einmal
wird der Mensch in der Tiefe seines Selbstandes sich als Verwiesenheit
wahrnehmen. Je mehr er bei sich einkehrt, umso mehr schreitet er über
sich hinaus, er ist in seinem Wesen bodenlose Offenheit und
unbegrenzte Macht des Ausgriffs, prinzipiell unbeschränkte Fähigkeit des

Vernehmens und Horchens (potentia oboedientialis). Solcher Gehorsam

verweist, soll er nicht ins Leere gehen, auf den ergangenen
Anspruch, die Zumutung des Seinszuspruchs, verweist auf den, der das

Ohr zum Hören geschenkt hat. Und eine Ontologie des Gehorsams
entwerfen denn je auf ihre Weise auch einander so fremde Theologien
wie die Karl Rahners und Urs von Balthasars.

Zugleich aber, und dies ist der zweite Gedanke, ist der Mensch in
solchem Gehorsam schon Ent-spruch, Antwort, responsorium breve,
Dank, Lobgesang. Nur der Mensch ist letztlich groß, der sich nicht zum



Offenbarung und Neuzeit 113

Sklaven selbstgefertigter Götzen macht, der sich nicht unter sich erniedrigt,

weil er sich für das Höchste hält, sondern der etwas Größeres
verehrt und anbetet, der seine Relativität annimmt und auslebt. Als
Spitze und Mitte, als Zielsinn der Welt (Gen 1—2) reißt er selbst die
unbelebte Schöpfung hinein in diese dankend-lobende Bewegung
(Dan 3,57ff. ; Psalmen). Damit ist — drittens — schon angedeutet, daß er
teilnimmt an der Verantwortung Gottes für die Welt, die er gleichsam
an ihn zurückträgt. So ist selbst seine Arbeit in den Ernst und die
Gelassenheit des Beziehung-Seins eingetragen. Denn schließlich wird
der Mensch sich und seine Endlichkeit vorbehaltlos anheimgeben müssen

und dürfen, um seine Heimat zu finden, jenes Geheimnis, das er
nicht versteht und das sich doch immer neu in ihm offenbart. In allen
diesen Bewegungen macht sich ein letzter Wesenszug unserer kleinen
geistlichen « Relativitätstheorie » bemerkbar. Nichts ist aus, an oder in
sich Gott, alle Wirklichkeit lebt in einem merkwürdigen Sog des

Entzugs, in welchem aber auch alles zum Ort der Anziehung Gottes, zum
Gefäß seiner überraschenden Gegenwart, seiner freien Liebe werden
kann, auch das — menschlich gesehen — Entlegene oder gar Verworfene
kann zum Versteck werden, in dem er sich verbirgt und suchen läßt.

Und wieder ist es so, daß sich im Laufe der Offenbarungsgeschichte
die Pole dieser Bewegung miteinander bis ins Unermeßliche, ja bisweilen

bis ins Unerträgliche steigern. Ist schon der Mensch als Geistwesen

ungefragt stets befragter und fragender Ausgriffauf das Absolute, so lebt
das Volk Israel bis in seine physische Existenz hinein von der Verehrung

des bildlosen und doch mächtig sich ihm zusprechenden und
zusetzenden Gottes. Das Leben der Propheten endlich hat seinen innersten

Sinn in nichts anderem als im Ausleben dieser Koordinaten:
Gehorsam, Antwort, Verantwortung für das Geschick Gottes im Volk
und das Geschick des Volkes vor seinem Gott, eine Verantwortung, die
auch noch die letzte Anheimgabe der Aufgabe in die unverfügbare
Zukunft Gottes einschließt. Ihr Sein ist gelebter Ausstand auf Gott hin
und erlittener Aufstand gegen das Volk, das sich immer wieder nur in
sich gründen will. Bis schließlich der Prophet kommt, dessen Speise,
dessen Substanz es ist, den Willen dessen zu tun, der ihn gesandt hat

(Jo 4,34 ; 5,19.30), in dem Sendung und Person, Eigenstand und Gehorsam,

Eucharistie und Preisgabe des Eigensten zusammenfallen; der
Mensch also, in dem Gott sich selbst kor-respondiert, das Antlitz, auf
dem sein Licht ungebrochen widerstrahlt, jener Priester, der freigiebige
Weg-gabe seiner selbst ist und der darin das Wesen Gottes ganz auf-



114 Offenbarung und Neuzeit

nimmt und an ihn zurückträgt4. In ihm wird alles, was er im Wort oder

in der Tat berührt, zum Gleichnis, zur Parabel einer Welt, die aus der

Transparenz der Urverbundenheit mit Gott lebt und in der jeder Ort
Scheitelpunkt einer Bewegung in die Unendlichkeit Gottes hinein
ist.

3. Offenbarung als Bund

Gott schafft keine Monaden, er entläßt das Geschaffene nicht in
einen eisigen Gegenüberstand, vielmehr bedeutet Schöpfung in ihrer
Grundstruktur Urverbundenheit, Bindung und Einbindung. Gott
schafft Wir-Gestalten, eine ursprüngliche Zugehörigkeit zwischen

Schöpfer und Geschöpf, die sich im Webmuster des Geschaffenen als

Notwendigkeit von Bund und Gemeinschaft abbildet. Alles ist in die
Wirklichkeit von Bund und Bindung hinein und auf sie hin geschaffen,
um ein Geist und ein Leib in Gott zu werden. Daraus entsteht freilich
kein Einerlei, kein Kollektivismus, vielmehr stellt sich Schöpfung als

ein Geflecht von Angewiesenheit und Verwiesenheit dar. Sie ist ein
lebendiges Gefüge wirksamer Pro-Existenz Gottes für sein Volk, des

auserwählten Volkes für seinen Gott und die anderen Völker, des

Einzelnen für das Ganze. Je intensiver sich diese Bindung ins Für-Sein

ausprägt, je mehr der Einzelne als Dienstgestalt erscheint, desto größer
und geprägter wird seine Persönlichkeit, desto konturierter seine

Physiognomie, desto universaler der Radius seiner Sendung.
Die unentrinnbare Solidarität der Menschen untereinander und mit

ihrem Gott, der individuelle Ausdruck und die besondere Eindrück-
lichkeit der jeweiligen Sendungsgestalt, die Individualität des Einzelnen
und die unbegrenzte Reichweite ihrer Bedeutung, alle diese Koordinaten

wachsen mit der Dichte der Zusage Gottes, mit der Authentizität
seines Geschichtswortes. Allein-igkeit und All-einigkeit, Einsamkeit
der Sendung und Verantwortung für die vielen, Selbstand und Wir-

4 H. Mühlen, Die Veränderlichkeit Gottes als Horizont einer zukünftigen Christo-
logie, Münster 1969 ; K. Hemmerle, Thesen zu einer trinitarischen Ontologie, Einsiedeln
1976. Außer diesen Werken inspiriert sich der vorliegende Entwurf immer wieder an
Gedanken zu einer Ontologie der Liebe, des Zueinanders von Eros und Agape, wie sie bei
H. Kuhn (Liebe. Geschichte eines Begriffs, München 1975) historisch und bei J. Pieper
(Über die Liebe, München 1972) systematisch bedacht werden.



Offenbarung und Neuzeit 115

Fähigkeit steigern sich gleichsinnig (wenn auch nicht ohne innere und
äußere Kämpfe) miteinander, in ihrer dramatischen Ordnung und
Bindung ereignet sich zugleich in zunehmender Intensität Selbstvergegen-
wärtigung Gottes. Auf der natürlichen Ebene wird der Mensch in die
Gemeinschaft der Ehe hinein erschaffen (Gen 1,27); Träger der
Verheißung ist der Einzelne immer nur auf das Volk hin (Abraham, die

Patriarchen, Richter usw.), das sich endlich in wachsendem Maß seiner
universalen Sendung wie seiner ethisch-religiösen Aufgabe bewußt
wird, womit auch eine innere Differenzierung der Ämter, Aufgaben
und Dienste wie des Gemeinschaftsethos überhaupt einhergeht. Die
Propheten endlich sind als einsame ganz von Gott her auf das Volk hin
gespannt, sozusagen Verdichtungspunkte, Inkarnationen der dramatischen

Bundesgeschichte. In ihrer Verwundbarkeit und Transparenz, im
Drama ihres Lebens offenbart sich der Gott, der Gespräch und Gemeinschaft,

Liebesbeziehung und Leidensfähigkeit an und mit seinem Volk
ist5.

Bis endlich der Prophet, die Inkarnation des Bundes, das endgültige
Bundeswort erscheint, das Ja-Wort bräutlicher Bindung Gottes an sein

Volk (Hosea ; 2 Kor 1,19), das in leidendem Gegenüber zum Volk dessen

ureigenste Geschichte am eigenen Leib austrägt. In ihm treffen die
Liebe und der Zorn Gottes angesichts der Verlaufenheit seines Volkes
wie die Geschichte von Glauben und Abkehr des Volkes angesichts
seines Gottes aufeinander, in ihm, der reine Erstreckung, reines Gefäß
des Wir-Bundes, des Zwischen von Gott und Mensch, also Sakrament,

Haupt und Leib der Bundesgeschichte in einem ist. Er stiftet, nein ist das

neue Gespräch, der einmalige und einzige Ausspruch Gottes, sein

unwiderruflicher Einspruch gegen das Widerwort des Menschen, sein

uneinholbarer Zuspruch wie auch andererseits die reine, vorbehaltlose
Antwort des Menschen. In alledem verwirklicht sich die Einstiftung
unverstellter Gemeinschaft von Gott und Mensch, Christus ist der Neue
Bund in Person, Haupt und Leben des mystischen Leibes der
Kirche6.

5 Zum Propheten als homo sympathetikos und Bundesgestalt vgl. W. Zimmerli,
Grundriß der alttestamentlichen Theologie, Stuttgart 1978, 182.

6 Vgl. H. Mühlen, Una Mystica Persona, Paderborn 31968 ; F. Malmberg, Ein Leib

- ein Geist, Freiburg 1960; E. Mersch, La théologie du Corps mystique, 2 Bde,
Bruxelles—Paris 21949.



116 Offenbarung und Neuzeit

4. Offenbarung als Geschichte

Es gehört zu den grundlegenden Sätzen der klassischen Schöpfungsmetaphysik,

daß das von Gott geschaffene Endliche nicht einfach reiner
Akt, eine volle Selbstverwirklichung seines Seins in steter Selbigkeit ist,
sondern Potenz, mit Möglichkeit und Offenheit durchsetzte Wirklichkeit.

Dies bedeutet, daß es stets entwicklungsfähig und -bedürftig ist, es

ist im Wesen geschichtlich. Geschichte meint in diesem Zusammenhang

nicht irgendeine Fortbewegung, eine beliebige Abfolge von
Zeiteinheiten im unendlichen Lebensstrom, sondern Selbstüberschreitung
des Endlichen in das hinein, was es immer schon ist und doch noch
finden und auszeitigen muß : sein ihm von Gott zugedachtes Wesen. Es

gebiert dieses Wesen aber erst, indem es realisiert, in der Verwirklichung

wahrgenommen wird. Immer ist alles Seiende, vorab der

Mensch, auf der Suche nach Identität, nach dem Ineinsfall von Wollen
und Wirklichkeit, Ideal und Leben, Wunsch und Tat, die sich aber je

neu voraus sind, sich stets überholen in der Hoffnung auf eine zukünftige

Kohärenz, in welcher das Wesen und sein Sinn zur endgültigen
Erfahrung und Gegebenheit würde. Dieser Schmerz des Werdens ist
allem Endlichen eingesenkt, es ist der Stachel, der es treibt und am
Leben erhält7. So sehr sich also bereits in jeder endlichen Gestalt das

Drama der Geschichte vollzieht, so ist dies doch nicht nur ein monadisch

gelebtes Binnengesetz des Einzelnen, der Geist wird vielmehr im
Prozeß der Selbstüberschreitung, in welchem aus seinem Innersten
neue Wirklichkeit, die er bisher nicht war, geboren und gezeugt wird, in
diesem Innersten seines Wesens schon immer über sich hinaus ins
Unermeßliche gezogen. Er weiß sich als Teil einer größeren
Geistesgeschichte, die ihn mit Räumen und Zeiten verbindet, von denen er
unmittelbar nie etwas vernehmen wird. Und doch sind diese ihm
innerlich, der endliche Geist erfährt Gericht und Zuspruch, die für ihn
zur brennenden Gegenwart werden können ; er weiß um die Verfehlung

von Sinn, um Schuld gegen Väter und Söhne, um Verantwortung
für die traditio, die richtend und befreiend, lastend und ermutigend in
jede Gegenwart hineinsprechen kann. Und er vermag am Noch-Nicht
zu leiden, am Ausstand der ersehnten Erfüllung, um die er doch schon

7 P. Henrici, a.a.O. 42; vgl. auch A. Darlap, Fundamentale Theologie der
Heilsgeschichte, MySal I (1965) 24-27, 30, 98, 128ff.



Offenbarung und Neuzeit 117

in Bildern und Ahnungen weiß8. Zum Wissen um Geschichte gehört
demnach das Bewußtsein, im Innersten des Geistes an einem größeren
Werdezusammenhang teilzuhaben, ein Wissen um das, was seit Urbe-
ginn war und doch noch aussteht. Gleichwohl ist dieses Bewußtsein,
Teil zu sein, nicht einfach Vollzug des Teilbewußtseins eines Ganzen,
das Einzelne ist keineswegs beliebiger oder auch notwendiger Durchgang

einer Gesamtbewegung, die dem unendlichen Meer zu vergleichen

wäre, das die einzelnen es bevölkernden Gebilde gänzlich durchspült

und an beliebige Ufer schwemmt. Nein, in der Werdegeschichte
der Schöpfung ist jedes Glied zugleich ein Ganzes, wie ja auch die

Biographie eines Menschen sich je neu und in jedem ihrer Momente

ganz vollzieht. In jedem Augenblick ist Gegenwart des Lebenssinns,
Einbruch der unwiderruflichen Bedeutsamkeit und Ewigkeit des eigenen

Lebens. Im Fragment wird jeweils das Ganze empfangen,
ausgetragen und wiedergeboren, das Ganze des eigenen kleinen Lebens, aber
auch das der Geschichte Gottes mit den Menschen, mit der Welt und
ihrem Richtungssinn. Dementsprechend kennt die biblische Welt keinen

neutralen Zeitbegriff, der sich an einem mechanischen Verfließen,
am Ablauf der meßbaren Sekundenfolge orientieren würde, vielmehr
ist Zeit nur als Geschehensfolge ganz bestimmter Gegenwärtigkeiten
denk- und erlebbar.

In der Zeit der Offenbarung ist deshalb in gleicher Weise Raum für
das Drama der Binnengeschichte des einzelnen, die gebrochene Ganzheit

seiner Gestalt als Teil der größeren Ganzheit der Bundesgeschichte
wie die unvertretbare Bedeutung des Einzelnen für diese. Beginnend
mit der jahwistischen Urgeschichte über die Väter- und Patriarchenerzählungen

bis zum Geschick der Propheten, läßt sich verfolgen, wie sich

je länger desto deutlicher die Einzelphysiognomien mit dem Bewußtsein

ihrer «stellvertretenden Funktion» für das Ganze und dem
Geschichtsbewußtsein dieses Ganzen als solchem herausbilden. In diesen

Gestalten verdichtet sich der gesamte Heilszusammenhang in einer
besonderen Stunde auf einmalige Weise, um in die neue Zukunft Gottes

* Um die philosophische Klärung der Probleme der Selbstüberschreitung des

Endlichen und der Evolutionsgeschichte hat sich bes. K. Rahner bemüht, zuletzt in : Grundkurs

des Glaubens, Freiburg 1976, 183—193. Im Rahmen der klassischen Materie-Formund

Potenz-Akt-Metaphysik mit ihrer Dominanz des Allgemeinen vor dem Konkreten
waren diese Probleme kaum zu lösen. Dazu H. Heimsoeth, Die sechs großen Themen der
abendländischen Metaphysik, Stuttgart 41958, 174—185.



118 Offenbarung und Neuzeit

hinein geöffnet zu werden. Sie alle sind Stationen auf dem Weg zur
Mitte der Zeit, auf dem Weg zu dem, der der Weg ist9.

In seiner Geschichte — und wer hätte je eine solche Geschichte

ausgeschritten wie Er, wer hätte je ein solches Wesen auszeitigen müssen,

wer wäre je auf eine solche Aufgabe, eine solche Ziel- und Wesensgestalt

zugelaufen wie dieser Mensch, in dessen Sendung sich die
endgültige Zusage des schöpferischen Gotteswortes, die Geburt seines

Reiches, die Versöhnung von Zeit und Ewigkeit vollziehen sollte, wer hätte

je einen solchen Horizont in endliche Form einbringen, ein solches

Wort auslauten müssen — in seiner Geschichte also faßt sich alles

zuammen, was es an Geschichte des Geistes, an Erfüllung des Alten und

an definitiver Heraufkunft des Neuen gibt1 °. In jedem Gleichnis Jesu, in
jedem seiner Wunder ist schon das Ganze da, bricht es hervor; zur
endgültigen Gestalt wird es freilich erst in der Einheit von Tod und

Auferstehung, jenem metageschichtlichen Ereignis, von dem her sich

alle Todes- und Lebenszeit unseres Äons bestimmt. In ihm ist alle
Geschichte erfüllt, ohne sie deswegen freilich einfach aufzuheben, ohne

unsere kleine Zeit zu zerstören oder zu entwerten, wie es alle absolute

Geschichtsphilosophie und alle Utopie tun muß. In seiner Geschichte
ist Raum genug für alle jene kleinen Geschichten, wie sie unser Leben
schreibt.

5. Offenbarung als Aussetzung

Es ist nun freilich auch die Dunkelseite von Schöpfung und
Offenbarung genauer zu betrachten. Je intensiver Gott sich selbst einsetzt,
desto mehr setzt er sich ins Andere hinein aus, desto mehr gerät seine
lichte Offenbarkeit in die Sphäre des Chaotischen, Dunklen, Zweideutigen

und Anonymen, desto mehr muß er auch das Widrige umgreifen

9 Vgl. von Rad, a.a.O. 115-122, 187; Eichrodt, a.a.O. 256f. ; Füglister, a.a.O.
179ff.

10 Zum Übergang vom Alten zum Neuen Testament: von Rad, a.a.O. 380ff. ;

N. Füglister, Alttestamentliche Grundlagen der neutestamentlichen Christologie, My-
Sal 111,1(1970) 105-226, bes. 147-176.

Zum Selbstbewußtsein Jesu und seiner Auszeitigung : K. Rahner, Grundkurs des
Glaubens 244—248; H.U. von Balthasar, Herrlichkeit III, 2,2, S. 150-161; Theodramatik

11,2, Einsiedeln 1978, 149-184 ; P. Hünermann, Gottes Sohn in der Zeit, in : Jesus
— Ort der Erfahrung Gottes, Freiburg 1976, 210—236.



Offenbarung und Neuzeit 119

und einbehalten. Es geschieht in alledem nichts Geringeres als eine
wachsende Aussetzung des Allerheiligsten in das Nicht-Göttliche.

Aber auch dieses « Andere » sieht sich in eine ontologische Schutz-

losigkeit, in eine sehr zerbrechliche Mächtigkeit und Autonomie hinein
freigegeben. Als von Gott freigesetztes Nicht-Göttliches lebt es in einer
atemberaubenden Spannung des Zwischen, nirgends ganz zu Hause,
nicht in der Unmöglichkeit des Nichts, aus dem es gerufen und in das

hinein es gesetzt ist, nicht in Gott, nicht einmal bei sich selbst, obwohl
die Gründung in dieser un-heimlichen Eigenheit ihm dann wohl am
nächsten lag. Es gehört zur Tragik der Schaffung des Endlichen, zum
Schattenriß seines an sich lichten Entwurfs, daß es in eine großartige
und gefährliche Schwebe, in die Zwischenlage zwischen Gott und
Nichts und damit in die Versuchbarkeit hinein gesetzt wurde. Das

ewige Wort, in dem alles gesagt und erschaffen ist, wurde und wird
«überliefert» in menschlicher Sprache und sieht sich nach dem
Sündenfall zerrieben, preisgegeben und ausgeliefert, ausgesetzt und
eingefangen in das Netz menschlichen Lavierens zwischen Wahrheit und

Lüge, Angst und Stolz, Sehnsucht nach Gott und Vergafftheit ins

Nichts. Das Wort hat sich in eine Sünden- und Sehnsuchtsgeschichte
eingeschrieben, wurde anfechtbar und angefochten, zerschlissen und
verbraucht von menschlichem Gerede, menschlicher Theologie. Und
doch, nie ist es endgültig vernichtet, nie ist Wahrheit für immer zerstört,
immer wieder feiert dieses Wort Auferstehung. Je dichter also Gott sich
überliefert und mitteilt, desto schütz- und wehrloser wird er dastehen,

angefochten und bestritten ; er wird nicht nur liebende Antwort,
sondern auch die Verblendung, den Haß, das Widerwort erst recht wecken.
Und umso nackter wird der Mensch, ausgeliefert an die eigene
Unerbittlichkeit.

Ist schon das Leben der Pflanzen und Tiere preisgegeben in die
Unbehaustheit und Bedrohtheit der Evolutionsgeschichte, so wird der
Mensch sich seiner prekären Stellung im Zwischenraum, seiner machtvollen

Ungesichertheit erst recht bewußt ; er ist wesenhaft schweifende

Ortlosigkeit, dem Nichts (das er denken und sehen kann) und vor allem
sich selbst preisgegeben. So wird er leicht ein Opfer der Untersuchung
des Mißtrauens gegen seinen Ursprung, gegen das ihm zugedachte
Wort. Und je mächtiger und großartiger sich dieses Wort offenbart,
desto erbärmlicher wird seine Lage, umso preisgegebener lebt es mitten
unter den Menschenkindern. Die Lächerlichkeit der aussichtslosen und

prekären Lage des auserwählten Volkes zwischen den Machtblöcken,



120 Offenbarung und Neuzeit

die Hilflosigkeit der Propheten, die in groteskem Mißverhältnis zur
Gewalt ihres Anspruchs steht, sind dafür ein beredtes Zeugnis. Auch
hier magjeremias als Beispiel stehen. Da ist die hochgemute Freude und
ein geradezu hochfahrendes Selbstbewußtsein, die beide aus der Nähe
jenes Wortes stammen, das als schneidende Kritik am Volk und an der
Welt in die Geschichte hineinfährt, und daneben und darin das demütige

Miterleiden derselben Geschichte. Von allen Seiten wird der
Prophet gedemütigt, bis an den Nullpunkt seiner Existenz, in die Verzweiflung

an Gott und den Sinn seiner Sendung getrieben. Das Wort hat sich
in ihm ins Zwischen der Zeiten gesprochen, in die Zeit des Exils ; da ist
kein Raum für Heroismus, für eitle Selbstdarstellung, keine Möglichkeit
der Selbstvergewisserung, es bleibt nur ein Mitleiden und Ausgeliefertsein

ohne Trost, ein Zerbrechen zwischen den Fronten, ein Scheitern an

Gott, dem gleichwohl der Gehorsam nicht aufgekündigt wird, an sich
selbst und am Volk ; und schließlich muß er ziehen mit denen, die sich
seinem Gottes-Wort verweigern, ohne noch eine Spur zu hinterlassen.
Erlittene Nähe, die das Geschick des Wortes Gottes wie des Volkes im
eigenen Innern austrägt, und herbe Distanz, eine fast aufgeklärte Desil-
lusioniertheit, eine Verlassenheit ohne Halt und religiösen Trost, schlagen

hier ineinander11.
Bis der Angefochtene und Preisgegebene kommt, das lautere Wort

des reinen Gehorsams, schutzlos überliefert, ein Spielball der
Scheinmächtigkeit der Menschen, verlassen von seinem eigenen Ursprung, das

ausgesetzte Allerheiligste schlechthin, das Wort, das der absoluten

Wertlosigkeit anheimgegeben wird, das verstummende Wort Gottes in
der Hölle des Nichts der Angst und Ohnmacht der Menschen.

Aber hat sich nicht die freie Auslieferung des Eigensten, das demütige

Wort der Liebe als mächtiger erwiesen denn alle Tyrannei der
Menschen Hat der Logos, der selbst in der Hölle der Einsamkeit noch
ein Wort zu sagen weiß (und sei es im lauteren Verstummen angesichts
unserer Parolen), der sich im Reich unseres Ver-sagens noch als er selbst

zusprechen kann, nicht gesiegt über die Lüge, die wir sind Ist nicht
selbst in der letzten Anonymität der Offenbarung eine Spur göttlicher
Vernunft zu entdecken?12

11 Füglister, Wort und Botschaft, 183-187; von Rad, a.a.O. 185, 212-218;
Zimmerli 182.

12 Vgl- J. Moltmann, Der gekreuzigte Gott, München 1972 ; H.U. von Balthasar,
Mysterium Paschale, MySal 111,2 (1969) 133-255; W. Maas, Gott und die Hölle,
Einsiedeln 1979.



Offenbarung und Neuzeit 121

6. Offenbarung als Vernunft

Die Schöpfung entspricht nicht einem dunklen Drang, einem
ungezügelten Wollen ; sie ist deshalb auch keineswegs einfach einer irrationalen

Selbstbewegung der Materie, einem anonymen Lebensstrom oder
dergleichen preisgegeben. Zum christlichen Glauben gehört die
Grundüberzeugung, daß es letztlich vernünftig zugeht, daß Schöpfung Spruch
und Entspruch Gottes ist, daß er in ihr vernehmbar und der Mensch
deshalb auch vernehmungsfähig bleibt. Es sollte unserer Zeit, die in
Irrationalität und Angst zu versinken droht, zu denken geben, daß alles
im Wort geschaffen und zusammengefaßt ist (Kol 1, 15—20; Jo 1, 1—4;

Eph 1,3—10). Damit ist freilich nicht gemeint, daß alles rational
durchschaubar und völlig den Definitionen und der umgrenzten Kontur
unserer Begriffe unterworfen sei. Der Logos Gottes als Dia-Logos
spricht sich nämlich auf andere Weise aus als ein auf einkreisende

Präzisierung bedachter Wissenschaftler. Es ist ein liebend-schüchternes
Wort, zerbrechlich in all seiner Mächtigkeit, mit der es taktvoll das

Geschaffene berührt. Es ist zwar unbestechlich klar, wirksam und
richtend, aber doch freigebend, sich dem Zwischenraum der Liebe aussetzend,

freie Antwort erheischend, vielleicht gar erbettelnd. Aus Freiheit
gegeben, weckt es liebende (oder auch verwerfende) Freiheit, schafft es

Verwundbarkeit.
Damit ist schon ein Zweites gesagt. Je vernünftiger es zugeht, je

dichter ein Wort aus liebender Freiheit in liebende Empfänglichkeit
hineingesprochen wird, je klarer der Liebeserweis ist, umso größer und
tiefer wird der Hof des Geheimnisses sein, der es einhüllt und erfüllt. Es

erschöpft sich nicht in einer Information, es ist vielmehr in-formatio,
eröffnet prägend den Raum ahnenden Verstehens für das Geheimnis
der Freiheit von Gott und Mensch. Damit ist die Durchsichtigkeit und
Lauterkeit, aber auch die Verwundbarkeit und Anfechtbarkeit des Wortes

gegeben. Der Dialog kann abgebrochen, das Wort verstümmelt,
verzerrt, entstellt werden: und nicht anders kann es sich wehren als

durch sein Dasein. Aber genau damit treibt es uns je neu bis an die
Grenze des Verstehens. In bezug auf das Wort und die im Wort
geschaffene Welt gibt es nie eine endgültige Einsicht, eine erschöpfende
Auskunft; vielmehr geht die Unerschöpflichkeit der Wirklichkeit mit
jeder Einsicht neu auf, das Wort entzieht sich ins Unsagbare und zieht
die staunende Vernunft weit über sich hinaus ; und indem die Vernunft
dies an sich geschehen läßt, wird sie vernünftig.



122 Offenbarung und Neuzeit

Diese Wirkweisen des Logos wachsen im Laufe der Offenbarungsgeschichte

immer mehr mit- und ineinander. Je intensiver Gott im
Logos spricht, desto dichter und zarter wird der freie Dialog, desto mehr
hängen die Menschen an seinem Wort. Je klarer dieses ergeht, desto

größer wird der Umkreis und die Tiefe des Geheimnisses und die
Universalität des in ihm Angeschauten, desto anfechtbarer und
angefochtener wird es aber auch vor dem Tribunal menschlichen
Raisonnements. Umso mehr aber wird es auch selbst zum Gericht, einfach
deshalb, weil es in seiner unerbittlichen Lauterkeit nicht weicht. Es ist
auch noch Anklage, wenn es verstummt. In diesem Sinn ist das Volk
Israel und sind in ihm die Propheten entscheidende Träger, Leitfiguren
und Gericht der Geistesgeschichte der Menschheit. Insbesondere die

Propheten müssen das Wort rein empfangen und ausworten ; sie sind
darin unbestechliche Deuter der Geschichte Gottes unter den
Menschen und Richter aller allzu begrenzten und zumeist lavierenden
Verständigkeit dieser Welt. Oft genug werden sie in dieser Sendung
zwischen göttlichem und menschlichem Wort aufgerieben, sie müssen

verstummen angesichts der immer noch größer bleibenden Wahrheit
Gottes und der verblendeten Abgründigkeit ménschlichen Versagens

1 \
In alledem erweisen sie sich als Vorläufer des Wortes, das reiner

Dia-Logos zwischen Gott und Mensch ist, in dem göttliches Wort und
menschliche Antwort zusammenfallen. Dieses Wort ist schüchternmächtige

Anrede, Gleichnis und Gericht in Person, Gefäß eines

unerschöpflichen Geheimnisses, das sich ins Unbegangene entzieht und sich

erst an Ostern als Gespräch zwischen Vater und Sohn offenbart. Und ist
nicht hier das Wort zugleich in seiner anfechtbarsten Gestalt gekommen,

wo es nicht als abstrakter Begriff erscheint, sondern als sich
entziehende Greifbarkeit und Konkretion, weit fleischlicher und begreiflicher

als jeder menschliche Begriff es sich hätte ausdenken können?
Werden wir hier nicht bis über die Grenze des Geheimnisses hinaus-
(oder besser :) in es hineingetrieben bis an jene Stelle, wo das Wort selbst

Praxis wird?14 Und erfüllt sich menschliche Vernunft nicht erst dann,

von Rad, a.a.O., 213f.
14 Mit dem Gesagten beschreiben wir im Grund die Koordinaten des Wortes, wie sie

z.B. bei B. Casper auf dem Boden der heutigen Linguistik dargestellt und für die Chri-
stologie fruchtbar gemacht werden : Einige sprachphilosophische Überlegungen im
Hinblick auf das Sprechen Jesu, in : Jesus - Ort der Erfahrung Gottes, 69-94.



Offenbarung und Neuzeit 123

wenn sie sich jenem Geheimnis ergeben darf, das nicht nur als auflösbares

Rätsel vor ihr steht, sondern in das sie sich schon je eingeborgen
weiß?

7. Offenbarung als Tat- Wort

Am Anfang war weder nur das Wort noch die Tat, sondern das

Tat-Wort der Liebe. Wort ist in der Schrift nie als theoretische
Verlautbarung, als neutrale Information anzusehen, wie auch Tat nicht
einfach Sturm und Drang, ausgelebtes Gefühl oder geplante Aktion ist.

Vielmehr ist der Ausspruch Gottes immer schon wirksame Tat, nicht
beliebiges Tun, sondern mächtiger und sinnvoller Selbstausdruck,
Entäußerung und Einfleischung des Eigensten ins Andere. Wir haben hier
eine « sakramentale » Einheit von Innen und Außen, von Wahrheit und

Bewährung, Zeichen und Wort, Mächtigkeit der Selbstdarstellung und
behaftbarer Blöße der Demut Gottes vor uns. Denn er bleibt nicht
hinter seinem Wort zurück, er macht aus seinem Herzen keine
Mördergrube, sein Innerstes ist eher ein lauterer Lebensquell. Das bedeutet
aber auch, daß Gott sich der Begreifbarkeit preisgibt, behaft- und
betastbar wird 1 Jo 1,1 -5). Gott ist kein Theoretiker, sondern er schafft

sprechend und spricht schaffend (dabar) — in Wort und Handlung, mit
Leib und Seele. Auch die Pole dieser seiner offenbaren Eigenart nehmen

im Laufe der Geschichte immer erschreckendere und dringlichere
Konturen an. Schon der Mensch — als Geist in Leib und Welt — kann
sich nicht mehr verstecken, obwohl er im Gegensatz zur unbelebten und

nichtpersonalen Schöpfung sehr wohl etwas zu verbergen hätte und er
dies auch versucht. Im letzten aber ist er in und trotz aller seiner

Verstellungsmöglichkeiten Ausdrucksgeschehen. Dem Volk Israel werden

dabei auch die Möglichkeiten der Ausflucht und Lüge genommen.
Es ist beeindruckbare Plastizität in der Hand seines Schöpfers und muß
sich mit jedem Ausdruck seiner Geschichte entscheiden, ob es dieser

Gegenwart Gottes entspricht oder nicht. Jede Handlung ist schon

Gericht, wesensgemäßer oder wesenszerstörender Ausdruck seines

Glaubens. Bei den Propheten endlich wachsen Leben und Wort,
Verkündigung und Zeichenhandlung, Innen und Außen, Lauterkeit und
Behaftbarkeit (von Seiten Gottes wie der Menschen) in so atemberaubender

Weise ineinander, daß schließlich ihr ganzes Leben sakramentale

Ausdruckshandlung für die Beziehung zwischen Gott und Volk



124 Offenbarung und Neuzeit

wird. Hosea, Jeremias, Ezechiel werden in ihrem intimsten Bereich

(Ehe, Zölibat, Kinder, Tod, Krankheit) zum offenbaren Fanal, zur
wirksamen Darstellung der Wahrheit, wie es zwischen Gott und Volk
steht. Da gibt es keine Trennung mehr zwischen Biographie und Auftrag,

zwischen Privatleben und sozialer Wirksamkeit, zwischen göttlichem

Wort und seinem leibseelischen Ausdruck, keine Trennung mehr

(wohl ein schmerzliches Ringen) zwischen dem Geschick Gottes in
dieser Welt und dem Geschick der Propheten15.

Bis endlich das Wort selbst Fleisch wird, bis Gott sich unausweichlich

und unentrinnbar auf diese Gestalt, diesen Jesus, als der definitiven
Äußerung seines Innen, als dem unwiderruflichen Zeichen der Gegenwart

göttlichen Lebens im Tod festlegt. In der mächtigen, aber auch

zerbrechlichen Einheit von Wort und Tat, Lehre und Leben, Verheißung

und Erfüllung, Gleichnis und Wunder, präsentiert sich das Wort
Gottes lauter und ohne Vorbehalt, ist darin aber auch jedem Vorbehalt
gnadenlos ausgesetzt ; es wird begreifbar, bis ins Mark seiner Sendung
hinein angreifbar, berührbar, aber eben auch zu Tode verwundbar. Es

fordert unausweichlich Entscheidung und Nachfolge, Einheit von
Denken und Tat, provoziert aber eben damit unerbittliche Ablehnung.
Der Mensch kann eine solche Lauterkeit nämlich gar nicht mehr
verstehen, er hält sie nicht aus, weil er ihr nicht standhalten kann. Nichts
bleibt auf dieser Welt mehr inkognito als die Wahrheit, reine Offenbarung

ist deshalb zugleich die sublimste und schrecklichste Form der

Verhüllung16. Und dennoch, Jesus ist als das Wort reine Martjria, das

Zeichen der Einheit von Himmel und Erde. In seinem Fleisch und
Geist, seinem Denken und Wollen, in diesem winzigen Teilchen seiner

Schöpfung hat sich das Gott-Wort ganz ausgesprochen, hier «haben»
wir das unbegreifliche Ganze im greifbaren (aber nicht minder
unbegreiflichen) Fragment.

"Vgl. von Rad, a.a.O. 188; Eichrodt 235; Füglister, Wort und Botschaft,
193ff.

16 Zur markinischen und johanneischen Form der Ambivalenz von Offenbarung und

Verhüllung: H.U. von Balthasar, Herrlichkeit I, Einsiedeln 1961, 439ff. ; Herrlichkeit
111,2,2, S. 105ff., 203f., 349ff. Dazu eine der besten Dissertationen über den Autor:
G. Marchesi, La Cristologia di Hans Urs von Balthasar, Roma 1977, 275-301. Die
Dialektik ist vielleicht am schärfsten von Kierkegaard bestimmt und beschrieben worden,
etwa in: Einübung im Christentum, Düsseldorf—Köln 1962, 117ff.



Offenbarung und Neuzeit 125

8. Offenbarung als Ganzheit

In den zwei Schlußbetrachtungen dieses ersten Teils ist noch einmal
so etwas wie eine zunächst sehr formal erscheinende Quersumme zu
ermitteln. Wir haben gesehen, wie Gott sich im Laufe der Geschichte

ganz im Logos ausspricht, verausgabt in das ganz Andere hinein. Er ist
der Ganz-Andere, aber dieses Anderssein besteht eben nicht darin, daß

er in einem platten Fremd- und Gegenüberstand zum Anderen, das wir
sind, verharrt, sondern auch sein Ganz-anders-Sein ist noch einmal ganz
anders, als wir uns Andersheit vorstellen. Unsere Vorstellung ist ja

immer daran abgelesen, wie wir der Andere für den jeweils Anderen in
den Begegnungen unseres Lebens sind. Gott aber ist darin anders (und
deswegen unterscheidet er sich radikal von uns), daß er von seinem Sein

her das « non-aliud » ist, also auch die Differenz zwischen sich und uns
noch einmal umgreift, ja diese Differenz selbst auslotet und ist. Damit ist

freilich kein Totalitarismus gegeben, Gott ist nicht einfach platterdings
alles, sondern in ihm fallen Gegenüber und Identität, Einheit und
Differenz zusammen, besser: beide Pole werden von und in ihm
bewahrt und bewährt. Selbst die extremste Fremdheit ist nicht einfach
ein Ausfall, bedeutet kein Herausfallen aus seiner Wirklichkeit, selbst
das ihm Widerstrebende kann noch Ort seines Ein-falls, seiner
Epiphanie sein. Und umgekehrt : das ihm Nächste, in welchem er sich ganz
mitteilt, ist nicht einfach Ausfluß purer Selbigkeit, sondern steht ihm
noch einmal gegenüber, faltet seine Gestalt in einer neuen Kontur, in

neuer, unerwarteter Freiheit aus.

Gott ist also weder einfach der Andere zur Welt, der dieser im
Grunde fremd bliebe (wie es im Deismus und in banalen Formen des

Theismus vorgestellt wird), noch schlechterdings das Totum dieser

Welt, ihr flutendes Wesen, vielmehr umgreift er diesen Unterschied der
Sichtweisen noch einmal. Er ist Totalität, die nicht erdrückt, weil er
auch im kleinsten Partikel, im letzten seiner Geschöpfe zum Bettler,
zum demütig auf unsere Liebe wartenden Gegenüber werden kann.
Und zugleich ist er ein Gegenüber, das alles in sich faßt. Die klare
Einfalt und die differenzierte Ausfaltungsmächtigkeit seines Wesens,
die Umfassendheit seiner Wahrheit und die Offenbarkeit dieser Wahrheit

im Konkretum einer Liebesgestalt wachsen in unvorstellbarer und
für den Menschen unausdenkbarer Weise in der Geschichte seines

Kommens miteinander17. Vielleicht kann das (aus jesuitischen Kreisen
stammende) Motto des « Hyperion » von Hölderlin den Gedankengang



126 Offenbarung und Neuzeit

noch einmal fassen : Non coerceri maximo, contineri tarnen minimo, divinum est.

Sich vom Größten nicht bezwingen und doch vom Kleinsten umschließen

zu lassen, ist göttlich. Die göttliche Einheit bedroht nicht die
Vielfalt noch seine Entlegenheit die Einheit; seine Größe offenbart
sich letztlich darin, auch der Letzte sein zu können.

Tatsächlich steigern sich die genannten Koordinaten (Ganz—anders

- non-aliud ; universal—konkret ; Einheit und Gegenüber) im Laufe der
biblischen Geschichte, in welcher das Ganze immer konturierter im
gebrochenen Fragment, im zerbrechenden Wort, in einer Gestalt, auf
einem Antlitz erscheint. Der ewige, in bildloser Ferne wesende Gott,
bindet sich an ein unscheinbares Volk, an das Wort seiner Propheten
und ihr Geschick, schließlich erscheint sein Licht auf dem Antlitz des

Gesalbten, in demütig konkreter Gestalt. Und doch ist diese Gestalt

Brennpunkt für das universale Licht, in ihr wird der Horizont des Alls
sichtbar und wirklich. Muß man nicht diese Spannung auslegen in die

Offenbarungsdualität von Logos und Pneuma, Wort und Geist, Form
und Weite, Ausschließlichkeit und Einschließlichkeit, die erst das

Spielfeld eröffnen, ja es selbst sind, auf dem Gott in allem erscheinen
kann Bedarf es nicht der Ausarbeitung auch einer Relativitätstheorie
und trinitarischen Relationsontologie in der Theologie, die die
verschiedenen Perspektiven zugleich zu denken vermöchte, die fähig wäre,
Gott im Unscheinbarsten und Kleinsten wie im Größten und
Umfassendsten zu schauen ; der die Sichtweise « von oben » und « von unten »

nicht mehr auseinanderfiele Mit deren Hilfe wir daran zu glauben

17 Angeregt wurde die versuchte Zusammenschau vor allem von der Darlegung des

Grundgedankens der Welt- und Schöpfungsmetaphysik des Nikolaus von Kues bei
H. Rombach, Substanz, System, Struktur. Die Ontologie des Funktionalismus und der
philosophische Grund der modernen Wissenschaft, Freiburg-München 1965, Bd. I, 150-
179, 206-226, 263-285. Stimulierend wirkte auch die Auslegung des Gott-Welt—Zusammenhangs

in der Hegel-Interpretation von M. Theunissen, Hegels Lehre vom absoluten
Geist als theologisch-politischer Traktat, Berlin 1970, bes. 244—252, 270-274, 37—42, der
Hegel — wohl zu Recht — viel theologische Gerechtigkeit widerfahren läßt. Dagegen das

übliche theologische Mißtrauen, besonders intelligent vorgetragen bei E. Drewermann,
Strukturen des Bösen III, Paderborn 1978, 82f. u.ö. Die Gedanken des Cusaners und
Hegels lassen sich vielleicht auch (transzendental-) thomistisch einfangen: dazu
G. Dümpelmann, Kreation als ontisch-ontologisches Verhältnis (Symposion 30),
Freiburg—München 1969, bes. 55—61, 144—149. Zur Illustration der Aktualität dieser Gedanken

mag noch auf eine populärere — aber durchaus gemäße — Darstellung verwiesen
werden : J. Kuhlmann, Gott - Du unser Ich, Ein Gespräch über Atheismus und
Christentum, Düsseldorf 1977.



Offenbarung und Neuzeit 127

vermöchten, daß Gott sich offenbart, wenn er sein Gesicht verliert, daß

er reine Gabe ist, wenn er sich etwas vergibt, um uns vergeben zu
können ?18

9. Gott und Mensch : Der Gott-Mensch in der Mitte der Zeit

Wir haben den Kreislaufdes göttlichen Sprechens und des geschöpflichen

Antwortens durchmessen und sehen vielleicht deutlicher, wie
der Logos Gottes mächtig-armes, sich auslieferndes und doch siegendes

Ja-Wort ist, von dem alles in einer Weise lebt, daß es in sich selbst Stand

gewinnt. Es gibt also keine Konkurrenz zwischen Gottes freiem
Zuspruch und dem freien Entspruch des Menschen, auch die kühnste
Freiheit verdankt sich dem Hauch seines Atems. Und deswegen gibt es

auch keine Konkurrenz, keinen inneren Widerspruch zwischen den

genannten Grundkoordinaten der Offenbarung Gottes, die eben auch
die Grundstrukturen des Geschaffenen sind. Wohl besteht eine
Spannung, bisweilen auch ein Kampf zwischen Freiheit und Ergebung,
zwischen Ich und Bund, zwischen Anheimgabe und Aussetzung,
zwischen theoretischem Wort und gelebter Praxis. Wohl gibt es Gezeiten
und Gestalten, die den einen oder den anderen dieser Pole pointierter
ausleben und darstellen müssen. Im Ganzen aber wachsen die Gegensätze

miteinander, ergänzen sich zum Bild, bis sie schließlich in Jesus
Christus ihre paradoxe und stimmige Einheit finden. In ihm versöhnen
sich Freiheit und Gehorsam, Wort und Antwort, Wort und Tat,
Freigegebenheit und Eingeborgenheit, Tradition und Verrat in der

Überlieferungsgeschichte, endlich Gott und Mensch in unwiderruflicher
und einmaliger Weise. In ihm wird das Paradox, das die Schöpfung ist,
nämlich Sein außer Gott zu sein, in ihm wird die gefährliche und selige
Schwebe alles Geschaffenen zur einenden Figur, zum offenbaren Ur-
und Inbild. Gott offenbart sich in ihm als lichte Einheit, die freigibt, als

Unterschiedenheit, die Liebe ist. Der Dialog zwischen der armen Liebe
Gottes und dem Be-dürfen des Menschen wird in ihm zur symphonischen

Form. So also spricht Gott, nicht als allmächtiger Tyrann, son-

'» Viel verdankt unsere Arbeit und bes. die genannte Fragestellung dem in Anm. 17

erwähnten Werk Rombachs. Außerdem : W. Schulz, Der Gott der neuzeitlichen
Metaphysik, Pfullingen 1957, 19ff. ; H.U. von Balthasar, Theodramatik 11,2, 23—50; Bd. III,
337-395.



128 Offenbarung und Neuzeit

dem in sich preisgebender Aus-sage, die die Freiheit des Sich-anheim-

geben-Dürfens weckt, allerdings auch die abgründige Freiheit des Sich-

Versagens. Die Herrlichkeit, aber auch das Wagnis der Schöpfung wird
erst in der Menschwerdung des Logos rest-los deutlich. Beide Pole sind
im Kreuz zusammengespannt, in jenem Abgrund, der im Äußersten der

Entfremdung das Innerste an Nähe zwischen Gott und Geschöpf offenbart,

die dreifaltige Einfalt der Liebe19. In diesem Abgrund der Liebe

liegt der Grund des Seins. Und es ist die Neuzeit, die diesen Abgrund
neu aufreißt, seine Fundamente bloßlegt, sich langsam von diesem

Grunde löst - und der so der Grund zum Ungrund, der Himmel zur
Hölle wird.

II. Grundstrukturen der Neuzeit

Vorbemerkung : Geburt der Neurit aus dem Geist der Offenbarung

Von den Grunddaten der Offenbarung aus gesehen, erscheint die
Neuzeit in einem merkwürdigen Zwielicht. Einerseits werden in ihr die
Koordinaten der Theo-Logie, des Sprechens Gottes in der Zeit, als

solche erst bewußt entdeckt, reflektiert und gewollt (man könnte also

tatsächlich mit dem deutschen Idealismus meinen, sie sei der Inbegriff
der ihrer selbst bewußtgewordenen Offenbarungsgeschichte), zugleich
zerstört sie eben mit diesem bewußten Zugriff ihres Reflexionswillens
den (über-)natürlichen Zusammenhang der Offenbarungsstruktur. Das

Zu-sich-selbst-Kommen der Grundlinien der Offenbarung im Denken
des Menschen läßt diese nicht mehr als geoffenbarte erscheinen. Das

19 Die Offenbarung der Trinität, der demütigen Liebe Gottes am Kreuz scheint mir
das Zentrum, der Angelpunkt des sich bildenden Konsenses der heutigen Dogmatik zu
sein. Neben den bereits angeführten Titeln von H. Mühlen, H.U. von Balthasar und
J. Moltmann vgl. noch E. Jüngel, Gott als Geheimnis der Welt. Zur Begründung der
Theologie des Gekreuzigten im Streit zwischen Theismus und Atheismus, Tübingen
1977 ; H. Küng, Menschwerdung Gottes. Eine Einführung in Hegels theologisches Denken

als Prolegomena zu einer künftigen Christologie, Freiburg 1970.
Zur Spannung von Totalität und Offenbarung von Sinn im Gegenüber eines

Antlitzes vgl. das inspirierende Werk von E. Levinas, Totalité et Infini. Essai sur l'extériorité,
La Haye 1974, 3-22, 52f., 75-79; 168-172 u.ö.



Offenbarung und Neuzeit 129

Da-tum der Welt wird nicht mehr als Gabe empfangen, es ist nur mehr
Datum, Faktum, das, um zu sein, erst eigentlich der Begründung, ja der
Neukonstruktion durch den Menschen bedarf. Welt und ihre Weltlichkeit

müssen nun — in Absetzung von ihrem absoluten Grund — neu
«geleistet», erorbert, installiert werden.

Neuzeit scheint in alledem so etwas wie der vom menschlichen
Verstand wiederaufgerollte Prozeß der Offenbarungsgeschichte zu sein.

In diesem Prozeß der Selbstbegründung wird Gott als absolute
Wirklichkeit keineswegs einfach abgeschafft, er wird aber zunehmend nur als

Schlußstein oder besser Inbegriff eines menschlichen Begründungssystems

ge- und verbraucht. Er dient als Garant menschlicher Freiheit
oder Denkwahrheit und wird jedes Mal überflüssig, sobald deren Gründung

geleistet ist. So läßt sich die neuzeitliche Geistesgeschichte mit
W. Schulz durchaus als Wechselspiel zwischen einer absoluten und
einer subjektivistischen, vom Absoluten emanzipierten Gründung der

Weltanschauung verstehen. Das Absolute verbleibt aber in jedem Falle
im Bannkreis menschlicher Selbstkonstitution, eines absoluten
Selbstbegründungswillens, der schließlich in der Totalisierung eines Bereichs
des Denkens oder im Abgrund grundloser menschlicher Freiheit
verenden muß. Je mächtiger sich nämlich die Freiheit des Subjekts erfährt,
je gründlicher sie ihre Subjektivität durchdenkt, desto mehr wird sie

auch ihrer Begründungsbedürftigkeit, ihrer Ohnmacht inne, muß sie

die absolute Unvordenklichkeit oder die ausgesetzte Unbegründetheit
ihrer Existenz aushalten. Insofern sind die Ideologie und die
Existenzphilosophie die Endgestalten neuzeitlichen Denkens20.

Das hier so voreilig Skizzierte kann sich selbstverständlich erst im
Durchgang durch die jeweiligen aus der Offenbarung abgelesenen
Koordinaten erweisen. Im einzelnen wird sich zeigen, wie das christliche

Offenbarungsverständnis sich erst hier und jetzt zu seiner Blüte
entfaltet, wie aber die auf den Begriff ihrer selbst gebrachte Offenbarung

ihrer Wirklichkeit beraubt, entblättert und oft genug ihrer Zerstörung

anheimgegeben wird. Die Balance zwischen den Polen, die schon

immer heikel und gefährdet war, geht dabei endgültig verloren und
endet in unausweichlichen Antagonismen. Wenn Wirklichkeit von

20 W. Schulz, a.a.O. 24—32, 114; H. Rombach, Die Gegenwart der Philosophie.
Eine geschichtsphilosophische und philosophiegeschichtliche Studie über den Stand des

philosophischen Fragens (Symposion 11), Freiburg-München 1963, 42, 50f., 77.



130 Offenbarung und Neuzeit

ihrem freien Grund gelöst und in einen konstruierten Notwendigkeitszirkel

gezwungen wird, verliert sie nicht nur ihren Charme, sondern
mehr noch ihre Grazie, ihren (schwebend-freien Gnaden—) Stand. Vom
Logos gelöst, werden die Worte um ihren Sinn gebracht, und selbst die
einfachsten Dinge, selbst Liebe, Tod und Schuld, können nicht mehr
nachbuchstabiert, geschweige denn in ihrem Sinn entziffert werden.
Der Mensch wird zwischen falschem Weltvertrauen und falscher

Weltangst, zwischen der Uberschätzung seiner Macht und dem gnadenlosen
Widerfahrnis seiner Ohnmacht aufgerieben21.

Um es in der Sprache der Debatte um die Säkularisierung zu sagen :

Einerseits setzt sich in der Neuzeit in zugespitzter Konkretion die
Dialektik der Offenbarungsgestalt fort, die ja darin bestand, daß in ihr Gott
erst ganz Gott und Welt — gerade aus dem nahen Frei-Spruch Gottes
heraus — ganz Welt sein konnte, und dies geschah gegen alle Divini-
sierung des Kosmos und alle Verweltlichung der Götter im griechischen

(und auch mittelalterlichen) Weltbild. Jesus ist nicht ein halber
Gott und ein halbierter Mensch, kein Mischwesen. In seinem Kreuz
geschieht vielmehr eine klare Freigabe und Unterscheidung, wie auch
eine neue Zuordnung der Sphären von Gott und Welt. Neuzeit hat diese

Freigabe begriffen und ausgelebt, darin liegt ihr Verdienst, ihre christliche

Legitimität, die von der Kirche nicht immer genügend erkannt
und gelebt wurde, wodurch viele falsche Fronten und unnötige Leiden
entstanden sind. In alledem ist Theologen wie Metz und Gogarten recht
zu geben. Andererseits ist auch die Verlaufenheit unserer Zeit, ihr
« Säkularismus » klar ins Auge zu fassen. Neuzeit ist sozusagen der
verlorene Sohn der Offenbarung. Die Freiheit der Welt besteht nach der
Schrift nur im Binnenraum des Gottes, der den Gegensatz noch einmal
leidend und liebend in sich austrägt. Sobald der Mensch diesen Raum
aus eigener Kraft nachkonstruieren oder gar seine Autonomie gegen
eine Übermacht Gottes behaupten will oder zu müssen meint (Blumenberg),

so werden die Konturen dieses Raumes zwar überdeutlich, der

21 Vgl. die Hilflosigkeit solchen Fundamentalfragen gegenüber bei A. Schaff, Marx
oder Sartre. Versuch einer Philosophie des Menschen (Fischer-Bücherei 703), Frankfurt
1966; J. Habermas, Legitimationsprobleme im Spätkapitalismus, Frankfurt 1973, 165;
zum Ganzen: W. Schulz, Philosophie in der veränderten Welt, Pfullingen 1972, 326ff.,
602ff. ; H.L. Ollig, Philosophie und Zeitdiagnose, Aspekte deutscher Gegenwartsphilosophie,

ThPh 57(1982) 348-388. R. Guardini, Das Ende der Neuzeit, Ein Versuch zur
Orientierung, Würzburg 1950, 102-107.



Offenbarung und Neuzeit 131

Mensch bekommt für einen Augenblick das Gesetz dieser Welt in den

Griff, um es dann im selben Moment mit diesem Zugriff auch zu
zerstören22.

Es ist im Rahmen eines solchen Aufsatzes natürlich nicht möglich,
den inneren Entwicklungsgang der neuzeitlichen Geistesgeschichte
selbst genau nachzuzeichnen, ihre Wurzeln im (keineswegs nur abfällig
zu beurteilenden) sogenannten Nominalismus23, wie die langsame
Intensivierung und Bewußtwerdung ihrer Gestalt bis hin zur Zeit der
«Romantik» zu beschreiben, die für mich die «Achsenzeit» unserer
Epoche ist, in welcher sich die Grundzüge neuzeitlichen Lebensgefühls
am schärfsten ausprägen und zugleich schon ihren Umschlag in die

Selbstzerstörung ankündigen. Da steht der Genie- und Persönlichkeitskult

des ortlosen Künstlers und die Ich-Philosophie Fichtes neben der
absoluten Geschichtsphilosophie Hegels und seiner Staatsidee, da ist die

beginnende Industrialisierung, der keimende Sozialismus und seine
Geschichtsmechanik neben dem Historismus, da finden sich naturmystische

und organisch-mechanische Anschauungen neben den ersten
Anfängen der Psychologie und des analytischen Romans, alles dies

Wirklichkeiten, die auch das 20. Jahrhundert bestimmen, während die
Welt des 18. Jahrhunderts (einschließlich der Goethes) der Mehrzahl
der Zeitgenossen kaum noch so recht zugänglich ist24.

22 J.B. Metz, Versuch einer positiven Deutung der bleibenden Weltlichkeit der
Welt, in : Handbuch der Pastoraltheologie 11,2, Freiburg 1966, 239-268, bes. 251f., 259f. ;
F. Gogarten, Verhängnis und Hoffnung der Neuzeit, Stuttgart 21958. Instruktiver Überblick

über die ganze Debatte (bes. zu Blumenberg, Löwith, Gogarten und C. Schmitt) bei
U. Ruh, Säkularisierung als Interpretationskategorie zur Bedeutung des christlichen
Erbes in der modernen Geistesgeschichte (Freib. Theol. Stud. 119), Freiburg 1980; zur
Bedeutungsgeschichte des Wortes und zur philosophischen Bestimmung: H. Lübbe,
Säkularisierung, Freiburg 21975; H. Blumenberg, Legitimität der Neuzeit, Frankfurt
1966 ; zur « Verlaufenheit » der Neuzeit bes. prägnant R. Spaemann, Die christliche Religion

und das Ende des modernen Bewußtseins, Communio 8(1979) 251—270; ders.
Einsprüche. Christliche Reden, Einsiedeln 1977. Gute Übersicht und theologische Wertung

bei W. Kasper, Der Gott Jesu Christi, Mainz 1982, 18-24, 29—43; P. Vanzan, Art.
Secolarizzazione, Dizionario Interdiscipiinare Teologico, Torino 1977, III 220-231.

23 Immer noch lehrreich H. Heimsoeth, Die sechs großen Themen der abendländischen

Metaphysik (vgl. Anm. 8).
24 A. Hauser, Sozialgeschichte der Kunst und Literatur, München 1975, 671f., 682-

705, 776ff. Vgl. das Urteil von H. Freyer, Theorie des gegenwärtigen Zeitalters, Stuttgart
1955, der meint, daß mit dem Beginn der industriellen Ära, also um die Wende des 18.

zum 19. Jahrhundert, eine weltgeschichtliche Zäsur erster Ordnung eingetreten sei,

vergleichbar wohl nur mit dem Übergang des Menschen zur Seßhaftigkeit am Anfang des

Neolithikums (S. 81).



132 Offenbarung und Neuzeit

Im Folgenden wird in jedem Abschnitt gezeigt, wie der zur Frage
stehende Grundzug der Offenbarung in der Neuzeit ausgebildet, zu
seiner Höhe gebracht und schließlich verbraucht wird, um endlich

einige Sehnsüchte, die die Menschen am «Ende der Neuzeit» im Banne

halten, besser zu verstehen und von der Offenbarung her unsere Stunde

neu als Stunde Christi begreifen zu lernen.

1. Die Freiheit ah Subjektivität

Es bedarf keines Beweises, wie sehr die fortschreitende Neuzeit von
und in der Entdeckung des Eigenstandes des Subjekts, vom Kampf um
die Verinnerlichung lebt. Hier erst, so könnte man mit Gogarten sagen,
wird der Mensch zum erwachsenen Sohn, hier erst verliert das Allgemeine

seinen Primat vor dem Individuellen, hier erst werden so
unverzichtbare Wirklichkeiten wie die Menschenrechte, eine ihrer selbst

bewußte Freiheit, ein Gegenüberstandsbewußtsein zu Gott und zum
Kosmos wirklich25. Hier erst vollendet sich also die Sinnspitze der

Schöpfungs- und Offenbarungsgeschichte. Dabei wird bis hin zu Hegel
das Subjekt keineswegs aus seinen Beziehungen zum Absoluten entlassen,

vielmehr wird es in steigender Zugehörigkeit und gleichsinniger
Verwirklichungsgeschichte mit ihm gedacht. Es geht bei Descartes,
Leibniz, Kant und Hegel durchaus noch um Metaphysik, um universal
begründbare Erkenntnis, um allgemeine Ethik, um das Denken des

Absoluten. Und doch vollzieht sich in diesem Ringen um die zentrale

Stellung des Menschen im Seinsgeschehen ein Prozeß der Ablösung und
der Absorbierung in Bezug auf das Absolute. Der freie Gegenüberstand
von Gott und Mensch wird unter den neuen Reflexionsbedingungen
immer mehr in einen Prozeß gegenseitiger Objektivierung hinein
aufgelöst (oder verfestigt), in welchem einer der Beziehungspole verabsolutiert

oder ihr Zusammenhang als solcher strukturalisiert oder naturalisiert

wird. Es kann dann nicht anders sein, als daß in jedem Fall der
Mensch, der das Absolute aus-gedacht hat, als Sieger aus dem Refle-

2! Heimsoeth, a.a.O. 195; W. Schulz, Philosophie 247—334, 848f. Vanzan, a.a.O.
223f.



Offenbarung und Neuzeit 133

xionsgang hervorgeht26. Er ist jetzt das abgelöste Absolute, der freie
Eigenstand, der Zielpunkt einer Geschichte der Emanzipation.

Das Bild vom Gott-Menschen bleibt selbstverständlich von diesem

Befreiungskampf nicht unberührt. Christus erscheint nicht mehr als

Offenbarer Gottes, sondern als historisches Subjekt, als vollkommene
Offenbarung des Menschen (nach welchen Idealen seine Menschlichkeit

auch immer entworfen sein mag), schließlich als Objekt der
historisch-kritischen Analyse. Er bleibt bestenfalls ein Modell des

Befreiungskampfes des Menschen, seine Demut Gott-Vater und seine
Herrschaft der Schöpfung gegenüber werden völlig eingeebnet.

Merkwürdig nur, daß im Augenblick der endgültigen Emanzipation
des Menschen von Gott diesem neuen Eigenstand gleichsam von innen
der Boden unter den Füßen entzogen wird. Die Großartigkeit des Ichs
ist bereits entmythologisiert, während sein Mythos noch entsteht. Es

wird zum Objekt einer Produktions- oder Evolutions- oder
Triebgeschichte degradiert, als Krankheit entlarvt und schließlich in manchen

popularisierten Formen der Psychoanalyse als Opfer anonymer
Kräfte seines inneren Energiehaushaltes denunziert. Die Ohnmacht
seines Geistes wird auch von der philosophischen Anthropologie (etwa
des späteren Scheler) hervorgehoben. Die Existenzphilosophie schließlich

kann ihren eigenen Grund, die Freiheit, nur noch als absurden

Abgrund feiern und fürchten ; das einsame und herrliche Ich findet sich
endlich im modernen Roman durchgehend unbarmherzig von innen
her analysiert und nach außen in ein Klima gnadenloser Isolation
ausgesetzt. Ein Kult des Mißvergnügens macht sich breit. Liberalismus und

Kapitalismus werden als blasse und scheinmächtige Endformen eines

falschen Subjektivismus überführt27, schließlich die ganze biblische und

26 Zu dieser Dialektik und ihrem Reflexions- und Geschichtsgang, hinter und in dem
sich die Genese einer Funktions- und Strukturontologie verbirgt, die unmerklich das

Substanzdenken unterhöhlt und ersetzt, vgl. H. Rombach, Substanz II 455ff. ; ders., Die
Gegenwart der Philosophie, 71—75 u.ö.

27 Vgl. S. Freud, Das Unbehagen in der Kultur, WW XIV, Frankfurt 1948, 419—

506; Schulz, Philosophie 326—334; 419—463; H. Freyer, Theorie 135ff.; Rombach,
Gegenwart 77ff. ; man beachte auch die schwankende Beurteilung des Erbes der

Aufklärung wie der gegenwärtigen Lage bei Vertretern der kritischen Theorie und neuen
Linken, dazu der von J. Habermas hrsg. Sammelband : Stichworte zur <Geistigen
Situation der Zeit>, Frankfurt 1979, der auch von Ollig kommentiert wird (Zeitdiagnose
350-362). Zu den Gefahren einer einseitigen Emanzipationsideologie vgl. J.B. Metz,
Erlösung und Emanzipation, in : L. Scheffczyk (Hrsg.), Erlösung und Emanzipation
(Quaest. Disp. 61), Freiburg 1973, 120—140, hier 127ff.



134 Offenbarung und Neuzeit

neuzeitliche Anthropozentrik verdächtigt, die Welt einfachhin als

Ausbeutungsobjekt und Abfallhalde mißbraucht zu haben28. Was bleibt, ist

eine gähnende Leere, der Mensch findet sich als namenloses Partikel
einer Großstruktur oder Gesellschaft wieder.

Kurzum, die Geschichte der Selbstherrlichkeit des neuzeitlichen
Menschen (ohne deren Er-rungenschaften keiner von uns heute leben
könnte und möchte!), seines Kampfes um Selbstverwirklichung (der
heute in einen bodenlosen und morbiden Kult ausartet) hat ein allzu
ruhmloses Ende gefunden.

Wohin soll es gehen Keineswegs kann die Aufhebung oder

Auflösung des Individuellen das Ziel sein. Geht nicht die Sehnsucht und der
Anruf unserer Stunde dahin, nach der Entmythologisierung der
Persönlichkeit die klare Kontur einer jeden Person in ihrer einmaligen
Verantwortlichkeit, in ihrer Pro-existenz, neu zu entdecken? Wächst
nicht ein Verlangen nach überschaubarer Gemeinschaft (für die freilich
die nüchtern tragenden Formen noch fehlen), nach Ausbildung einer
Freiheit für den anderen Zwar wird in alledem der Mythos der
Persönlichkeit entzaubert, aber doch das Individuum in seiner Stellung
möglicherweise gerettet. Und könnte in einem solchen Ethos nicht die

Welt, ja sogar der Schöpfer ein neues Gesicht gewinnen, neu und
überraschend zum Gegenüber werden ?29

2. Die Relation als Struktur

Auch der zweite Wesenszug der Offenbarung, ihre « Relativität » hat

erst in der Neuzeit ihre volle und in ihren Konsequenzen vielleicht
noch gar nicht ausgeschrittene Ausformung erfahren. Die Entzaube-

28 Vgl. E. Drewermann, Der tödliche Fortschritt. Von der Zerstörung der Erde und
des Menschen im Erbe des Christentums, Regensburg 1981.

29 Der Zusammenhang zwischen der Destruktion der Persönlichkeit und ihrer < Auf-
hebung> in eine neue zwischenpersonale Verantwortung als der künftigen Gestalt des
Ethos wird von Denkern verschiedenster Herkunft gesehen. Man denke z.B. an Romano
Guardini, Das Ende der Neuzeit 68f., 73f. ; H. Jonas, Das Prinzip Verantwortung,
Frankfurt 1979; Schulz, Philosophie 698-840, 851ff. ; E. Levinas, Totalité 168-191,
28Iff. ; C.F. von Weizsäcker, Der Garten des Menschlichen, München 1977. Vgl. auch
den Zusammenhang von Identität und weltweitem-herrschaftsfreiem Dialog bei Habermas

: Ollig, Zeitdiagnose 369 ; dazu auf sehr reflektierte Weise aus handlungstheoretischer
und theologischer Sicht : J. Heinrichs, Freiheit-Sozialismus-Christentum. Um eine

kommunikative Gesellschaft, Bonn 1978, 78-116.



Offenbarung und Neuzeit 135

rung und Entdivinisierung der Schöpfung, das Ernstnehmen ihrer
Vorläufigkeit und Hingespanntheit auf eine umgreifende Ganzheit, die sie

doch in sich selbst als ganze repräsentiert, die innere Hinordnung der
einzelnen Teile aufeinander bis hin zum restlosen Dienst- und
Funktionscharakter der «Welt» als ganzer wie aller ihrer Teile unter- und
füreinander, so daß ein Stand nur in der Liebe, also in der gelebten
Relativität zu gewinnen ist, all dies hat sich ernsthaft erst in der
Metaphysik der Neuzeit ausgetragen. Es sei erinnert an den Gedanken des

Weltorganismus bei Cusanus, die Dimensionenlehre des Descartes, das

Repräsentationsprinzip bei Leibniz, die Implikations- und Unendlichkeitslehren

bei Giordano Bruno oder Spinoza, die Ordnungslehre des

Pascal und endlich den alles krönenden und zueinander vermittelnden
Vermittlungsgedanken bei Hegel. Die Welt, das Seiende, der Mensch,
sie werden in allen diesen Systemen nicht mehr substantial als In-
sich-Stand gefaßt, sondern eben «struktural». Unter «Struktur» wird
hier (versuchsweise) jene tendenziell unendliche, nach innen (zu
weiterer Differenzierung) und nach außen (für jede Form von Assimilation)
restlos offene, ständig bewegte und bewegende, schwingende Ganzheit
verstanden, die sich in jedem ihrer Glieder ganz und doch unendlich
variabel ausdrückt, und deren Glieder sich ihrerseits in stetig wechselnden

Spannungs- und Lösungsverhältnissen in bezug auf jedes andere

Glied neu bestimmen und definieren müssen30. Schon der vorliegende
Definitionsversuch ist im Grunde eine « Sünde » gegen das Strukturdenken,

da sich dieses eben überhaupt nicht definieren, sondern nur
geschichtlich vollziehen läßt. Und selbst dies geschieht zumeist in

anonymer Gestalt, wie sie, um Beispiele auf verschiedenen Ebenen zu

nennen, die Willensbildung in einer offenen demokratischen Gesellschaft,

die Allherrschaft des Zeitgeistes in einer Epoche oder die

Allgegenwart Gottes in der Welt zeigen, alles reine Wirk-lichkeiten, die
sich in jedem ihrer «Teile» ganz auswirken und sich doch in keinem

erschöpfen oder so recht greifbar werden. Wir stehen also vor (oder
besser : in) einer neuen Form der Weltanschauung, die in sich keineswegs

unchristlich ist. Dennoch hat sie durch die faktische Unterhöhlung

der Substanzmetaphysik (zu der sie eigentlich keine Konkurrenz

30 Etliche Elemente des Definitionsversuchs verdanken sich den Untersuchungen
von H. Rombach (Substanz I 14ff. ; II 505-514), die m.E. in der Theologie noch nicht
genügend beachtet worden sind. Zur Beschreibung des Vorgangs auf allen Ebenen der
Wissenschaft vgl. Schulz, Philosophie 12-245.



136 Offenbarung und Neuzeit

bildet, sie ist vielmehr nur eine andere Weise der Wahrheitssichtung
und -findung) konkrete, teilweise schwerwiegende und verheerende

Auswirkungen ge2eitigt, die ein jeder spürt.
Von der Offenbarung her betrachtet, kann man als den entscheidenden

«Strukturmangel» der neuzeitlichen Entwicklung die Auflösung

des Verhältnisses von Empfängnis und geschmeidig-verfügbarer
Antwort in der «Konzeption» der Welt denunzieren. Ihrer konkreten
«Aufhängung» beraubt, ist die Welt nurmehr relative Binnenstruktur,
negative Unendlichkeit, letztlich totalitäre Beliebigkeit. «Alles ist relativ»

wird zum wohlfeilen Schlagwort der Weltkonzeption, da ja
niemandem mehr ein Wort gegönnt und erst recht keinem mehr eine

Antwort geschuldet wird.
Alles ist relativ, nichts hat Wahrheit, Wert und Stand in sich, die

zerbrechliche Erfahrung des Einzelnen verliert ihre Plausibilität, denn
alles ist nur noch hypothetisch und perspektivisch wahr, ist wirklich nur
in einem universalen und doch jederzeit aufhebbaren
Forschungszusammenhang.

Auch der Mensch wird von dieser Bewegung erfaßt, seine Wahrheit
besteht je länger desto mehr lediglich in seiner Funktion für das Ganze,
wobei dieses Ganze in sich auch nur ein Funktionskreislauf ist, ein
Getriebe der Sachenverwaltung, welches mit einem angepaßten,
normierten, produzierenden und konsumierenden, mithin reduzierten und
ersetzbaren Menschen « rechnet ». « Das Netz, das wir denkend über die
Wirklichkeit werfen, ist gleichsam ein Logos, der sich nicht inkar-
niert»31. Solcher Überwurf wird sich in zwei Richtungen auswirken.
Einmal verengt sich die Welt des Menschen zu einer (scheinunendlichen)

Umwelt, zur fixierenden Endlosigkeit des « sekundären Systems ».

Gleichzeitig kann der Weltzusammenhang als Ganzheit in seiner
unendlichen Totalität und Gesetzlichkeit vom unendlichen Prozeß der

Forschung in seiner Grenzenlosigkeit durchschaut und in der
Metaphysik und Physik gleichermaßen integrierenden « Mathesis universalis

» auf mathematische Formeln gebracht werden32, ein Prozeß, dem in
anderer Schattierung die Naturmystik der Romantik präludierte.

31 Freyer, Theorie 92 ; seine Beschreibung des « sekundären Systems » (88—116) wird
im Grunde von Guardini (Masse-Technik-Zivilisation als Stigmata der vergehenden
Neu2eit) und Spaemann geteilt.

32 Rombach, Substanz I 281—288; II 488ff; ders., Gegenwart 44—49; Heimsoeth,
Die sechs großen Themen 27-59.



Offenbarung und Neuzeit 137

Daß in dieser Form der Rationalität christliche Motive und humane

Freiheitmöglichkeiten lebendig sind, bedarf keiner Diskussion33. Nur
wird gerade eine derart totalisierende Strukturontologie einer
geschichtlichen Ortung bedürfen, um sich nicht in gnadenloser Beliebigkeit

zu verlieren, die dann ihrerseits als totalitäre Gegenbewegung die
Ideologie auf den Plan ruft. Diese wird einfach notwendig, um dem
Menschen eine rundum alles erklärende, wissenschaftlich gesicherte
und emotional einbergende Heimat, eine Nische zum Überleben zu
bieten, in der dann wirklich alles « substantiell » versteinert und darin
behaftbar und überschaubar wird34.

In die Klemme zwischen Forschungsstruktur und Ideologie geraten,
wächst unter uns (wenn auch noch vielfach in anachronistischer Weise)
die Sehnsucht nach einem Stichwort, nach etwas, das frei vernommen
werden und dem man freien Gehorsam schulden kann, weil man einem
solchen Größeren den eigenen Wert und Ort, die Freiheit verdankt. Ein
Woher dieser Freiheit, dieses Seindürfens, ein Stand im Eigensein, eine

Richtung der Anbetung, sind das nicht Koordinaten einer christlichen
Relativität, die am Ende der Neuzeit neue Aktualität gewinnen
könnten?35

3. Der Bund als Gesellschaft

In merkwürdigem Kontrast zum Individualismus und Freiheitsstreben

Findet sich in der Geschichte des neuzeitlichen Menschen eine
Tendenz zur Vergesellschaftung des Individuums auf allen Ebenen.
Dies ist zunächst nicht verwunderlich, denn auch in der Bibel besteht

kein abstrakter Gegensatz zwischen Gleichheit und Freiheit, vielmehr
ist der Einzelne immer schon enteignet in eine Wir-Sendung hinein,
während die Gleichheit der Menschen in ihrer geschöpflichen Einmaligkeit

und Solidarität wurzelt.

33 Rombach, Substanz I 22-28 (und die dort aufgeführten Zeugnisse Teilhard de
Chardins und Jaspers'); zum Gott-Welt—Verhältnis und zur Schöpfungsmetaphysik bei
Cusanus und Meister Eckhart ebd. 140-226; W.Kern, Art. Gott-Welt-Verhältnis,
SM II 522-529.

34 Freyer, Theorie 117-133; dazu unten Kapitel 11,8.
33 Guardini, a.a.O. 114f. ; Spaemann, Die christliche Religion 269. Auf heutigem

Niveau hat J. Heinrichs einen Beitrag zur Handlungstheorie geliefert, der sich auf eine
auch theologisch relevante Relationsontologie hin öffnen soll, vgl. Reflexionstheoretische

Semiotik, 1. Teil: Handlungstheorie, Bonn 1980, bes. 27—48; 135-147.



138 Offenbarung und Neuzeit

Prekär und gefährdet blieb das Gleichgewicht allerdings stets, wie
schon die in der Apostelgeschichte und den Paulusbriefen bezeugten
Konflikte zeigen. Alles hängt daran, daß der Einzelne wie die solidarisch

strukturierte Gemeinschaft sich von dem gleichen metakommunikativen

Grund (den wir christlich als Logos und Geist Gottes ansprechen

dürfen) getragen und eingefordert wissen. Wird dieses geistige
Band zerstört, so zerfällt der Dialog, es entstehen die Antagonismen
zwischen Individualismus und Sozialismus, die alle Beziehungsebenen
und Wirklichkeitssphären auf ihre abstrakte Linie hin durchzugestalten
versuchen. Jede Nation versteht sich plötzlich als auserwähltes Volk,
der Staat wird zum Repräsentanten, zur Inkarnation des Geistes Gottes,
bis endlich der Mensch nur noch als Rollenträger eines gesellschaftlichen

Systems betrachtet und behandelt wird. Die freie und dramatische
Geschichte der Zuordnung von Sendung der Person und Sendung des

Ganzen wird naturalisiert, und selbst die Geschichtsschreibung der

Emanzipation unterliegt diesem Sog. Es entsteht eine ideologisierte
Siegergeschichte, in der es im Grunde gar kein Subjekt mehr gibt. Es

fehlt die freie Herrlichkeit des Dienens, die Eingebundenheit in die

Treue, die Würde des Scheiterns, niemand ist mehr «gesandt», alle sind

nur noch Teile einer « Bewegung», auch das Proletariat enthüllt sich am
Ende als Instrument einer Naturdialektik36.

« Sozialismus » und « System » sind (mit « Struktur ») die Zauberworte
der neuen Utopien und Anti-Utopien, jedermann wird einfach dahinein
verrechnet, ob er mag oder nicht. Daß solche Utopien mittlerweile zu

Alpträumen geworden sind, braucht nicht erst gezeigt zu werden. Selbst

die meist anonym bleibenden Gegen- oder besser Verweigerungsbewegungen,

die sich in Privatismus, Ohne-mich-Haltung, Staatsverdrossenheit

oder einem diffusen Unbehagen äußern, werden wieder nur
kollektiv als Stimmung gelebt und bleiben damit ein Negativklischee des

Abgewehrten. Niemand vermag dem Maschennetz kollektiver Eindi-
mensionalität zu entrinnen.

Es wird deswegen zu den dringlichsten Zukunftsaufgaben gehören,
die verschiedenen Handlungs- und Beziehungsebenen (etwa
wirtschaftlich-technisches, politisch-strategisches, sozial-kommunikatives und

metakommunikativ-wertbezogenes Handeln) besser zu unterscheiden
und einander klarer zuzuordnen, um Raum zu lassen für konkrete Uto-

36 Metz, Erlösung und Emanzipation 127—134.



Offenbarung und Neuzeit 139

pien und die kleinen Sprünge lebendiger Freiheit137. Erst dann wird die

vage schweifende Sehnsucht nach Identität des Einzelnen, die sich auch

im gelebten Einsatz und stellvertretenden Einstand für den anderen
konkretisieren möchte, der wachsende Sinn für Originalität und
Kreativität des Einzelnen einen realen Ort bekommen. Andernfalls macht
sich die weit verbreitete Gegenbewegung zur Technik einer
romantisierenden Irrationalität schuldig und bleibt Sklave dessen, was sie

bekämpft.
Eine christliche (letztlich trinitätstheologisch) fundierte

Anschauungslehre von der Versöhnbarkeit der Einzelheit des Einzelnen mit
seiner Urverbundenheit und Eingeflochtenheit in das Geschick des

Ganzen wäre sicher eines der Desiderate gegenwärtiger Theologie, eine

Synthese, die sich wahrscheinlich weniger konstruieren als vielmehr
«erzählen» und leben läßt38.

4. Die Geschichte als Fortschritt

Während in der antiken und mittelalterlichen Welt die Kategorie
der Geschichte nicht als alles umgreifender Horizont des Erlebens und
Seins aufgefaßt, sondern bestenfalls als akzidentelle Veränderung an
einem substantiell bestehenden Sein betrachtet wurde, so bricht mit
dem Auftakt der Neuzeit das Geschichtsdenken mit Macht ein39.

Immer stärker werden die Kategorien des Dynamischen, des Vitalen,

des Sich-Entwickelns herrschend. Selbst das Vergehen und Zerstören

gewachsener Form wird nicht mehr mit Schaudern und Schrecken

beobachtet, sondern eher als Zeichen eines unbegrenzten Werdens

gefeiert. Veränderung, Neuwerdung, Fortschritt sind bereits in sich

sinnvoll und erstrebenswert, sie werden gar zu Kennzeichen des Seins

überhaupt. Alles wird in den Rausch der Werdewelt mit hineingerissen,
seit der Romantik und Hegel sehen sich selbst die Vernunft und Gott
einem Geschichtsprozeß eingeschrieben, dem Tribunal der Menschen

37 Dazu J. Heinrichs, Freiheit—Sozialismus-Christentum 35-77.
38 Metz, Erlösung und Emanzipation 137—140 ; Schulz, Philosophie 145-207, 743—

747, 781-797; Ollig, Zeitdiagnose 369f., 375ff.
39 Heimsoeth, Die sechs großen Themen 148—170; dies gilt auch trotz der

nuancierenden neueren Forschung, die die jüdisch-christlichen Hoffnungsfermente in der
mittelalterl. Geisteswelt ans Licht gefördert hat ; vgl. M. Seckler, Das Heil in der
Geschichte. Geschichtstheologisches Denken bei Thomas von Aquin, München 1964.



140 Offenbarung und Neuzeit

und ihrer vernünftigen Entwicklung unterworfen. Das Absolute
verliert den Charakter der Geschichtsentlegenheit, die Geschichte verliert
dafür die Kontingenz ihrer Gegebenheit, ihr freies Woher und Wohin.
Sie wird vielmehr zum alles umfassenden Totum, zur allmächtigen
Selbstbewegung, die ihre kleinen Ziele, ja ihr Sinnziel selbst aus sich
heraus gebiert. Die Philosophiegeschichte wird zur Geschichte der
Konstruktion einer absoluten Geschichtsphilosophie, die sich aus sich
heraus gründet, ihren eigenen Werdegang in seiner logischen
Unausweichlichkeit (re-)konstruiert40. Es entsteht ein gewaltiges Übergewicht

der Gesamtgeschichte über die Einzelgeschichten, wird doch
erstere mit dem Werden der Vernunft und Gottes selbst identifiert. Und
dies muß so sein, denn wie anders soll sonst ein kontingentes Geschehen

als Sinn- und Offenbarungsvollzug gelesen und vom Menschen
verstanden werden. Ein solcher Ansatz zeitigt eine doppelte Konsequenz.

Endliche Zeit wird einmal unter einen unendlichen Zeitdruck
gebracht, muß sie doch unendlichen Sinn aus sich heraus produzieren,
sie gerät in den «Streß». Nichts ruht mehr in Muße in der je eigenen
Gegenwart, alles ist vielmehr hingespannt auf die Geburt der Endzeit,
Zeit wird zum Fortschritt in eine absolute (und doch aus ihr selbst

hervorgetriebene) Zukunft hinein.
Zugleich verlieren die Einzelgeschichten ihren Einzelsinn, sie werden

vielmehr nur als Stationen, als Durchgang einer größeren Verwirklichung,

als Vorstufe einer sich selbst reproduzierenden Unendlichkeit
geduldet — oder verworfen. Alle Geschichte wird mediatisiert, ist
bestenfalls Vor-Geschichte des Kommenden und wird als solche an das

Urteil der Geschichtsphilosophen oder Revolutionäre, in jedem Fall
aber an die Sieger ausgeliefert, die die Böcke von den Schafen wohl zu
scheiden wissen und vom absoluten Ende her die Vorlaufgeschichte
sichten und ausbeuten können. Geschichte als solche ist damit im
Grunde zerstört, sie wird zum Requisit, zur Fundgrube der Ideologien,
zur entbehrlichen Vorstufe irgendeiner Eigentlichkeit. In einem derart
säkularisierten Messianismus und Chiliasmus, einer so organisierten
Vorsehung wird das Ressentiment zum Diktator der Geschichtsschreibung,

es triumphiert die Ideologie, die nichts anderes ist als die Fiktion
eines absoluten Verständnisses kontingenter Geschichte. Diese steht

40 Rombach, Die Gegenwart der Philosophie 50-54, 81f. ; Schulz, Philosophie
492.



Offenbarung und Neuzeit 141

freilich immer schon in einem Dilemma, an dem sie letztlich zerbricht.
Sie weiß nämlich die freie Zuordnung von Einzel- und Gesamtgeschichte

nicht zu wahren. Einerseits muß sie an die Verantwortung des

Einzelnen und seine Freiheit appellieren, andererseits aber an die
prognostizierte Naturnotwendigkeit des Prozesses glauben, der irreversibel
seinem totalen und jetzt schon wirksamen Ziel zuläuft41.

Daß eine solche übermächtige Konstruktion von innen zerbröckeln
und einem Skeptizismus weichen muß, liegt auf der Hand. Schon in der
Zeit der Romantik zerbricht die Einheit der Fortschrittsgeschichte.
Eine diffus-anachronistische Nostalgie (die sich merkwürdigerweise
dem Mittelalter zuwendet) und eine gewaltsame Utopie sehen sich
immer mehr unterlaufen vom Versinken des Menschen in der bloßen
Gegenwart des Produzierens und Konsumierens und vom Interesse des

Einzelnen an seiner völlig privaten Einzelgeschichte. Die Psychoanalyse,

ungeachtet ihrer mythologischen Geschichtskonstruktionen,
interessiert sich im Wesentlichen nur noch für die gestörte Dynamik des

Mechanismus der Einzelbiographie, die Existenzphilosophie entdeckt
die Geschichtlichkeit als Existential des Einzelnen in seiner Geworfen-
heit. Auch dem Historismus werden endlich die zunächst noch gehegten

universalistischen oder lebensphilosophischen Ansprüche fraglich,
die Geschichtswissenschaft entwickelt sich zur Historie, zur unendlichen

Forschung nach rückwärts und verliert (oder gewinnt?) sich in
einer Unzahl an Einzelanalysen42. Nur in äußerster Anstrengung
gelingt es der Hermeneutik, das geistige Band zwischen dem Historiker,
dem mühsam rekonstruierten Objekt und der Gesamtentwicklung zu

knüpfen. Die Kämpfe um den historischen (oder kerygmatischen oder

liberalen) Jesus im Umfeld der kritischen Exegese legen davon ein
beredtes Zeugnis ab. Immerhin hat man mit den letzten genannten
Entwicklungen wieder zu einer heilsamen Nüchternheit in der Betrachtung

der Geschichte gefunden.
Am Ende der Neuzeit wird im allgemeinen unter den besonnenen

Denkern versucht, das Verhältnis von Macht und Ohnmacht der
Menschen in Bezug auf eine verantwortliche Gestaltung der Welt zu bestimmen,

die Vor- und Aufgegebenheit einer jeden Stunde und den kleinen

41 Freyer, Theorie 180, 208-220. Er meint wohl zu Recht, daß ohne diesen gewaltigen

Vorschuß auf die Zukunft das Wagnis der Industrialisierung gar nicht zu leisten

gewesen wäre.
1,2 Schulz, Philosophie 508-552.



142 Offenbarung und Neu2eit

Spielraum unserer Freiheit ernstzunehmen, kurzum die Geschichte von
den Geschichtsphilosophien zu verschonen, ohne jedoch ihren universalen

Spannungsbogen, der nun einmal zum Horizont des Menschen

gehört, zu negieren43. Sind nicht damit, wenigstens in kargen und
bescheidenen Formen, die Proportionen der biblischen Geschichte

wiedergewonnen? Lebt nicht eine wachsende Sehnsucht unter uns,

Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft empfangen und abgeben zu

dürfen (in Reue, Dank, Muße und Hoffnung), ohne Konstruktion etwas
über die Gezeiten der Geschichte zu erfahren und in unbefangener
Suche Spuren des Sinns in ihr entdecken zu dürfen

5. Die Aussetzung als Aussatz

Das biblische Pathos des Nichts, des Nicht-Gott-Seins alles

Geschaffenen, des Erleidens der Ausgesetztheit Gottes in seinem
Selbsteinsatz wie das der Schutzlosigkeit des Menschen, der nur im wagenden
Vertrauen und Sich-Setzen auf Gott hin einen Ort findet, all dies

begegnet uns angesichts der erschreckend-beseligenden Entdeckung
der äußeren Unendlichkeit des Weltraums wie der Macht und
Ohnmacht im Blick auf die innere Unendlichkeit des Menschen in der
Neuzeit in zugespitzter und schmerzlich verschärfter Weise wieder.
Zunehmend gelöst vom Gnaden- und Schöpfungsgedanken (eine Lok-
kerung, die sich in den Übersteigerungen des Rechtfertigungszwanges
der Reformation schon anbahnte), wird dem Menschen die Wirklichkeit

zum Aussatz, in dem sich keine Spur des Eingesetztseins mehr
findet, zur Versuchung ohne ein Gegenüber, zum Fall des Nichts. Alles
wird verifizierungsbedürftig, bedarf der Rechtfertigung durch seinen
Verstand und seine Tat, zunächst die religiöse Existenz, dann der Gott,
schließlich die Objektivität der Erkenntnis und die Existenz von Sein

und Sinn überhaupt. In bodenloser Ehrlichkeit (die noch nicht Trans-

43 In dieser Perspektive finden sich so verschiedene Denker wie Schulz, Philosophie
470f., 602ff. ; Freyer, Theorie 215-217; Rombach, Substanz 141 u.ö. ; ders., Gegenwart
100-104, Guardini, Das Ende der Neuzeit 112f. ; H. Jonas, Das Prinzip Verantwortung;
O. Marquard, Wie irrational kann Geschichtsphilosophie sein, PhJ 79(1972) 241—253;

ders., Frage nach der Frage, auf die die Hermeneutik die Antwort ist, PhJ 88(1981) 1-19.
E. Drewermann empfiehlt einen neuen Anschluß an die tiefenseelische Geschichte der
Archetypen des Menschen und seiner Träume, in welcher Natur-, Individual- und
Gesamtgeschichte versöhnt beieinander sind (Der tödliche Fortschritt 153ff.).



Offenbarung und Neuzeit 143

parenz bedeutet) wird alles befragt, in seinem Nicht-Gehalt entlarvt, bis

schließlich in den verschiedensten Formen von Hegel bis Heidegger
und Sartre das Nichts als Grund des Seins bzw. der Existenz und ihrer
Freiheitsbewegung proklamiert wird. Die von der Existenzphilosophie
propagierte Nichtigkeit der Freiheit als dem letzten Grund des Denkens
wird man als konsequente Endgestalt der neuzeitlichen Denkbewegung
deuten dürfen44.

Die bodenlose Freiheit des Geworfenseins und fragenden Entwer-
fens und die bodenlose Unendlichkeit des Seins bedingen und verzehren

einander. So ist es nicht erstaunlich, parallel dazu in der Kunst einen
Kult der Versuchbarkeit, der Dekadenz, der nichtigen Abgründigkeit
des Menschen zu finden (man denke nur an Baudelaire, Rimbaud,
O. Wilde oder d'Annunzio), eine Faszination durch die Tiefe der Leere
(die dem Kult des Übermenschen der Renaissance bei Nietzsche oder
etwa dem frühen H. Mann nur zu genau entspricht), eine
lüsterntraurige Freude an der Entlarvung der Nichtigkeit seines Wesens, viele
virtuose Wortspiele, die um eine leere Mitte kreisen. Da nimmt es nicht
wunder, daß sich das bestimmende Lebensgefühl der Menschen als ein
abstraktes Ausgeliefertsein an anonyme und nichtige Mächte (Kafka,
Musil), als eine Depressivität oder « tristesse » beschreiben läßt, die ohne
Objekt bleiben, eine Traurigkeit, die sich oft in einen diffusen Groll, ein
aggressives Unbehagen flüchtet, deren Feind überall und nirgends lauert

und höchstens von den jeweiligen Ideologien allzu klar benannt
werden kann45. Dann mag sich die Langeweile, der Ekel am Sein

vielleicht einmal in sinnloser Tat, in zynischer Gewalt entladen, der

Ausweg der meisten Menschen kann demgegenüber höchstens in der

Sicherung und Versicherung ihres kleinen Lebens, in der Flucht in das

nahe kleine Glück bestehen, ein Ausweg, der ihnen freilich von allen
Denkern, Revolutionären und Aufklärern der Neuzeit verargt und
meist auch verleidet wird.

Und doch, meldet sich nicht in vielen Zeichen der sich neigenden
Neuzeit die Sehnsucht nach dem gewährten Ja, nach dem Aufgang des

Seins und seines Wertes, nach dem Einsatz für etwas «Substantielles»?
Setzt nicht jede Versuchung eine Positivität voraus, jedes Nein ein Ja,

44 Rombach, Gegenwart 77; ders. Substanz II 487—489 ; Schulz, Philosophie 291—

315, 326f., Guardini, Neuzeit 51-56, 85.

45Hauser, Sozialgeschichle 682-705, 732-739, 834f„ 964f., 1006f. ; vgl. auch
E. Friedell, Kulturgeschichte der Neuzeit (dtv 1169), München 1976, II 939—1022.



144 Offenbarung und Neuzeit

jede Kritik etwas, das es zu unterscheiden gilt, jedes Gefühl der Distanz
ein Wissen um Nähe Lebt der Mensch im Alltag nicht eher im Raum
einer Dingontologie und eines Personalismus, die um die Gegebenheit
alles Seins wissen?46

6. Die Vernunft als Ratio

Die Vernunftgemäßheit der Schöpfung und die Weltverwiesenheit
der Vernunft, der lichte Zusammenhang von Geist, Logos und
Geschichte, der sich zunehmend auch dem menschlichen Verstand
entbirgt, all dies ist für eine Religion, die die Inkarnation des Logos verehrt,
eine Selbstverständlichkeit. Steigerten sich im Raum der Offenbarung
jedoch Klarheit der Kontur und Tiefe des Geheimnisses, richtende
Schärfe des Wortes und seine zerbrechliche Verletzlichkeit und
Angewiesenheit auf eine vernehmende Vernunft miteinander, war in ihm
der Logos Dia-Logos, so droht in der Geschichte der Neuzeit eben
dieses Relationsgefüge zu zerbrechen. Die vernehmende und
horchende Vernunft entwickelt sich zum konstruierenden Verstand, dessen

Instrument der abstrakte, losgelöste Begriff ist, der frei über das Sein

verfügt. Er vermag die gesamte Realität nicht nur auf den Begriff zu

bringen, sondern auch zu «rationalisieren», in des Wortes doppelter
Bedeutung. Er durchleuchtet die letzten Aporien der Wirklichkeit, die
in ihm versöhnt werden, um auch diese Durchleuchtung und Versöhnung

noch einmal in ihren Motiven zu hinterfragen und als

Rationalisierung zu entlarven. Die so durchleuchteten (Meta-) Strukturen werden

schließlich zum Zweck kalkulierter Effizienz in rationelle Abläufe
hinein formalisiert.

Auch diese Entwicklung hat in der Romantik ihren Auftakt und
ersten Höhepunkt. Sie entdeckt zum ersten Male (wenigstens für breitere

Schichten) die leere Unendlichkeit für das Lebensgefühl der
Menschen, die negative Grenzenlosigkeit der Kette der Hypothesen und
Falsifikationen, in der Ziel an Ziel und Begriff an Begriff gereiht werden
kann, ohne doch je etwas zu erreichen oder auch nur zu verstehen47. Die

46 Zu der notwendigen Versöhnung von Funktions- und Dingontologie vgl.
Rombach, Substanz I 50—54.

41 C.F. von Weizsäcker, Der Garten des Menschlichen 60; Spaemann, Religion
254, 265.



Offenbarung und Neuzeit 145

Wirklichkeit erscheint nicht mehr als gegebenes Geheimnis, sondern
als stets neu zu webendes und aufzulösendes Rätsel, als grenzenloser
Funktionsmechanismus oder auch als endlos pulsierender und doch
nach alchimistischen oder « technischen » Regeln geordneter Organismus

; alles wird durchschaut, entlarvt, ironisiert und wieder rationalisiert

(man denke nur an die virtuose Prosa Heines), so daß man am
Ende nicht weiß, ob man es bei dieser Geistesbewegung (oder besser

Zeitstimmung) mit einem Maskenball überhitzter Vernunft, sozusagen
einem Exzeß an Aufklärung, oder mit deren Gegenteil, dem Gegenschlag

eines kalt-exaltierten Gefühls zu tun hat48. Jedenfalls bleibt bei
einer solchen Verödung und Uberhitzung der Vernunftseite des

Menschen der Gegenschlag nicht aus. Tanzt nicht schon die «Göttin
Vernunft » auf den Altären einer entfesselten Revolution Und tatsächlich
steht schon auf dem Gipfel einer aufgeklärten Philosophie ein Denker
wie Kant fast hilflos vor der Irrationalität des Willens und der Abgründigkeit

des Bösen. Und kündigt sich nicht schon bei ihm ein Voluntarismus

an, der über Schopenhauer und Nietzsche hinweg in unserem
Jahrhundert seine schaurigen Triumphe feiern sollte?49 Umgekehrt
wird in romantischer Verwirrung eine im Grunde irrationale Ideologie
wie der Marxismus als Wissenschaft geradezu kultisch verehrt, bis
schließlich der ganze Spuk der Vernunft als überflüssig, als eitles Treiben

der Triebe entlarvt und der Fetisch einer revolutionären Praxis

angebetet wird: Im Anfang war die Tat. Im übrigen auch eine der

Theologie nicht unbekannte Dialektik: das Konstrukt eines
liberalhistorischen Jesusbildes erweist sich letztendlich als bloßes Stimulans
einer reinen Orthopraxie (die im Grunde jenes schon vorentworfen
hat).

Solchen Schaukelspielen zwischen ortloser Vernunft und ziellosem
Willen setzt sich heute bei vielen denkenden Menschen (die nicht
unbedingt «Intellektuelle» sein müssen) ein mehrfacher Widerstand

entgegen. Man hat längst begriffen, wie sehr eine ungeerdete Rationalität

die Wirklichkeit eindimensional werden läßt ; schon längst ist die

48 So die überraschende Leitfrage der Darstellung der Romantik bei Friedell, a.a.O.
— Man denke nur an die merkwürdige Verbindung von mystischer Alchimie,
naturwissenschaftlicher Argumentation und einer Metaphysik der Liebe, wie sie sich bei Schelling,
Görres, Brentano, Baader finden; Kuhn, Liebe 196ff.

49 Heimsoeth, a.a.O. 235ff. ; vgl. auch K. Barth, Die protestantische Theologie im
19. Jahrhundert, Zürich, 41981, 260—274 (das Böse bei Kant), 402-409 (Erlebnis und
Geschichte bei Schleiermacher).



146 Offenbarung und Neuzeit

Dialektik der aufgeklärten Vernunft von einer noch aufgeklärteren
Vernunft gnadenlos durchschaut worden, ohne daß eine solche rationale

Destruktion der Ratio von sich aus die Gnade der Erlösung hätte
erdenken können50. Immer mehr wird demgegenüber die Aktuierung
einer ganzheitlichen, weisheitlich geprägten, vernehmend-empfangen-
den Vernunft gefordert, die sich in ernste Verantwortung genommen
weiß51. Die abstrakte Vernunft soll sich in ihren konkreten Geschichtsgang

einordnen lassen, sich relativieren, und in der Tat werden zunehmend

die Wechselbedingungen von Vernunft, Sprache, Handlung und
Geschichte untersucht52. Nicht zuletzt dürfte es kein Zufall sein, daß

viele Denkbemühungen um die Versöhnung von Phänomenologie und

Dialogik kreisen, in der auch etliche Intuitionen der Hegeischen und
Fichteschen Philosophie ihren Ort finden könnten. Das Geheimnis des

Dialogs neu zu bedenken, scheint die Forderung der Stunde zu
sein53.

7. Das Tat- Wort der Praxis

In merkwürdiger Gegenläufigkeit zum Rationalisierungsprozeß der
Neuzeit wird in ihr ein Pathos der Praxis (oder wenigstens des «

Praxisgedankens ») bemerkbar, der sich mit der ersten Strömung vielfach
verschlingt und überkreuzt. Auch dieser Grundzug verdankt sich christlichen

Intuitionen, ist doch die Essenz christlichen Lebens eine vom
Logos inspirierte und in-formierte sakramentale Lebenspraxis der Liebe
(die insgeheim auch das vielgeschmähte und sicher allzu lang überforderte

Ideal des kontemplativen Lebens von innen erwärmte und erhellte).

Insofern ist der Primat der praktischen Vernunft für die Gründung
einer Metaphysik bei Kant ein der christlichen Urintuition sehr nahe-

,0 Im Gefolge von Benjamin, Adorno, Marcuse, zuletzt Habermas : vgl. Ollig,
Zeitdiagnose 355f., 368-370.

51 C.F. von Weizsäcker, Garten des Menschlichen 85; Ollig, ebd. 380f.
52 B. Casper, Einige sprachphilosophische Überlegungen, a.a.O.
53 Neben den schon genannten Arbeiten von Theunissen, Heinrichs, Levinas, vgl.

M. Theunissen, Der Andere, Studien zur Sozialontologie der Gegenwart, Berlin 1965;
B. Waldenfels, Das Zwischenreich des Dialogs. Sozialphilosophische Untersuchungen
im Anschluß an Edmund Husserl, Den Haag 1971 ; B. Casper, Das dialogische Denken,
Franz Rosenzweig, Ferdinand Ebner, Martin Buber, Freiburg 1965.



Offenbarung und Neuzeit 147

stehender Gedanke. Seit Kant ist nun der Seins- und Sinnwert von
Praxis, Erfahrung und sozialem Einsatz ins Ungemessene gestiegen54.

Dies geschah allerdings in wachsender Lösung vom Logos ; es gibt
nichts Vorgegebenes und Vernommenes mehr, das es in der Lebenstat
auszudrücken gälte, Ziel der Aktion ist vielmehr das Noch-Nicht. Die
Praxis dient also der Herstellung eines künftigen heilen Zustandes und
wird immer mehr zum Teil einer unter Fortschrittsdruck gebrachten
eschatologischen Hetzjagd. Der Prozeß des Er-fahrens wird zum
Medium aller Erkenntnis, eine irgendwie vorgegebene Theorie kann es gar
nicht geben, weil letztlich alles unter dem Impetus eines revolutionären
Veränderungswillens steht. Man könnte sagen, die Praxis laufe in
Wissenschaft und Industrie, zumal aber in der Gesellschaft jeglicher Theorie

davon, wie es auch den Funktionalismus und Strukturalismus
zunächst nur als Praxis-Denken, nicht aber als reflektierte Theorie
gibt55. Auf die Dauer wird damit nicht nur ein neuer Moralismus, ein
entsetzlicher Leistungs- und Verifikationsdruck erzeugt (da erst in ganz
bestimmter Praxis Lebenssinn erwirkt wird), sondern alles Tun wird
zudem unsakramental, ja ausdruckslos. Es sinkt zum Modus des Man
herab, wird zum Besorgen, zum Her- und Hinstellen ; schließlich muß
man ja etwas tun, ein Zwang, der sich bis in das Freizeitgebaren hinein
bemerkbar macht. Die Urwirklichkeiten des Lebens, Liebe, Glaube,
Hoffnung, verlieren ihre nur kontemplativer Anschauung (theoria)

zugängliche Selbst-verständlichkeit und geraten damit unter einen

gewaltigen Verifikations- und Erfahrungsdruck, dem sie auf die Dauer
nicht standhalten. Das zweckfreie Empfangen ist geradezu verpönt, es

gibt nur noch die Orthopraxie und bestenfalls eine kritische Reflexion
auf deren Implikationen56. Damit ist aber schon der Umschlag ins

54 Heimsoeth, a.a.O. 235—252. Nicht ohne Grund präsentiert W. Schulz alle
Dominanten der Neuzeit als Verwirklichungsformen: Verinnerlichung, Verwissenschaftlichung,

Vergeschichtlichung usw.
55 Rombach, Substanz I 14.
56 Für Marx und Hegel wird diese Tendenz beschrieben bei Schulz, Philosophie 557.

Besonders an- und aufregend wie zeittypisch ist der Aufsatz von J. Nolte, Orthodoxie —

Orthopraxie. Skizzen zur Tendenz des Christlichen, in : Praktische Theologie heute, hrsg.

von F. Klostermann und R. Zerfaß, München — Mainz 1974, 682—691; vgl. ebd. die

Beiträge von G. Hasenhüttl, Erfahrung als Ort der Theologie (624—637), und P. Siller,
Reden wir von der Wirklichkeit (405—416). An vielen Aufsätzen dieses Werkes kann man
die fatale Nähe von Rationalismus (samt zugehörigem kritischem Jargon) und einem
verzweifelten und aufgepeitschten Praxiswillen studieren.



148 Offenbarung und Neuzeit

falsche Gegenextrem markiert. Eine ihres Logos beraubte leere Praxis

treibt ein weltfernes Theoretisieren, einen ideologischen Jargon aus sich

hervor, ohne noch etwas zu sagen. Ein Sendungsbewußtsein ohne
Sendung, ein blindwütiges Reformieren verenden immer wieder in leerer
Diskussion. Vernunft und Praxis enthüllen sich als wurzellos und schlagen

ständig ineinander um, ohne sich noch gegenseitig zu
bereichern.

Demgegenüber läßt sich an vielen Orten eine Sehnsucht nach der

Versöhnung von Wort und Tat, Handlung und Sinn, vita activa und vita
contemplativa entdecken. Der aus der Muße geborene Vollzug, der sich
als Auftrag versteht, die sakramentale Einheit von Erinnerungs-,
Erzähl- und Gestaltungsgemeinschaft, in welcher die Praxis als

Ausdruck und Einsatz und die theoria als Sinnempfang gelebt und gefeiert
wird, sind dies nicht die Wirklichkeiten, deren Hege und Hut einer

künftigen Kirche anvertraut sind?57

8. Die Ganzheit als Totalität

Wenn es wahr ist, daß die Welt als das Ganz-Andere zu Gott doch

ganz in ihm lebt, daß sie im Pneuma teilhat am göttlichen Begreifen
ihrer selbst, so liegt der Gedanke nahe, daß die Welt sich absolut selbst

begründen, sozusagen den göttlichen Schöpfungsgedanken schöpferisch
nachvollziehen und sich in solchem Nachdenken zu absoluter Gestalt

emporarbeiten könnte. Ein solcher Vollzug der reinen Synthese von
Logos und Pneuma, Wort und Tat ist offenkundig das Programm der
Neuzeit. Die Philosophie als abgelöste und absolute Gestalt menschlicher

Selbstbegründung erhebt immer dringlicher einen Auschließlich-
keits- und Allverwirklichungsanspruch, sie allein vermag die
Geschichte ihres Geistes auf den endgültigen dialektischen Begriff zu

bringen, in welchem selbst das Ganz-Andere Gottes als Gedachtes noch
mit dem Nicht-Anderen unseres Geistes in dessen eigenem Denken
zusammenfällt. Universalität und Konkretheit, Gegenüber und Einheit
finden sich in einem solchen Denkprozeß bleibend miteinander
versöhnt58. Es offenbart sich nicht mehr ein freies Ab-solutum, ein mäch-

57 Metz, Erlösung und Emanzipation 138f. ; Ollig, Zeitdiagnose 385ff.
58 Rombach, Substanz I 282f., 350—354 ; ders., Gegenwart 42, 54, 88—99 ;

Heimsoeth, Die sechs großen Themen 36f., 72f.



Offenbarung und Neuzeit 149

tiger Logos, der sich frei dem vom Geist belebten Denken kundtäte,
vielmehr denkt das Absolute sich selbst in der Reflexion des Menschen,
es wird der Logos erst aus der Reflexionsgeschichte des Pneuma heraus

geboren. Die Geschichte menschlicher Selbstreflexion und
Geschichtsbegründung wird zum notwendigen Gang des Absoluten selbst.

Aus einer solchen Weltanschauungs- und Weltvermessungslehre
entsteht mit notwendiger Konsequenz eine Weltverbesserungslehre ;

der bild- und ortlose Gott wird geortet, er muß seinen Sinn in der

Bindung an eine ganz bestimmte Inkarnations- und Befreiungsgeschichte

finden. Dieser an sich nicht unchristliche Gedanke (nicht
umsonst könnte man von einer Geburt der Dialektik aus dem jüdischen
Geist sprechen) wird nun unter den Bedingungen der industriellen
Gesellschaft, des sekundären Systems zur Ideologie, zur universalen

Welterklärungs- und Weltveränderungslehre in parteilicher Absicht59.
Da dem in die Kreisläufe einer Produktions- und Konsumwelt total
eingespannten und in sie hinein entfremdeten Menschen primäre Ein-
wurzelungs-, Erfahrungs- und Ganzheitsfelder fehlen, wird eine künstliche

Ganzheit in Form des ideologischen Geschichtsbewußtseins

geschaffen, in welcher sich wissenschaftliche Erklärung, deduzierte

philosophische Universalität und eine alles umgreifende Lebenslehre zu
einer mechanisch-totalen Einheit verbinden. Die notwendig
auftauchenden Gegner einer solchen (immerhin doch endlich bleibenden)
Projektion werden ideologiekritisch von ihren falschen Voraussetzungen

her entlarvt, es wird ihnen (meist mit Hilfe der Psychoanalyse)

nachgewiesen, daß sie aufgrund der Verdrängung ihrer parasitären
gesellschaftlichen Stellung ein falsches Bewußtsein entwickelt haben

und schließlich unvermeidlich der Wahrheit der richtigen Geschichtsdialektik

anheimfallen werden60.

Totalitarismus, Determiniertheit einer jeden Lebensregung,
gnadenlose Vereinzelung des einzelnen wie das ständig neue Hervortreiben

von Gegnern, die es zu demaskieren gilt, zerreiben die neuzeitliche

Reflexionsgestalt. Sie zerbricht in die Antagonismen einer eben vom

" Zum folgenden vgl. den instruktiven Überblick bei K. Lehmann, Die Kirche und
die Herrschaft der Ideologien, in: Handb. der Pastoraltheologie 11,2, Freiburg 1966,

109—179, bes. 118—145. Außerdem Freyer, Theorie 110-133; Schulz, Philosophie 553-
566, 610-613, 624-627.

60 Lehmann, a.a.O. 125f., 142f. ; Freyer, Theorie 129-132; Rombach, Gegenwart
94ff.



150 Offenbarung und Neuzeit

Menschen nie zusammenzuzwingenden Dialektik, sie wird gnadenlos
eindeutig und zweispaltig. Die Welt wird zum Schauplatz des Auftretens
nicht mehr miteinander zu versöhnender Machtansprüche ; Technizis-

mus und private Angst, totaler Anspruch des Ganzen und Isolierung des

Einzelnen, Absolutheitsgebaren und faktische Ohnmacht, all das steht

gegen- und nebeneinander und kann nur noch von der Ordnung der

Konzentrationslager oder den weicheren Mechanismen einer
gesellschaftlichen Totalität zusammengezwungen werden.

Angesichts des Elends einer so hochgemuten Herrlichkeit wächst
die Einsicht, daß auch Neuzeit eben nur endliche Geschichte, eine der

vielen denkbaren Spiegelungen des Geistes und der Liebe ist. Es wächst
die Einsicht, daß man die Geschichte von Logos und Pneuma (in ihrer
Unterschiedenheit weder einfach auf den dialektischen Begriff bringen

noch auf die Folter einer ganz bestimmten Praxis spannen kann.
Das Grundproblem der Neuzeit nämlich, wie der Mensch Macht über
seine Macht gewinnen kann, läßt sich eben so nicht lösen61. Die Nega-
tivität der Leidens- und die zarte Schönheit der Liebesgeschichten sind
weder durch eine abstrakte Soteriologie noch durch irgendeine andere

Form der Reflexion einzufangen und in ihrem Geschick endgültig
aufzuhellen. Alle Endlösungen verbieten sich hier. Ist es nicht an der Zeit,
zu lernen, daß die Freiheit des Menschen am Spielraum der Freiheit
Gottes hängt und in ihm lebt Und daß es wohl viel zu erzählen gibt von
dem dramatischen Zusammenstoß dieser Freiheiten (die doch einander

gehören), aber eben nichts zu konstruieren und sogar recht wenig zu

«begründen»?62

61 Guardini, Das Ende der Neuzeit, 87-96.
62 Rombach, Gegenwart 102; Metz, Erlösung und Emanzipation 136, wo er sich

gegen eine trinitätstheologisch fundierte Auflösung des Leidens in einer « rechtshegelianischen

» Theologie wendet. Das Gesagte gilt auch, wenn man - etwa mit Theunissen,
Hegels Lehre vom absoluten Geist, 27-59, 77-100 - die Vermittlungsfigur in der Hegel-
schen Theologie erheblich positiver beurteilt. Die Wirkungen seiner Philosophie sind
jedenfalls noch zwiespältiger als vielleicht sein Denken selbst. - Für Habermas (bei Ollig
367f.) ist Hegels Philosophie der letzte großangelegte Versuch, für das moderne Bewußtsein

ein identitätsverbürgendes Wissen hervorzubringen, eine Aufgabe, die einst der
Mythos erfüllt habe. Gegen einen solchen Reflexionsmythos möchte er die flexiblere
Identität einer globalen Kommunikation setzen (369f.).



Offenbarung und Neuzeit

9. Gott und Mensch : Der Gott-Mensch am Ende der Neuheit

151

Blicken wir auf den Entwicklungsgang unserer Geistesgeschichte
zurück, so hat sich uns die falsche Verabsolutierung der Welt, die fatale
Konkurrenz zwischen menschlicher und göttlicher Freiheit als Todeskeim

aller Bestrebungen der Neuzeit enthüllt. In dieser Konkurrenz
kam es immer wieder zu falschen Entgegensetzungen oder ebenso
falscher Identifizierung der Sphären. Einheit und Gegenüberstand,
Gegensatz und Zugehörigkeit, sie fanden nicht mehr zum Offenbarungsraum

der Freigiebigkeit, in dem sie hätten zusammen gedeihen können.
So kam es, daß zwar die einzelnen Charakteristika der Offenbarungsgestalt

eine scharfe Ausprägung erfuhren, dann aber, da ohne Her- und
Zukunft, sich ins Beliebige verliefen. Zwischen ihnen entstanden heillose

Widersprüche, sie wurden füreinander zu Alternativen : Liberalismus

und Kommunismus, Praxisdenken und Rationalismus, Vereinzelung

und Streben nach Totalität, Fortschrittspathos und ein Gefühl
elementarer Ausgesetztheit treiben sich gegenseitig hervor, verzehren
einander, schlagen ineinander um, bis schließlich jede von ihnen als

geistige Gestalt zerstört ist. Übermäßiges Weltvertrauen und dämonische

Weltangst jagen einander, jede Form nimmt sich zu wichtig, alles

will absolut sein, notwendiger Teil einer notwendigen Begründungsgeschichte

der Freiheit, die sich doch nie einholt.
So hat Guardini mit seinem nüchternen Fazit, dem im Grunde alle

beigezogenen Denker zustimmen, recht. Die Menschenbilder des

Idealismus, Positivismus oder Existentialismus wie auch die
Strukturbeschreibungen der modernen Anthropologie können allesamt, so sehr sie

richtige Einzelzüge beitragen, einen nachdenklichen Menschen nicht
befriedigen63. Sie wollen zuviel und halten zu wenig.

Mitten im Umbruch unserer Zeit haben sich indessen auch Signale
einer « neuen » Epoche angekündigt, zwar schüchtern noch, kaum
systematisierbar, dennoch nicht ohne Kontur und Richtung. Mit allem
Vorbehalt seien sie im folgenden gesammelt und ein wenig geordnet.

Allen Beteiligten ist klar, daß die Zukunft keine großartigen
Synthesen erlaubt, sondern es in karger Nüchternheit um die Grundlagen
humanen Überlebens gehen wird. Guardini nennt als Wegmarken für

63 Guardini, Das Ende der Neuzeit 84f.



152 Offenbarung und Neuzeit

unsere Reise in die dürftige Nachneuzeit die Förderung der
Verantwortlichkeit der Person, die Bildung nüchterner Werkgemeinschaft,
ferner besonders nachdrücklich die Einbindung der Macht, die aber nur
gelingen wird, wenn Askese und Tapferkeit als Grundhaltungen neu

geschätzt werden. Zudem seien der Geist der Anbetung und ein
personaler Glaube ohne Schnörkel und ohne die Stützen einer naturalen

Religiosität erforderlich 64.

Inzwischen sind jedoch genauere und ernüchterndere Fakten samt
den daraus zu ziehenden Folgerungen deutlich geworden. Angesichts
der Ideologisierung der Geschichte seitens der «Systeme» und der

Geschichtslosigkeit des Funktionalismus wird allenthalben die Schulung

des Sinns für die geschichtliche Gewordenheit, für den kleinen
Freiraum an Verantwortung und Entscheidung, für die Relativität einer
jeden Deutung, Erscheinung und Epoche, also für die Demut des Geistes

angesichts seiner eigenen Geschichte gefordert65. Diese

Verantwortung bezieht sich nicht auf selbstgefertigte logische Konstruktionen
eines Geschichtssinnes, sondern muß sich als kommunikative
Vernunft, in der hörenden Demut und hochgemuten Klarheit des Gespräches

bewähren66. Ein solches Gespräch als Vollzug einer Konsensgemeinschaft

in gewaltfreiem Dialog würde sich allerdings in sich selbst

verlaufen und kein Ergebnis zeitigen können, wenn ihm nicht
Verpflichtung und Gehalt aus den Tiefen des Seins der Partner erwüchsen,

wenn es nicht für die primären Wirklichkeiten von Liebe, Tod, Sprache,
Kunst offen bliebe. Vernunft muß also zu einer gebundenen, horchend-
tastenden werden, Rückbindungen suchen, die über das Funktionale
des Augenblicksbedürfens hinaus für den frei gewährten und doch

tragend-einfordernden Sinngehalt des Seins empfänglich sind67. Sol-

64 Ebd. 105-116.
65 Rombach, Gegenwart 83-87; ders., Substanz I 34—42; Schulz, Philosophie 602—

626, 841-854; Freyer, Theorie 233-247.
66 Schulz, Philosophie 326ff. ; vgl. die schon genannten Autoren der dialogischen

Philosophie, bes. Heinrichs und Theunissen.
67 Vgl. Ollig, Zeitdiagnose 384, und die Rede Dahrendorfs von der Ausgewogenheit

des Verhältnisses von Ligaturen und Öffnungen bei Optionen des Einzelnen (ebd. 360).
Außerdem Spaemann, Die Religion 269; Rombach, Gegenwart 102ff. Zur Ambivalenz
der «Kehre» bei Heidegger, die in diesen Zusammenhang gehört, ebd. 71ff., 105ff. ;

Schulz, Gott 54f. ; instruktiv für den ganzen Zusammenhang und seine theologische
Begründung: E. Simons — K. Hecker, Theologisches Verstehen, Philosophische
Prolegomena zu einer theologischen Hermeneutik, Düsseldorf 1969, 149-173, 181-184, 196—

200.



Offenbarung und Neuzeit 153

eher Dialog, solche religio lassen das Dasein und die Welt in ihrer
Mehrdimensionalität und Pluralität erst recht bestehen ; zum Reichtum
unseres gebrochenen Lebens gehört die nicht ins Eine zu zwingende
Vielfalt, ein heiteres und schmerzhaftes Sein-lassen-Können des Plura-
len, vielleicht gar eine Vielfalt der Ontologien. Nur so entrinnen wir
der Gewalt einseitiger Weltdeutungen und Lebensmentalitäten68.

Der Theologie ist es an dieser Stelle aufgegeben, das Zueinander
von Verantwortung und Freiheit, Dialog und Identität, Verpflichtung
und Vielfalt zu bedenken. Sie hätte von der Offenbarung her die Mittel,
die Extreme zu versöhnen. Es hatte sich ja gezeigt, daß die Nähe Gottes
Abstand, Raum und Freiheit mit sich bringt, daß das Alles Gottes zum
Gegenüber werden, und in einem konkreten und zerbrechlichen
Gegenüber das All jeglichen Sinnes erscheinen kann69. Identität und radikale

Andersheit fanden sich im Offenbarungsdialog zwischen Vater und
Sohn personal vermittelt und versöhnt, eine Vermittlung in liebender
Freiheit, die ohne die Gesetze der Dialektik, ohne gewaltsame
Konstruktion, ohne zwingende Macht auskommt, vielmehr als Symbol
erscheint, anfechtbar und zerbrechlich, und doch von innen heraus

mächtig. Ein solcher Gott, in dem die Demut des Selbsteinsatzes und
der Wagemut des Sich-Aussetzens, Wort und Antwort, Macht und
Liebe auseinander leben, kann nur als Dialog in Liebe, als dreifaltige
Einfalt gedacht, besser noch verehrt und gelebt werden. Auch die
Leidensfähigkeit dieses Gottes wird man weniger spekulativ ergründen,
sondern vielmehr ehrfürchtig betrachten, staunend erzählen, schweigend

ausleben müssen. Die Theologie wird mehr auf die Gestalt Jesu zu
und von ihr her zu denken haben und vielleicht ein wenig zarter mit ihm
selbst umgehen. Es scheint mir die Entdeckung dieser dreifaltigen
Demut, dieses Gottes, der anfechtbare Liebe ist, eine der Gaben der

Offenbarung an unsere Zeit zu sein, eine wahrhaft späte Entdeckung
des bis heute kaum gewürdigten Lebenswertes des Trinitätsdogmas70.

68 Vgl. Metz, Versuch einer positiven Deutung 261 f.; K. Rahner, Theologische
Reflexionen zur Saekuiarisation, Schriften zur Theologie VIII, Einsiedeln 1967, 637-666
(bes. 660ff. : Konkupiszenz und Pluralismus) ; Rombach, Substanz I 49ff. ; II 235-265,
494f., 515ff. ; Levinas, a.a.O. 195-208, 281f.

69 Metz, ebd. 245-253; Rahner, Grundkurs des Glaubens 217-226.
70 Neben den Anm. 4/19 genannten Autoren vgl. Kasper, Der Gott Jesu Christi

354-383; H.U. von Balthasar, Theodramatik 11,2 167-174; Theodramatik III 297-315,
337-342.



154 Offenbarung und Neuzeit

Diesem «anonymen» Gott wird auch eine diskretere religiöse Praxis

entsprechen. Wenn Gott Dialog, Liebesstruktur, Totalität der Demut,
Weg-gabe seiner selbst ist, dann wird zwischen einem beliebigen
Relativismus, dem alles ins Diffuse entgleitet, und einem Totalitarismus, der
alles ins Eine zwingt, aus der freigiebigen Kraft des christlichen Gottes
ein Reich der Relativität entstehen dürfen, ein Reich schöpferischer
Verantwortung im Gehorsam gegen den Augenblick, der die Tür ist,
durch die der Messias bei uns eintritt. Die Welt wird dabei weder

vergötzt noch verteufelt, vielmehr tastend nach den Spuren der
Offenbarung von Sinn befragt71. Eine pagan-mittelalterliche Sakralität, die
eher dinglich gedacht und gelebt wurde, weicht (in einem Prozeß der

«Transfunktionalisierung» der Religion) einer anonymeren und doch
nicht weniger dringlichen Gestalt der Religiosität, die die Spuren der
Liebe als Gabe und Forderung auf jedem Antlitz und zu jeder Stunde
wahrzunehmen und ihnen zu entsprechen weiß72. In jeder irdischen
Gestalt kann sich die arme Liebe Gottes verbergen und finden lassen, in
nichts wird sie freilich erscheinen müssen. So wird sich die nüchterne
Kritik an den Götzen dieser Welt mit der ebenso nüchternen Ermutigung

verbinden, den nächsten Schritt in erwartungsvoller Ratlosigkeit
zu tun, um zu entdecken, daß wir schon immer im weiten Raum des

Geistes Gottes existieren.

71 Metz, ebd. 264f. ; Freyer, Theorie 248-254.
72 K. Rahner, Heilsauftrag der Kirche und Humanisierung der Welt, Schriften zur

Theologie X, Einsiedeln 1972, 547—567, bes. 557ff. ; ders., Über die Einheit von Nächsten-

und Gottesliebe, Schriften zur Theologie VI, Einsiedeln 21968, 277-298 ; Vanzan,
Secolarizzazione, 229f. An diesem Punkt zeigt sich auch die relative Berechtigung von so
radikalen Ansätzen wie dem von Nolte u.a. (Anm. 56).


	Offenbarung und Neuzeit

