Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 31 (1984)

Heft: 1-2

Artikel: Offenbarung und Neuzeit

Autor: Salmann, Elmar

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760862

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760862
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ELMAR SALMANN

Offenbarung und Neuzeit

Christologische Uberlegungen
zur geistesgeschichtlichen Situation

Das Denken mag anheben mit sich selbst, den Bedingungen seiner
Moglichkeit, es mag sich angehen lassen von der Begegnung mit dem
Du oder aufgehen in der Schau der Phinomene. Alles dies und mehr
noch ist denkbar. Immer aber wird das Nachdenken mit seiner eigenen
Faktizitit rechnen miissen, nie wird es seiner endlichen Situiertheit
entrinnen, auch als Sache seiner eigenen Tat wird es zur unwiderrufli-
chen Tat-Sache, zum Er-gebnis, das zudem von Zusammenhingen
bedingt ist, die es nie bestimmen konnte. Selbst das Denken wird sich
demnach in vieler Hinsicht als Da-tum, als Ge-gebenheit enthiillen —
und verbergen'.

Der folgende Aufsatz denkt einer doppelten Gegebenheit heutigen
Denkens nach. Er méchte schlicht Grundlinien unserer Zeit, die er als
vergehende Neuzeit versteht, im Licht der Offenbarung neu lesen ler-
nen. Es soll versucht werden, einige Grundgesetze der Offenbarkeit
Gottes in der Offenbarungsgeschichte als dem Urdatum des christlichen
Glaubens aufzuspiiren, von denen aus sich die Strukturen der Neuzeit
besser verstehen lassen kénnten. Es geht also um die Erhellung eines
Stiickes der Geistesgeschichte, der Geschichte des Wortes Gottes in der
biblischen Epoche — und von ihr her in der Neuzeit.

Christliche Theologie wird immer wieder damit beginnen miissen,
das Faktische als Fak-tum, als Ergebnis des Zuspruchs und Einsatzes
Gottes in das Andere unserer scheinbaren Selbstverstindlichkeit hinein

! P. HENricl, Aufbriiche christlichen Denkens, Einsiedeln 1978, 16-25.



110 Offenbarung und Neuzeit

zu lesen. Glaube ist ja zunichst nichts anderes als jene Grundhaltung, in
der die sich allzu sicher aus sich selbst heraus verstehende Welt in eine
Schwebe des Hoérens und Empfangens gebracht wird, um sie als gege-
bene und entzogene Wirk-lichkeit Gottes, als anonyme Gestalt seiner
Offenbarung verstehen zu lernen.

Offenbarung wird hier vorliufig und ungeschiitzt verstanden als
Selbsteinsatz Gottes in seinem schépferischen Wort, in welchem er sich
ausspricht, sich in die Geschichte unseres Begreifens hinein aussetzt.
Damit ist bereits ein anderes angedeutet. Ein solches Begreifen des
schépferischen Sprechens Gottes kann nur so geschehen, dall wir die
entstehende Gestalt auf ihn hin zuriickzulesen versuchen, wird er doch
erst im Anderen seiner selbst, in unserem Geist, in unserer Antwort, als
Wort auf endliche Weise faB3lich. Aber es gilt auch umgekehrt: dieses
andere, das wir selbst sind, wird fiir den Glauben nur aus Gottes Spruch
und Blick heraus begreifbar, ein unaufléslicher Zirkel des Faktums, das
wir sind, ein Kreislauf, der sich letztendlich wohl nur kontemplativ-
schauend ausschreiten 143t 2.

I. GRUNDKOORDINATEN DER OFFENBARUNG

Mit diesen Bemerkungen bewegen wir uns schon im Frageraum des
ersten Teiles. Hier soll gefragt werden, was an Wirklichkeit ent- und
ersteht, wenn Gott spricht, wie er sich also als Wort in den Lauten der
Schopfungs- und Offenbarungsgeschichte ver-nehmen, wahrnehmen

148t.

1. Offerbarung als Freiheit

Je intensiver Gott sich im Logos aus- und der Schépfung ein-spricht,
umso mehr entsteht in der ihm ent-sprechenden Gestalt ein freier,

2 Ebd. 24f. Es wird sich zeigen, daf3 der ein wenig naiv erscheinende Ansatz bei
Spruch und Wort Gottes, beim Erscheinen seiner Gestalt (mit K. Barth und H.U. von
Balthasar) sich durchaus mit der hermeneutischen Vermittlung durch den Glauben
(Ebeling) oder die transzendentalen Strukturen des Geistes (Rahner) versshnen 1483t.
Beide Anwege der Theologie, weit davon entfernt, sich Konkurrenz zu machen, gehéren
vielmehr zueinander. Die beste Darstellung der Problematik findet sich bei P. EicHER,
Offenbarung, Prinzip neuzeitlicher Theologie, Miinchen 1977.



Offenbarung und Neuzeit 111

ab-soluter Gegeniiberstand, umso deutlicher wird der Abstand zwi-
schen Schoépfer und Geschopf, umso herrlicher wird das Geschaffene in
seinem SelbstbewufBtsein. Gott schafft keine Marionetten, sondern
offenbart sich selbst in der Andersheit des anderen. Je dhnlicher das
Geschaffene ihm ist, je mehr diesem Logos und Sohnschaft eignen,
umso mehr steht es ihm gegeniiber, widersteht es ihm ins Angesicht.
Damit gerit die Schépfung schon in ihrem gleichsam ersten Akt in eine
merkwiirdige Doppeldeutigkeit. Gott offenbart sich in einer Art « reve-
latio sub contrario» nur noch in seinem Abbild, in der Erkenntnisfihigkeit
und dem frei schweifenden Horizont des Menschen, er bindet seine
Offenbarkeit im Endlichen an dessen Denkakt, an die empfingliche
Antwort seiner Freiheit.

Je intensiver nun der Spruch Gottes ergeht, umso herrlicher wird
der Mensch in seinem Selbstand. Sind nicht die Propheten die ersten,
die gerade im authentischen Empfang des Wortes Gottes und in ihrem
Ausgeliefertsein an es ein Gegeniiberstandsbewuf3tsein zu diesem Gott
und zu ihrem Volk ausbildeten, das schlieBlich in Jeremias geradezu
neuzeitlich anmutende Formen annimmt?3 Sind sie nicht die «ersten
Freigelassenen der Schépfung» (Moltmann), jene Un-heimlichen, die
den Zwiespalt zwischen Gott und Volk austragen, die ersten « Persén-
lichkeiten», unverwechselbare Ich-Sager in einer véllig kollektiven
Umwelt, die sich in herbem und freiem Gegeniiber zum Volk und zum
Gott dieses Volkes befinden, der doch zugleich jener Gott ist, dessen
Feuer und Wort in ihnen brennt ? In den « Konfessionen » des Jeremias
scheint mir zum ersten Male in der Geschichte auf eine leidende und
herrliche Weise die Ich-Einsamkeit des Einzelnen vor und gegen Gott
ausgelebt zu werden, eine Einsamkeit, die doch in jedem Augenblick
von dem Zuspruch dieses Gottes lebt.

Bis schlieBlich der Prophet kommt, der erste, der das absolute «Ich
bin » sprechen kann, und in dem sich Gott endgiiltig und unwiderruflich

3 Zu den Propheten: G. von Rap, Theologie des Alten Testamentes II, Miinchen
51968, 58-129, 199-228, hier 69f.; W. EicHropT, Theologie des Alten Testamentes I,
Stuttgart—Goéttingen 1959, 232-241; N. FUGLISTER, Fiir Jahwe begeistert — Kiinder des
Wortes. Geschichte und Struktur des Prophetismus in Israel, in: Wort und Botschaft, hrsg.
von J. Schreiner, Wiirzburg 1967, 118-143, hier 124. Zum Propheten Jeremias, den wir
fiir einen der Héhepunkte des Prophetismus halten und der in seiner Komplexitit manche
neuzeitliche Ziige zu verk6rpern scheint (was bereits die Schichtung des Buches in Got-
tesworte, Erzihlung-« Biographie» von seiten des Propheten selbst und seines Jingers
Baruch anzeigt; es gibt sogar einen Bericht iiber die Buchwerdung selbst): FUGLISTER,
Ganz von Gott in Dienst genommen — Jeremias, ebd. 178-195, hier 183.



112 Offenbarung und Neuzeit

aussagt. Hier erreicht die Spannweite des Offenbarungsprozesses ihren
Extrempunkt. Die souverine Einsamkeit des Einzelnen dem Volk
gegeniiber, der frei-sohnschaftliche Gegeniiberstand des Menschen zu
Gott-Vater, sie finden in Jesus ihren uniiberholbaren und nicht auszu-
denkenden Ausdruck. Individualitit, Personalitit und Freiheit, sind sie
nicht Kinder der Offenbarkeit des Wortes Gottes in seiner endlichen
Gestalt ? Und lebt diese Freiheit nicht aus der Freigegebenheit und der
dankenden Antwort an den Geber? Ist sie nicht im Kern Relation?

2. Offenbarung als Relation

Das Geschaffene ist nun nicht einfach in einen beziehungslosen
Eigenstand verstoB3en, es ist nicht fensterlose Monade, sondern einbe-
halten in einen Riickbezug, es hat seinen Stand sozusagen in der
Schwebe des Gehalten- und Geliebtseins. Es ist das « Andere » im « Ein »
des « Ein-Ander» zwischen Gott und Mensch, es gewinnt sein Gesicht
nur als Ant-litz ihm gegeniiber, sein Wort nur als Ant-wort (und sei es in
der Form des Wider-wortes). Alles Geschaffene ist relativ, und zwar in
der Substanz und Intimitit seines Wesens, es ist nie sein eigener Gott,
und hingt ihm als fremdem zutiefst an. Relativitit bedeutet hier nicht
Beliebigkeit, sondern Teilnahme am Seinsspiel von Empfingnis und
Hingabe, von Ruf und Antwort. Und je tiefer Gott sich dem Geschdpf
zuspricht, desto mehr wird dieses Antwortgesang und Dank, gelebte
Relation.

In dreifacher Weise wird sich dieses Doppelspiel duflern: Einmal
wird der Mensch in der Tiefe seines Selbstandes sich als Verwiesenheit
wahrnehmen. Je mehr er bei sich einkehrt, umso mehr schreitet er iiber
sich hinaus, er ist in seinem Wesen bodenlose Offenheit und unbe-
grenzte Macht des Ausgriffs, prinzipiell unbeschrinkte Fihigkeit des
Vernehmens und Horchens (potentia oboedientialis). Solcher Gehor-
sam verweist, soll er nicht ins Leere gehen, auf den ergangenen
Anspruch, die Zumutung des Seinszuspruchs, verweist auf den, der das
Ohr zum Héren geschenkt hat. Und eine Ontologie des Gehorsams
entwerfen denn je auf ihre Weise auch einander so fremde Theologien
wie die Karl Rahners und Urs von Balthasars.

Zugleich aber, und dies ist der zweite Gedanke, ist der Mensch in
solchem Gehorsam schon Ent-spruch, Antwort, responsorium breve,
Dank, Lobgesang, Nur der Mensch ist letztlich groB3, der sich nicht zum



Offenbarung und Neuzeit 113

Sklaven selbstgefertigter G6tzen macht, der sich nicht unter sich ernied-
rigt, weil er sich fiir das Hochste hilt, sondern der etwas GréBeres
verehrt und anbetet, der seine Relativitit annimmt und auslebt. Als
Spitze und Mitte, als Zielsinn der Welt (Gen 1-2) reil3t er selbst die
unbelebte Schépfung hinein in diese dankend-lobende Bewegung
(Dan 3,57ff. ; Psalmen). Damit ist — drittens — schon angedeutet, dal3 er
teilnimmt an der Verantwortung Gottes fiir die Welt, die er gleichsam
an ihn zuriicktrigt. So ist selbst seine Arbeit in den Ernst und die
Gelassenheit des Beziehung-Seins eingetragen. Denn schlieBlich wird
der Mensch sich und seine Endlichkeit vorbehaltlos anheimgeben miis-
sen und dirfen, um seine Heimat zu finden, jenes Geheimnis, das er
nicht versteht und das sich doch immer neu in ihm offenbart. In allen
diesen Bewegungen macht sich ein letzter Wesenszug unserer kleinen
geistlichen «Relativititstheorie » bemerkbar. Nichts ist aus, an oder in
sich Gott, alle Wirklichkeit lebt in einem merkwiirdigen Sog des Ent-
zugs, in welchem aber auch alles zum Ort der Anziehung Gottes, zum
Gefil} seiner iiberraschenden Gegenwart, seiner freien Liebe werden
kann, auch das — menschlich gesehen — Entlegene oder gar Verworfene
kann zum Versteck werden, in dem er sich verbirgt und suchen 1if3t.

Und wieder ist es so, daB3 sich im Laufe der Offenbarungsgeschichte
die Pole dieser Bewegung miteinander bis ins UnermeBliche, ja biswei-
len bis ins Unertrigliche steigern. Ist schon der Mensch als Geistwesen
ungefragt stets befragter und fragender Ausgriff auf das Absolute, so lebt
das Volk Israel bis in seine physische Existenz hinein von der Vereh-
rung des bildlosen und doch michtig sich ihm zusprechenden und
zusetzenden Gottes. Das Leben der Propheten endlich hat seinen inner-
sten Sinn in nichts anderem als im Ausleben dieser Koordinaten:
Gehorsam, Antwort, Verantwortung fiir das Geschick Gottes im Volk
und das Geschick des Volkes vor seinem Gott, eine Verantwortung, die
auch noch die letzte Anheimgabe der Aufgabe in die unverfiigbhare
Zukunft Gottes einschlieBt. Ihr Sein ist gelebter Ausstand auf Gott hin
und erlittener Aufstand gegen das Volk, das sich immer wieder nur in
sich griinden will. Bis schlieSlich der Prophet kommt, dessen Speise,
dessen Substanz es ist, den Willen dessen zu tun, der ihn gesandt hat
(Jo 4,34; 5,19.30), in dem Sendung und Person, Eigenstand und Gehor-
sam, Eucharistie und Preisgabe des Eigensten zusammenfallen; der
Mensch also, in dem Gott sich selbst kor-respondiert, das Antlitz, auf
dem sein Licht ungebrochen widerstrahlt, jener Priester, der freigiebige
Weg-gabe seiner selbst ist und der darin das Wesen Gottes ganz auf-



114 Offenbarung und Neuzeit

nimmt und an ihn zuriicktrigt . In ihm wird alles, was er im Wort oder
in der Tat beriihrt, zum Gleichnis, zur Parabel einer Welt, die aus der
Transparenz der Urverbundenheit mit Gott lebt und in der jeder Ort
Scheitelpunkt einer Bewegung in die Unendlichkeit Gottes hinein
ist.

3. Offenbarung als Bund

Gott schafft keine Monaden, er entlil3t das Geschaffene nicht in
einen eisigen Gegeniiberstand, vielmehr bedeutet Schépfung in ihrer
Grundstruktur Urverbundenheit, Bindung und Einbindung. Gott
schafft Wir-Gestalten, eine urspriingliche Zugehorigkeit zwischen
Schopfer und Geschopf, die sich im Webmuster des Geschaffenen als
Notwendigkeit von Bund und Gemeinschaft abbildet. Alles ist in die
Wirklichkeit von Bund und Bindung hinein und auf sie hin geschaffen,
um ein Geist und ein Leib in Gott zu werden. Daraus entsteht freilich
kein Einerlei, kein Kollektivismus, vielmehr stellt sich Schopfung als
ein Geflecht von Angewiesenheit und Verwiesenheit dar. Sie ist ein
lebendiges Gefiige wirksamer Pro-Existenz Gottes fiir sein Volk, des
auserwihlten Volkes fiir seinen Gott und die anderen Vélker, des
Einzelnen fiir das Ganze. Je intensiver sich diese Bindung ins Fiir-Sein
ausprigt, je mehr der Einzelne als Dienstgestalt erscheint, desto groBer
und geprigter wird seine Persdnlichkeit, desto konturierter seine Phy-
siognomie, desto universaler der Radius seiner Sendung.

Die unentrinnbare Solidaritit der Menschen untereinander und mit
ihrem Gott, der individuelle Ausdruck und die besondere Eindriick-
lichkeit der jeweiligen Sendungsgestalt, die Individualitit des Einzelnen
und die unbegrenzte Reichweite ihrer Bedeutung, alle diese Koordina-
ten wachsen mit der Dichte der Zusage Gottes, mit der Authentizitit
seines Geschichtswortes. Allein-igkeit und All-einigkeit, Einsamkeit
der Sendung und Verantwortung fur die vielen, Selbstand und Wir-

* H. MUHLEN, Die Verinderlichkeit Gottes als Horizont einer zukiinftigen Christo-
logie, Miinster 1969 ; K. HEMMERLE, Thesen zu einer trinitarischen Ontologie, Einsiedeln
1976. AuBer diesen Werken inspiriert sich der vorliegende Entwurf immer wieder an
Gedanken zu einer Ontologie der Liebe, des Zueinanders von Eros und Agape, wie sie bei
H. Kunn (Liebe. Geschichte eines Begriffs, Miinchen 1975) historisch und bei ]. PiErER
(Uber die Liebe, Miinchen 1972) systematisch bedacht werden.



Offenbarung und Neuzeit 115

Fihigkeit steigern sich gleichsinnig (wenn auch nicht ohne innere und
dullere Kimpfe) miteinander, in ihrer dramatischen Ordnung und Bin-
dung ereignet sich zugleich in zunehmender Intensitit Selbstvergegen-
wirtigung Gottes. Auf der natiirlichen Ebene wird der Mensch in die
Gemeinschaft der Ehe hinein erschaffen (Gen 1,27); Triger der Ver-
heiBung ist der Einzelne immer nur auf das Volk hin (Abraham, die
Patriarchen, Richter usw.), das sich endlich in wachsendem Ma0 seiner
universalen Sendung wie seiner ethisch-religitsen Aufgabe bewuf3t
wird, womit auch eine innere Differenzierung der Amter, Aufgaben
und Dienste wie des Gemeinschaftsethos iiberhaupt einhergeht. Die
Propheten endlich sind als einsame ganz von Gott her auf das Volk hin
gespannt, sozusagen Verdichtungspunkte, Inkarnationen der dramati-
schen Bundesgeschichte. In ihrer Verwundbarkeit und Transparenz, im
Drama ihres Lebens offenbart sich der Gott, der Gesprich und Gemein-
schaft, Liebesbeziehung und Leidensfihigkeit an und mit seinem Volk
ist’.

Bis endlich der Prophet, die Inkarnation des Bundes, das endgiiltige
Bundeswort erscheint, das Ja-Wort briutlicher Bindung Gottes an sein
Volk (Hosea; 2 Kor 1,19), das in leidendem Gegeniiber zum Volk des-
sen ureigenste Geschichte am eigenen Leib austrigt. In ihm treffen die
Liebe und der Zorn Gottes angesichts der Verlaufenheit seines Volkes
wie die Geschichte von Glauben und Abkehr des Volkes angesichts
seines Gottes aufeinander, in ihm, der reine Erstreckung, reines Gefi3
des Wir-Bundes, des Zwischen von Gott und Mensch, also Sakrament,
Haupt und Leib der Bundesgeschichte in einem ist. Er stiftet, nein 757 das
neue Gesprich, der einmalige und einzige Ausspruch Gottes, sein
unwiderruflicher Einspruch gegen das Widerwort des Menschen, sein
uneinholbarer Zuspruch wie auch andererseits die reine, vorbehaltlose
Antwort des Menschen. In alledem verwirklicht sich die Einstiftung
unverstellter Gemeinschaft von Gott und Mensch, Christus ist der Neue
Bund in Person, Haupt und Leben des mystischen Leibes der Kir-
che®.

> Zum Propheten als homo sympathetikos und Bundesgestalt vgl. W. ZIMMERLI,
GrundriB der alttestamentlichen Theologie, Stuttgart 1978, 182.

¢ Vgl. H. MUHLEN, Una Mystica Persona, Paderborn 31968 ; F. MALMBERG, Ein Leib
— ein Geist, Freiburg 1960 ; E. MERrsch, La théologie du Corps mystique, 2 Bde, Bruxel-
les—Paris 21949,



116 Offenbarung und Neuzeit

4. Offenbarung als Geschichte

Es gehort zu den grundlegenden Sitzen der klassischen Schopfungs-
metaphysik, da3 das von Gott geschaffene Endliche nicht einfach reiner
Akt, eine volle Selbstverwirklichung seines Seins in steter Selbigkeit ist,
sondern Potenz, mit Méglichkeit und Offenheit durchsetzte Wirklich-
keit. Dies bedeutet, daB3 es stets entwicklungsfihig und -bediirftig ist, es
ist im Wesen geschichtlich. Geschichte meint in diesem Zusammen-
hang nicht irgendeine Fortbewegung, eine beliebige Abfolge von Zeit-
einheiten im unendlichen Lebensstrom, sondern Selbstiiberschreitung
des Endlichen in das hinein, was es immer schon ist und doch noch
finden und auszeitigen muf3: sein ihm von Gott zugedachtes Wesen. Es
gebiert dieses Wesen aber erst, indem es realisiert, in der Verwirkli-
chung wahrgenommen wird. Immer ist alles Seiende, vorab der
Mensch, auf der Suche nach Identitit, nach dem Ineinsfall von Wollen
und Wirklichkeit, Ideal und Leben, Wunsch und Tat, die sich aber je
neu voraus sind, sich stets {iberholen in der Hoffnung auf eine zukiinf-
tige Kohirenz, in welcher das Wesen und sein Sinn zur endgiiltigen
Erfahrung und Gegebenheit wiirde. Dieser Schmerz des Werdens ist
allem Endlichen eingesenkt, es ist der Stachel, der es treibt und am
Leben erhilt’. So sehr sich also bereits in jeder endlichen Gestalt das
Drama der Geschichte vollzieht, so ist dies doch nicht nur ein mona-
disch gelebtes Binnengesetz des Einzelnen, der Geist wird vielmehr im
Proze3 der Selbstiiberschreitung, in welchem aus seinem Innersten
neue Wirklichkeit, die er bisher nicht war, geboren und gezeugt wird, in
diesem Innersten seines Wesens schon immer iiber sich hinaus ins
Unermefliche gezogen. Er weil sich als Teil einer gréBeren Geistes-
geschichte, die ihn mit Rdumen und Zeiten verbindet, von denen er
unmittelbar nie etwas vernehmen wird. Und doch sind diese ihm
innerlich, der endliche Geist erfihrt Gericht und Zuspruch, die fiir ihn
zur brennenden Gegenwart werden kdnnen; er weill um die Verfeh-
lung von Sinn, um Schuld gegen Viter und Séhne, um Verantwortung
fir die fraditio, die richtend und befreiend, lastend und ermutigend in
jede Gegenwart hineinsprechen kann. Und er vermag am Noch-Nicht
zu leiden, am Ausstand der ersehnten Erfiillung, um die er doch schon

7 P. HENRICI, 2.2.0. 42; vgl. auch A. DarRLAP, Fundamentale Theologie der Heils-
geschichte, MySal I (1965) 24-27, 30, 98, 128ff.



Offenbarung und Neuzeit 117

in Bildern und Ahnungen weil3%. Zum Wissen um Geschichte gehért
demnach das BewuBtsein, im Innersten des Geistes an einem gréBeren
Werdezusammenhang teilzuhaben, ein Wissen um das, was seit Urbe-
ginn war und doch noch aussteht. Gleichwohl ist dieses BewuBtsein,
Teil zu sein, nicht einfach Vollzug des Teilbewufitseins eines Ganzen,
das Einzelne ist keineswegs beliebiger oder auch notwendiger Durch-
gang einer Gesamtbewegung, die dem unendlichen Meer zu verglei-
chen wire, das die einzelnen es bevélkernden Gebilde ginzlich durch-
spiilt und an beliebige Ufer schwemmt. Nein, in der Werdegeschichte
der Schopfung ist jedes Glied zugleich ein Ganzes, wie ja auch die
Biographie eines Menschen sich je neu und in jedem ihrer Momente
ganz vollzieht. In jedem Augenblick ist Gegenwart des Lebenssinns,
Einbruch der unwiderruflichen Bedeutsamkeit und Ewigkeit des eige-
nen Lebens. Im Fragment wird jeweils das Ganze empfangen, ausge-
tragen und wiedergeboren, das Ganze des eigenen kleinen Lebens, aber
auch das der Geschichte Gottes mit den Menschen, mit der Welt und
threm Richtungssinn. Dementsprechend kennt die biblische Welt kei-
nen neutralen Zeitbegriff, der sich an einem mechanischen VerflieBen,
am Ablauf der meBbaren Sekundenfolge orientieren wiirde, vielmehr
ist Zeit nur als Geschehensfolge ganz bestimmter Gegenwirtigkeiten
denk- und erlebbar.

In der Zeit der Offenbarung ist deshalb in gleicher Weise Raum fiir
das Drama der Binnengeschichte des einzelnen, die gebrochene Ganz-
heit seiner Gestalt als Teil der gréBeren Ganzheit der Bundesgeschichte
wie die unvertretbare Bedeutung des Einzelnen fiir diese. Beginnend
mit der jahwistischen Urgeschichte iiber die Viter- und Patriarchener-
zihlungen bis zum Geschick der Propheten, 148t sich verfolgen, wie sich
je linger desto deutlicher die Einzelphysiognomien mit dem BewuBt-
sein ihrer «stellvertretenden Funktion» fiir das Ganze und dem
GeschichtsbewuBtsein dieses Ganzen als solchem herausbilden. In die-
sen Gestalten verdichtet sich der gesamte Heilszusammenhang in einer
besonderen Stunde auf einmalige Weise, um in die neue Zukunft Gottes

# Um die philosophische Klirung der Probleme der Selbstiiberschreitung des End-
lichen und der Evolutionsgeschichte hat sich bes. K. RAHNER bemiiht, zuletzt in: Grund-
kurs des Glaubens, Freiburg 1976, 183—-193. Im Rahmen der klassischen Materie-Form-
und Potenz-Akt-Metaphysik mit ihrer Dominanz des Allgemeinen vor dem Konkreten
waren diese Probleme kaum zu 16sen. Dazu H. HEmMsoETH, Die sechs groBen Themen der
abendlindischen Metaphysik, Stuttgart 41958, 174-185.



118 Offenbarung und Neuzeit

hinein geoffnet zu werden. Sie alle sind Stationen auf dem Weg zur
Mitte der Zeit, auf dem Weg zu dem, der der Weg ist?.

In seiner Geschichte — und wer hitte je eine solche Geschichte
ausgeschritten wie Er, wer hitte je ein solches Wesen auszeitigen miis-
sen, wer wire je auf eine solche Aufgabe, eine solche Ziel- und Wesens-
gestalt zugelaufen wie dieser Mensch, in dessen Sendung sich die end-
giiltige Zusage des schopferischen Gotteswortes, die Geburt seines Rei-
ches, die Verséhnung von Zeit und Ewigkeit vollziehen sollte, wer hitte
je einen solchen Horizont in endliche Form einbringen, ein solches
Wort auslauten miissen — in seiner Geschichte also fafit sich alles
zuammen, was es an Geschichte des Geistes, an Erfiillung des Alten und
an definitiver Heraufkunft des Neuen gibt'°. In jedem Gleichnis Jesu, in
jedem seiner Wunder ist schon das Ganze da, bricht es hervor; zur
endgiiltigen Gestalt wird es freilich erst in der Einheit von Tod und
Auferstehung, jenem metageschichtlichen Ereignis, von dem her sich
alle Todes- und Lebenszeit unseres Aons bestimmt. In ihm ist alle
Geschichte erfiillt, ohne sie deswegen freilich einfach aufzuheben, ohne
unsere kleine Zeit zu zerstdéren oder zu entwerten, wie es alle absolute
Geschichtsphilosophie und alle Utopie tun muf. In seiner Geschichte
ist Raum genug fiir alle jene kleinen Geschichten, wie sie unser Leben
schreibt.

5. Offenbarung als Aussetzung

Es ist nun freilich auch die Dunkelseite von Schépfung und Offen-
barung genauer zu betrachten. Je intensiver Gott sich selbst einsetzt,
desto mehr setzt er sich ins Andere hinein aus, desto mehr gerit seine
lichte Offenbarkeit in die Sphire des Chaotischen, Dunklen, Zweideu-
tigen und Anonymen, desto mehr mul3 er auch das Widrige umgreifen

? Vgl. von Rap, 2.2.0. 115-122, 187; EicHRroDT, 2.2.0. 256f. ; FUGLISTER, 2.a.0.
1791f.

19 Zum Ubergang vom Alten zum Neuen Testament: voN Rap, 2.2.0. 380ff.;
N. FUGLISTER, Alttestamentliche Grundlagen der neutestamentlichen Christologie, My-
Sal I11,1(1970) 105-226, bes. 147-176.

Zum SelbstbewuBtsein Jesu und seiner Auszeitigung: K. RAHNER, Grundkurs des
Glaubens 244-248; H.U. von BALTHASAR, Herrlichkeit III, 2,2, S. 150—161; Theodra-
matik I1,2, Einsiedeln 1978, 149—184 ; P. HUNERMANN, Gottes Sohn in der Zeit, in: Jesus
— Ort der Erfahrung Gottes, Freiburg 1976, 210-236.



Offenbarung und Neuzeit 119

und einbehalten. Es geschieht in alledem nichts Geringeres als eine
wachsende Aussetzung des Allerheiligsten in das Nicht-Géttliche.

Aber auch dieses « Andere » sieht sich in eine ontologische Schutz-
losigkeit, in eine sehr zerbrechliche Michtigkeit und Autonomie hinein
freigegeben. Als von Gott freigesetztes Nicht-Géttliches lebt es in einer
atemberaubenden Spannung des Zwischen, nirgends ganz zu Hause,
nicht in der Unmoéglichkeit des Nichts, aus dem es gerufen und in das
hinein es gesetzt ist, nicht in Gott, nicht einmal bei sich selbst, obwohl
die Griindung in dieser un-heimlichen Eigenheit ihm dann wohl am
nichsten lag. Es gehort zur Tragik der Schaffung des Endlichen, zum
Schattenril} seines an sich lichten Entwurfs, dal3 es in eine groBartige
und gefihrliche Schwebe, in die Zwischenlage zwischen Gott und
Nichts und damit in die Versuchbarkeit hinein gesetzt wurde. Das
ewige Wort, in dem alles gesagt und erschaffen ist, wurde und wird
«iberliefert» in menschlicher Sprache und sieht sich nach dem Siin-
denfall zerrieben, preisgegeben und ausgeliefert, ausgesetzt und einge-
fangen in das Netz menschlichen Lavierens zwischen Wahrheit und
Liige, Angst und Stolz, Sehnsucht nach Gott und Vergafftheit ins
Nichts. Das Wort hat sich in eine Stinden- und Sehnsuchtsgeschichte
eingeschrieben, wurde anfechtbar und angefochten, zerschlissen und
verbraucht von menschlichem Gerede, menschlicher Theologie. Und
doch, nie ist es endgiiltig vernichtet, nie ist Wahrheit fir immer zerstért,
immer wieder feiert dieses Wort Auferstehung. Je dichter also Gott sich
iiberliefert und mitteilt, desto schutz- und wehrloser wird er dastehen,
angefochten und bestritten ; er wird nicht nur liebende Antwort, son-
dern auch die Verblendung, den HaB3, das Widerwort erst recht wecken.
Und umso nackter wird der Mensch, ausgeliefert an die eigene Uner-
bittlichkeit.

Ist schon das Leben der Pflanzen und Tiere preisgegeben in die
Unbehaustheit und Bedrohtheit der Evolutionsgeschichte, so wird der
Mensch sich seiner prekiren Stellung im Zwischenraum, seiner macht-
vollen Ungesichertheit erst recht bewuBt; er ist wesenhaft schweifende
Ortlosigkeit, dem Nichts (das er denken und sehen kann) und vor allem
sich selbst preisgegeben. So wird er leicht ein Opfer der Urversuchung
des MiBtrauens gegen seinen Ursprung, gegen das ihm zugedachte
Wort. Und je michtiger und groBartiger sich dieses Wort offenbart,
desto erbirmlicher wird seine Lage, umso preisgegebener lebt es mitten
unter den Menschenkindern. Die Licherlichkeit der aussichtslosen und
prekiren Lage des auserwihlten Volkes zwischen den Machtblécken,



120 Offenbarung und Neuzeit

die Hilflosigkeit der Propheten, die in groteskem MiBverhiltnis zur
Gewalt ihres Anspruchs steht, sind dafiir ein beredtes Zeugnis. Auch
hier mag Jeremias als Beispiel stehen. Da ist die hochgemute Freude und
ein geradezu hochfahrendes SelbstbewuBtsein, die beide aus der Nihe
jenes Wortes stammen, das als schneidende Kritik am Volk und an der
Welt in die Geschichte hineinfihrt, und daneben und darin das demii-
tige Miterleiden derselben Geschichte. Von allen Seiten wird der Pro-
phet gedemiitigt, bis an den Nullpunkt seiner Existenz, in die Verzweif-
lung an Gott und den Sinn seiner Sendung getrieben. Das Wort hat sich
in ithm ins Zwischen der Zeiten gesprochen, in die Zeit des Exils; da ist
kein Raum fiir Heroismus, fiir eitle Selbstdarstellung, keine Méglichkeit
der Selbstvergewisserung, es bleibt nur ein Mitleiden und Ausgeliefert-
sein ohne Trost, ein Zerbrechen zwischen den Fronten, ein Scheitern an
Gott, dem gleichwohl der Gehorsam nicht aufgekiindigt wird, an sich
selbst und am Volk; und schlieBlich muB3 er ziehen mit denen, die sich
seinem Gottes-Wort verweigern, ohne noch eine Spur zu hinterlassen.
Erlittene Nihe, die das Geschick des Wortes Gottes wie des Volkes im
eigenen Innern austrigt, und herbe Distanz, eine fast aufgeklirte Desil-
lusioniertheit, eine Verlassenheit ohne Halt und religiésen Trost, schla-
gen hier ineinander!!.

Bis der Angefochtene und Preisgegebene kommt, das lautere Wort
des reinen Gehorsams, schutzlos iiberliefert, ein Spielball der Schein-
michtigkeit der Menschen, verlassen von seinem eigenen Ursprung, das
ausgesetzte Allerheiligste schlechthin, das Wort, das der absoluten
Wortlosigkeit anheimgegeben wird, das verstummende Wort Gottes in
der Holle des Nichts der Angst und Ohnmacht der Menschen.

Aber hat sich nicht die freie Auslieferung des Eigensten, das demii-
tige Wort der Liebe als michtiger erwiesen denn alle Tyrannei der
Menschen ? Hat der Logos, der selbst in der Hélle der Einsamkeit noch
ein Wort zu sagen weil3 (und sei es im lauteren Verstummen angesichts
unserer Parolen), der sich im Reich unseres Ver-sagens noch als er selbst
zusprechen kann, nicht gesiegt iiber die Liige, die wir sind? Ist nicht
selbst in der letzten Anonymitit der Offenbarung eine Spur géttlicher
Vernunft zu entdecken ?!2

"' FogLisTER, Wort und Botschaft, 183-187; von Rap, a2.a.0. 185, 212-218;
ZIMMERLI 182,

12 Vgl. ]. MoLTMANN, Der gekreuzigte Gott, Miinchen 1972; H.U. voN BALTHASAR,
Mysterium Paschale, MySal III,2 (1969) 133-255; W. Maas, Gott und die Hélle, Ein-
siedeln 1979,



Offenbarung und Neuzeit 121

6. Offenbarung als Vernunft

Die Schopfung entspricht nicht einem dunklen Drang, einem unge-
ziigelten Wollen ; sie ist deshalb auch keineswegs einfach einer irratio-
nalen Selbstbewegung der Materie, einem anonymen Lebensstrom oder
dergleichen preisgegeben. Zum christlichen Glauben gehort die Grund-
tiberzeugung, daB es letztlich verniinftig zugeht, dafl Schépfung Spruch
und Entspruch Gottes ist, daf er in ihr vernehmbar und der Mensch
deshalb auch vernehmungsfihig bleibt. Es sollte unserer Zeit, die in
Irrationalitit und Angst zu versinken droht, zu denken geben, daf3 alles
im Wort geschaffen und zusammengefaBt ist (Kol 1, 15-20; Jo 1, 1-4;
Eph 1, 3-10). Damit ist freilich nicht gemeint, daB3 alles rational durch-
schaubar und véllig den Definitionen und der umgrenzten Kontur
unserer Begriffe unterworfen sei. Der Logos Gottes als Dia-Logos
spricht sich ndmlich auf andere Weise aus als ein auf einkreisende
Prizisierung bedachter Wissenschaftler. Es ist ein liebend-schiichternes
Wort, zerbrechlich in all seiner Michtigkeit, mit der es taktvoll das
Geschaffene beriihrt. Es ist zwar unbestechlich klar, wirksam und rich-
tend, aber doch freigebend, sich dem Zwischenraum der Liebe ausset-
zend, freie Antwort erheischend, vielleicht gar erbettelnd. Aus Freiheit
gegeben, weckt es liebende (oder auch verwerfende) Freiheit, schafft es
Verwundbarkeit.

Damit ist schon ein Zweites gesagt. Je verniinftiger es zugeht, je
dichter ein Wort aus liebender Freiheit in liebende Empfinglichkeit
hineingesprochen wird, je klarer der Liebeserweis ist, umso gréf3er und
tiefer wird der Hof des Geheimnisses sein, der es einhiillt und erfiillt, Es
erschopft sich nicht in einer Information, es ist vielmehr in-formatio,
eroffnet prigend den Raum ahnenden Verstehens fiir das Geheimnis
der Freiheit von Gott und Mensch. Damit ist die Durchsichtigkeit und
Lauterkeit, aber auch die Verwundbarkeit und Anfechtbarkeit des Wor-
tes gegeben. Der Dialog kann abgebrochen, das Wort verstiimmelt,
verzerrt, entstellt werden: und nicht anders kann es sich wehren als
durch sein Dasein. Aber genau damit treibt es uns je neu bis an die
Grenze des Verstehens. In bezug auf das Wort und die im Wort
geschaffene Welt gibt es nie eine endgiiltige Einsicht, eine erschépfende
Auskunft; vielmehr geht die Unerschépflichkeit der Wirklichkeit mit
jeder Einsicht neu auf, das Wort entzieht sich ins Unsagbare und zieht
die staunende Vernunft weit iiber sich hinaus; und indem die Vernunft
dies an sich geschehen 14Bt, wird sie verniinftig,



122 Offenbarung und Neuzeit

Diese Wirkweisen des Logos wachsen im Laufe der Offenbarungs-
geschichte immer mehr mit- und ineinander. Je intensiver Gott im
Logos spricht, desto dichter und zarter wird der freie Dialog, desto mehr
hingen die Menschen an seinem Wort. Je klarer dieses ergeht, desto
groBBer wird der Umkreis und die Tiefe des Geheimnisses und die
Universalitit des in ihm Angeschauten, desto anfechtbarer und ange-
fochtener wird es aber auch vor dem Tribunal menschlichen Raison-
nements. Umso mehr aber wird es auch selbst zum Gericht, einfach
deshalb, weil es in seiner unerbittlichen Lauterkeit nicht weicht. Es ist
auch noch Anklage, wenn es verstummt. In diesem Sinn ist das Volk
Israel und sind in ihm die Propheten entscheidende Triger, Leitfiguren
und Gericht der Geistesgeschichte der Menschheit. Insbesondere die
Propheten miissen das Wort rein empfangen und ausworten; sie sind
darin unbestechliche Deuter der Geschichte Gottes unter den Men-
schen und Richter aller allzu begrenzten und zumeist lavierenden Ver-
stindigkeit dieser Welt. Oft genug werden sie in dieser Sendung zwi-
schen goéttlichem und menschlichem Wort aufgerieben, sie miissen
verstummen angesichts der immer noch gréBer bleibenden Wahrheit
Gottes und der verblendeten Abgriindigkeit ménschlichen Versa-
genst?,

In alledem erweisen sie sich als Vorliufer des Wortes, das reiner
Dia-Logos zwischen Gott und Mensch ist, in dem géttliches Wort und
menschliche Antwort zusammenfallen. Dieses Wort ist schiichtern-
michtige Anrede, Gleichnis und Gericht in Person, Gefil3 eines uner-
schopflichen Geheimnisses, das sich ins Unbegangene entzieht und sich
erst an Ostern als Gesprich zwischen Vater und Sohn offenbart. Und ist
nicht hier das Wort zugleich in seiner anfechtbarsten Gestalt gekom-
men, wo es nicht als abstrakter Begriff erscheint, sondern als sich ent-
zichende Greifbarkeit und Konkretion, weit fleischlicher und begreif-
licher als jeder menschliche Begriff es sich hitte ausdenken kénnen?
Werden wir hier nicht bis tiber die Grenze des Geheimnisses hinaus-
(oder besser:) in es hineingetrieben bis an jene Stelle, wo das Wort selbst
Praxis wird ?'4 Und erfiillt sich menschliche Vernunft nicht erst dann,

13 voN RaAD, 2.2.0., 213f.

14 Mit dem Gesagten beschreiben wir im Grund die Koordinaten des Wortes, wie sie
z.B. bei B. CasrER auf dem Boden der heutigen Linguistik dargestellt und fiir die Chri-
stologie fruchtbar gemacht werden: Einige sprachphilosophische Uberlegungen im Hin-
blick auf das Sprechen Jesu, in: Jesus — Ort der Erfahrung Gottes, 69-94.



Offenbarung und Neuzeit 123

wenn sie sich jenem Geheimnis ergeben darf, das nicht nur als auflés-
bares Ritsel vor ihr steht, sondern in das sie sich schon je eingeborgen
weil3?

7. Offenbarung als Tat- Wort

Am Anfang war weder nur das Wort noch die Tat, sondern das
Tat-Wort der Liebe. Wort ist in der Schrift nie als theoretische Ver-
lautbarung, als neutrale Information anzusehen, wie auch Tat nicht
einfach Sturm und Drang, ausgelebtes Gefiihl oder geplante Aktion ist.
Vielmehr ist der Ausspruch Gottes immer schon wirksame Tat, nicht
beliebiges Tun, sondern michtiger und sinnvoller Selbstausdruck, Ent-
duBerung und Einfleischung des Eigensten ins Andere. Wir haben hier
eine « sakramentale » Einheit von Innen und Aullen, von Wahrheit und
Bewihrung, Zeichen und Wort, Michtigkeit der Selbstdarstellung und
behaftbarer Bl68e der Demut Gottes vor uns. Denn er bleibt nicht
hinter seinem Wort zuriick, er macht aus seinem Herzen keine Moér-
dergrube, sein Innerstes ist eher ein lauterer Lebensquell. Das bedeutet
aber auch, daB3 Gott sich der Begreifbarkeit preisgibt, behaft- und
betastbar wird (1 Jo 1, 1-5). Gott ist kein Theoretiker, sondern er schafft
sprechend und spricht schaffend (dabar) — in Wort und Handlung, mit
Leib und Seele. Auch die Pole dieser seiner offenbaren Eigenart neh-
men im Laufe der Geschichte immer erschreckendere und dringlichere
Konturen an. Schon der Mensch — als Geist in Leib und Welt — kann
sich nicht mehr verstecken, obwohl er im Gegensatz zur unbelebten und
nichtpersonalen Schépfung sehr wohl etwas zu verbergen hitte und er
dies auch versucht. Im letzten aber ist er in und trotz aller seiner
Verstellungsmoglichkeiten Ausdrucksgeschehen. Dem Volk Israel wer-
den dabei auch die Méglichkeiten der Ausflucht und Liige genommen.
Es ist beeindruckbare Plastizitit in der Hand seines Schopfers und mul3
sich mit jedem Ausdruck seiner Geschichte entscheiden, ob es dieser
Gegenwart Gottes entspricht oder nicht. Jede Handlung ist schon
Gericht, wesensgemiBer oder wesenszerstorender Ausdruck seines
Glaubens. Bei den Propheten endlich wachsen Leben und Wort, Ver-
kiindigung und Zeichenhandlung, Innen und AuBen, Lauterkeit und
Behaftbarkeit (von seiten Gottes wie der Menschen) in so atemberau-
bender Weise ineinander, daf3 schlieBlich ihr ganzes Leben sakramen-
tale Ausdruckshandlung fiir die Beziehung zwischen Gott und Volk



124 Offenbarung und Neuzeit

wird. Hosea, Jeremias, Ezechiel werden in ihrem intimsten Bereich
(Ehe, Zslibat, Kinder, Tod, Krankheit) zum offenbaren Fanal, zur
witksamen Darstellung der Wahrheit, wie es zwischen Gott und Volk
steht. Da gibt es keine Trennung mehr zwischen Biographie und Auf-
trag, zwischen Privatleben und sozialer Wirksamkeit, zwischen gottli-
chem Wort und seinem leibseelischen Ausdruck, keine Trennung mehr
(wohl ein schmerzliches Ringen) zwischen dem Geschick Gottes in
dieser Welt und dem Geschick der Propheten'?.

Bis endlich das Wort selbst Fleisch wird, bis Gott sich unausweich-
lich und unentrinnbar auf diese Gestalt, diesen Jesus, als der definitiven
AuBerung seines Innen, als dem unwiderruflichen Zeichen der Gegen-
wart gottlichen Lebens im Tod festlegt. In der michtigen, aber auch
zerbrechlichen Einheit von Wort und Tat, Lehre und Leben, Verhei-
Bung und Erfiillung, Gleichnis und Wunder, prisentiert sich das Wort
Gottes lauter und ohne Vorbehalt, ist darin aber auch jedem Vorbehalt
gnadenlos ausgesetzt; es wird begreifbar, bis ins Mark seiner Sendung
hinein angreifbar, beriithrbar, aber eben auch zu Tode verwundbar. Es
fordert unausweichlich Entscheidung und Nachfolge, Einheit von
Denken und Tat, provoziert aber eben damit unerbittliche Ablehnung,
Der Mensch kann eine solche Lauterkeit nimlich gar nicht mehr ver-
stehen, er hilt sie nicht aus, weil er ihr nicht standhalten kann. Nichts
bleibt auf dieser Welt mehr inkognito als die Wahrheit, reine Offenba-
rung ist deshalb zugleich die sublimste und schrecklichste Form der
Verhiillung!'S. Und dennoch, Jesus ist als das Wort reine Martyria, das
Zeichen der Einheit von Himmel und Erde. In seinem Fleisch und
Geist, seinem Denken und Wollen, in diesem winzigen Teilchen seiner
Schépfung hat sich das Gott-Wort ganz ausgesprochen, hier «haben»
wir das unbegreifliche Ganze im greifbaren (aber nicht minder unbe-
greiflichen) Fragment.

5 Vgl. voN Rap, 2.2.0. 188; Eicuropr 235; FiiGLisTER, Wort und Botschaft,
193ff.

16 Zur markinischen und johanneischen Form der Ambivalenz von Offenbarungund
Verhiillung: H.U. voN BALTHASAR, Herrlichkeit I, Einsiedeln 1961, 439ff. ; Herrlichkeit
111,2,2, S. 105ff,, 203f,, 349ff. Dazu eine der besten Dissertationen iiber den Autor:
G. MarcHEst, La Cristologia di Hans Urs von Balthasar, Roma 1977, 275-301. Die
Dialektik ist vielleicht am schirfsten von Kierkegaard bestimmt und beschrieben worden,
etwa in: Einiibung im Christentum, Diisseldorf-Kéln 1962, 117ff.



Offenbarung und Neuzeit 125

8. Offenbarung als Ganzheit

In den zwei SchluB3betrachtungen dieses ersten Teils ist noch einmal
so etwas wie eine zunidchst sehr formal erscheinende Quersumme zu
ermitteln. Wir haben gesehen, wie Gott sich im Laufe der Geschichte
ganz im Logos ausspricht, verausgabt in das ganz Andere hinein. Er ist
der Ganz-Andere, aber dieses Anderssein besteht eben nicht darin, daf
er in einem platten Fremd- und Gegeniiberstand zum Anderen, das wir
sind, verharrt, sondern auch sein Ganz-anders-Sein ist noch einmal ganz
anders, als wir uns Andersheit vorstellen. Unsere Vorstellung ist ja
immer daran abgelesen, wie wir der Andere fiir den jeweils Anderen in
den Begegnungen unseres Lebens sind. Gott aber ist darin anders (und
deswegen unterscheidet er sich radikal von uns), dal3 er von seinem Sein
her das «non-aliud » ist, also auch die Differenz zwischen sich und uns
noch einmal umgreift, ja diese Differenz selbst auslotet und ist. Damit ist
freilich kein Totalitarismus gegeben, Gott ist nicht einfach platterdings
alles, sondern in ihm fallen Gegeniiber und Identitit, Einheit und
Differenz zusammen, besser: beide Pole werden von und in ihm
bewahrt und bewihrt. Selbst die extremste Fremdheit ist nicht einfach
ein Ausfall, bedeutet kein Herausfallen aus seiner Wirklichkeit, selbst
das ihm Widerstrebende kann noch Ort seines Ein-falls, seiner Epi-
phanie sein. Und umgekehrt: das ihm Nichste, in welchem er sich ganz
mitteilt, ist nicht einfach Ausflul3 purer Selbigkeit, sondern steht ihm
noch einmal gegeniiber, faltet seine Gestalt in einer neuen Kontur, in
neuer, unerwarteter Freiheit aus.

Gott ist also weder einfach der Andere zur Welt, der dieser im
Grunde fremd bliebe (wie es im Deismus und in banalen Formen des
Theismus vorgestellt wird), noch schlechterdings das Totum dieser
Welt, ihr flutendes Wesen, vielmehr umgreift er diesen Unterschied der
Sichtweisen noch einmal. Er ist Totalitit, die nicht erdriickt, weil er
auch im kleinsten Partikel, im letzten seiner Geschopfe zum Bettler,
zum demiitig auf unsere Liebe wartenden Gegeniiber werden kann.
Und zugleich ist er ein Gegeniiber, das alles in sich faflt. Die klare
Einfalt und die differenzierte Ausfaltungsmichtigkeit seines Wesens,
die Umfassendheit seiner Wahrheit und die Offenbarkeit dieser Wahr-
heit im Konkretum einer Liebesgestalt wachsen in unvorstellbarer und
fir den Menschen unausdenkbarer Weise in der Geschichte seines
Kommens miteinander!’. Vielleicht kann das (aus jesuitischen Kreisen
stammende) Motto des « Hyperion » von Hélderlin den Gedankengang



126 Offenbarung und Neuzeit

noch einmal fassen : Non coerceri maximo, contineri tamen minimo, divinum est.
Sich vom GréBten nicht bezwingen und doch vom Kleinsten umschlie-
Ben zu lassen, ist gottlich. Die gottliche Einheit bedroht nicht die
Vielfalt noch seine Entlegenheit die Einheit; seine GroBe offenbart
sich letztlich darin, auch der Letzte sein zu kénnen.

Tatsichlich steigern sich die genannten Koordinaten (Ganz—anders
— non-aliud ; universal-konkret ; Einheit und Gegeniiber) im Laufe der
biblischen Geschichte, in welcher das Ganze immer konturierter im
gebrochenen Fragment, im zerbrechenden Wort, in einer Gestalt, auf
einem Antlitz erscheint. Der ewige, in bildloser Ferne wesende Gott,
bindet sich an ein unscheinbares Volk, an das Wort seiner Propheten
und ihr Geschick, schlieBlich erscheint sein Licht auf dem Antlitz des
Gesalbten, in demiitig konkreter Gestalt. Und doch ist diese Gestalt
Brennpunkt fiir das universale Licht, in ihr wird der Horizont des Alls
sichtbar und wirklich. MuB3 man nicht diese Spannung auslegen in die
Offenbarungsdualitit von Logos und Pneuma, Wort und Geist, Form
und Weite, AusschlieBlichkeit und EinschlieBlichkeit, die erst das
Spielfeld erdffnen, ja es selbst sind, auf dem Gott in allem erscheinen
kann ? Bedarf es nicht der Ausarbeitung auch einer Relativititstheorie
und trinitarischen Relationsontologie in der Theologie, die die ver-
schiedenen Perspektiven zugleich zu denken verméchte, die fihig wire,
Gott im Unscheinbarsten und Kleinsten wie im Gréf3ten und Umfas-
sendsten zu schauen ; der die Sichtweise « von oben» und «von unten »
nicht mehr auseinanderfiele? Mit deren Hilfe wir daran zu glauben

!7 Angeregt wurde die versuchte Zusammenschau vor allem von der Darlegung des
Grundgedankens der Welt- und Schépfungsmetaphysik des Nikolaus von Kues bei
H. RomBAcH, Substanz, System, Struktur. Die Ontologie des Funktionalismus und der
philosophische Grund der modernen Wissenschaft, Freiburg—Miinchen 1965, Bd. I, 150—
179, 206-226, 263-285. Stimulierend wirkte auch die Auslegung des Gott—Welt—Zusam-
menhangs in der Hegel-Interpretation von M. THEUNISSEN, Hegels Lehre vom absoluten
Geist als theologisch-politischer Traktat, Berlin 1970, bes. 244-252, 270-274, 37-42, der
Hegel — wohl zu Recht — viel theologische Gerechtigkeit widerfahren liBt. Dagegen das
tibliche theologische MifBtrauen, besonders intelligent vorgetragen bei E. DREWERMANN,
Strukturen des Bosen III, Paderborn 1978, 82f. u.6. Die Gedanken des Cusaners und
Hegels lassen sich vielleicht auch (transzendental-) thomistisch einfangen: dazu
G. DUMPELMANN, Kreation als ontisch-ontologisches Verhiltnis (Symposion 30), Frei-
burg-Miinchen 1969, bes. 55-61, 144—149. Zur Illustration der Aktualitit dieser Gedan-
ken mag noch auf eine populirere — aber durchaus gemiBe — Darstellung verwiesen
werden: J. KUHLMANN, Gott — Du unser Ich, Ein Gesprich iiber Atheismus und Chri-
stentum, Diisseldorf 1977.



Offenbarung und Neuzeit 127

verméchten, dal3 Gott sich offenbart, wenn er sein Gesicht verliert, dal3

er reine Gabe ist, wenn er sich etwas vergibt, um uns vergeben zu
kénnen ?'8

9. Gott und Mensch: Der Gott-Mensch in der Mitte der Zeit

‘Wir haben den Kreislauf des gottlichen Sprechens und des geschépf-
lichen Antwortens durchmessen und sehen vielleicht deutlicher, wie
der Logos Gottes michtig-armes, sich auslieferndes und doch siegendes
Ja-Wort ist, von dem alles in einer Weise lebt, dal3 es in sich selbst Stand
gewinnt. Es gibt also keine Konkurrenz zwischen Gottes freiem
Zuspruch und dem freien Entspruch des Menschen, auch die kiithnste
Freiheit verdankt sich dem Hauch seines Atems. Und deswegen gibt es
auch keine Konkurrenz, keinen inneren Widerspruch zwischen den
genannten Grundkoordinaten der Offenbarung Gottes, die eben auch
die Grundstrukturen des Geschaffenen sind. Wohl besteht eine Span-
nung, bisweilen auch ein Kampf zwischen Freiheit und Ergebung,
zwischen Ich und Bund, zwischen Anheimgabe und Aussetzung, zwi-
schen theoretischem Wort und gelebter Praxis.Wohl gibt es Gezeiten
und Gestalten, die den einen oder den anderen dieser Pole pointierter
ausleben und darstellen miissen. Im Ganzen aber wachsen die Gegen-
sitze miteinander, erginzen sich zum Bild, bis sie schlieBlich in Jesus
Christus ihre paradoxe und stimmige Einheit finden. In ihm verséhnen
sich Freiheit und Gehorsam, Wort und Antwort, Wort und Tat, Frei-
gegebenheit und Eingeborgenheit, Tradition und Verrat in der Uber-
lieferungsgeschichte, endlich Gott und Mensch in unwiderruflicher
und einmaliger Weise. In ihm wird das Paradox, das die Schépfung ist,
nimlich Sein auller Gott zu sein, in ihm wird die gefihrliche und selige
Schwebe alles Geschaffenen zur einenden Figur, zum offenbaren Ur-
und Inbild. Gott offenbart sich in ihm als lichte Einheit, die freigibt, als
Unterschiedenheit, die Liebe ist. Der Dialog zwischen der armen Liebe
Gottes und dem Be-diirfen des Menschen wird in ihm zur symphoni-
schen Form. So also spricht Gott, nicht als allmichtiger Tyrann, son-

'8 Viel verdankt unsere Arbeit und bes. die genannte Fragestellung dem in Anm. 17
erwihnten Werk Rombachs. AuBerdem: W. Scuurz, Der Gott der neuzeitlichen Meta-
physik, Pfullingen 1957, 19ff.; H.U. voN BALTHASAR, Theodramatik 11,2, 23-50; Bd. III,
337-395.



128 Offenbarung und Neuzeit

dern in sich preisgebender Aus-sage, die die Freiheit des Sich-anheim-
geben-Diirfens weckt, allerdings auch die abgriindige Freiheit des Sich-
Versagens. Die Herrlichkeit, aber auch das Wagnis der Schépfung wird
erst in der Menschwerdung des Logos rest-los deutlich. Beide Pole sind
im Kreuz zusammengespannt, in jenem Abgrund, der im Aufersten der
Entfremdung das Innerste an Nihe zwischen Gott und Geschépf offen-
bart, die dreifaltige Einfalt der Liebe!®. In diesem Abgrund der Liebe
liegt der Grund des Seins. Und es ist die Neuzeit, die diesen Abgrund
neu aufreifit, seine Fundamente bloBlegt, sich langsam von diesem
Grunde 16st — und der so der Grund zum Ungrund, der Himmel zur
Holle wird.

II. GRUNDSTRUKTUREN DER NEUZEIT

Vorbemerkung : Geburt der Neuzeit aus dem Geist der Offenbarung

Von den Grunddaten der Offenbarung aus gesehen, erscheint die
Neuzeit in einem merkwiirdigen Zwielicht. Einerseits werden in ihr die
Koordinaten der Theo-Logie, des Sprechens Gottes in der Zeit, als
solche erst bewuBt entdeckt, reflektiert und gewollt (man kénnte also
tatsichlich mit dem deutschen Idealismus meinen, sie sei der Inbegriff
der ihrer selbst bewuBtgewordenen Offenbarungsgeschichte), zugleich
zerstort sie eben mit diesem bewuBten Zugriff ihres Reflexionswillens
den (liber-)natiirlichen Zusammenhang der Offenbarungsstruktur. Das
Zu-sich-selbst-Kommen der Grundlinien der Offenbarung im Denken
des Menschen 14Bt diese nicht mehr a/s geoffenbarte erscheinen. Das

'* Die Offenbarung der Trinitit, der demiitigen Liebe Gottes am Kreuz scheint mir
das Zentrum, der Angelpunkt des sich bildenden Konsenses der heutigen Dogmatik zu
sein. Neben den bereits angefiihrten Titeln von H. Miihlen, H.U. von Balthasar und
J- Moltmann vgl. noch E. JuNGEL, Gott als Geheimnis der Welt. Zur Begriindung der
Theologie des Gekreuzigten im Streit zwischen Theismus und Atheismus, Tiibingen
1977; H. King, Menschwerdung Gottes. Eine Einfiihrung in Hegels theologisches Den-
ken als Prolegomena zu einer kiinftigen Christologie, Freiburg 1970.

Zur Spannung von Totalitit und Offenbarung von Sinn im Gegeniiber eines Ant-
litzes vgl. das inspirierende Werk von E. LEviNas, Totalité et Infini. Essai sur extériorité,
La Haye 1974, 3-22, 52f,, 75-79; 168—172 u.6.



Offenbarung und Neuzeit 129

Da-tum der Welt wird nicht mehr als Gabe empfangen, es ist nur mehr
Datum, Faktum, das, um zu sein, erst eigentlich der Begriindung, ja der
Neukonstruktion durch den Menschen bedarf. Welt und ihre Weltlich-
keit miissen nun — in Absetzung von ihrem absoluten Grund — neu
«geleistet », erorbert, installiert werden.

Neuzeit scheint in alledem so etwas wie der vom menschlichen
Verstand wiederaufgerollte Proze3 der Offenbarungsgeschichte zu sein.
In diesem Prozef3 der Selbstbegriindung wird Gott als absolute Wirk-
lichkeit keineswegs einfach abgeschafft, er wird aber zunehmend nur als
SchluBstein oder besser Inbegriff eines menschlichen Begriindungssy-
stems ge- und verbraucht. Er dient als Garant menschlicher Freiheit
oder Denkwahrheit und wird jedes Mal tiberfliissig, sobald deren Griin-
dung geleistet ist. So l4Bt sich die neuzeitliche Geistesgeschichte mit
W. Schulz durchaus als Wechselspiel zwischen einer absoluten und
einer subjektivistischen, vom Absoluten emanzipierten Griindung der
Weltanschauung verstehen. Das Absolute verbleibt aber in jedem Falle
im Bannkreis menschlicher Selbstkonstitution, eines absoluten Selbst-
begriindungswillens, der schlieBlich in der Totalisierung eines Bereichs
des Denkens oder im Abgrund grundloser menschlicher Freiheit ver-
enden mulB. Je michtiger sich nidmlich die Freiheit des Subjekts erfihrt,
je grindlicher sie ihre Subjektivitit durchdenkt, desto mehr wird sie
auch ihrer Begriindungsbediirftigkeit, ihrer Ohnmacht inne, muB3 sie
die absolute Unvordenklichkeit oder die ausgesetzte Unbegriindetheit
ihrer Existenz aushalten. Insofern sind die Ideologie und die Existenz-
philosophie die Endgestalten neuzeitlichen Denkens ?°.

Das hier so voreilig Skizzierte kann sich selbstverstindlich erst im
Durchgang durch die jeweiligen aus der Offenbarung abgelesenen
Koordinaten erweisen. Im einzelnen wird sich zeigen, wie das christ-
liche Offenbarungsverstindnis sich erst hier und jetzt zu seiner Bliite
entfaltet, wie aber die auf den Begriff ihrer selbst gebrachte Offenba-
rung ihrer Wirklichkeit beraubt, entblittert und oft genug ihrer Zersts-
rung anheimgegeben wird. Die Balance zwischen den Polen, die schon
immer heikel und gefihrdet war, geht dabei endgiiltig verloren und
endet in unausweichlichen Antagonismen. Wenn Wirklichkeit von

20\, ScHurz, a.a.0. 24-32, 114; H. RomsacH, Die Gegenwart der Philosophie.
Eine geschichtsphilosophische und philosophiegeschichtliche Studie iiber den Stand des
philosophischen Fragens (Symposion 11), Freiburg—Miinchen 1963, 42, 50f., 77.



130 Offenbarung und Neuzeit

ihrem freien Grund gel6st und in einen konstruierten Notwendigkeits-
zirkel gezwungen wird, verliert sie nicht nur ihren Charme, sondern
mehr noch ihre Grazie, ihren (schwebend-freien Gnaden—) Stand. Vom
Logos gelost, werden die Worte um ihren Sinn gebracht, und selbst die
einfachsten Dinge, selbst Liebe, Tod und Schuld, kénnen nicht mehr
nachbuchstabiert, geschweige denn in ihrem Sinn entziffert werden.
Der Mensch wird zwischen falschem Weltvertrauen und falscher Welt-
angst, zwischen der Uberschitzung seiner Macht und dem gnadenlosen
Widerfahrnis seiner Ohnmacht aufgerieben?'.

Um es in der Sprache der Debatte um die Sikularisierung zu sagen:
Einerseits setzt sich in der Neuzeit in zugespitzter Konkretion die Dia-
lektik der Offenbarungsgestalt fort, die ja darin bestand, daf in ihr Gott
erst ganz Gott und Welt — gerade aus dem nahen Frei-Spruch Gottes
heraus — ganz Welt sein konnte, und dies geschah gegen alle Divini-
sierung des Kosmos und alle Verweltlichung der Gétter im griechi-
schen (und auch mittelalterlichen) Weltbild. Jesus ist nicht ein halber
Gott und ein halbierter Mensch, kein Mischwesen. In seinem Kreuz
geschieht vielmehr eine klare Freigabe und Unterscheidung, wie auch
eine neue Zuordnung der Sphiren von Gott und Welt. Neuzeit hat diese
Freigabe begriffen und ausgelebt, darin liegt ihr Verdienst, ihre christ-
liche Legitimitit, die von der Kirche nicht immer geniigend erkannt
und gelebt wurde, wodurch viele falsche Fronten und unnétige Leiden
entstanden sind. In alledem ist Theologen wie Metz und Gogarten recht
zu geben. Andererseits ist auch die Verlaufenheit unserer Zeit, ihr
«Sdkularismus » klar ins Auge zu fassen. Neuzeit ist sozusagen der ver-
lorene Sohn der Offenbarung. Die Freiheit der Welt besteht nach der
Schrift nur im Binnenraum des Gottes, der den Gegensatz noch einmal
leidend und liebend in sich austrigt. Sobald der Mensch diesen Raum
aus eigener Kraft nachkonstruieren oder gar seine Autonomie gegen
eine Ubermacht Gottes behaupten will oder zu miissen meint (Blumen-
berg), so werden die Konturen dieses Raumes zwar iiberdeutlich, der

1 Vgl. die Hilflosigkeit solchen Fundamentalfragen gegeniiber bei A. Schaff, Marx
oder Sartre. Versuch einer Philosophie des Menschen (Fischer-Biicherei 703), Frankfurt
1966; J. HABERMAS, Legitimationsprobleme im Spitkapitalismus, Frankfurt 1973, 165;
zum Ganzen: W. ScuuLrz, Philosophie in der verinderten Welt, Pfullingen 1972, 326ff.,
602ff. ; H.L. OLLIG, Philosophie und Zeitdiagnose, Aspekte deutscher Gegenwartsphilo-
sophie, ThPh 57(1982) 348-388. R. GuarDINI, Das Ende der Neuzeit, Ein Versuch zur
Orientierung, Wiirzburg 1950, 102-107.



Offenbarung und Neuzeit 131

Mensch bekommt fiir einen Augenblick das Gesetz dieser Welt in den
Griff, um es dann im selben Moment mit diesem Zugriff auch zu
zerstéren 2,

Es ist im Rahmen eines solchen Aufsatzes natiirlich nicht méglich,
den inneren Entwicklungsgang der neuzeitlichen Geistesgeschichte
selbst genau nachzuzeichnen, ihre Wurzeln im (keineswegs nur abfillig
zu beurteilenden) sogenannten Nominalismus??, wie die langsame
Intensivierung und BewuBtwerdung ihrer Gestalt bis hin zur Zeit der
«Romantik » zu beschreiben, die fiir mich die « Achsenzeit» unserer
Epoche ist, in welcher sich die Grundziige neuzeitlichen Lebensgefiihls
am schirfsten ausprigen und zugleich schon ihren Umschlag in die
Selbstzerstérung ankiindigen. Da steht der Genie- und Persénlichkeits-
kult des ortlosen Kiinstlers und die Ich-Philosophie Fichtes neben der
absoluten Geschichtsphilosophie Hegels und seiner Staatsidee, da ist die
beginnende Industrialisierung, der keimende Sozialismus und seine
Geschichtsmechanik neben dem Historismus, da finden sich naturmy-
stische und organisch-mechanische Anschauungen neben den ersten
Anfingen der Psychologie und des analytischen Romans, alles dies
Wirklichkeiten, die auch das 20. Jahrhundert bestimmen, wihrend die
Welt des 18. Jahrhunderts (einschlieBlich der Goethes) der Mehrzahl
der Zeitgenossen kaum noch so recht zuginglich ist?4.

22 1,B. METZ, Versuch einer positiven Deutung der bleibenden Weltlichkeit der
Welt, in : Handbuch der Pastoraltheologie I1,2, Freiburg 1966, 239-268, bes. 251f., 259f. ;
F. GOGARTEN, Verhingnis und Hoffnung der Neuzeit, Stuttgart 21958. Instruktiver Uber-
blick tiber die ganze Debatte (bes. zu Blumenberg, Léwith, Gogarten und C. Schmitt) bei
U. Run, Sikularisierung als Interpretationskategorie zur Bedeutung des christlichen
Erbes in der modernen Geistesgeschichte (Freib. Theol. Stud. 119), Freiburg 1980 ; zur
Bedeutungsgeschichte des Wortes und zur philosophischen Bestimmung: H. LUBBE,
Sikularisierung, Freiburg 21975; H. BLUMENBERG, Legitimitit der Neuzeit, Frankfurt
1966; zur « Verlaufenheit » der Neuzeit bes. prignant R. SPAEMANN, Die christliche Reli-
gion und das Ende des modernen BewuBtseins, Communio 8(1979) 251-270; DERrs.
Einspriiche. Christliche Reden, Einsiedeln 1977. Gute Ubersicht und theologische Wer-
tung bei W. Kasper, Der Gott Jesu Christi, Mainz 1982, 18-24, 29—43; P. VANZzAN, Art.
Secolarizzazione, Dizionario Interdisciplinare Teologico, Torino 1977, III 220-231.

2 Immer noch lehrreich H. HEmMsoETH, Die sechs groBen Themen der abendlin-
dischen Metaphysik (vgl. Anm. 8).

24 A. HAUSER, Sozialgeschichte der Kunst und Literatur, Miinchen 1975, 671f., 682—
705, 776ff. Vgl. das Urteil von H. FREYER, Theorie des gegenwirtigen Zeitalters, Stuttgart
1955, der meint, daB mit dem Beginn der industriellen Ara, also um die Wende des 18.
zum 19. Jahrhundert, eine weltgeschichtliche Zisur erster Ordnung eingetreten sei, ver-
gleichbar wohl nur mit dem Ubergang des Menschen zur SeBhaftigkeit am Anfang des
Neolithikums (S. 81).



132 Offenbarung und Neuzeit

Im Folgenden wird in jedem Abschnitt gezeigt, wie der zur Frage
stehende Grundzug der Offenbarung in der Neuzeit ausgebildet, zu
seiner Hohe gebracht und schlieBlich verbraucht wird, um endlich
einige Sehnsiichte, die die Menschen am « Ende der Neuzeit» im Banne
halten, besser zu verstehen und von der Offenbarung her unsere Stunde
neu als Stunde Christi begreifen zu lernen.

1. Die Freiheit als Subjektivitit

Es bedarf keines Beweises, wie sehr die fortschreitende Neuzeit von
und in der Entdeckung des Eigenstandes des Subjekts, vom Kampf um
die Verinnerlichung lebt. Hier erst, so kénnte man mit Gogarten sagen,
wird der Mensch zum erwachsenen Sohn, hier erst verliert das Allge-
meine seinen Primat vor dem Individuellen, hier erst werden so unver-
zichtbare Wirklichkeiten wie die Menschenrechte, eine ihrer selbst
bewullte Freiheit, ein GegeniiberstandsbewuBtsein zu Gott und zum
Kosmos wirklich?®. Hier erst vollendet sich also die Sinnspitze der
Schopfungs- und Offenbarungsgeschichte. Dabei wird bis hin zu Hegel
das Subjekt keineswegs aus seinen Bezichungen zum Absoluten entlas-
sen, vielmehr wird es in steigender Zugehorigkeit und gleichsinniger
Verwirklichungsgeschichte mit ihm gedacht. Es geht bei Descartes,
Leibniz, Kant und Hegel durchaus noch um Metaphysik, um universal
begriindbare Erkenntnis, um allgemeine Ethik, um das Denken des
Absoluten. Und doch vollzieht sich in diesem Ringen um die zentrale
Stellung des Menschen im Seinsgeschehen ein Prozel3 der Ablésung und
der Absorbierung in Bezug auf das Absolute. Der freie Gegeniiberstand
von Gott und Mensch wird unter den neuen Reflexionsbedingungen
immer mehr in einen Prozel3 gegenseitiger Objektivierung hinein auf-
gelost (oder verfestigt), in welchem einer der Beziehungspole verabso-
lutiert oder ihr Zusammenhang als solcher strukturalisiert oder natura-
lisiert wird. Es kann dann nicht anders sein, als dal3 in jedem Fall der
Mensch, der das Absolute aus-gedacht hat, als Sieger aus dem Refle-

25 HEIMSOETH, 2.2.0. 195; W. ScHuLz, Philosophie 247-334, 848f. VaNzAN, a.a.0.
223f. -



Offenbarung und Neuzeit 133

xionsgang hervorgeht?®. Er ist jetzt das abgeléste Absolute, der freie
Eigenstand, der Zielpunkt einer Geschichte der Emanzipation.

Das Bild vom Gott-Menschen bleibt selbstverstindlich von diesem
Befreiungskampf nicht unberiihrt. Christus erscheint nicht mehr als
Offenbarer Gottes, sondern als historisches Subjekt, als vollkommene
Offenbarung des Menschen (nach welchen Idealen seine Menschlich-
keit auch immer entworfen sein mag), schlieBlich als Objekt der histo-
risch-kritischen Analyse. Er bleibt bestenfalls ein Modell des Befrei-
ungskampfes des Menschen, seine Demut Gott-Vater und seine Herr-
schaft der Schopfung gegeniiber werden véllig eingeebnet.

Merkwiirdig nur, daB im Augenblick der endgiiltigen Emanzipation
des Menschen von Gott diesem neuen Eigenstand gleichsam von innen
der Boden unter den Fiilen entzogen wird. Die GroBartigkeit des Ichs
ist bereits entmythologisiert, wihrend sein Mythos noch entsteht. Es
wird zum Objekt einer Produktions- oder Evolutions- oder Trieb-
geschichte degradiert, als Krankheit entlarvt und schlieBlich in man-
chen popularisierten Formen der Psychoanalyse als Opfer anonymer
Krifte seines inneren Energiehaushaltes denunziert. Die Ohnmacht
seines Geistes wird auch von der philosophischen Anthropologie (etwa
des spiteren Scheler) hervorgehoben. Die Existenzphilosophie schlieB3-
lich kann ihren eigenen Grund, die Freiheit, nur noch als absurden
Abgrund feiern und fiirchten ; das einsame und herrliche Ich findet sich
endlich im modernen Roman durchgehend unbarmherzig von innen
her analysiert und nach auBBen in ein Klima gnadenloser Isolation aus-
gesetzt. Ein Kult des Mif3vergniigens macht sich breit. Liberalismus und
Kapitalismus werden als blasse und scheinmichtige Endformen eines
falschen Subjektivismus iiberfithrt??, schlieflich die ganze biblische und

26 Zu dieser Dialektik und ihrem Reflexions- und Geschichtsgang, hinter und in dem
sich die Genese einer Funktions- und Strukturontologie verbirgt, die unmerklich das
Substanzdenken unterhshlt und ersetzt, vgl. H. RoMBACH, Substanz IT 455ff. ; DERSs., Die
Gegenwart der Philosophie, 71-75 u.6.

27 Vgl. S. Freup, Das Unbehagen in der Kultur, WW XIV, Frankfurt 1948, 419-
506 ; Scuurz, Philosophie 326-334; 419—463; H. FREYER, Theorie 135ff.; RomBAcCH,
Gegenwart 77ff.; man beachte auch die schwankende Beurteilung des Erbes der Auf-
klirung wie der gegenwirtigen Lage bei Vertretern der kritischen Theorie und neuen
Linken, dazu der von ]. HABERMAS hrsg. Sammelband: Stichworte zur <Geistigen Situ-
ation der Zeit>, Frankfurt 1979, der auch von OLLiG kommentiert wird (Zeitdiagnose
350-362). Zu den Gefahren einer einseitigen Emanzipationsideologie vgl. ].B. METz,
Erlosung und Emanzipation, in: L. ScueFrczyk (Hisg.), Erlésung und Emanzipation
(Quaest. Disp. 61), Freiburg 1973, 120-140, hier 127ff.



134 Offenbarung und Neuzeit

neuzeitliche Anthropozentrik verdichtigt, die Welt einfachhin als Aus-
beutungsobjekt und Abfallhalde miBbraucht zu haben?8. Was bleibt, ist
eine gihnende Leere, der Mensch findet sich als namenloses Partikel
einer GroBstruktur oder Gesellschaft wieder.

Kurzum, die Geschichte der Selbstherrlichkeit des neuzeitlichen
Menschen (ohne deren Er-rungenschaften keiner von uns heute leben
kénnte und méchte!), seines Kampfes um Selbstverwirklichung (der
heute in einen bodenlosen und morbiden Kult ausartet) hat ein allzu
ruhmloses Ende gefunden.

Wohin soll es gehen ? Keineswegs kann die Aufhebung oder Auf-
16sung des Individuellen das Ziel sein. Geht nicht die Sehnsucht und der
Anruf unserer Stunde dahin, nach der Entmythologisierung der Per-
sonlichkeit die klare Kontur einer jeden Person in ihrer einmaligen
Verantwortlichkeit, in ihrer Pro-existenz, neu zu entdecken ? Wichst
nicht ein Verlangen nach iiberschaubarer Gemeinschaft (fiir die freilich
die niichtern tragenden Formen noch fehlen), nach Ausbildung einer
Freiheit fiir den anderen? Zwar wird in alledem der Mythos der Per-
sonlichkeit entzaubert, aber doch das Individuum in seiner Stellung
moglicherweise gerettet. Und kénnte in einem solchen Ethos nicht die
Welt, ja sogar der Schopfer ein neues Gesicht gewinnen, neu und
tiberraschend zum Gegentiber werden 22

2. Die Relation als Struktur

Auch der zweite Wesenszug der Offenbarung, ihre « Relativitit» hat
erst in der Neuzeit ihre volle und in ihren Konsequenzen vielleicht
noch gar nicht ausgeschrittene Ausformung erfahren. Die Entzaube-

?8 Vgl. E. DREWERMANN, Der tédliche Fortschritt. Von der Zerstérung der Erde und
des Menschen im Erbe des Christentums, Regensburg 1981.

2 Der Zusammenhang zwischen der Destruktion der Persénlichkeit und ihrer < Auf-
hebung) in eine neue zwischenpersonale Verantwortung als der kiinftigen Gestalt des
Ethos wird von Denkern verschiedenster Herkunft gesehen. Man denke z.B. an RomaNo
GuarpINi, Das Ende der Neuzeit 68f., 73f.; H. JoNas, Das Prinzip Verantwortung,
Frankfurt 1979; Scuurz, Philosophie 698-840, 851ff.; E. LEvinas, Totalité 168-191,
281ff.; C.F. voN WEIzsACKER, Der Garten des Menschlichen, Miinchen 1977. Vgl. auch
den Zusammenhang von Identitit und weltweitem—herrschaftsfreiem Dialog bei Haber-
mas: OLLIG, Zeitdiagnose 369 ; dazu auf sehr reflektierte Weise aus handlungstheoreti-
scher und theologischer Sicht: ]. HEINRICHS, Freiheit—Sozialismus—Christentum. Um eine
kommunikative Gesellschaft, Bonn 1978, 78—116.



Offenbarung und Neuzeit 135

rung und Entdivinisierung der Schépfung, das Ernstnehmen ihrer Vor-
liufigkeit und Hingespanntheit auf eine umgreifende Ganzheit, die sie
doch in sich selbst als ganze reprisentiert, die innere Hinordnung der
einzelnen Teile aufeinander bis hin zum restlosen Dienst- und Funk-
tionscharakter der « Welt» als ganzer wie aller ihrer Teile unter- und
fireinander, so dafB3 ein Stand nur in der Liebe, also in der gelebten
Relativitit zu gewinnen ist, all dies hat sich ernsthaft erst in der Meta-
physik der Neuzeit ausgetragen. Es sei erinnert an den Gedanken des
Weltorganismus bei Cusanus, die Dimensionenlehre des Descartes, das
Reprisentationsprinzip bei Leibniz, die Implikations- und Unendlich-
keitslehren bei Giordano Bruno oder Spinoza, die Ordnungslehre des
Pascal und endlich den alles krénenden und zueinander vermittelnden
Vermittlungsgedanken bei Hegel. Die Welt, das Seiende, der Mensch,
sie werden in allen diesen Systemen nicht mehr substantial als In-
sich-Stand gefal3t, sondern eben «struktural». Unter «Struktur» wird
hier (versuchsweise) jene tendenziell unendliche, nach innen (zu wei-
terer Differenzierung) und nach aul3en (fiir jede Form von Assimilation)
restlos offene, stindig bewegte und bewegende, schwingende Ganzheit
verstanden, die sich in jedem ihrer Glieder ganz und doch unendlich
variabel ausdriickt, und deren Glieder sich ihrerseits in stetig wechseln-
den Spannungs- und Losungsverhiltnissen in bezug auf jedes andere
Glied neu bestimmen und definieren miissen3?. Schon der vorliegende
Definitionsversuch ist im Grunde eine «Siinde » gegen das Strukturden-
ken, da sich dieses eben iiberhaupt nicht definieren, sondern nur
geschichtlich vollziehen liBt. Und selbst dies geschieht zumeist in
anonymer Gestalt, wie sie, um Beispiele auf verschiedenen Ebenen zu
nennen, die Willensbildung in einer offenen demokratischen Gesell-
schaft, die Allherrschaft des Zeitgeistes in einer Epoche oder die All-
gegenwart Gottes in der Welt zeigen, alles reine Wirk-lichkeiten, die
sich in jedem ihrer « Teile» ganz auswirken und sich doch in keinem
erschépfen oder so recht greifbar werden. Wir stehen also vor (oder
besser: in) einer neuen Form der Weltanschauung, die in sich keines-
wegs unchristlich ist. Dennoch hat sie durch die faktische Unterhsh-
lung der Substanzmetaphysik (zu der sie eigentlich keine Konkurrenz

3% Etliche Elemente des Definitionsversuchs verdanken sich den Untersuchungen
von H. RomBAcH (Substanz I 14ff. ; II 505-514), die m.E. in der Theologie noch nicht
geniigend beachtet worden sind. Zur Beschreibung des Vorgangs auf allen Ebenen der
Wissenschaft vgl. Scuurz, Philosophie 12-245.



136 : Offenbarung und Neuzeit

bildet, sie ist vielmehr nur eine andere Weise der Wahrheitssichtung
und -findung) konkrete, teilweise schwerwiegende und verheerende
Auswirkungen gezeitigt, die ein jeder spiirt.

Von der Offenbarung her betrachtet, kann man als den entschei-
denden «Strukturmangel» der neuzeitlichen Entwicklung die Aufls-
sung des Verhiltnisses von Empfingnis und geschmeidig-verfiigharer
Antwort in der « Konzeption» der Welt denunzieren. Threr konkreten
« Aufhingung» beraubt, ist die Welt nurmehr relative Binnenstruktur,
negative Unendlichkeit, letztlich totalitire Beliebigkeit. « Alles ist rela-
tiv» wird zum wohlfeilen Schlagwort der Weltkonzeption, da ja nie-
mandem mehr ein Wort gegénnt und erst recht keinem mehr eine
Antwort geschuldet wird.

Alles ist relativ, nichts hat Wahrheit, Wert und Stand in sich, die
zerbrechliche Erfahrung des Einzelnen verliert ihre Plausibilitit, denn
alles ist nur noch hypothetisch und perspektivisch wahr, ist wirklich nur
in einem universalen und doch jederzeit aufhebbaren Forschungs-
zusammenhang.

Auch der Mensch wird von dieser Bewegung erfal3t, seine Wahrheit
besteht je linger desto mehr lediglich in seiner Funktion fiir das Ganze,
wobei dieses Ganze in sich auch nur ein Funktionskreislauf ist, ein
Getriebe der Sachenverwaltung, welches mit einem angepaf3ten, nor-
mierten, produzierenden und konsumierenden, mithin reduzierten und
ersetzbaren Menschen «rechnet». « Das Netz, das wir denkend iiber die
Wirklichkeit werfen, ist gleichsam ein Logos, der sich nicht inkar-
niert»3!. Solcher Uberwurf wird sich in zwei Richtungen auswirken.
Einmal verengt sich die Welt des Menschen zu einer (scheinunendli-
chen) Umwelt, zur fixierenden Endlosigkeit des « sekundiren Systems ».
Gleichzeitig kann der Weltzusammenhang als Ganzheit in seiner
unendlichen Totalitit und Gesetzlichkeit vom unendlichen Prozel3 der
Forschung in seiner Grenzenlosigkeit durchschaut und in der Meta-
physik und Physik gleichermaBen integrierenden « Mathesis universa-
lis » auf mathematische Formeln gebracht werden 32, ein Prozel3, dem in
anderer Schattierung die Naturmystik der Romantik priludierte.

*! FREYER, Theorie 92; seine Beschreibung des « sekundiren Systems » (88—116) wird
im Grunde von GuArDINI (Masse—Technik—Zivilisation als Stigmata der vergehenden
Neuzeit) und SPAEMANN geteilt.

32 RoMBACH, Substanz I 281-288 ; II 488ff; DERrs., Gegenwart 44—49 ; HEIMSOETH,
Die sechs groBen Themen 27-59.



Offenbarung und Neuzeit 137

DaB in dieser Form der Rationalitit christliche Motive und humane
Freiheitmoglichkeiten lebendig sind, bedarf keiner Diskussion 3. Nur
wird gerade eine derart totalisierende Strukturontologie einer ge-
schichtlichen Ortung bediirfen, um sich nicht in gnadenloser Beliebig-
keit zu verlieren, die dann ihrerseits als totalitire Gegenbewegung die
Ideologie auf den Plan ruft. Diese wird einfach notwendig, um dem
Menschen eine rundum alles erklirende, wissenschaftlich gesicherte
und emotional einbergende Heimat, eine Nische zum Uberleben zu
bieten, in der dann wirklich alles «substantiell » versteinert und darin
behaftbar und tiberschaubar wird 4.

In die Klemme zwischen Forschungsstruktur und Ideologie geraten,
wichst unter uns (wenn auch noch vielfach in anachronistischer Weise)
die Sehnsucht nach einem Stichwort, nach etwas, das frei vernommen
werden und dem man freien Gehorsam schulden kann, weil man einem
solchen GroBeren den eigenen Wert und Ort, die Freiheit verdankt. Ein
Woher dieser Freiheit, dieses Seindiirfens, ein Stand im Eigensein, eine
Richtung der Anbetung, sind das nicht Koordinaten einer christlichen
Relativitit, die am Ende der Neuzeit neue Aktualitit gewinnen kénn-
ten??

3. Der Bund als Gesellschaft

In merkwiirdigem Kontrast zum Individualismus und Freiheits-
streben findet sich in der Geschichte des neuzeitlichen Menschen eine
Tendenz zur Vergesellschaftung des Individuums auf allen Ebenen.
Dies ist zunichst nicht verwunderlich, denn auch in der Bibel besteht
kein abstrakter Gegensatz zwischen Gleichheit und Freiheit, vielmehr
ist der Einzelne immer schon enteignet in eine Wir-Sendung hinein,
wihrend die Gleichheit der Menschen in ihrer geschopflichen Einma-
ligkeit und Solidaritit wurzelt.

33 RoMBACH, Substanz I 22-28 (und die dort aufgefiihrten Zeugnisse Teilhard de
Chardins und Jaspers’) ; zum Gott—Welt—Verhiltnis und zur Schépfungsmetaphysik bei
Cusanus und Meister Eckhart ebd. 140-226; W. KeErN, Art. Gott—Welt—Verhiltnis,
SM II 522-529.

3% FREYER, Theorie 117-133; dazu unten Kapitel 11,8,

3% GuARDINI, 2.2.0. 114f.; SPAEMANN, Die christliche Religion 269. Auf heutigem
Niveau hat ]J. HEINRICHS einen Beitrag zur Handlungstheorie geliefert, der sich auf eine
auch theologisch relevante Relationsontologie hin 6ffnen soll, vgl. Reflexionstheoreti-
sche Semiotik, 1. Teil: Handlungstheorie, Bonn 1980, bes. 27-48; 135-147.



138 Offenbarung und Neuzeit

Prekir und gefihrdet blieb das Gleichgewicht allerdings stets, wie
schon die in der Apostelgeschichte und den Paulusbriefen bezeugten
Konflikte zeigen. Alles hingt daran, dal3 der Einzelne wie die solida-
risch strukturierte Gemeinschaft sich von dem gleichen metakommu-
nikativen Grund (den wir christlich als Logos und Geist Gottes anspre-
chen diirfen) getragen und eingefordert wissen. Wird dieses geistige
Band zerst6rt, so zerfillt der Dialog, es entstehen die Antagonismen
zwischen Individualismus und Sozialismus, die alle Beziehungsebenen
und Wirklichkeitssphiren auf ihre abstrakte Linie hin durchzugestalten
versuchen. Jede Nation versteht sich plétzlich als auserwihltes Volk,
der Staat wird zum Reprisentanten, zur Inkarnation des Geistes Gottes,
bis endlich der Mensch nur noch als Rollentriger eines gesellschaftli-
chen Systems betrachtet und behandelt wird. Die freie und dramatische
Geschichte der Zuordnung von Sendung der Person und Sendung des
Ganzen wird naturalisiert, und selbst die Geschichtsschreibung der
Emanzipation unterliegt diesem Sog. Es entsteht eine ideologisierte
Siegergeschichte, in der es im Grunde gar kein Subjekt mehr gibt. Es
fehlt die freie Herrlichkeit des Dienens, die Eingebundenheit in die
Treue, die Wiirde des Scheiterns, niemand ist mehr « gesandt », alle sind
nur noch Teile einer « Bewegung», auch das Proletariat enthiillt sich am
Ende als Instrument einer Naturdialektik 3.

«Sozialismus » und «System » sind (mit « Struktur ») die Zauberworte
der neuen Utopien und Anti-Utopien, jedermann wird einfach dahinein
verrechnet, ob er mag oder nicht. DaB solche Utopien mittlerweile zu
Alptriumen geworden sind, braucht nicht erst gezeigt zu werden. Selbst
die meist anonym bleibenden Gegen- oder besser Verweigerungsbewe-
gungen, die sich in Privatismus, Ohne-mich-Haltung, Staatsverdrossen-
heit oder einem diffusen Unbehagen 4uBlern, werden wieder nur kol-
lektiv als Stimmung gelebt und bleiben damit ein Negativklischee des
Abgewehrten. Niemand vermag dem Maschennetz kollektiver Eindi-
mensionalitit zu entrinnen.

Es wird deswegen zu den dringlichsten Zukunftsaufgaben gehéren,
die verschiedenen Handlungs- und Bezichungsebenen (etwa wirtschaft-
lich-technisches, politisch-strategisches, sozial-kommunikatives und
metakommunikativ-wertbezogenes Handeln) besser zu unterscheiden
und einander klarer zuzuordnen, um Raum zu lassen fiir konkrete Uto-

% MEeTz, Erlésung und Emanzipation 127-134.



Offenbarung und Neuzeit 139

pien und die kleinen Spriinge lebendiger Freiheit'*’. Erst dann wird die
vage schweifende Sehnsucht nach Identitit des Einzelnen, die sich auch
im gelebten Einsatz und stellvertretenden Einstand fiir den anderen
konkretisieren mdchte, der wachsende Sinn fiir Originalitit und Krea-
tivitit des Einzelnen einen realen Ort bekommen. Andernfalls macht
sich die weit verbreitete Gegenbewegung zur Technik einer romanti-
sierenden Irrationalitit schuldig und bleibt Sklave dessen, was sie
bekampft.

Eine christliche (letztlich trinititstheologisch) fundierte Anschau-
ungslehre von der Versohnbarkeit der Einzelheit des Einzelnen mit
seiner Urverbundenheit und Eingeflochtenheit in das Geschick des
Ganzen wire sicher eines der Desiderate gegenwirtiger Theologie, eine
Synthese, die sich wahrscheinlich weniger konstruieren als vielmehr
«erzihlen» und leben 148t 2.

4. Die Geschichte als Fortschritt

Wihrend in der antiken und mittelalterlichen Welt die Kategorie
der Geschichte nicht als alles umgreifender Horizont des Erlebens und
Seins aufgefaB3t, sondern bestenfalls als akzidentelle Verinderung an
einem substantiell bestehenden Sein betrachtet wurde, so bricht mit
dem Auftakt der Neuzeit das Geschichtsdenken mit Macht ein??.

Immer stirker werden die Kategorien des Dynamischen, des Vita-
len, des Sich-Entwickelns herrschend. Selbst das Vergehen und Zersto-
ren gewachsener Form wird nicht mehr mit Schaudern und Schrecken
beobachtet, sondern eher als Zeichen eines unbegrenzten Werdens
gefeiert. Verinderung, Neuwerdung, Fortschritt sind bereits in sich
sinnvoll und erstrebenswert, sie werden gar zu Kennzeichen des Seins
tiberhaupt. Alles wird in den Rausch der Werdewelt mit hineingerissen,
seit der Romantik und Hegel sehen sich selbst die Vernunft und Gott
einem Geschichtsprozel3 eingeschrieben, dem Tribunal der Menschen

37 Dazu ]. HEINRICHS, Freiheit—Sozialismus—Christentum 35-77.

38 METz, Erlésung und Emanzipation 137-140 ; ScHuLz, Philosophie 145-207, 743~
747, 781-797; OLLIG, Zeitdiagnose 369f., 375ff.

3 HEiMsOETH, Die sechs groBen Themen 148-170; dies gilt auch trotz der nuan-
cierenden neueren Forschung, die die jiidisch-christlichen Hoffnungsfermente in der
mittelalter]. Geisteswelt ans Licht geférdert hat; vgl. M. SEckLER, Das Heil in der
Geschichte. Geschichtstheologisches Denken bei Thomas von Aquin, Miinchen 1964.



140 Offenbarung und Neuzeit

und ihrer verniinftigen Entwicklung unterworfen. Das Absolute ver-
liert den Charakter der Geschichtsentlegenheit, die Geschichte verliert
dafiir die Kontingenz ihrer Gegebenheit, ihr freies Woher und Wohin.
Sie wird vielmehr zum alles umfassenden Totum, zur allmichtigen
Selbstbewegung, die ihre kleinen Ziele, ja ihr Sinnziel selbst aus sich
heraus gebiert. Die Philosophiegeschichte wird zur Geschichte der
Konstruktion einer absoluten Geschichtsphilosophie, die sich aus sich
heraus griindet, ihren eigenen Werdegang in seiner logischen Unaus-
weichlichkeit (re-)konstruiert*. Es entsteht ein gewaltiges Uberge-
wicht der Gesamtgeschichte tber die Einzelgeschichten, wird doch
erstere mit dem Werden der Vernunft und Gottes selbst identifiert. Und
dies muB so sein, denn wie anders soll sonst ein kontingentes Gesche-
hen als Sinn- und Offenbarungsvollzug gelesen und vom Menschen
verstanden werden. Ein solcher Ansatz zeitigt eine doppelte Konse-
quenz. Endliche Zeit wird einmal unter einen unendlichen Zeitdruck
gebracht, muB sie doch unendlichen Sinn aus sich heraus produzieren,
sie gerdt in den «StreB». Nichts ruht mehr in MuBle in der je eigenen
Gegenwart, alles ist vielmehr hingespannt auf die Geburt der Endzeit,
Zeit wird zum Fortschritt in eine absolute (und doch aus ihr selbst
hervorgetriebene) Zukunft hinein.

Zugleich verlieren die Einzelgeschichten ihren Einzelsinn, sie wer-
den vielmehr nur als Stationen, als Durchgang einer gréBeren Verwirk-
lichung, als Vorstufe einer sich selbst reproduzierenden Unendlichkeit
geduldet — oder verworfen. Alle Geschichte wird mediatisiert, ist
bestenfalls Vor-Geschichte des Kommenden und wird als solche an das
Urteil der Geschichtsphilosophen oder Revolutionire, in jedem Fall
aber an die Sieger ausgeliefert, die die Bécke von den Schafen wohl zu
scheiden wissen und vom absoluten Ende her die Vorlaufgeschichte
sichten und ausbeuten konnen. Geschichte als solche ist damit im
Grunde zerstért, sie wird zum Requisit, zur Fundgrube der Ideologien,
zur entbehrlichen Vorstufe irgendeiner Eigentlichkeit. In einem derart
sikularisierten Messianismus und Chiliasmus, einer so organisierten
Vorsehung wird das Ressentiment zum Diktator der Geschichtsschrei-
bung, es triumphiert die Ideologie, die nichts anderes ist als die Fiktion
eines absoluten Verstindnisses kontingenter Geschichte. Diese steht

40 RomeacH, Die Gegenwart der Philosophie 50-54, 81f.; ScHuLz, Philosophie
492,



Offenbarung und Neuzeit 141

freilich immer schon in einem Dilemma, an dem sie letztlich zerbricht.
Sie weill nidmlich die freie Zuordnung von Einzel- und Gesamtge-
schichte nicht zu wahren. Einerseits mul sie an die Verantwortung des
Einzelnen und seine Freiheit appellieren, andererseits aber an die pro-
gnostizierte Naturnotwendigkeit des Prozesses glauben, der irreversibel
seinem totalen und jetzt schon wirksamen Ziel zulduft .

Daf eine solche iibermichtige Konstruktion von innen zerbréckeln
und einem Skeptizismus weichen muf, liegt auf der Hand. Schon in der
Zeit der Romantik zerbricht die Einheit der Fortschrittsgeschichte.
Eine diffus-anachronistische Nostalgie (die sich merkwiirdigerweise
dem Mittelalter zuwendet) und eine gewaltsame Utopie sehen sich
immer mehr unterlaufen vom Versinken des Menschen in der blofen
Gegenwart des Produzierens und Konsumierens und vom Interesse des
Einzelnen an seiner vollig privaten Einzelgeschichte. Die Psychoana-
lyse, ungeachtet ihrer mythologischen Geschichtskonstruktionen, inter-
essiert sich im Wesentlichen nur noch fiir die gestérte Dynamik des
Mechanismus der Einzelbiographie, die Existenzphilosophie entdeckt
die Geschichtlichkeit als Existential des Einzelnen in seiner Geworfen-
heit. Auch dem Historismus werden endlich die zunichst noch geheg-
ten universalistischen oder lebensphilosophischen Anspriiche fraglich,
die Geschichtswissenschaft entwickelt sich zur Historie, zur unendli-
chen Forschung nach riickwirts und verliert (oder gewinnt?) sich in
einer Unzahl an Einzelanalysen?. Nur in duBerster Anstrengung
gelingt es der Hermeneutik, das geistige Band zwischen dem Historiker,
dem miihsam rekonstruierten Objekt und der Gesamtentwicklung zu
kniipfen. Die Kimpfe um den historischen (oder kerygmatischen oder
liberalen) Jesus im Umfeld der kritischen Exegese legen davon ein
beredtes Zeugnis ab. Immerhin hat man mit den letzten genannten
Entwicklungen wieder zu einer heilsamen Niichternheit in der Betrach-
tung der Geschichte gefunden.

Am Ende der Neuzeit wird im allgemeinen unter den besonnenen
Denkern versucht, das Verhiltnis von Macht und Ohnmacht der Men-
schen in Bezug auf eine verantwortliche Gestaltung der Welt zu bestim-
men, die Vor- und Aufgegebenheit einer jeden Stunde und den kleinen

‘1 FREYER, Theorie 180, 208—220. Er meint wohl zu Recht, da3 ohne diesen gewal-
tigen VorschuB3 auf die Zukunft das Wagnis der Industrialisierung gar nicht zu leisten
gewesen wire.

42 Scuurz, Philosophie 508-552.



142 Offenbarung und Neuzeit

Spielraum unserer Freiheit ernstzunehmen, kurzum die Geschichte von
den Geschichtsphilosophien zu verschonen, ohne jedoch ihren univer-
salen Spannungsbogen, der nun einmal zum Horizont des Menschen
gehoért, zu negieren®?. Sind nicht damit, wenigstens in kargen und
bescheidenen Formen, die Proportionen der biblischen Geschichte
wiedergewonnen? Lebt nicht eine wachsende Sehnsucht unter uns,
Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft empfangen und abgeben zu
diirfen (in Reue, Dank, MuBle und Hoffnung), ohne Konstruktion etwas
iiber die Gezeiten der Geschichte zu erfahren und in unbefangener
Suche Spuren des Sinns in ihr entdecken zu diirfen?

5. Die Aussetzung als Aussatz

Das biblische Pathos des Nichts, des Nicht-Gott-Seins alles Ge-
schaffenen, des Erleidens der Ausgesetztheit Gottes in seinem Selbst-
einsatz wie das der Schutzlosigkeit des Menschen, der nur im wagenden
Vertrauen und Sich-Setzen auf Gott hin einen Ort findet, all dies
begegnet uns angesichts der erschreckend-beseligenden Entdeckung
der duBeren Unendlichkeit des Weltraums wie der Macht und Ohn-
macht im Blick auf die innere Unendlichkeit des Menschen in der
Neuzeit in zugespitzter und schmerzlich verschirfter Weise wieder.
Zunehmend gel6st vom Gnaden- und Schépfungsgedanken (eine Lok-
kerung, die sich in den Ubersteigerungen des Rechtfertigungszwanges
der Reformation schon anbahnte), wird dem Menschen die Wirklich-
keit zum Aussatz, in dem sich keine Spur des Eingesetztseins mehr
findet, zur Versuchung ohne ein Gegeniiber, zum Fall des Nichts. Alles
wird verifizierungsbediirftig, bedarf der Rechtfertigung durch seinen
Verstand und seine Tat, zunichst die religiése Existenz, dann der Gott,
schlieBlich die Objektivitit der Erkenntnis und die Existenz von Sein
und Sinn iiberhaupt. In bodenloser Ehrlichkeit (die noch nicht Trans-

3 In dieser Perspektive finden sich so verschiedene Denker wie ScruLz, Philosophie
470f., 602ff. ; FREYER, Theorie 215-217; RoMBACH, Substanz I 41 u.5. ; DERs., Gegenwart
100-104, Guarpini, Das Ende der Neuzeit 112f. ; H. Jonas, Das Prinzip Verantwortung;
O. MarQuarp, Wie irrational kann Geschichtsphilosophie sein, Ph] 79(1972) 241-253;
DERS., Frage nach der Frage, auf die die Hermeneutik die Antwort ist, Ph] 88(1981) 1-19.
E. DREwERMANN empfiehlt einen neuen AnschluB3 an die tiefenseelische Geschichte der
Archetypen des Menschen und seiner Triume, in welcher Natur-, Individual- und
Gesamtgeschichte versshnt beieinander sind (Der tédliche Fortschritt 153ff.).



Offenbarung und Neuzeit 143

parenz bedeutet) wird alles befragt, in seinem Nicht-Gehalt entlarvt, bis
schlieBlich in den verschiedensten Formen von Hegel bis Heidegger
und Sartre das Nichts als Grund des Seins bzw. der Existenz und ihrer
Freiheitsbewegung proklamiert wird. Die von der Existenzphilosophie
propagierte Nichtigkeit der Freiheit als dem letzten Grund des Denkens
wird man als konsequente Endgestalt der neuzeitlichen Denkbewegung
deuten diirfen 4.

Die bodenlose Freiheit des Geworfenseins und fragenden Entwer-
fens und die bodenlose Unendlichkeit des Seins bedingen und verzeh-
ren einander. So ist es nicht erstaunlich, parallel dazu in der Kunst einen
Kult der Versuchbarkeit, der Dekadenz, der nichtigen Abgriindigkeit
des Menschen zu finden (man denke nur an Baudelaire, Rimbaud,
O. Wilde oder d’Annunzio), eine Faszination durch die Tiefe der Leere
(die dem Kult des Ubermenschen der Renaissance bei Nietzsche oder
etwa dem friihen H. Mann nur zu genau entspricht), eine liistern-
traurige Freude an der Entlarvung der Nichtigkeit seines Wesens, viele
virtuose Wortspiele, die um eine leere Mitte kreisen. Da nimmt es nicht
wunder, daB3 sich das bestimmende Lebensgefiihl der Menschen als ein
abstraktes Ausgeliefertsein an anonyme und nichtige Michte (Kafka,
Musil), als eine Depressivitit oder « tristesse » beschreiben 148t, die ohne
Objekt bleiben, eine Traurigkeit, die sich oft in einen diffusen Groll, ein
aggressives Unbehagen fliichtet, deren Feind tiberall und nirgends lau-
ert und héchstens von den jeweiligen Ideologien allzu klar benannt
werden kann?. Dann mag sich die Langeweile, der Ekel am Sein
vielleicht einmal in sinnloser Tat, in zynischer Gewalt entladen, der
Ausweg der meisten Menschen kann demgegeniiber héchstens in der
Sicherung und Versicherung ihres kleinen Lebens, in der Flucht in das
nahe kleine Glick bestehen, ein Ausweg, der ihnen freilich von allen
Denkern, Revolutionidren und Aufklirern der Neuzeit verargt und
meist auch verleidet wird.

Und doch, meldet sich nicht in vielen Zeichen der sich neigenden
Neuzeit die Sehnsucht nach dem gewihrten Ja, nach dem Aufgang des
Seins und seines Wertes, nach dem Einsatz fiir etwas « Substantielles» ?
Setzt nicht jede Versuchung eine Positivitit voraus, jedes Nein ein Ja,

“¢ RomBacH, Gegenwart 77; DERS. Substanz II 487-489 ; ScHuLz, Philosophie 291—
315, 326f., GuarDpiNI, Neuzeit 51-56, 85.

 HAuser, Sozialgeschichte 682-705, 732-739, 834f., 964f., 1006f.; vgl. auch
E. FrIEDELL, Kulturgeschichte der Neuzeit (dtv 1169), Miinchen 1976, IT 939-1022.



144 Offenbarung und Neuzeit

jede Kritik etwas, das es zu unterscheiden gilt, jedes Gefiihl der Distanz
ein Wissen um Nihe ? Lebt der Mensch im Alltag nicht eher im Raum
einer Dingontologie und eines Personalismus, die um die Gegebenheit
alles Seins wissen ? 6

6. Die Vernunft als Ratio

Die VernunftgemiBheit der Schépfung und die Weltverwiesenheit
der Vernunft, der lichte Zusammenhang von Geist, Logos und Ge-
schichte, der sich zunehmend auch dem menschlichen Verstand ent-
birgt, all dies ist fiir eine Religion, die die Inkarnation des Logos verehrt,
eine Selbstverstindlichkeit. Steigerten sich im Raum der Offenbarung
jedoch Klarheit der Kontur und Tiefe des Geheimnisses, richtende
Schirfe des Wortes und seine zerbrechliche Verletzlichkeit und Ange-
wiesenheit auf eine vernehmende Vernunft miteinander, war in ihm
der Logos Dia-Logos, so droht in der Geschichte der Neuzeit eben
dieses Relationsgefiige zu zerbrechen. Die vernehmende und hor-
chende Vernunft entwickelt sich zum konstruierenden Verstand, des-
sen Instrument der abstrakte, losgeléste Begriff ist, der frei iber das Sein
verfiigt. Er vermag die gesamte Realitit nicht nur auf den Begriff zu
bringen, sondern auch zu «rationalisieren», in des Wortes doppelter
Bedeutung. Er durchleuchtet die letzten Aporien der Wirklichkeit, die
in ihm versshnt werden, um auch diese Durchleuchtung und Versch-
nung noch einmal in ihren Motiven zu hinterfragen und als Rationa-
lisierung zu entlarven. Die so durchleuchteten (Meta-) Strukturen wer-
den schlieBlich zum Zweck kalkulierter Effizienz in rationelle Ablidufe
hinein formalisiert.

Auch diese Entwicklung hat in der Romantik ihren Auftakt und
ersten Hohepunkt. Sie entdeckt zum ersten Male (wenigstens fiir brei-
tere Schichten) die leere Unendlichkeit fiir das Lebensgefiihl der Men-
schen, die negative Grenzenlosigkeit der Kette der Hypothesen und
Falsifikationen, in der Ziel an Ziel und Begriff an Begriff gereiht werden
kann, ohne doch je etwas zu erreichen oder auch nur zu verstehen *’. Die

% Zu der notwendigen Versshnung von Funktions- und Dingontologie vgl.
RomsAcH, Substanz I 50-54.

47 C.F. voN WEIzsAckeR, Der Garten des Menschlichen 60; SpaEMANN, Religion
254, 265.



Offenbarung und Neuzeit 145

Wirklichkeit erscheint nicht mehr als gegebenes Geheimnis, sondern
als stets neu zu webendes und aufzulésendes Ritsel, als grenzenloser
Funktionsmechanismus oder auch als endlos pulsierender und doch
nach alchimistischen oder «technischen» Regeln geordneter Organis-
mus; alles wird durchschaut, entlarvt, ironisiert und wieder rationali-
siert (man denke nur an die virtuose Prosa Heines), so dal man am
Ende nicht weil3, ob man es bei dieser Geistesbewegung (oder besser
Zeitstimmung) mit einem Maskenball tiberhitzter Vernunft, sozusagen
einem ExzeB3 an Aufklirung, oder mit deren Gegenteil, dem Gegen-
schlag eines kalt-exaltierten Gefiihls zu tun hat*®. Jedenfalls bleibt bei
einer solchen Versdung und Uberhitzung der Vernunftseite des Men-
schen der Gegenschlag nicht aus. Tanzt nicht schon die « Géttin Ver-
nunft» auf den Altiren einer entfesselten Revolution ? Und tatsichlich
steht schon auf dem Gipfel einer aufgeklirten Philosophie ein Denker
wie Kant fast hilflos vor der Irrationalitit des Willens und der Abgriin-
digkeit des Bésen. Und kiindigt sich nicht schon bei ihm ein Volunta-
rismus an, der iiber Schopenhauer und Nietzsche hinweg in unserem
Jahrhundert seine schaurigen Triumphe feiern sollte ?4° Umgekehrt
wird in romantischer Verwirrung eine im Grunde irrationale Ideologie
wie der Marxismus als Wissenschaft geradezu kultisch verehrt, bis
schlieBlich der ganze Spuk der Vernunft als iiberfliissig, als eitles Trei-
ben der Triebe entlarvt und der Fetisch einer revolutioniren Praxis
angebetet wird: Im Anfang war die Tat. Im iibrigen auch eine der
Theologie nicht unbekannte Dialektik: das Konstrukt eines liberal-
historischen Jesusbildes erweist sich letztendlich als bloBes Stimulans
einer reinen Orthopraxie (die im Grunde jenes schon vorentworfen
hat).

Solchen Schaukelspielen zwischen ortloser Vernunft und ziellosem
Willen setzt sich heute bei vielen denkenden Menschen (die nicht
unbedingt «Intellektuelle» sein miissen) ein mehrfacher Widerstand
entgegen. Man hat lingst begriffen, wie sehr eine ungeerdete Rationa-
litdt die Wirklichkeit eindimensional werden liB3t; schon lingst ist die

“8 So die iiberraschende Leitfrage der Darstellung der Romantik bei FRIEDELL, a.2.0.
— Man denke nur an die merkwiirdige Verbindung von mystischer Alchimie, naturwis-
senschaftlicher Argumentation und einer Metaphysik der Liebe, wie sie sich bei Schelling,
Goérres, Brentano, Baader finden ; Kunn, Liebe 196ff.

49 HEIMSOETH, a.2.0. 235ff. ; vgl. auch K. BarTH, Die protestantische Theologie im
19. Jahrhundert, Ziirich, 41981, 260-274 (das Bése bei Kant), 402—409 (Erlebnis und
Geschichte bei Schleiermacher).



146 Offenbarung und Neuzeit

Dialektik der aufgeklirten Vernunft von einer noch aufgeklirteren
Vernunft gnadenlos durchschaut worden, ohne dal3 eine solche ratio-
nale Destruktion der Ratio von sich aus die Gnade der Erlésung hitte
erdenken kénnen’?. Immer mehr wird demgegeniiber die Aktuierung
einer ganzheitlichen, weisheitlich geprigten, vernehmend-empfangen-
den Vernunft gefordert, die sich in ernste Verantwortung genommen
weil3’!. Die abstrakte Vernunft soll sich in ihren konkreten Geschichts-
gang einordnen lassen, sich relativieren, und in der Tat werden zuneh-
mend die Wechselbedingungen von Vernunft, Sprache, Handlung und
Geschichte untersucht?’?. Nicht zuletzt diirfte es kein Zufall sein, dal3
viele Denkbemiihungen um die Verséhnung von Phinomenologie und
Dialogik kreisen, in der auch etliche Intuitionen der Hegelschen und
Fichteschen Philosophie ihren Ort finden kénnten. Das Geheimnis des
Dialogs neu zu bedenken, scheint die Forderung der Stunde zu
sein’?,

7. Das Tat- Wort der Praxis

In merkwiirdiger Gegenliufigkeit zum Rationalisierungsprozel3 der
Neuzeit wird in ihr ein Pathos der Praxis (oder wenigstens des « Pra-
xisgedankens») bemerkbar, der sich mit der ersten Stromung vielfach
verschlingt und iiberkreuzt. Auch dieser Grundzug verdankt sich christ-
lichen Intuitionen, ist doch die Essenz christlichen Lebens eine vom
Logos inspirierte und in-formierte sakramentale Lebenspraxis der Liebe
(die insgeheim auch das vielgeschmihte und sicher allzu lang iiberfor-
derte Ideal des kontemplativen Lebens von innen erwirmte und erhell-
te). Insofern ist der Primat der praktischen Vernunft fiir die Griindung
einer Metaphysik bei Kant ein der christlichen Urintuition sehr nahe-

*® Im Gefolge von Benjamin, Adorno, Marcuse, zuletzt Habermas: vgl. OLLig, Zeit-
diagnose 355f., 368-370.

51 C.F. voN WE1zsAckeR, Garten des Menschlichen 85; OrvriG, ebd. 380f.

52 B. CAsPER, Einige sprachphilosophische Uberlegungen, a.2.0.

*3 Neben den schon genannten Arbeiten von Theunissen, Heinrichs, Levinas, vgl.
M. THEUNISSEN, Der Andere, Studien zur Sozialontologie der Gegenwart, Berlin 1965;
B. WALDENFELS, Das Zwischenreich des Dialogs. Sozialphilosophische Untersuchungen
im AnschluB3 an Edmund Husserl, Den Haag 1971; B. Casper, Das dialogische Denken,
Franz Rosenzweig, Ferdinand Ebner, Martin Buber, Freiburg 1965.



Offenbarung und Neuzeit 147

stehender Gedanke. Seit Kant ist nun der Seins- und Sinnwert von
Praxis, Erfahrung und sozialem Einsatz ins Ungemessene gestie-
gen 4,

Dies geschah allerdings in wachsender Losung vom Logos; es gibt
nichts Vorgegebenes und Vernommenes mehr, das es in der Lebenstat
auszudriicken gilte, Ziel der Aktion ist vielmehr das Noch-Nicht. Die
Praxis dient also der Herstellung eines kiinftigen heilen Zustandes und
wird immer mehr zum Teil einer unter Fortschrittsdruck gebrachten
eschatologischen Hetzjagd. Der ProzeB3 des Er-fahrens wird zum Me-
dium aller Erkenntnis, eine irgendwie vorgegebene Theorie kann es gar
nicht geben, weil letztlich alles unter dem Impetus eines revolutioniren
Verinderungswillens steht. Man konnte sagen, die Praxis laufe in Wis-
senschaft und Industrie, zumal aber in der Gesellschaft jeglicher Theo-
rie davon, wie es auch den Funktionalismus und Strukturalismus
zunichst nur als Praxis-Denken, nicht aber als reflektierte Theorie
gibt**. Auf die Dauer wird damit nicht nur ein neuer Moralismus, ein
entsetzlicher Leistungs- und Verifikationsdruck erzeugt (da erst in ganz
bestimmter Praxis Lebenssinn erwirkt wird), sondern alles Tun wird
zudem unsakramental, ja ausdruckslos. Es sinkt zum Modus des Man
herab, wird zum Besorgen, zum Her- und Hinstellen ; schlieSlich muf3
man ja etwas tun, ein Zwang, der sich bis in das Freizeitgebaren hinein
bemerkbar macht. Die Urwirklichkeiten des Lebens, Liebe, Glaube,
Hoffnung, verlieren ihre nur kontemplativer Anschauung (#heoria)
zugingliche Selbst-verstindlichkeit und geraten damit unter einen
gewaltigen Verifikations- und Erfahrungsdruck, dem sie auf die Dauer
nicht standhalten. Das zweckfreie Empfangen ist geradezu verpént, es
gibt nur noch die Orthopraxie und bestenfalls eine kritische Reflexion
auf deren Implikationen®. Damit ist aber schon der Umschlag ins

54 HEIMSOETH, a.2.0. 235-252. Nicht ohne Grund prisentiert W. Schulz alle Domi-
nanten der Neuzeit als Verwirklichungsformen: Verinnerlichung, Verwissenschaftli-
chung, Vergeschichtlichung usw.

’> RoMBACH, Substanz I 14,

56 Fiir Marx und Hegel wird diese Tendenz beschrieben bei ScauLz, Philosophie 557.
Besonders an- und aufregend wie zeittypisch ist der Aufsatz von J. NoLtg, Orthodoxie —
Orthopraxie. Skizzen zur Tendenz des Christlichen, in: Praktische Theologie heute, hrsg,
von F. Klostermann und R. Zerfal3, Miinchen — Mainz 1974, 682-691; vgl. ebd. die
Beitrige von G. HASENHUTTL, Erfahrung als Ort der Theologie (624—637), und P. SiLLER,
Reden wir von der Wirklichkeit (405—416). An vielen Aufsitzen dieses Werkes kann man
die fatale Nihe von Rationalismus (samt zugehdrigem kritischem Jargon) und einem
verzweifelten und aufgepeitschten Praxiswillen studieren.



148 Offenbarung und Neuzeit

falsche Gegenextrem markiert. Eine ihres Logos beraubte leere Praxis
treibt ein weltfernes Theoretisieren, einen ideologischen Jargon aus sich
hervor, ohne noch etwas zu sagen. Ein SendungsbewuBtsein ohne Sen-
dung, ein blindwiitiges Reformieren verenden immer wieder in leerer
Diskussion. Vernunft und Praxis enthiillen sich als wurzellos und schla-
gen stindig ineinander um, ohne sich noch gegenseitig zu berei-
chern.

Demgegeniiber 146t sich an vielen Orten eine Sehnsucht nach der
Verséhnung von Wort und Tat, Handlung und Sinn, vita activa und vita
contemplativa entdecken. Der aus der MuBBe geborene Vollzug, der sich
als Auftrag versteht, die sakramentale Einheit von Erinnerungs-,
Erzihl- und Gestaltungsgemeinschaft, in welcher die Praxis als Aus-
druck und Einsatz und die theoria als Sinnempfang gelebt und gefeiert
wird, sind dies nicht die Wirklichkeiten, deren Hege und Hut einer
kiinftigen Kirche anvertraut sind ?°’

8. Die Ganzbeit als Totalitit

Wenn es wahr ist, daf3 die Welt als das Ganz-Andere zu Gott doch
ganz in ihm lebt, daB sie im Pneuma teilhat am gottlichen Begreifen
ihrer selbst, so liegt der Gedanke nahe, dal3 die Welt sich absolut selbst
begriinden, sozusagen den géttlichen Schépfungsgedanken schopferisch
nachvollziehen und sich in solchem Nachdenken zu absoluter Gestalt
emporarbeiten kénnte. Ein solcher Vollzug der reinen Synthese von
Logos und Pneuma, Wort und Tat ist offenkundig das Programm der
Neuzeit. Die Philosophie als abgel6ste und absolute Gestalt menschli-
cher Selbstbegriindung erhebt immer dringlicher einen AuschlieBlich-
keits- und Allverwirklichungsanspruch, sie allein vermag die Ge-
schichte ihres Geistes auf den endgiiltigen dialektischen Begriff zu
bringen, in welchem selbst das Ganz-Andere Gottes als Gedachtes noch
mit dem Nicht-Anderen unseres Geistes in dessen eigenem Denken
zusammenfillt. Universalitit und Konkretheit, Gegeniiber und Einheit
finden sich in einem solchen Denkproze3 bleibend miteinander ver-
sohnt 8, Es offenbart sich nicht mehr ein freies Ab-solutum, ein mich-

*7 Metz, Erlésung und Emanzipation 138f.; OLLiG, Zeitdiagnose 385ff.
8 RoMBACH, Substanz I 282f., 350-354; DERS., Gegenwart 42, 54, 88-99;
HEmMsoETH, Die sechs grolen Themen 36f., 72f.



Offenbarung und Neuzeit 149

tiger Logos, der sich frei dem vom Geist belebten Denken kundtiite,
vielmehr denkt das Absolute sich selbst in der Reflexion des Menschen,
es wird der Logos erst aus der Reflexionsgeschichte des Pneuma heraus
geboren. Die Geschichte menschlicher Selbstreflexion und Geschichts-
begriindung wird zum notwendigen Gang des Absoluten selbst.

Aus einer solchen Weltanschauungs- und Weltvermessungslehre
entsteht mit notwendiger Konsequenz eine Weltverbesserungslehre;
der bild- und ortlose Gott wird geortet, er mull seinen Sinn in der
Bindung an eine ganz bestimmte Inkarnations- und Befreiungsge-
schichte finden. Dieser an sich nicht unchristliche Gedanke (nicht
umsonst kénnte man von einer Geburt der Dialektik aus dem jiidischen
Geist sprechen) wird nun unter den Bedingungen der industriellen
Gesellschaft, des sekundiren Systems zur Ideologie, zur universalen
Welterklirungs- und Weltverinderungslehre in parteilicher Absicht®?.
Da dem in die Kreisldufe einer Produktions- und Konsumwelt total
eingespannten und in sie hinein entfremdeten Menschen primire Ein-
wurzelungs-, Erfahrungs- und Ganzheitsfelder fehlen, wird eine kiinst-
liche Ganzheit in Form des ideologischen Geschichtsbewulltseins
geschaffen, in welcher sich wissenschaftliche Erklirung, deduzierte
philosophische Universalitit und eine alles umgreifende Lebenslehre zu
einer mechanisch-totalen Einheit verbinden. Die notwendig auftau-
chenden Gegner einer solchen (immerhin doch endlich bleibenden)
Projektion werden ideologiekritisch von ihren falschen Voraussetzun-
gen her entlarvt, es wird ihnen (meist mit Hilfe der Psychoanalyse)
nachgewiesen, daf sie aufgrund der Verdringung ihrer parasitiren
gesellschaftlichen Stellung ein falsches BewuBtsein entwickelt haben
und schlieBlich unvermeidlich der Wahrheit der richtigen Geschichts-
dialektik anheimfallen werden®.

Totalitarismus, Determiniertheit einer jeden Lebensregung, gna-
denlose Vereinzelung des einzelnen wie das stindig neue Hervortreiben
von Gegnern, die es zu demaskieren gilt, zerreiben die neuzeitliche
Reflexionsgestalt. Sie zerbricht in die Antagonismen einer eben vom

%9 Zum folgenden vgl. den instruktiven Uberblick bei K. LEnMANN, Die Kirche und
die Herrschaft der Ideologien, in: Handb. der Pastoraltheologie II,2, Freiburg 1966,
109-179, bes. 118—145. AuBerdem FreYER, Theorie 110—-133; ScHuLz, Philosophie 553—
566, 610-613, 624—627.

6 L EHMANN, 2.2.0. 125f., 142f. ; FREYER, Theorie 129-132; RomsacH, Gegenwart
94ff.



150 Offenbarung und Neuzeit

Menschen nie zusammenzuzwingenden Dialektik, sie wird gnadenlos
eindeutig und zweispiltig. Die Welt wird zum Schauplatz des Auftretens
nicht mehr miteinander zu versdhnender Machtanspriiche ; Technizis-
mus und private Angst, totaler Anspruch des Ganzen und Isolierung des
Einzelnen, Absolutheitsgebaren und faktische Ohnmacht, all das steht
gegen- und nebeneinander und kann nur noch von der Ordnung der
Konzentrationslager oder den weicheren Mechanismen einer gesell-
schaftlichen Totalitit zusammengezwungen werden.

Angesichts des Elends einer so hochgemuten Herrlichkeit wichst
die Einsicht, daB auch Neuzeit eben nur endliche Geschichte, eine der
vielen denkbaren Spiegelungen des Geistes und der Liebe ist. Es wichst
die Einsicht, da3 man die Geschichte von Logos und Pneuma (in ihrer
Unterschiedenheit!) weder einfach auf den dialektischen Begriff brin-
gen noch auf die Folter einer ganz bestimmten Praxis spannen kann.
Das Grundproblem der Neuzeit nimlich, wie der Mensch Macht iiber
seine Macht gewinnen kann, 146t sich eben so nicht I6sen®'. Die Nega-
tivitit der Leidens- und die zarte Schonheit der Liebesgeschichten sind
weder durch eine abstrakte Soteriologie noch durch irgendeine andere
Form der Reflexion einzufangen und in ihrem Geschick endgiiltig auf-
zuhellen. Alle Endlésungen verbieten sich hier. Ist es nicht an der Zeit,
zu lernen, daB die Freiheit des Menschen am Spielraum der Freiheit
Gottes hingt und in ihm lebt ? Und dal3 es wohl viel zu erzihlen gibt von
dem dramatischen Zusammenstol3 dieser Freiheiten (die doch einander
gehoren), aber eben nichts zu konstruieren und sogar recht wenig zu
«begriinden » 262

6! GuarpINI, Das Ende der Neuzeit, 87-96.

62 RomsacH, Gegenwart 102; Metz, Erlésung und Emanzipation 136, wo er sich
gegen eine trinititstheologisch fundierte Auflésung des Leidens in einer «rechtshegelia-
nischen» Theologie wendet. Das Gesagte gilt auch, wenn man — etwa mit Theunissen,
Hegels Lehre vom absoluten Geist, 27-59, 77-100 — die Vermittlungsfigur in der Hegel-
schen Theologie erheblich positiver beurteilt. Die Wirkungen seiner Philosophie sind
jedenfalls noch zwiespiltiger als vielleicht sein Denken selbst. — Fiir Habermas (bei OLLic
367f.) ist Hegels Philosophie der letzte groBangelegte Versuch, fiir das moderne BewuBt-
sein ein identititsverbiirgendes Wissen hervorzubringen, eine Aufgabe, die einst der
Mythos erfiillt habe. Gegen einen solchen Reflexionsmythos méchte er die flexiblere
Identitit einer globalen Kommunikation setzen (369f.).



Offenbarung und Neuzeit 151
9. Gott und Mensch: Der Gott-Mensch am Ende der Neuzeit

Blicken wir auf den Entwicklungsgang unserer Geistesgeschichte
zuriick, so hat sich uns die falsche Verabsolutierung der Welt, die fatale
Konkurrenz zwischen menschlicher und géttlicher Freiheit als Todes-
keim aller Bestrebungen der Neuzeit enthiillt. In dieser Konkurrenz
kam es immer wieder zu falschen Entgegensetzungen oder ebenso fal-
scher Identifizierung der Sphiren. Einheit und Gegeniiberstand, Ge-
gensatz und Zugehorigkeit, sie fanden nicht mehr zum Offenbarungs-
raum der Freigiebigkeit, in dem sie hitten zusammen gedeihen kénnen.
So kam es, dal3 zwar die einzelnen Charakteristika der Offenbarungs-
gestalt eine scharfe Ausprigung erfuhren, dann aber, da ohne Her- und
Zukunft, sich ins Beliebige verliefen. Zwischen ihnen entstanden heil-
lose Widerspriiche, sie wurden fiireinander zu Alternativen: Liberalis-
mus und Kommunismus, Praxisdenken und Rationalismus, Vereinze-
lung und Streben nach Totalitit, Fortschrittspathos und ein Gefiihl
elementarer Ausgesetztheit treiben sich gegenseitig hervor, verzehren
einander, schlagen ineinander um, bis schlieBlich jede von ihnen als
geistige Gestalt zerstort ist. UbermiBiges Weltvertrauen und dimoni-
sche Weltangst jagen einander, jede Form nimmt sich zu wichtig, alles
will absolut sein, notwendiger Teil einer notwendigen Begriindungs-
geschichte der Freiheit, die sich doch nie einholt.

So hat Guardini mit seinem niichternen Fazit, dem im Grunde alle
beigezogenen Denker zustimmen, recht. Die Menschenbilder des Idea-
lismus, Positivismus oder Existentialismus wie auch die Strukturbe-
schreibungen der modernen Anthropologie kénnen allesamt, so sehr sie
richtige Einzelziige beitragen, einen nachdenklichen Menschen nicht
befriedigen®. Sie wollen zuviel und halten zu wenig,

Mitten im Umbruch unserer Zeit haben sich indessen auch Signale
einer « neuen » Epoche angekiindigt, zwar schiichtern noch, kaum syste-
matisierbar, dennoch nicht ohne Kontur und Richtung. Mit allem
Vorbehalt seien sie im folgenden gesammelt und ein wenig geord-
net.

Allen Beteiligten ist klar, daB3 die Zukunft keine groBartigen Syn-
thesen erlaubt, sondern es in karger Niichternheit um die Grundlagen
humanen Uberlebens gehen wird. Guardini nennt als Wegmarken fiir

63 GuarpINi, Das Ende der Neuzeit 84f.



152 Offenbarung und Neuzeit

unsere Reise in die diirftige Nachneuzeit die Forderung der Verant-
wortlichkeit der Person, die Bildung niichterner Werkgemeinschaft,
ferner besonders nachdriicklich die Einbindung der Macht, die aber nur
gelingen wird, wenn Askese und Tapferkeit als Grundhaltungen neu
geschitzt werden. Zudem seien der Geist der Anbetung und ein per-
sonaler Glaube ohne Schnoérkel und ohne die Stiitzen einer naturalen
Religiositit erforderlich 4.

Inzwischen sind jedoch genauere und erniichterndere Fakten samt
den daraus zu ziehenden Folgerungen deutlich geworden. Angesichts
der Ideologisierung der Geschichte seitens der «Systeme» und der
Geschichtslosigkeit des Funktionalismus wird allenthalben die Schu-
lung des Sinns fiir die geschichtliche Gewordenheit, fiir den kleinen
Freiraum an Verantwortung und Entscheidung, fiir die Relativitit einer
jeden Deutung, Erscheinung und Epoche, also fiir die Demut des Gei-
stes angesichts seiner eigenen Geschichte gefordert®. Diese Verant-
wortung bezieht sich nicht auf selbstgefertigte logische Konstruktionen
eines Geschichtssinnes, sondern mul} sich als kommunikative Ver-
nunft, in der hérenden Demut und hochgemuten Klarheit des Gespri-
ches bewihren®®. Ein solches Gesprich als Vollzug einer Konsensge-
meinschaft in gewaltfreiem Dialog wiirde sich allerdings in sich selbst
verlaufen und kein Ergebnis zeitigen kénnen, wenn ihm nicht Ver-
pflichtung und Gehalt aus den Tiefen des Seins der Partner erwiichsen,
wenn es nicht fiir die primiren Wirklichkeiten von Liebe, Tod, Sprache,
Kunst offen bliebe. Vernunft muB also zu einer gebundenen, horchend-
tastenden werden, Riickbindungen suchen, die iber das Funktionale
des Augenblicksbediirfens hinaus fiir den frei gewihrten und doch
tragend-einfordernden Sinngehalt des Seins empfinglich sind¢’. Sol-

¢4 Ebd. 105-116.

5 RomBACH, Gegenwart 83—87; DERs., Substanz I 34—42; ScHULZ, Philosophie 602—
626, 841-854 ; FrEYER, Theorie 233-247.

% SchuLz, Philosophie 326ff. ; vgl. die schon genannten Autoren der dialogischen
Philosophie, bes. Heinrichs und Theunissen.

¢7 Vgl. OLLIG, Zeitdiagnose 384, und die Rede Dahrendorfs von der Ausgewogenheit
des Verhiltnisses von Ligaturen und Offnungen bei Optionen des Einzelnen (ebd. 360).
AuBerdem SpAEMANN, Die Religion 269; Romsach, Gegenwart 102ff. Zur Ambivalenz
der «Kehre» bei Heidegger, die in diesen Zusammenhang gehért, ebd. 71ff., 105fF.;
ScuuLrz, Gott 54f.; instruktiv fiir den ganzen Zusammenhang und seine theologische
Begriindung: E. Simons — K. HEckeR, Theologisches Verstehen, Philosophische Prole-

gomena zu einer theologischen Hermeneutik, Diisseldorf 1969, 149-173, 181-184, 196—
200.



Offenbarung und Neuzeit - 153

cher Dialog, solche religio lassen das Dasein und die Welt in ihrer
Mehrdimensionalitit und Pluralitit erst recht bestehen ; zum Reichtum
unseres gebrochenen Lebens gehort die nicht ins Eine zu zwingende
Vielfalt, ein heiteres und schmerzhaftes Sein-lassen-Kénnen des Plura-
len, vielleicht gar eine Vielfalt der Ontologien. Nur so entrinnen wir
der Gewalt einseitiger Weltdeutungen und Lebensmentalititen 68,
Der Theologie ist es an dieser Stelle aufgegeben, das Zueinander
von Verantwortung und Freiheit, Dialog und Identitit, Verpflichtung
und Vielfalt zu bedenken. Sie hitte von der Offenbarung her die Mittel,
die Extreme zu versShnen. Es hatte sich ja gezeigt, daf3 die Nihe Gottes
Abstand, Raum und Freiheit mit sich bringt, daB3 das Alles Gottes zum
Gegeniiber werden, und in einem konkreten und zerbrechlichen Ge-
geniiber das All jeglichen Sinnes erscheinen kann®. Identitit und radi-
kale Andersheit fanden sich im Offenbarungsdialog zwischen Vater und
Sohn personal vermittelt und versdhnt, eine Vermittlung in liebender
Freiheit, die ohne die Gesetze der Dialektik, ohne gewaltsame Kon-
struktion, ohne zwingende Macht auskommt, vielmehr als Symbol
erscheint, anfechtbar und zerbrechlich, und doch von innen heraus
michtig. Ein solcher Gott, in dem die Demut des Selbsteinsatzes und
der Wagemut des Sich-Aussetzens, Wort und Antwort, Macht und
Liebe auseinander leben, kann nur als Dialog in Liebe, als dreifaltige
Einfalt gedacht, besser noch verehrt und gelebt werden. Auch die Lei-
densfihigkeit dieses Gottes wird man weniger spekulativ ergriinden,
sondern vielmehr ehrfiirchtig betrachten, staunend erzihlen, schwei-
gend ausleben miissen. Die Theologie wird mehr auf die Gestalt Jesu zu
und von ihr her zu denken haben und vielleicht ein wenig zarter mit ihm
selbst umgehen. Es scheint mir die Entdeckung dieser dreifaltigen
Demut, dieses Gottes, der anfechtbare Liebe ist, eine der Gaben der
Offenbarung an unsere Zeit zu sein, eine wahrhaft spite Entdeckung
des bis heute kaum gewiirdigten Lebenswertes des Trinititsdogmas’®.

8 Vgl. METZ, Versuch einer positiven Deutung 261f.; K. RAENER, Theologische
Reflexionen zur Sackularisation, Schriften zur Theologie VIII, Einsiedeln 1967, 637-666
(bes. 660ff.: Konkupiszenz und Pluralismus); RomBacH, Substanz T 49ff.; I 235-265,
494f., 515ff. ; LEVINAS, 2.2.0. 195-208, 281f.

69 MEeTz, ebd. 245-253; RAuNER, Grundkurs des Glaubens 217-226.

7* Neben den Anm. 4/19 genannten Autoren vgl. Kasper, Der Gott Jesu Christi
354—-383; H.U. voN BALTHASAR, Theodramatik I1,2 167174 ; Theodramatik I 297-315,
337-342.



154 Offenbarung und Neuzeit

Diesem «anonymen» Gott wird auch eine diskretere religiése Praxis
entsprechen. Wenn Gott Dialog, Liebesstruktur, Totalitit der Demut,
Weg-gabe seiner selbst ist, dann wird zwischen einem beliebigen Rela-
tivismus, dem alles ins Diffuse entgleitet, und einem Totalitarismus, der
alles ins Eine zwingt, aus der freigiebigen Kraft des christlichen Gottes
ein Reich der Relativitit entstehen diirfen, ein Reich schépferischer
Verantwortung im Gehorsam gegen den Augenblick, der die Tiir ist,
durch die der Messias bei uns eintritt. Die Welt wird dabei weder
vergotzt noch verteufelt, vielmehr tastend nach den Spuren der Offen-
barung von Sinn befragt’!. Eine pagan-mittelalterliche Sakralitit, die
cher dinglich gedacht und gelebt wurde, weicht (in einem Prozel3 der
« Transfunktionalisierung» der Religion) einer anonymeren und doch
nicht weniger dringlichen Gestalt der Religiositit, die die Spuren der
Liebe als Gabe und Forderung auf jedem Antlitz und zu jeder Stunde
wahrzunehmen und ihnen zu entsprechen wei372. In jeder irdischen
Gestalt kann sich die arme Liebe Gottes verbergen und finden lassen, in
nichts wird sie freilich erscheinen miissen. So wird sich die niichterne
Kritik an den Gétzen dieser Welt mit der ebenso niichternen Ermuti-
gung verbinden, den nichsten Schritt in erwartungsvoller Ratlosigkeit
zu tun, um zu entdecken, dal3 wir schon immer im weiten Raum des
Geistes Gottes existieren.

"I METz, ebd. 264f. ; FREYER, Theorie 248-254,

72 K. RAHNER, Heilsauftrag der Kirche und Humanisierung der Welt, Schriften zur
Theologie X, Einsiedeln 1972, 547-567, bes. 557ff. ; pErs., Uber die Einheit von Nich-
sten- und Gottesliebe, Schriften zur Theologie VI, Einsiedeln 2 1968, 277-298 ; VANZAN,
Secolarizzazione, 229f. An diesem Punkt zeigt sich auch die relative Berechtigung von so
radikalen Ansitzen wie dem von NOLTE u.a. (Anm. 56).



	Offenbarung und Neuzeit

