Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 31 (1984)

Heft: 1-2

Artikel: Logik als Organon und als Theorie
Autor: Agazzi, Evandro

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760856

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760856
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

EvANDRO AGAZZI

Logik als Organon und als Theorie*

Bekanntlich besitzt die Logik heute eine Art Doppelbiirgerschaft:
einerseits wird sie traditionell immer noch als philosophische Disziplin
betrachtet, anderseits ist sie aber auch zu einem sehr entwickelten Zweig
der Mathematik geworden. Obwohl diese beiden Formen ziemlich eng
miteinander verkniipft sind, wollen wir hier besonders jene Ansicht
darlegen, nach der die Logik eine philosophische Disziplin ist.

Wenn wir jetzt die Frage stellen, was die philosophischen Diszipli-
nen im allgemeinen charakterisiert, konnten wir sagen, daf3 jede von
ihnen ihre Daseinsberechtigung in der Forderung nach einer Erklirung
und Fundierung einer bestimmten Schicht der Realitit findet. So ent-
springt z.B. die Ethik der Erfordernis, die Normativitit, welche dem
menschlichen Handeln in einer spontanen und unreflektierten Weise
zugeschrieben wird, zu erkliren und zu begriinden. Welche Forderung
nach Erklirung und Begriindung wird analog dazu die Logik als phi-
losophische Disziplin konstituieren? |

Der thematische Bereich, in dem sich die spezifische Gestalt der
Logik abzeichnet, ist jener der Suche nach Wahrheit, oder anders gesagt,
der Suche nach wahrer Erkenntnis. Eine solche Erkenntnis scheint nur
auf zweierlei Weise moglich zu sein: entweder durch ein unmittelbares

* Am 5. November 1982 fand an der Universitit Freiburg i. U. ein Symposium
« Logik als Organon und als Wissenschaft » zu Ehren von Professor I. M. Bocheriski anliBlich
seines 80. Geburtstages statt. Die Nachmittagsveranstaltungen waren dem Thema « Hun-
dert Jahre nach Marx» gewidmet und umfaBten Beitrige der Professoren Karl
BaLLESTREM (Miinchen), Helmut FLEiscHER (Darmstadt) und Friedrich Rapp (Berlin).
Diese Beitrige sind inzwischen in englischer Sprache in der Zeitschrift Studies in Soviet
Thought, Bd. 26 (1983) 1-19, erschienen. Die Veranstaltungen des Vormittags wollten den
Logiker Bocheriski ehren. Die Beitrige der Professoren E. AcAzzi, A. MENNE und
G. King sind im Folgenden in zum Teil erweiterter Form abgedruckt.



4 Logik als Organon und als Theorie

intentionales Ergreifen der Realitit, oder durch eine Vermittlung, die auf
der menschlichen Fihigkeit beruht, durch Anwendung der Vernunft
auch auBerhalb der direkten Erfahrung zu wahren Kenntnissen zu
gelangen. Eine philosophische Untersuchung des thematischen Berei-
ches der wahren Erkenntnis gliedert sich daher natiirlicherweise in zwei
Teile: der eine beschiftigt sich mit der unmittelbaren Erkenntnis und
wird ublicherweise als Erkenntnistheorie bezeichnet ; der andere beschif-
tigt sich mit der vermittelten Erkenntnis, und genau zu diesem gehort
die Logik. Die enge Verwandtschaft dieser zwei Gebiete kann etwa
folgendermafBen bestimmt werden: einerseits kénnen, wie wir oben
erwihnt haben, beide Gebiete als Zweige der Erkenntnistheorie
betrachtet werden; anderseits aber kdnnen sie auch als Zweige der
Logik gekennzeichnet werden, wie es in der scholastischen Tradition
tatsichlich der Fall war, die von logica maior und logica minor sprach. Was
heute als Logik (wenigstens in den meisten Fillen) verstanden wird,
146t sich anndhernd mit dem «alten» Begriff der /ogica minor bezeich-
nen.

Hiezu eine erste Bemerkung: zwischen den beiden oben erwihnten
Erkenntnisformen besteht ein wichtiger Unterschied. Die erste ist sozu-
sagen durch die Anwesenheit ihrer Gegenstinde garantiert, was fiir die
zweite nicht der Fall ist. Daraus folgt, daB3 die philosophische Erklirung
und Begriindung in den beiden Fillen ebenfalls eine zweifache sein
mul. Im ersten Fall besteht die philosophische Aufgabe nicht darin, zu
untersuchen, o6 die vorliegende Erkenntnis wahr ist (da sie eigentlich
unmittelbar eine solche ist), sondern zu erkliren, wie oder durch welche
Bedingungen sie wahr ist. Dieser Teil der Untersuchung zeigt daher
cher die Ziige einer analytischen Beschreibung als die einer Begriindung
(wie es schon in der traditionellen Erkenntnistheorie der Fall war und
wie es im Grunde genommen auch die «kritische» Version dieser
Untersuchung bei Kant bleibt, der sie in der transzendentalen Analytik
behandelt). Demgegeniiber kann die zweite Form der Erkenntnis ziem-
lich leicht in Irrtimer verfallen, und das geschieht deswegen, weil man
beim Argumentieren nicht selten fehl geht. Warum das? Weil wir im
zweiten Falle den direkten Kontakt nicht mit der Realitit, sondern mit
der Rede — dem Logos — haben, und diese kann von der Realitit abwei-
chen. Dies fiithrt uns zum alten platonischen Problem, die Bedingungen
der orthotes, der Korrektheit der Rede festzustellen.

Plato war der Meinung, da3 die Lésung einer solchen Aufgabe
durch eine Art Widerspiegelung der zwischen den Ideen bestehenden



Logik als Organon und als Theorie 5

Beziehungen, durch die inneren Beziehungen der Rede zu erreichen
wire, und dies versuchte er mittels seiner bekannten Methode der
diairesis, d.h. der Unterteilung tatsichlich zu leisten.

Aristoteles ging seinerseits von einem #hnlichen Ausgangspunkt
aus: die 7opica, die den urspriinglichen Teil des Organons bilden, streben
ja darnach, bestimmte Regeln zu treffen, um die Korrektheit der Rede
festzustellen und sie gegen die sophistisch-paralogistischen Spitzfindig-
keiten zu verteidigen, die sie fehlleiten kénnten. Im Unterschied zu
Plato aber suchte er die Losung nicht auf dem Weg einer unmittelbaren
Abhingigkeit der Logik von der Ontologie, sondern durch eine Analyse
der Sprache. Auf solche Weise entwickelte sich der dialektische
Ursprung der aristotelischen Logik in Richtung einer Analytik der
Rede, welche besonders die Charakterisierung der Logik als Organon
betonte.

Gerade weil es sich darum handelte, ein Organon, ein Werkzeug zu
schaffen, konnte die Logik nicht als eine blo3e Beschreibung aufgefaB3t
werden, denn man kann ein Werkzeug nicht zutreffend charakterisie-
ren, ohne den Zweck in Betracht zu ziehen, zu dessen Verwendung es
geschaffen ist. In der Betrachtung dieses Zusammenhangs besteht die
Rechtfertigung, die Begriindung des Werkzeuges. Was ist nun im Falle
der Logik dieser Zweck ? Er besteht, wie schon gesagt, in der Erlangung
der vermittelten Wahrheit, oder genauer, in der Bestimmung der Bedin-
gungen, unter denen jede urspriinglich schon wahre Rede gewissen
Entwicklungen und Anderungen unterstellt werden kann, so daB sie
trotzdem wahr bleibt. In diesem Sinne kann die Logik als Organon, als die
Untersuchung jener Transformationen der Rede verstanden werden,
welche «die Wahrheit bewahren ».

Auch die zeitgendssische Logik muBte diese Tatsache anerkennen.
Urspriinglich wurde in der Erzeugung logischer Kalkiile der Stand-
punkt, daB3 die Logik ein Organon sei, bis zur fast vollstindigen Verken-
nung irgend welcher normativen Schicht iibertrieben («in der Logik » —
sagte Carnap — «gibt es keine Moral»). Spiter aber wurde zugegeben,
daB3 nicht alle Kalkiile auch «logische » Kalkiile sind: nur jene verdie-
nen diese Qualifizierung, die die minimale Garantie der « Korrektheit »
und erwiinschterweise auch der « Vollstindigkeit» aufweisen. Damit
wurde bekanntlich die Unzulinglichkeit der rein logischen Syntax und
die Notwendigkeit, sie durch eine logische Semantik zu vervollstindi-



6 Logik als Organon und als Theorie

gen, explizit anerkannt, was nichts anderes bedeutet, als die Logik
wieder auf der Ebene der Wahrheit zu verankern.

Als Folge dieser Verankerung konnte behauptet werden, die Logik
als Theorie beschiftige sich mit der inneren Struktur der Wahrheit, da ja
die Wahrheit selbst nicht als eine an sich bestehende ontologische
Entitit, sondern als Eigenschaft von Aussagen verstanden werde. Denn
es ist bestimmt kein Zufall, daB3 die typische Charakterisierung, die man
anwendet, um die Sitze einer «logischen Theorie» (im Unterschied zu
den Sitzen irgend einer andern spezifischen Theorie) zu qualifizieren,
die folgende ist: sie sind «immer wahre» (oder «allgemeingiiltige »)
Sdtze. Es ist zwar bekannt, dal3 solche Sitze sehr oft auch «logische
Gesetze » genannt werden. Damit kénnte die Logik als Theorie in zwei
leicht verschiedenen Richtungen aufgefal3t werden: in der einen (die
metasprachlicher Natur ist) kann die Logik als die Theorie »7 den
allgemeingiiltigen Sitzen oder logischen Gesetzen betrachtet werden,
die deren Struktur, deren Eigenschaften, deren gegenseitige Beziehun-
gen usw. untersucht. In der anderen (die objektsprachlicher Natur ist)
kann die Logik als eine aus allgemeingiiltigen Sitzen oder logischen
Gesetzen bestehende Theorie betrachtet werden, die z.B. axiomatisch
organisiert und dargestellt werden kann.

Eine konkrete Bestitigung dieser Tatsache finden wir in den zwei
typischen Formen, nach denen die logischen Kalkiile meistens darge-
stellt werden: die der sogenannten «logistischen» und die der soge-
nannten «natiirlichen » Kalkiile. Die ersten haben die Form einer axio-
matischen 7heorse, bei der man versucht, ausgehend von bestimmten
allgemeingiiltigen Ursitzen die Menge der innerhalb einer formalisier-
ten Sprache ausdriickbaren allgemein giiltigen Sitze zu bilden (bekannt-
lich kann diese Menge nur fiir die Aussagenlogik und fiir die Logik der
ersten Stufe wollstindig gebildet werden). Zu einer solchen Herleitung
werden nur einige metasprachliche SchluBregeln verwendet. Dagegen
bestehen die « natiirlichen Kalkiile » bloB aus Rege/n und zeigen daher die
typischen Merkmale eines Organons, das uns erlaubt, irgend einen gege-
benen Ausdruck korrekt in andere Ausdriicke umzuwandeln.

Anderseits kann die Unterscheidung dieser beiden Richtungen kei-
neswegs als eine grundsitzliche Spaltung betrachtet werden. Zum einen
enthalten die logistischen Kalkiile selbst mindestens einige Regeln, zum
andern kénnen die natiirlichen Kalkiile nicht vermeiden, mindestens
eine oder mehrere Regeln «ohne Primissen » zu enthalten, die praktisch
die Rolle von Axiomen spielen. Dariiber hinaus kann man noch bemer-



Logik als Organon und als Theorie 7

ken, daf3 die logistischen und die natiirlichen Kalkiile (wenigstens wenn
sie korrekt und vollstindig sind) logisch «dquivalent » zu sein haben, in
dem Sinne, dal3 beide ermdéglichen miissen, aus irgend einer Menge von
Primissen genau dreselbe Menge von «logischen Folgerungen» zu bil-
den.

Zu einem ganz dhnlichen Ergebnis kommt man auch, wenn man die
sogenannten « Deduktionstheoreme» betrachtet: sie zeigen die voll-
stindige Aquivalenz zwischen einer korrekten hypothetischen Deduk-
tion (Logik als Organon) und der Feststellung einer allgemeingiiltigen
Aussage (Logik als Theorie).

Natiirlich besteht auch die Méglichkeit, die Logik als eine Theorie
der bloB formalen Systeme aufzufassen (das kommt z.B. vor, wenn man
die Eigenschaften von mehreren « nicht-klassischen» Logiken studiert,
wie die intuitionistischen, die minimalen, die mehrwertigen Logiken
usw.). Aber in solchen Fillen neigt die Logik dazu, ihren philosophi-
schen Charakter etwas zu verlieren und zu einem Zweig der Mathematik
zu werden (was zwar legitim ist, sie aber auf einen wissenschaftlichen
Teilbereich reduziert).

Aus den vorliegenden Uberlegungen kann man schlieBen, daB3 es
zur echten Natur der Logik gehort, sowohl ein Organon als auch eine
Theorie zu sein. Eine solche Natur scheint allerdings in der Struktur des
logischen Prinzips « par excellence» enthalten zu sein: das Prinzip der
Widerspruchslosigkeit, das seine grundlegende Rolle in der Logik nur
spielen kann, weil es in sich die Kraft seiner ontologischen Begriindung
enthilt. Der Grund, wonach man «dasselbe nicht gleichzeitig behaup-
ten und verneinen darf», besteht in der Tatsache, daB3 «nichts gleich-
zeitig sein und nicht-sein darf». Die Logik als Theorie ist gewil3 von der
Ontologie verschieden, trotzdem entwickelt sie auf der Ebene der Rede
Konsequenzen, die aus der Ontologie stammen, weil die wahre Rede
genau jene ist, die sagt, « was tatsidchlich ist».






	Logik als Organon und als Theorie

