
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 31 (1984)

Heft: 1-2

Artikel: Logik als Organon und als Theorie

Autor: Agazzi, Evandro

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760856

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760856
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Evandro Agazzi

Logik als Organon und als Theorie*

Bekanntlich besitzt die Logik heute eine Art Doppelbürgerschaft:
einerseits wird sie traditionell immer noch als philosophische Disziplin
betrachtet, anderseits ist sie aber auch zu einem sehr entwickelten Zweig
der Mathematik geworden. Obwohl diese beiden Formen ziemlich eng
miteinander verknüpft sind, wollen wir hier besonders jene Ansicht
darlegen, nach der die Logik eine philosophische Disziplin ist.

Wenn wir jetzt die Frage stellen, was die philosophischen Disziplinen

im allgemeinen charakterisiert, könnten wir sagen, daß jede von
ihnen ihre Daseinsberechtigung in der Forderung nach einer Erklärung
und Fundierung einer bestimmten Schicht der Realität findet. So

entspringt z. B. die Ethik der Erfordernis, die Normativität, welche dem
menschlichen Handeln in einer spontanen und unreflektierten Weise

zugeschrieben wird, zu erklären und zu begründen. Welche Forderung
nach Erklärung und Begründung wird analog dazu die Logik als

philosophische Disziplin konstituieren?
Der thematische Bereich, in dem sich die spezifische Gestalt der

Logik abzeichnet, ist jener der Suche nach Wahrheit, oder anders gesagt,
der Suche nach wahrer Erkenntnis. Eine solche Erkenntnis scheint nur
auf zweierlei Weise möglich zu sein : entweder durch ein unmittelbares

* Am 5. November 1982 fand an der Universität Freiburg i. Ü. ein Symposium
«Logik als Organon und als Wissenschaft » zu Ehren von Professor I. M. Bocheriski anläßlich
seines 80. Geburtstages statt. Die Nachmittagsveranstaltungen waren dem Thema « Hundert

Jahre nach Marx» gewidmet und umfaßten Beiträge der Professoren Karl
Ballestrem (München), Helmut Fleischer (Darmstadt) und Friedrich Rapp (Berlin).
Diese Beiträge sind inzwischen in englischer Sprache in der Zeitschrift Studies in Soviet

Thought, Bd. 26 (1983) 1—19, erschienen. Die Veranstaltungen des Vormittags wollten den

Logiker Bochenski ehren. Die Beiträge der Professoren E. Agazzi, A. Menne und
G. Küng sind im Folgenden in zum Teil erweiterter Form abgedruckt.



4 Logik als Organon und als Theorie

intentionales Ergreifen der Realität, oder durch eine Vermittlung, die auf
der menschlichen Fähigkeit beruht, durch Anwendung der Vernunft
auch außerhalb der direkten Erfahrung zu wahren Kenntnissen zu

gelangen. Eine philosophische Untersuchung des thematischen Bereiches

der wahren Erkenntnis gliedert sich daher natürlicherweise in zwei
Teile: der eine beschäftigt sich mit der unmittelbaren Erkenntnis und
wird üblicherweise als Erkenntnistheorie bezeichnet ; der andere beschäftigt

sich mit der vermittelten Erkenntnis, und genau zu diesem gehört
die Logik. Die enge Verwandtschaft dieser zwei Gebiete kann etwa
folgendermaßen bestimmt werden : einerseits können, wie wir oben
erwähnt haben, beide Gebiete als Zweige der Erkenntnistheorie
betrachtet werden; anderseits aber können sie auch als Zweige der

Logik gekennzeichnet werden, wie es in der scholastischen Tradition
tatsächlich der Fall war, die von logica maior und logica minor sprach. Was

heute als Logik (wenigstens in den meisten Fällen) verstanden wird,
läßt sich annähernd mit dem « alten » Begriff der logica minor bezeichnen.

Hiezu eine erste Bemerkung : zwischen den beiden oben erwähnten
Erkenntnisformen besteht ein wichtiger Unterschied. Die erste ist

sozusagen durch die Anwesenheit ihrer Gegenstände garantiert, was für die
zweite nicht der Fall ist. Daraus folgt, daß die philosophische Erklärung
und Begründung in den beiden Fällen ebenfalls eine zweifache sein
muß. Im ersten Fall besteht die philosophische Aufgabe nicht darin, zu

untersuchen, oh die vorliegende Erkenntnis wahr ist (da sie eigentlich
unmittelbar eine solche ist), sondern zu erklären, wie oder durch welche
Bedingungen sie wahr ist. Dieser Teil der Untersuchung zeigt daher
eher die Züge einer analytischen Beschreibung als die einer Begründung
(wie es schon in der traditionellen Erkenntnistheorie der Fall war und
wie es im Grunde genommen auch die «kritische» Version dieser

Untersuchung bei Kant bleibt, der sie in der transzendentalen Analytik
behandelt). Demgegenüber kann die zweite Form der Erkenntnis ziemlich

leicht in Irrtümer verfallen, und das geschieht deswegen, weil man
beim Argumentieren nicht selten fehl geht. Warum das? Weil wir im
zweiten Falle den direkten Kontakt nicht mit der Realität, sondern mit
der Rede - dem Logos - haben, und diese kann von der Realität abweichen.

Dies führt uns zum alten platonischen Problem, die Bedingungen
der orthotes, der Korrektheit der Rede festzustellen.

Plato war der Meinung, daß die Lösung einer solchen Aufgabe
durch eine Art Widerspiegelung der zwischen den Ideen bestehenden



Logik als Organon und als Theorie 5

Beziehungen, durch die inneren Beziehungen der Rede zu erreichen
wäre, und dies versuchte er mittels seiner bekannten Methode der
diairesis, d.h. der Unterteilung tatsächlich zu leisten.

Aristoteles ging seinerseits von einem ähnlichen Ausgangspunkt
aus : die Topica, die den ursprünglichen Teil des Organons bilden, streben
ja darnach, bestimmte Regeln zu treffen, um die Korrektheit der Rede
festzustellen und sie gegen die sophistisch-paralogistischen Spitzfindigkeiten

zu verteidigen, die sie fehlleiten könnten. Im Unterschied zu
Plato aber suchte er die Lösung nicht auf dem Weg einer unmittelbaren
Abhängigkeit der Logik von der Ontologie, sondern durch eine Analyse
der Sprache. Auf solche Weise entwickelte sich der dialektische

Ursprung der aristotelischen Logik in Richtung einer Analytik der
Rede, welche besonders die Charakterisierung der Logik als Organon

betonte.

Gerade weil es sich darum handelte, ein Organon, ein Werkzeug zu
schaffen, konnte die Logik nicht als eine bloße Beschreibung aufgefaßt
werden, denn man kann ein Werkzeug nicht zutreffend charakterisieren,

ohne den Zweck in Betracht zu ziehen, zu dessen Verwendung es

geschaffen ist. In der Betrachtung dieses Zusammenhangs besteht die

Rechtfertigung, die Begründung des Werkzeuges. Was ist nun im Falle
der Logik dieser Zweck Er besteht, wie schon gesagt, in der Erlangung
der vermittelten Wahrheit, oder genauer, in der Bestimmung der

Bedingungen, unter denen jede ursprünglich schon wahre Rede gewissen
Entwicklungen und Änderungen unterstellt werden kann, so daß sie

trotzdem wahr bleibt. In diesem Sinne kann die Logik als Organon, als die

Untersuchung jener Transformationen der Rede verstanden werden,
welche «die Wahrheit bewahren».

Auch die zeitgenössische Logik mußte diese Tatsache anerkennen.

Ursprünglich wurde in der Erzeugung logischer Kalküle der
Standpunkt, daß die Logik ein Organon sei, bis zur fast vollständigen Verkennung

irgend welcher normativen Schicht übertrieben (« in der Logik » —

sagte Carnap — « gibt es keine Moral »). Später aber wurde zugegeben,
daß nicht alle Kalküle auch « logische » Kalküle sind : nur jene verdienen

diese Qualifizierung, die die minimale Garantie der « Korrektheit »

und erwünschterweise auch der «Vollständigkeit» aufweisen. Damit
wurde bekanntlich die Unzulänglichkeit der rein logischen Syntax und
die Notwendigkeit, sie durch eine logische Semantik zu vervollständi-



6 Logik als Organon und als Theorie

gen, explizit anerkannt, was nichts anderes bedeutet, als die Logik
wieder auf der Ebene der Wahrheit zu verankern.

Als Folge dieser Verankerung könnte behauptet werden, die Logik
als Theorie beschäftige sich mit der inneren Struktur der Wahrheit, da ja
die Wahrheit selbst nicht als eine an sich bestehende ontologische
Entität, sondern als Eigenschaft von Aussagen verstanden werde. Denn
es ist bestimmt kein Zufall, daß die typische Charakterisierung, die man
anwendet, um die Sätze einer «logischen Theorie» (im Unterschied zu
den Sätzen irgend einer andern spezifischen Theorie) zu qualifizieren,
die folgende ist: sie sind «immer wahre» (oder «allgemeingültige»)
Sätze. Es ist zwar bekannt, daß solche Sätze sehr oft auch «logische
Gesetze » genannt werden. Damit könnte die Logik als Theorie in zwei
leicht verschiedenen Richtungen aufgefaßt werden : in der einen (die
metasprachlicher Natur ist) kann die Logik als die Theorie von den

allgemeingültigen Sätzen oder logischen Gesetzen betrachtet werden,
die deren Struktur, deren Eigenschaften, deren gegenseitige Beziehungen

usw. untersucht. In der anderen (die objektsprachlicher Natur ist)
kann die Logik als eine aus allgemeingültigen Sätzen oder logischen
Gesetzen bestehende Theorie betrachtet werden, die z.B. axiomatisch

organisiert und dargestellt werden kann.
Eine konkrete Bestätigung dieser Tatsache finden wir in den zwei

typischen Formen, nach denen die logischen Kalküle meistens dargestellt

werden: die der sogenannten «logistischen» und die der
sogenannten « natürlichen » Kalküle. Die ersten haben die Form einer axio-
matischen Theorie, bei der man versucht, ausgehend von bestimmten

allgemeingültigen Ursätzen die Menge der innerhalb einer formalisierten

Sprache ausdrückbaren allgemein gültigen Sätze zu bilden (bekanntlich

kann diese Menge nur für die Aussagenlogik und für die Logik der

ersten Stufe vollständig gebildet werden). Zu einer solchen Herleitung
werden nur einige metasprachliche Schlußregeln verwendet. Dagegen
bestehen die « natürlichen Kalküle » bloß aus Regeln und zeigen daher die
typischen Merkmale eines Organons, das uns erlaubt, irgend einen
gegebenen Ausdruck korrekt in andere Ausdrücke umzuwandeln.

Anderseits kann die Unterscheidung dieser beiden Richtungen
keineswegs als eine grundsätzliche Spaltung betrachtet werden. Zum einen
enthalten die logistischen Kalküle selbst mindestens einige Regeln, zum
andern können die natürlichen Kalküle nicht vermeiden, mindestens
eine oder mehrere Regeln « ohne Prämissen » zu enthalten, die praktisch
die Rolle von Axiomen spielen. Darüber hinaus kann man noch bemer-



Logik als Organon und als Theorie 7

ken, daß die logistischen und die natürlichen Kalküle (wenigstens wenn
sie korrekt und vollständig sind) logisch « äquivalent » zu sein haben, in
dem Sinne, daß beide ermöglichen müssen, aus irgend einer Menge von
Prämissen genau dieselbe Menge von «logischen Folgerungen» zu
bilden.

Zu einem ganz ähnlichen Ergebnis kommt man auch, wenn man die

sogenannten «Deduktionstheoreme» betrachtet: sie zeigen die
vollständige Äquivalenz zwischen einer korrekten hypothetischen Deduktion

(Logik als Organon) und der Feststellung einer allgemeingültigen
Aussage (Logik als Theorie).

Natürlich besteht auch die Möglichkeit, die Logik als eine Theorie
der bloß formalen Systeme aufzufassen (das kommt z.B. vor, wenn man
die Eigenschaften von mehreren « nicht-klassischen » Logiken studiert,
wie die intuitionistischen, die minimalen, die mehrwertigen Logiken
usw.). Aber in solchen Fällen neigt die Logik dazu, ihren philosophischen

Charakter etwas zu verlieren und zu einem Zweig der Mathematik
zu werden (was zwar legitim ist, sie aber auf einen wissenschaftlichen
Teilbereich reduziert).

Aus den vorliegenden Überlegungen kann man schließen, daß es

zur echten Natur der Logik gehört, sowohl ein Organon als auch eine
Theorie zu sein. Eine solche Natur scheint allerdings in der Struktur des

logischen Prinzips « par excellence » enthalten zu sein : das Prinzip der

Widerspruchslosigkeit, das seine grundlegende Rolle in der Logik nur
spielen kann, weil es in sich die Kraft seiner ontologischen Begründung
enthält. Der Grund, wonach man « dasselbe nicht gleichzeitig behaupten

und verneinen darf», besteht in der Tatsache, daß «nichts gleichzeitig

sein und nicht-sein darf ». Die Logik als Theorie ist gewiß von der

Ontologie verschieden, trotzdem entwickelt sie auf der Ebene der Rede

Konsequenzen, die aus der Ontologie stammen, weil die wahre Rede

genau jene ist, die sagt, «was tatsächlich ist».




	Logik als Organon und als Theorie

