Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 30 (1983)
Heft: 3
Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BESPRECHUNGEN

Richard Adamiak: Justice and History in the Old Testament. The Evolu-
tion of Divine Retribution in the Historiographies of the Wilderness Generation.
With a Foreword by David Noel Freepman. — Cleveland: John T. Zubal, Inc.
1982. VII-105 p.

Dieses Buch ist eine Dissertation, die der Autor unter der Leitung von
D. N. Freepman verfaBte, der ein Vorwort (S. V-VII) beigesteuert hat. Es
behandelt die Darstellung der Wanderungen Israels in der Wiiste auf dem Weg
zum verheiBBenen Land in den verschiedenen Teilen des A.T.: in den Geschichts-
werken (Jahwist, Elohist, Deuteronomium, deuteronomist. Geschichtswerk,
Priesterschrift), bei den Propheten vor und wihrend des Exils und in den
Psalmen. Der Verf. sieht als Hauptinhalt dieser Traditionen iiber die Wiistenge-
neration das Thema der Gerechtigkeit Gottes, der Gutes und Boses vergilt. Dieses
Thema steht im Dienst der Verstehbarkeit der Geschichte. Was nimlich den
vielfiltigen geschichtlichen Einzelereignissen Sinn verleiht, so daf} sie verstan-
den werden konnen, das ist ein groBerer Sinnzusammenhang oder ein Interpre-
tationsmodell (der Verf. nennt es Archetyp und «configuration» von Vorstellun-
gen). Das alte Israel hat im Laufe seiner Uberlieferungsgeschichte ein solches
Interpretationsschema geschaffen, das es immer wieder neuen Gegebenheiten
angepaBt hat: eben die Darstellung der Wiistengeneration auf ihrem Weg zum
gelobten Land.

Um es gleich vorwegzunehmen: das Interesse A.s ist also nicht nur
beschreibend und historisch, es ist hermeneutisch und theologisch. Das wird im
Schlufkapitel, das auf Zusammenfassung und Ergebnisse folgt, und das die
Uberschrift trigt: «Reconsideration of Myth and History» (S. 90-93) auch ganz
deutlich: Zwischen Geschichte und Mythus gibt es keine scharfe Scheidelinie,
auch nicht zwischen alttestamentlicher Weisheit, die es mit allgemein giiltigen
Erfahrungen und Regeln zu tun hitte, und alttestamentlicher Geschichtsschrei-
bung, der es um die Einzelereignisse in ihrer unverwechselbaren Individualitit
innerhalb des irreversiblen Zeitablaufs ginge. Im Gegenteil, geschichtliches
Erkennen ist nur unter der Voraussetzung einer Struktur (einer «Entelechie», wie
A. es nennt) mdglich, und diese weist auf eine Ontologie, die etwas Zeitloses und
Notwendiges haben muB, das in allen kontingenten Geschichtsereignissen
sichtbar wird. Diese den geschichtlichen Vorgingen innewohnende Notwen-
digkeit macht es erst moglich, die Einzelgeschichte zu verstehen. Man konnte
den Gedanken des Verf. so zusammenfassen, daB die Geschichte in ihrer Vielfalt
erst unter dem Raster des Mythos entzifferbar und verstindlich wird.



470 Besprechungen

Dieser mythische Raster, der die altisraelitische Geschichte verstindlich
macht, ist nach A. der Gedanke von Gottes vergeltender Gerechtigkeit («retribu-
tive theology»), der fiir die jahwistische (und — soweit erkennbar — auch fiir die
elohistische) Geschichtsdarstellung der Wiistengeneration und ihrer Schicksale
typisch ist. Denn es fillt auf, so sagt A., daBl die Auflehnung der in der Wiiste
wandernden Israeliten beim Jahwisten erst zur Bestrafung der Murrenden fiihrt,
nachdem der Bund am Sinai geschlossen ist. Vorher (Ex 15-17) bestraft Gott die
Widerspenstigkeit Israels nicht, nachher (Ex 32 ff.) wird sie streng geahndet.
Der Bund bildet somit die Bedingung, an die die Landgabe fortan gebunden ist,
wihrend sie den Patriarchen noch in einem unbedingten Eid absolut verheiflen
worden war.

Der Jahwist hat damit ein Modell (oder «Archetyp») aufgestellt, gemill
welchem Geschichte fiir Israel ablauft. In der Generation der Wiistenzeit wird
die GesetzmiBigkeit der gesamten Geschichte Israels zu allen Zeiten in der Tat
deutlich: Diese hingt von der vergeltenden Gerechtigkeit Gottes ab, die auf den
Gehorsam oder Ungehorsam Israels dem Bund gegeniiber antwortet. Da die
vorexilischen Propheten diese Rolle des Bundes (von Hosea abgesehen) nicht
kennen und auch die Wiistengeneration positiv betrachten, darf man das Modell
des Jahwisten (u. des Elohisten) als dessen eigene Schopfung betrachten.

An dieses Modell kniipft die deuteronomische Darstellung im 7.Jh. an. Der
Besitz des Landes hingt von Israels Bundesgehorsam ab. Die politische Situa-
tion am Ende des 8. Jh. und im 7. Jh. hatte das Modell des J und des E bestitigt.
Das Deuteronomium will nun anhand der Wiistengeneration beschworend zeigen,
was das Israel des 7.Jh. tun muB, um das Land, das ihm noch bleibt (der
Reststaat Juda), zu bewahren.

Das tut es in folgender Weise: zunichst identifiziert es die Wanderungsge-
neration mit jener Generation, die das Land Kanaan erobert. Ferner unterstreicht
es die vielfiltige Schuld dieser Generation, und drittens erklirt es durch mehrere
neue Themen (die VerheiBung an die Patriarchen muB erfiillt werden; die
Kanaanier haben das Recht auf das Land durch ihre Bosheit selbst verwirkt;
Mose wird an Stelle des Volks durch AusschluBB vom verheilenen Land bestraft;
ein neuer Bund, der Moab-Bund, wird nach der Wiistenwanderung und vor dem
Einzug ins gelobte Land geschlossen; die Fiirbitte Moses, der Gott auf die
Notwendigkeit hinweist, seinen Namen unbescholten zu bewahren: S. 55-61)
den Grund, warum diese Generation trotz ihrer Schuld das Land in Besitz
nehmen und bewahren darf (S. 61-65): Israel ist somit im 7. Jh. in der gleichen
Situation wie die Generation, die die Wiiste durchquert und das Land erobert
hat: schuldig zwar, hat es aber durch strikten Gehorsam dem Bund gegeniiber
die Moglichkeit, das Land zu besitzen!

Im Exil nimmt das deuteronomistische Geschichtswerk das Modell wieder
auf, aber dieses Mal unter ganz verinderten Bedingungen: das Land ist dem
Volk vollstindig verloren gegangen in der Katastrophe von 587 (Fall Judas).
Dies spiegelt der Deuteronomist in seiner Darstellung der Wiistengeneration
dadurch, daB diese Generation ganz in der Wiiste fillt, ohne daB auch nur ein
einziges ihrer Glieder den FuB} auf den Boden des Landes setzen darf. Aber die
nachfolgende Generation darf das Land betreten, und das ist ein Pfand der



Besprechungen 471

Hoffnung fiir die Exilierten, fiir die der Deuteronomist sein Werk schreibt, daB3
auch bei ihnen eine kommende Generation das Land wieder besitzen wird.

A. verfolgt ferner eine zweite Entwicklung innerhalb dieses Modells, die
von der kollektiven, nationalen Gerechtigkeit Gottes zur individuellen fiihren
wird, die nicht mehr an Besitz und Verlust des Landes gebunden ist.

Wie man sieht, bietet der Verf. ein geschlossenes Bild von der sich
wandelnden Tradition der Wiistenwanderung Israels. Diese Tradition riickt er
damit auch ins Zentrum der Pentateuchiiberlieferungen. Es ist flirwahr kein
Nebenthema, sondern es verkorpert die theologische Reflexion tiber die Bedin-
gungen der Gabe, des Besitzes, des Verlustes und der Wiedererlangung des
Landes. Diese Geschlossenheit des Bildes beruht auf literarkritischen Analysen,
die A. teilweise auf klassische Studien wie die von Noth u. a. stiitzt, zum Teil
selbst skizziert. Manche Leser werden an der Festigkeit des Fundaments wohl
ihre Zweifel haben.

Aber auch bei Annahme der literarkritischen Analysen bleibt Raum fiir
Fragen, z.B. zu der Interpretation der Auflehnungs-Traditionen vor und nach
dem Sinai (S. 10-23) bei J: da die vier Auflehnungen vor dem Sinaibund (Ex
14.10-12; 15. 24-25a; 16 jahw. Teile; 17.1-7) straflos ausgehen, die verschiede-
nen Widerspenstigkeiten Israels nachher (Nu 11.1-3, 4-6, 10, 18-20, 33; 12 etc.)
aber bestraft werden, gibt es fiir den Verf. nur eine einzige mogliche Erklirung
dieses Sachverhaltes: nachdem der Bund dazwischen getreten ist, hat sich die
LandverheiBung in eine bedingte VerheiBung gewandelt, die von Gottes vergel-
tender Gerechtigkeit und von Israels Gehorsam oder Ungehorsam abhingt
(«retributive theology»). Dieser Unterschied indessen kann auch anders auf plau-
sible Weise erklirt werden, wie die Zitate von V. Fritz (S. 17f) u. B. S. Childs
(S. 19, Anm. 62) zeigen. In manchen Episoden steht ja Mose deutlich im
Mittelpunkt, entweder als der Angegriffene (Nu 12; 16) oder als der rettende
Fiirbitter (Nu 14; 21.4-9). Wire es nicht das Thema Moses, das fiir | hier wichtig
ist? Jedenfalls ist das etwas ganz anderes als die Auflehnung gegen die Haupt-
gebote des Dekalogs in der Episode des goldenen Kalbs!

Die Interpretation des jahwistischen Materials in den Wanderungsiiberliefe-
rungen scheint jedenfalls viel weniger sicher zu sein als jene des deuteronomischen
und deuteronomistischen Stoffes.

Alles in allem handelt es sich um eine sehr anregende und materialreiche,
aber auch spekulationsfreudige Studie, die die Mannigfaltigkeit der Wiistenwan-
derungs-Traditionen wohl zu schematisch interpretiert. Man wird das Gefiihl
nicht los, daB die «retributive theology» die Eigenart des Materials im Interesse der
These zurechtbiegen muB.

An sinnstérenden Druckfehlern fillt mir auf'S. 92, Z.12, 1. Wort: «unintel-
ligible» auf, m.E. miiBte das Gegenteil stehen: «intelligible». Listig ist, daf3
«Priesterschrift» meistens als «Priesterschaft» verschrieben ist, so S. 27, Anm.
113, S. 76, Anm. 260; S. 79, Anm. 275.

Das Buch enthilt eine reichhaltige Liste bentitzter Werke und ist schon
gedruckt und prisentiert, freilich mit ziemlich vielen Druckfehlern.

ADRIAN SCHENKER



472 Besprechungen

Johann Maier: Jiidische Auseinandersetzung mit dem Christentum in der
Antike. — Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1982. XIV-320 S.
(Ertrige der Forschung. 177.)

Dieses Buch ist das Dossier der wirklichen und der behaupteten Auseinan-
dersetzungen des antiken rabbinischen Judentums mit dem Christentum. Es
zieht eine groBe Zahl von Texten aus Mischna, Tosefta, den beiden Talmuden
und aus der Midraschliteratur heran, von denen angenommen wurde, sie
spiegelten eine jiidische Diskussion mit christlichen Standpunkten wieder. Diese
Texte werden der Reihe nach neu untersucht und die Stichhaltigkeit ihrer
behaupteten Stellungnahme zu christlichen Positionen iiberpriift.

Das Buch ist gleichzeitig die Fortsetzung eines andern Dossiers, das der
Verf. wenige Jahre frither vorgelegt hatte und das allen wirklichen und
behaupteten Bezugnahmen der rabbinischen Literatur in Mischna, Tosefta, den
beiden Talmuden und in den Midraschim auf Jesus nachgegangen war: Jesus
von Nazareth in der talmudischen Uberlieferung (Darmstadt 1978; Ertrige der
Forschung 82). Die beiden Binde gehdren zusammen, nicht nur deshalb, weil
das hier anzuzeigende Buch inhaltlich und hinsichtlich der bibliographischen
Angaben auf «Jesus von Nazareth» zuriickverweist, sondern auch, weil beide
zusammen die antike jiidisch-rabbinische Auseinandersetzung mit dem Chri-
stentum zum Gegenstand haben.

Am Ende des neuen Bandes (S. 207f.) 6ffnet der Verf. allerdings eine
weitere Perspektive fiir die kiinftige Erforschung dieser jiidischen Auseinander-
setzung mit dem Christentum: sie miilte die Auslegung der Bibel im Judentum
und im Christentum im einzelnen vergleichen, um eventuelle aus der Kontro-
verse mit der christlichen Auslegung entstandene jiidische Exegesen festzustel-
len. Eine solche Bemerkung liBt die Natur der hier vorliegenden Untersuchung
niher erkennen: Es handelt sich um die Priifung und Diskussion all jener Texte,
in denen die bisherige Forschung solche Auseinandersetzungen zu finden glaubt.
In diesem Sinn handelt es sich um ein Dossier, d.h. um eine Bestandesauf-
nahme, Sichtung und Uberpriifung des bisher gesammelten Materials und
seiner Interpretation.

Diese Aufgabe der Priifung von Material und Interpretationen geschieht
mit bewundernswerter Griindlichkeit. Auf knappem Raum ist eine auBeror-
dentliche Fiille von Literatur (Quellen und Sekundairliteratur) verarbeitet. Das
Werk hat dadurch den Charakter eines Handbuches gewonnen. Die reiche
Gliederung des Stoffes, die Bibliographie (in Erginzung zu der in «Jesus von
Nazareth» schon angefiihrten) und 6 Register (!) erschlieBen den Text nach allen
Richtungen.

Das erste und umfangreichste Kapitel gilt den Spuren christlicher Schriften
in der rabbinischen Literatur. Da die christliche Literatur aber nie direkt
bezeichnet ist, braucht es zunichst eine Untersuchung der Terminologie, mit
der heilige und profane Schriften bezeichnet werden. Der Begriff «Kanon» ist
fiir eine solche Untersuchung viel zu grob, denn ein Kanonverstindnis, das mit
einer Liste von heiligen Biichern und der Inspiration dieser Biicher definiert ist,
geniigt fiir die rabbinischen Texte nicht. Diese reden von heiliger Schrift auf



Besprechungen 473

vielerlei Weisen, z. B. mit dem Ausdruck «sie verunreinigen die Hinde», oder
dadurch, daB sie das Retten solcher Schriften vor einem Brand am Sabbat genau
regeln oder ihre Bestattung (Geniza) anordnen, wenn sie unbrauchbar geworden
sind, oder indem sie das Material, die Schrift, die Sprache, das Lesen dieser
heiligen Schriften genau festlegen.

Nachdem Maier diesen ganzen Komplex der Bezeichnung heiliger Schrif-
ten geklirt hat, kann er zeigen, daB zahlreiche Stellen der rabbinischen Literatur,
an denen man eine verhiillte Erwidhnung christlicher (heiliger) Schriften vermu-
tet hat, in Wirklichkeit jiidische heilige Schriften meinen, die nicht vorschriftge-
mif hergestellt oder verwendet werden. Die Deutung auf christliche Schriften
beruht in den meisten Fillen auf der Vernachlissigung des flir das Verstindnis
entscheidenden Kontextes. Dies trifft auch fiir die beriihmte Erwihnung von
Awidn-gillajon oder Awon-gillajon zu, in welchen Ausdriicken man verunglimp-
fende Bezeichnungen der Evangelien (euangelion) erkennen wollte. Es ergibt
sich aus Maiers sorgfiltigen Analysen der Texte, daBl die Minim («Arten») der
rabbinischen Literatur nicht einfach iiberall Christen oder Juden-Christen sind,
sondern in den meisten Fillen innerjiidische Dissidenten, von denen es in der
Entstehungszeit der rabbinischen Literatur eine ganze Anzahl gab, wie z. B.
Sadduzier, Samaritaner, Dosithider, Gnostiker, assimilierte Juden u. a.

Neben dem erniichternden Ergebnis, dal die Rabbinen christliche Schrif-
ten im Zusammenhang ihrer Diskussionen tiber heilige Schriften wohl kaum je
erwihnen, ist dieses erste Kapitel Maiers sehr ergiebig fiir die Kanonfrage. Die
Kanonizitit ist fiir das rabbinische Judentum nicht nur eine Qualitit des Inhalts
oder der Herkunft der Heiligen Schrift, sondern auch die Beschaffenheit des
Textes, seine Sprache und seine Schrift, seine Verwendung und der Umgang
mit ihm.

Am Ende dieses ersten Kapitels untersucht der Verf. auch die scheinbaren
Anspielungen der rabbinischen Literatur auf konkrete neutestamentliche Stellen
mit dem Ergebnis, daB es eben nur scheinbare, keine realen Anspielungen sind.

In sechs weiteren Themenkreisen (1. Echo des Paulus bei den Rabbinen;
2. Echo des Ausschlusses von Judenchristen aus der Synagoge und der jiidischen
Verfolgungen von Christen in der rabbin. Literatur; 3. Reaktionen auf christli-
che Briuche und Eigentiimlichkeiten; 4. Bestreitung der andauernden Geltung
von Tora und Erwihlung Israels von seiten der Christen; 6. Gottesbild und
Christologie; 7. Eschatologie und Messianismus) stellt der Verf. seine Nachfor-
schung nach Niederschligen jiidisch-christlicher Auseinandersetzung in der
rabbinischen Literatur an und gelangt zu einem fast ganz negativen Resultat: Die
Rabbinen reden zwar oft von Hiretikern (Minim), aber sie meinen damit wohl
meistens Dissidenten innerhalb des Judentums selber. Jedenfalls 13Bt sich der
Nachweis fast nirgends erbringen, daB mit diesen Hiretikern Judenchristen oder
sogar Christen ganz allgemein gemeint seien.

Diese Feststellung trifft auch auf berithmte Fille zu, so auf die Benediktion
XII des Achtzehnbitten-Gebets, wo die Feinde Israels und die Hiretiker ver-
wiinscht werden. Auf diese Verwiinschung nehmen Hieronymus und Epiphanius
von Salamis im 4.Jh. Bezug. Dennoch ist es nach dem Verf. unwahrscheinlich,
daB diese Verwiinschung bei den Rabbinen speziell die Christen (die Nosrim) im



474 Besprechungen

Auge hatte. Sie sollte alle Hiretiker und Widersacher Israels ereilen. Auch der
AusschluB des Dekalogs aus der Rezitation des Schema-Israel hat, wie M. zeigt,
urspriinglich nichts mit der christlichen Bestreitung der bleibenden Giiltigkeit
der Tora zu tun. Ebenso ist die Festlegung der Fastentage im Judentum nicht
von antichristlichen Erwigungen diktiert.

Der Leser fragt sich unwillkiirlich, woher der Hang herriihrt, soviele
rabbinische Stellen als jiidische Antworten auf christliche Positionen zu deuten.
Hauptursache ist hier wohl die Projizierung spiterer, mittelalterlicher Verhilt-
nisse auf die mischnisch-talmudische Zeit gewesen. Denn zur Zeit Raschis
(11.Jh.) etwa war die polemische Bezugnahme auf christliche Anschauungen
gang und gibe.

Maier begriindet das iiberraschend unergiebige Fazit seiner Uberpriifung
der rabbinischen Literatur hinsichtlich einer jiidischen Stellungnahme zum
Christentum mit dem Gewicht der theologisch-polemischen Tradition des
Judentums, die seit alttestamentlicher Zeit vor allem den Gegensatz Israel und
die (feindlichen) Weltvolker kannte und entfaltete. Zu Beginn der christlichen
Zeitrechnung stand das rabbinische Judentum der feindlichen Weltmacht Rom
gegeniiber; was sich im religiésen Bereich auBerhalb des Judentums abspielte,
interessierte die Rabbinen nicht, und innerhalb des Judentums selber standen sie
einer Reihe von jiidischen Stromungen gegeniiber, die sie bekimpften. Das
(Juden-)Christentum war darunter nur eine dieser Strémungen, vielleicht nicht
einmal eine besonders michtige. Das (Heiden-)Christentum trat erst machtvoll
in Erscheinung — so, daB8 auch die Juden von ihm Kenntnis nehmen muBten,
namentlich in Palistina —, als der romische Weltstaat mehrheitlich christlich
wurde. Aber da, so deutet der Verf. diese neue Situation, standen die Rabbinen
dem Christentum nicht in erster Linie als Religion, sondern als Staat und
politischer Macht gegeniiber, die sie wiederum im Sinne ihrer heilsgeschichts-
theologischen Tradition als eine in der Reihe der sich nachfolgenden feindlichen
Weltmichte verstanden.

Das Buch ist so materialreich, mit so blendender Sachkenntnis geschrieben
und so sicher in der Beurteilung, daB Hinweise auf einige seltene Mingel
kleinlich wirken wiirden, die eine gewisse Hastigkeit der Abfassung verraten.
Die Formulierung hitte gelegentlich zu groBerer Klarheit ausreifen kénnen,
z.B. S. 67, Z. 7-2 v. unten an der Seite, S. 135, Z. 5-12; S. 271, A. 702 «RB» ist
Revue bibliqgue, nach A.109 ist derselbe Artikel aber in «Rev. Ben.» (Revue
Bénédictine) erschienen.

ADRIAN SCHENKER



Besprechungen 475

Eric Junod, Jean-Daniel Kaestli: L’histoire des Actes apocryphes des
Apétres du III° au IX® siécle. Le cas des Actes de Jean. — Genéve — Lausanne -
Neuchitel: Revue de Théologie et de Philosophie 1982. 154 p. (Cahiers de la
Revue de Théologie et de Philosophie. 7.)

C’est avec beaucoup d’intérét, non dépourvu de sympathie, que le lecteur
parcourra ce cahier, qui n’est modeste que par son qualificatif éditorial. Les deux
auteurs, professeurs a 'Université de Lausanne, y ont concentré des matériaux
originairement prévus comme partie de l'introduction aux deux premiers
volumes de la Series Apocryphorum, les Acta Iohannis; on les félicitera d’avoir ainsi
livré a un public plus vaste que celui du Groupe Romand des Apocryphes, ou celui
de I’ Association pour ’étude de la Littérature Apoctyphe Chrétienne [= ALAC], des
analyses que trop souvent, faute de place, les éditeurs oublient dans leurs tiroirs.
Mais voici le contenu de la publication:

1. Eusebe de Césarée ou la condamnation ecclésiastique des Actes apocryphes (9—
12); 2. Le silence sur les Actes de Jean avant Eusébe (13—21); 3. Les mouvements
encratites d’Asie Mineure au IV*s. (23-34); 4. Les Actes de Jean dans I’Eglise de
Syrie et le témoignage d’Ephrem sur les Actes écrits par les Bardesanites (35—-47);
5. Les Actes de Jean chez les manichéens et leurs adversaires (49-86); 6. De
Priscillien a Grégoire de Tours (87-107); 7. Les Actes de Jean dans le
Christianisme grec et byzantin entre le IV* et le IX*s. (109-131); 8. La notice de
Photius et la question de Leucius (133-145).

D’aprés cette table des matieres, les lecteurs, intéressés d’une fagcon ou
d’une autre 2 'antiquité chrétienne, percevront comment et combien, «d travers
Pexemple particulier et représentatif des Actes de Jean, cette étude cherche a retracer
Phistoire de la lecture des Actes apocryphes dans le christianisme des neuf premiers
siécles». Dans cette période «il y eut assurément plusieurs lectures des Actes Apo-
cryphes et aussi plusieurs types de lecteurs. De fait, ces textes se trouvent au coeur de
plusieurs combats: Dorthodoxie contre I’hérésie, la théologie savante contre la foi
populaire, une morale sécularisée contre I’idéal de perfection, la vérité historique contre la
fiction mensongére» (p.6).

Il me parait superflu de détailler longuement les différents points touchés
par cette enquéte, sinon le fait qu’elle anticipe quelques conclusions a propos des
bases textuelles (2 sources), du milieu (I'Egypte pour la 1% et la Syrie pour la
seconde [ch. 94-102.109]) et de I'époque de rédaction des Actes de Jean (entre 150
et 200), et qu’elle signale les cercles intéressés a leurs composition et relecture:
des chrétiens cultivés marqués par un paganisme spiritualisé, des Valentiniens,
des gnostiques ou des manichéens (cf. p.4).

«Depuis plusieurs années, une équipe de chercheurs frangais et suisses étudie des
textes appartenant a la littérature apocryphe chrétienne. Le but de ce travail est d’offrir
une édition critique de ces textes, accompagnée d’une introduction et d’études. La
collection «Corpus Christianorum» accueillera ces travaux dans le cadre d’une «Series
Apocryphorum» qu’elle a bien voulu créer a cette intention» (p.1). A I'heure
actuelle, sous la présidence du Prof. Francois Bovon, I’ensemble de 'ALAC



476 Besprechungen

compte 31 membres, se distribuant depuis Groningen jusqu’a Reggio C., sans
oublier un émérite chercheur canadien; le gros des forces se regroupe autour des
Universités de Bologne, Fribourg, Genéve, Lausanne, Neuchitel et Paris (Ecole
Pratique des Hautes Etudes, Sect. des Sciences Religieuses). L’infatigable Direc-
teur du Corpus Christianorum, Dom Eligius DEKKERs, ainsi que la maison d’édi-
tions Brepols, ont eu la courage et la volonté d’accueillir dans une série ad hoc les
nouvelles éditions qui, 2 la différence des Voll. jusqu’ici parus dans le CChr,
contiendront plusieurs langues anciennes et seront assorties d’une traduction en
langue moderne et d’'un commentaire. Les deux premiers volumes, sous presse
et donc disponibles déja avant la fin de I'année, contiendront les Acta Iohannis
confiés aux soins de MM. Kagstui et JuNnop. D’autres volumes suivront. Le
lecteur est certainement intéressé aux écrits «apocryphes» en chantier grice aux
différentes équipes:

Logia et Agrapha

Liber de Infantia Salvatoris

De sacerdotio Christi

Acta Pilati

Abgar

Acta Apostolorum Armeniaca (version fr.)
Acta Apostolorum Coptica

Acta Andreae

Acta Petri

Acta Philippi

Acta Thomae

V-V Esdras

Apocalypsis Esdrae (+ Visio, + Sedrach)
Apocalypsis Pauli

Apocalypsis I-1I Iohannis (gr.)

Ascensio Isaiae

A une telle entreprise, 2 ses promoteurs, collaborateurs et éditeurs, le voeu
que le «coup d’envoi» donné par le Cahier soit suivi de la parution, a un rythme
régulier, des volumes de la Series Apocryphorum.

Fravio G. NUVOLONE



Besprechungen 477

Hermann-Josef Frede: Kirchenschriftsteller, Verzeichnis und Sigel. 3.
neubearbeitete und erweiterte Auflage des « Verzeichnis der Sigel fiir Kirchenschrift-
steller» von Bonifatius FiscHEr. Freiburg: Herder 1981, 784 S. + Erginzungen.
Dez. 1981, 8 S. + Id. Dez. 1982, 12 S. (= Vetus Latina, die Reste der altlateinischen
Bibel 1/1)

Bien des services rendit aux biblistes, aux patrologues et aux médiévistes le
Verzeichnis de B. FiscHEr dans ses deux éditions et ses nombreux suppléments.
Récemment, le Prof. H.-J. FreDE s’est vu contraint, par désir de clarté et pour
rendre raison des nombreux et continuels progres des éditions et des études
relatives aux écrivains «ecclésiastiques» des huit premiers siécles, de refondre les
matériaux dans un nouvel ouvrage, lui-méme remis a jour grice 3 des complé-
ments annuels.

Ce précieux outil de travail s’offre au lecteur précédé d’une introduction
due au P. B. FiscHeRr et suivi de deux indexes, I'un avec les correspondances de la
Clavis Patrum Lationorum (= CPL) de Dom Eligius DekkEers (pp. 583-633),
I'autre avec celles de la Clavis Patrum Graecorum (= CPG) de Mauritius GEERARD
(pp. 637-784). Tout chercheur a ainsi la possibilité de vérifier I'éventuelle
utilisation d’un écrit et son emplacement exact. Bien siir, n’importe quel outil de
travail congu sous cette forme, et contraint d’embrasser tant de siécles et
d’auteurs, ne peut qu’étre provisoire et perfectible: la CPL? en est 2 elle seule un
bon exemple, comparée i la CPG II-1V, et aussi la CPG I, jointe a la future
Clavis Apocryphorum, apportera aux instruments existants des améliorations de
qualité. La Vetus Latina 1/1 veut avant tout servir d’index d’appoint aux volumes
éditant progressivement le texte biblique, et elle sera donc dans ces limites
toujours nécessaire; mais outre qu’elle fournit les textes servant de base aux
citations scripturaires, elle représente un véritable complément de la CPL, en
signalant non seulement des ceuvres omises par celle-ci, mais encore sommaire-
ment les questions d’authenticité et les éditions plus récentes.

L’on pourra peut-étre regretter, par exemple, que les auteurs, en traitant HI
[= HieroNymus], n’aient pas signalé les nn. de la Bibliotheca Hieronymiana
Manuscripta de Dom B. LamgerT (Steenbrugge 1969-72), qui auraient permis en
outre une ordonnance différente des matériaux dans le contexte des épitres (cf.
les BHM 151-8 et 354-74); que dans le cas de PEL [= Peracius] ils n’aient pas
mentionné les nombreuses rectifications proposées par J. BAer (De Operibus
Fastidii ... Norimbergae 1902, pp. 31-52) ou qu’ils n’aient pas inséré les PS—HI
ep. 11 et 35 dans le dossier des attributions formulées, a tort ou i raison, en
rapport i ce dernier; que les annotations de Graziano Maioui (cf. ECarm 14
[1963] 195-241.432-453; 15 [1964] 177-189; 22 [1971] 128-143), d’importance
inégale il est vrai, n’aient pas été mises a contribution. Mais les buts, la méthode
et les dimensions de la publication sont tels que, comme dans le cas de la CPG,
ot 'on ne pourra pas faire grief 2 M. GeerarD d’avoir oublié ici ou 12 une version
latine (cf. CPG 7536; version lat. dans J. B. CoteLier: Ecclesiae Graecae Monu-
menta T. Il ... Lutetiae Par. 1686, pp. 220-376, tirée d’'un MS du XI¢ s., cf.
BHL 7406), ces quelques remarques ne représentent que des miettes bien
discutables, ne pouvant rien enlever a la valeur de ce monumental instrument de



478 Besprechungen

travail. Le lecteur n’oubliera surtout pas combien de fois les travaux de ce genre
sont 2 la merci d’études contradictoires, se succédant 2 un rythme soutenu. Un
exemple est certainement représenté par COL [= Corumsanus| Carm., dont les
Auteurs disent: «Carmina 5; alle unecht; 2—5 wohl von Columbanus von Saint-Trond
(etwa 785-815)» (p. 270). Vraisemblablement la remarque se fonde sur un article
que j’aieu ... 'inadvertance de signaler moi-méme a M. Frepe (M. Lapinge: The
Authorship of the Adonic Verses «ad Fidolium» Attributed to Columbanus, in Studi
Medievali, 3* s., XVIII/2 [1977] 249-314 = 815-880): or, H. Lowe (Columbanus
und Fidolius, in DA 37 [1981] 1-19) vient de ramener les compositions a leur
premiére attribution.

Au Prof. H.-]. Frepk et a sa remarquable équipe du Vetus Latina Institut le
souhait que le meilleur éloge de leur travail soit représenté par l'utilisation du
Kirchenschriftsteller par les chercheurs, et 3 ceux-ci I'invitation 2 faire profiter
I'entreprise de leurs remarques.

Fravio G. NuvoLonNe

Lorenzo Tacchella: Il processo agli eretici veronesi Matteo e Alessandro
degli Avogari nell’anno 1567. Tiré a part de Studi Storici Veronesi L. Simeoni
30-31 (1980-81), 17 p.; Il Feudo imperiale di Pietrabissara nella Storia, Verona:
Stamperia Zendrini 1981, 39 p., 15 Tables dont 8 h.t.; Busalla e la Valle Scrivia
nella Storia, Prefazione di T. O. pe NEGry, con Studi di G. B. Bapinoe M. V.
PasToriNO, Verona: St. Zendrini 1981, 475 p., 55 Tables dont 44 h.t.; Le Visite
Apostoliche alla Diocesi di Albenga (1585-1586), in Rivista Ingauna e Intemelia N. S.
31-33 (1976-1978 = 1981) 74-141, 1 Table et 1 Index.

Le Prof. L. TaccHELLA, dont j’ai déja autrefois signalé quelques publications
(cf. FZPhTh 26 [1979] 639-641), vient de nous livrer un ensemble de recherches
tout 2 fait remarquables. La premiére étude se rattache au volume «II Processo agli
Eretici Veronesi nel 1550» (Brescia 1979), dont nos lecteurs ont pu parcourir une
recension en 1979: l'auteur y expose ce qui reste des actes inquisitoriaux
concernant deux avocats, Matteo et Alessandro DEcLi Avogari, pere et fils,
arrétés A Vérone et soumis a proces 2 Venise. On reproche par exemple au pere
la propriété d’un livre d’ErasmE «traduit» — dans un premier temps j’avais pensé
4 une version italienne d’'un ouvrage érasmien — et imprimé apparemment a
Venise, d'un deuxiéme au titre «Celio Curione» et, enfin, d’un petit MS latin, les
trois avec des notes plus ou moins autographes. En découle un interrogatoire qui
dévoile les points discutés dans un cercle d’intellectuels véronais et passés dans la
pratique quotidienne: la priére adressée au Christ, seul intercesseur, et non a
Marie et aux Saints; la non-croyance dans I'autorité papale, les indulgences, le
purgatoire, la présence réelle de I’humanité du Christ dans I’Eucharistie (seule la
divinité est présente et par commémoration); la valeur des petites «congréga-
tions» de croyants; la possibilité, dans certains cas, de consommer de la viande
les vendredis et pendant le Caréme; I'institution de droit humain de la confession



Besprechungen 479

auriculaire et la non-nécessité de I’aveu des circonstances des fautes; le fait que les
voeux monastiques relevent du simple droit humain; la nécessité de baptiser les
petits enfants, sauvés toutefois dans le cas d’impossibilité d’administrer le
sacrement (sur la base de Mt 18).

A ces milieux appartiennent de nombreux sympathisants et surtout une
foule de juristes, bien 16 avocats sont nommés par Alessandro DEeGLI AVOGARI
(cf. p.14). Epilogue de la procédure judiciaire: le pére meurt en prison le 28. IV.
1567; quant au fils, destiné a étre libéré, nous ignorons la sentence conclusive par
défaut de documents.

Que l'auteur me permette de préciser quelques points, a 'intention, bien
stir, du seul lecteur. Le livre d’ErasME, référé aux années 1528-1529, qualifié de
traduttione et dont on dit qu’il contenait une préface de Leon X (p. 5), correspond
en toute vraisemblance a ! un Novum Testamentum, en version latine d’ERASME,
imprimé a Venise en 1526, in-8°, aupreés du typographe Zorpinus. ERasME le
faisait précéder d’une préface non de, mais pour LEon X (1513-1521), datée du
17 février 1516. C’est bel et bien de cette version que proviennent les autorités
scripturaires copiées par le fils de Matteo, Alessandro, sur «un quinterno mano-
scritto in ottavo» dont les inquisiteurs signalent les extrémes. L’incipit «Si obtuleris
munus tuum» correspond a la version d’Erasme de Mt 5,23: «ltaque si obtuleris
munus tuum ad aram, et illic recordatus fueris, quod ...» (Vulgata: «Si ergo offeres
munus tuum ad altare et ibi recordatus fueris quia ...»); Uexplicit «Non est propheta
expers honoris» a la méme traduction de Mt 13,57: «Non est propheta expers honoris,
nisi in patria sua, et domo sua» (Vulgata: «Non est propheta sine honore nisi in patria
sua et in domo sua»). Le titre du deuxieme livre représente un raccourci: il s’agit en
effet de l'auteur lui-méme, Celio Secondo Curione (1503-1569), piémontais,
professeur a Pavie, réfugié ensuite en Suisse, a Lausanne et a Bile (cf. la
remarquable étude de Markus Kurter: Celio Secondo Curione. Sein Leben und sein
Werk (1503-1569). Inaugural-Diss. ... Basel 1955, 311 p. [= Basler Beitrdge zur
Geschichtswissenschaft 54]). L'ouvrage cité par I'Inquisition, pourvu que l'italien
soit originel, pourrait correspondre 3 «Una familiare et paterna institutione della
christiana religione, di M. Celio Secondo Curione . ..» (In Basilea, 1550, 8°); mais un
recueil de «Quattro lettere cristiane . ..» (Bologna 1552) et le «De amplitudine beati
Regni Dei, dialogi sive libri duo» ([Poschiavo] 1554, 8°) ne sont pas a exclure a
priori. Enfin, quant aux remarques-aveux de Matteo sur la simple valeur de
«salutatione» et non de «oratione» de I’ Ave Maria (p.6) et sur la couronne de 63
«Ave» et de 7 «Pater» (p.12) qu’il préfererait inverser dans ses composantes
internes, il faut rappeler aux modernes que 1) méme au XV¢s., et a I'intérieur du
classique «Psalterium Mariae», c’est-a-dire du Rosaire, la priére mariale allait de
«Ave Maria fino a fructus ventris tui (Jesu)» (G. G. MEERSSEMAN: Alano della Rupe e
le origini della Confraternita del Rosario, in Ordo fraternitatis, Confraternite e pieta dei
laici nel Medioevo, Roma 1977, p.1144); 2) nous nous trouvons devant «der
mittlere Rosenkranz mit 63 Marien- und 6 oder 7 Paternoster-Perlen zum Geddchtnis an
die 63 Jahre, die Maria auf Erden geweilt haben soll» (W. KirreL: Der Rosenkranz,
Ursprung und Ausbreitung, Walldorf-Hessen 1949, p.10), dont I'introduction,
reprise en partie aussi par les Franciscains, est attribuée a BrigITTE DE SUEDE (cf. la
Bulle de Lton X du 10. VII. 1515).



480 Besprechungen

Je ne fais que signaler les autres études. La recherche sur Pietrabissara est le
complément d’une publication antérieure due au méme auteur (Pietrabissara e il
suo Marchesato nella Storia, Verona 1960): grice au recours systématique aux
sources documentaires, M. TAcCHELLA reparcourt un tracé historique qui va de
1121 jusqu’a 1787; les actes de la famille SpinoLa, et ceux de leur palais en
particulier, contribuent 2 tisser un ensemble précieux pour tout autre historien.

Busalla et «sa» vallée ont fait 'objet d’une étude imposante. L’auteur en
avait déja traité en 1951 (Busalla nella Storia, Tortona) et avait touché le méme
contexte géo-historique dans une deuxieme recherche (Ronco Scrivia nella Storia,
Genova 19682). Ici, six chapitres se partagent les matériaux considérablement
refondus et enrichis:

1. L’antico Borgo di Busalla in Valle Scrivia (pp. 13-55); 2. La Signoria di
Busalla nei secoli XIV e XV (pp. 56-93); 3. I Feudatari di Busalla nei secoli
XV-XVII (pp. 94-199); 4. Il Cristianesimo in Valle Scrivia (pp. 200—-268);
5. Le Parrocchie di Sarissola e di Semino (pp. 269-285); 6. Le principali Signorie
Spinoline di Valle Scrivia e loro origini (pp. 286-336).

Ils sont suivis d’une «Appendice dei Documenti», assez nourrie (pp. 337-393),
et de deux articles monographiques; G.B. Bapino — M. V. PASTORINO nous
parlent d’«Una mappa tardo-cinquecentesca dell’ Archivio Storico Comunale di Busalla
[Genova]» (pp. 423—467) et M. V. PastoriNo des «Recenti acquisizioni archeolo-
giche in Valle Scrivia» (pp. 468—473). Parmi les documents édités par l'auteur, je
remarque la transcription, depuis 'original, d’une Bulle d’InnocenT mr (13. TV.
1216), deux investitures inédites de 'empereur CHARLES vi (26. XII. 1723 et 22.
V. 1738) et les «Statuta Buzallae» de 1504 et 1772 (respectiv. aux pp. 338-342,
342-345, 345-348 et 349-393). 1l s’agit d’une monographie d’une valeur cer-
taine.

Les visites apostoliques de Nicold Mascarpi, évéque de Mariana et Accia, et
de Angelo Peruzzi, évéque de Sarsina, aux Paroisses du Diocese d’Albenga en
1585-1586, sont le sujet de la derniére contribution de M. TAcCHELLA. Sous une
forme typographique somptueuse, 1'auteur, qui a toujours été particulierement
attentif aux réformes s’inspirant du Concile de Trente, présente les données
biographiques et bibliographiques du premier des délégués, avec I'appui d’une
véritable moisson de documents repris en note. Ensuite, il reproduit, dans la
mesure du possible, ou il résume les actes et les décrets des visiteurs (ArCHIVIO
SeGreTO VAT, Sacra Congr. Conc., Visita Apost. Albinganen.), malheureusement
réduits a des fragments dans deux des trois documents.

L’auteur suit sa méthode habituelle dans la présentation des textes: elle m’a
paru correcte, abondant dans un sens bienvenu, celui de la mise en valeur des
originaux. Les recherches du Prof. L. TaccHELLA, loin d’étre décevantes, de par
leur riche documentation, assortie de remarques discrétes, stimulent d’autres
historiens, dans le sens d’un approfondissement des aspects particuliers ou de
syntheses étroitement liées, je le souhaite, a la «franchise» des manuscrits.

Fravio G. NuvoLONE



Besprechungen 481

Georg Scherer, Carl Friedrich Gethmann, Wolfgang Krewani, Hermann
Josef Heckelei, Sturmius M. Wittschier: Studien zum Problem der Iden-
titat. — Opladen: Westdeutscher Verlag 1982. XIV-629 S. (Forschungsberichte
des Landes Nordrhein-Westfalen, Heft 3098 / Fachgruppe Geisteswissenschaften.)

In der jiingsten Gegenwart wird das Stichwort ddentitit» von verschiede-
nen Positionen aufgegriffen. Aus primir philosophischer Perspektive erscheinen
neben dem Beitrag D. Henrichs in dem von O. Marquard/K. H. Stierle heraus-
gegebenen 8. Poetik und Hermeneutik» Band («Identitit», Miinchen 1979) die
umfassende begriffsgeschichtliche Untersuchung W. Beierwaltes’ («Identitit
und Differenz», Frankfurt 1980) und die sprachanalytisch interpretierenden
Vorlesungen E. Tugendhats («SelbstbewuBtsein und Selbstbestimmungy,
Frankfurt 1979) bemerkenswert.

Die Reihe dieser Publikationen erweitern die «Studien zum Problem der
Identitdt» einer Forschungsgruppe der Universitit Essen Gesamthochschule.
C.F. Gethmann («Transzendentalphilosophie — Fundamentalontologie -
Anthropologie»; 205-259) und W. Krewani («Dasein, Ich und Welt»; 261-443)
entwickeln die Thematik in Auseinandersetzung mit Heideggers Denken,
wobei dieser Descartes und jener Fichte als zusitzliche Gesprichspartner wihlt.
H.]. Heckelei («Erfahrung und Identitit im Denken Franz Rosenzweigs»; 445—
478) beleuchtet einen religionsphilosophischen Aspekt, wihrend S. M. Witt-
schier die «Partizipative Identitit» (479-530) im Ausgang vom Johannes-Evan-
gelium beschreibt.

Da der umfangreiche Erdffnungsbeitrag die Aufmerksamkeit eines am
Problemfeld von Theologie und Philosophie interessierten Lesers am meisten
beanspruchen diirfte, beschrinkt sich der Rez. auf diese Studie. Georg Scherer
(«Sinn und Identitit»; 1-203) entwickelt die Identititsproblematik am Leitfaden
der thomasischen Transzendentalien. Eine Auseinandersetzung mit seiner
Gedankenbewegung zum Schonen hin erscheint lohnend, wenn von einer gele-
gentlich etwas einseitigen Orientierung an einer durch die sog. Maréchalschule
bzw. Heidegger-Rezeption geprigten Thomas-Interpretation (vgl. 24; 532f. A
16) abgesehen wird und auch Vorbehalte gegeniiber einer temporiren Tendenz,
den Aquinaten — trotz wiederholter Hinweise auf die Unausgeglichenheit und
Zeitgebundenheit thomasischer Theoreme — synthetisierend — aber keinesfalls
perennierend (im Stile J. Piepers) — darzustellen, in Geltung bleiben.

I. Spezifisch fiir die Untersuchung Scherers [= Verf.] ist die Bindung der
Identitatsproblematik an die Sinnfrage gemiB der These, «die Frage nach Identi-
tit konne nur dann in angemessener Weise gestellt werden, wenn sie zugleich als
Frage nach dem Sinn verstanden wird» (2). Da das menschliche «Verlangen
nach Identitit durch» die «Verwiesenheit auf Sinn er6ffnet» (5) wird, erhellt das
Zusammengehoren der beiden Termini; da dem Sinn eine «ynthetische Kraft
eignet, kommt ihm allerdings im Zusammenspiel mit der Identitit «in einer
bestimmten Hinsicht eine vorrangige Rolle zu» (9). Die Differenz der beiden
Grundbegrifte wird vor dem Hintergrund einer grundsitzlichen Infragestellung
bis zur Negation phinomenologisch aufweisbar: Wihrend der Mensch durch



482 Besprechungen

den Zweifel am Sinn «in eine eigentiimliche Leere» gerit, setzt ihn der Verlust von
Identitit «einer eigentiimlichen Zerstreutheit» (8) aus, in welcher z. B. die
Koordination disparater Zeitmomente scheitert.

Eine Verkniipfung der Sinnerfahrung (im Ausgang vom Schonen) mit der
Er6ffnung von Identitit entnimmt der Verf. der sokratischen Rede iiber Dio-
tima (Symposion 211 a-b): «Das Schone ist in sich zugleich die absolute
Identitit. Platon denkt das Schone aus dem Grundzug der Identitit» (12). Der
Rekurs auf das platonische Gastmahl indiziert einerseits, daB in der Identititser-
fahrung eine ontologische, eine religids transzendente und eine dsthetische Dimension
eingefaltet sind, und deutet andererseits darauf hin, «daB Sinn in die Richtung
des Schonen weist» (13). Dariiber hinaus ergeben sich fiir die folgende Untersu-
chung drei Leitfragen:

1. Wie verhilt sich die absolute Identitit zur Vielheit der Seienden bzw. wie
1iBt sich die absolute Identitit als Einheit denken, welche noch einmal den
Austrag von Einheit und Vielheit umfaBt (vgl. 13 £.)?

2. LiBt sich der doppelte Zeitbezug der Schonheitserfahrung — das Schéne
an sich steht auBBerhalb der Zeit, die menschliche Rede iiber den Anblick des
Schénen erfolgt plétzlich innerhalb der Zeit — von dem Begriff des Ereignisses,
wie dies im heideggerschen Seinsdenken oder im dialogischen Philosophieren
begegnet, explizieren (vgl. 14)?

3. Ermoéglicht die Voraussetzung einer absoluten Sinnidentitit tiberhaupt
(= «Gotty) und mit ihr die Applikation des Teilhabegedankens allererst eine
philosophisch adiquate Interpretation von Sinn und Identitit (vgl. 14 f.)?

Entgegen «den heute maBgeblichen Denkgewohnheiten», welche die Iden-
tititsproblematik einzig der Soziologie oder Sozialpsychologie bzw. der Logik
oder Sprachanalyse zuweisen, sucht der Verf. «ontologischen Boden» (16) in der
Uberzeugung auf: «Die bisher entfaltetste Gestalt hat ein solches Denken [sc. der
differenten Identitit] in der Lehre von den transzendentalen Bestimmungen des
Seins bei Thomas von Aquin gefunden» (17; Hervorhebungen vom Rez.)! Daher
stellt diese spekulative Untersuchung eine kritische (vgl. 24) Ankniipfung und
produktive «Fortfithrung von Gustav Siewerths epochemachenden Werk Der
Thomismus als Identititssystemy» (VI) dar, worauf der Verf. ausdriicklich
hinweist.

II. Angeregt (vgl. 37, 161, 532 f. A 16) durch K. Hemmerles Opusculum
«Vorspiel zur Theologie» (Freiburg i. Br. 1976) und in kritischer Auseinanderset-
zung (vgl. 102 f., 146 f., 155) mit G. Poltners Habilitationsschrift («Schonhei,
Wien 1978) wird die «Identitit im Licht der Lehre von den transzendentalen
Namen des Seins bei Thomas von Aquin» (18) erortert. Zum einen bewahren
die Textanalyse von De ver. 1,1 und der Verweis auf SG I, 26 den Aquinaten
davor, auf grundsitzliche Weise dem heideggerschen Verdikt der Onto-theolo-
gie zu verfallen: Da Thomas die «Transzendenz des Absoluten» wahrt und die
«Eigenstindigkeit der Seienden» akzentuiert, verweigert er die Identifikation
des Seins, «welches das Tiefste und Intimste in allen Dingen ist und deren alles



Besprechungen 483

einbegreifende Mitte darstellt, mit dem absoluten Sein Gottes» (22). Zum
anderen ist gerade Gott das unendliche wie unbegreifliche Sein, und sein
philosophischer Name «psum esse per se subsistens (vgl. 27) begriindet abso-
lute Identitat, eroffnet Sinn. Zwar bleibt die absolute Identitit Gottes dem
menschlichen Begreifen entzogen, aber dem Beriihren (attingere) als Sinnerfiil-
lung (beatitudo) zuginglich (vgl. 28). Daher erscheint der Mensch grundsitzlich
als «das Wesen, dem es gegeben wird, die absolute Identitit der absoluten
Seinsfiille im tiberbegrifflichen Erkennen zu beriihren» (29).

Die Uberlegungen zur Einheit des Seins auf der Basis des cunum» entdecken
eine Verschiedenheit in der Einheit des Seins (vgl. 34). Wenn sich die Seinsdiffe-
renz in die Momente von Sein und Wesenheit entfaltet, dann «erscheint Sein als
in sich selber relational, ohne Verlust seiner Einheit» (36). Mit Blick auf die
Frage nach der Identitit des Menschen erfolgt eine transzendentalphilosophische
Auslegung des thomasischen «subsistere> von der «editio completa) her, indem
der Riickgang des Erkennens auf sich selbst mit der intellektuellen Anschauung
Fichtes (vgl. 41) und der transzendentalen Apperzeption Kants (vgl. 42) paralle-
lisiert wird. Die reditio completa als Seinsverstindnis qua Selbsterfahrung einer
vermittelten Unmittelbarkeit bedeutet folglich den «Grund, von dem wir
immer schon herkommen» (43) und der wir selbst sind. Im Gegenzug themati-
siert der Verf. gleich anschlieBend die Nichtidentitat des Menschen, wie sie aus der
Spannung zwischen menschlichem Selbstvollzug und (goéttlicher) Seinsmittei-
lung (vgl. 49 f.), der Schwiche, ja Nichtigkeit der Existenz (vgl. 50) und der
Subjekt-Objekt-Spaltung (vgl. 51 f.) erhellt.

Auch das Transzendentale aliquid, das als aliud quid die Unterschiedenheit
eines Seienden von allen anderen anzeigt, gilt es—so der Verf. —vom Subsistenzakt
(als Selbstbegriindung und Selbstgehorigkeit) her zu interpretierenz (vgl. 56 £.):
«Die Selbigkeit und der Unterschied von unum und aliquid kommen erst zum
Tragen, wenn wir nicht nur die Ungeteiltheit des Seienden in sich, sondern auch
seine Unterschiedenheit vom andern von der Subsistenzbewegung her verste-
hen» (59). Mit Blick auf die Relationalitit alles Seienden plidiert (vgl. 60 f.) der
Verf. zu Recht fiir eine Rehabilitierung der Relation, eben der Kategorie, welche
bei Aristoteles unterbewertet erscheint und seit Augustin iiber Scotus Eriugena
und Bonaventura wachsende Relevanz u. a. fiir die Trinititsspekulation gewinnt.

SchlieBlich antwortet der Verf. auf den Einwand, mit welcher Begriindung
das Subsistieren als transzendentale Bestimmung, aus der eine unterschiedene
Einheit von unum und aliquid konstituiert wurde, bezeichnet werden darf, da
Thomas die Subsistenz «nirgendwo ausdriicklich zu den transzendentalen
Namen rechnet» (61). Hinsichtlich des Kategorienmodells muB3 man — so der
Verf. — die Substanz im Ausgang vom subsistere begreifen (vgl. 62). Dabei gilt
es darauf hinzuweisen, daB die absolute Erfiillung des Sinnes von Sein mit dem
esse per se subsistens» (vgl. 63) gleichgesetzt wird und das Interesse des
Seienden an seiner Selbsterhaltung in der «Einstimmigkeit> (vgl. 65) des Seien-
den mit sich selbst, d.h. im subsistere begriindet ist. Das, was die Bedingung
der Moglichkeit fiir das Eintreten des sich selbst Begriindenden in die Katego-
rientafel darstellt, kann nicht auf der Ebene des Kategorialen gefunden werden,
sondern «gehort zuinnerst in den Sinn des Seins selbst hinein» (65 f.).



484 Besprechungen

III. In gleicher Weise, wie fiir die Erorterung des Identititsgeschehens mit
Blick auf die Transzendentalien ens, res, unum und aliquid, welche das Seiende
fiir sich benennen, ohne seinen Bezug zu Erkennen und Wollen auszusagen, der
Gedanke der Subsistenz leitmotivisch entwickelt wurde, so gilt es hinsichtlich
der zweiten Reihe transzendentaler Bestimmungen, das Philosophem der Kon-
venienz zu entwickeln: «Mit dieser convenientia unius entis ad aliud ist das
Ubereinkommen des Seienden mit der Seele des Menschen gemeint, ohne
welche sie nicht gedacht werden kann» (66). Die Zusammenkunft der Seele mit
dem Seienden stellt keinen Widerspruch oder abgeleiteten Modus des selbstin-
digen Bei-sich Seins dar, vielmehr gelingt dem Erkennenden gerade in der
Hinwendung zu dem Seienden die Riickwendung auf sich selbst (vgl. 69). Es
besteht also eine gegenseitige Offenheit bzw. «wechselseitige Entsprechung
(vgl. 70) in der Beziehung von Erkennen oder Wollen und Seiendem. Die
Erfiillung dieser Entsprechung zeitigt Identitit in der strengen Bedeutung.
Insofern das Seiende dem Erkenntnisvermdgen (vis cognitiva) erschlossen ist,
wird es als Wahres (verum), wenn es dem Begehren (vis appetitiva) entgegen-
tritt, wird es als Gutes (bonum) benannt. Thomas entdeckt Wahrheit als
«Wechselspiel» (73) eines Geschehens, da der Intellekt eine Angleichung an das
erkannte Ding fdtigt und dieses dem Intellekt korrespondiert> (vgl. 72).

Die thomasische Theorie des menschlichen Erkennens ist bestimmt durch
den Gedanken der Teilhabe und Abstindigkeit von (dem Entwurf) einer philo-
sophischen Gotteslehre (vgl. 75), derzufolge Gott sein Erkennen rein ist (vgl.
78) und sein Sein absolut erkennt. Konsequenterweise wird die Frage, auf
welche Weise der Mensch dem Sein iiberhaupt Erkennbarkeit zusprechen kann,
dadurch beantwortet, daB das Sein bereits vorgingig bzw. anfinglich vom
gottlichen Erkennen (vgl. 81) gelichtet sei. Daher erscheint das menschliche
Erkennen in zweifacher Hinsicht als Nachvollzug: Einmal iiberfiihrt der Erken-
nende das Seiende aus der Moglichkeit erkannt zu werden in das Erkanntsein,
welches bei Gott immer schon vollzogen ist, dann empfingt und ordnet es die
Sinneseindriicke (vgl. 85). — Entgegen der nach Thomas in der Philosophiege-
schichte einsetzenden Emanzipation des Subjekts, deren Zerrbild «im Mifver-
standnis des menschlichen Geistes als reinem Setzen» beschworen wird, scheint
der Verf. fiir die «Ausgewogenheit» der thomistischen Erkenntnistheorie zu
votieren und das Erreichen von Identitit daran zu binden: «Die Identitit des
Geistes mit sich selbst hingt geradezu davon ab, daB er sich selbst in dieser
[sc. «geistsinnlicheny] Grundstruktur bejaht und sich als den moglichen Vollzug
jener universalen Offenheit in das Geflige einsetzen lift, welches er mit dem
Seienden bildet und welches Thomas convenientia nennt» (86; Hervorhebungen
vom Rez.).

IV. Das Philosophem der Konvenienz der Seele und des Seienden kann
auch im Horizont des Guten verfolgt werden. Der Wille ist in seinem Ausgreifen
auf das Sein verwiesen, in welchem sein Begehren zur Ruhe kommt, und das
Sein «braucht> den Wollenden,um den Sinn seiner Giite zu erfiillen (vgl. 99).
Zum einen unterscheiden sich dabei Intellekt und Wille dadurch, daB8 dem
Erkennen der Zug der Aneignung, dem Wollen dagegen der Zug des Seinlas-



Besprechungen 485

sens inhiriert; dann schlieBen sich Intellekt und Wille aber auch (kreislaufmiBig)
ein, da kein Seiendes gewollt werden kann, ohne zuvor erkannt zu sein, und
umgekehrt kein Seiendes erkannt werden kann, ohne zugleich bejaht zu sein
(vgl. 102): «Der menschliche Wille ist Geistwille, d. h. er soll sich von Einsicht
leiten lassen, von einer Einsicht, zu deren Anerkenntnis er sich allerdings nur
durch sich selber aufschwingen kann» und «Geist ist in Freiheit zu verwirkli-
chende Einsicht, Einsicht, die sich selbst durch die Anerkenntnis des Willens
eroffnet ist, Geist, welcher in der «circulatioo von Erkenntnis und Wille sich
selbst vollzieht» (106).

Durch die Thematisierung der «Bediirftigkeit» (108) — um zu existieren ist
der Einzelne auf Mitmenschen und Mitseiendes angewiesen — und des dnteres-
ses» (vgl. 111 f.) werden weitere Prizisierungen des Identititsproblems ange-
strebt. Zu diesem Zweck wagt es der Verf., den Weltbegriff Heideggers in die
durch die Termini Partizipation und Konvenienz geprigte Konzeption des
Aquinaten ceinzutragen» (vgl. 117). Demzufolge griindet die Einheit der Interes-
sen des In-der-Welt-seins «in der letzten Verwiesenheit des Menschen auf
Identitit und Sinn» (118). Das menschliche Dasein im weltlichen «Spielfeld
moglicher Interessen» wird — so der Verf. — von einem «Urinteresse», der
«Verwiesenheit des Menschen auf das absolute Sein» (119; Hervorhebungen vom
Rez.) getragen; der Literalsinn von dnter-Esse) indiziert Welt als das Zwischen
von Seele und Seiendem, als durch dnteresse erschlossene existentiale Riumlich-
keitr (vgl. ebd.). — Mit Blick auf das gerade skizzierte Verfahren darf vielleicht
gefragt werden, ob der Verf. nicht wenigstens ansatzweise der Gefahr zu
erliegen droht, das von Heidegger als unhintergehbare Fundamentalstruktur
entdeckte (n-der-Welt-sein» in einem seines Erachtens urspriinglicheren (Auf-
Sinn-Verwiesensein» bzw. «Auf-den-Sinn-des-absoluten-Seins-Verwiesenseim
(noch einmal !) zu begriinden und dadurch den Heideggerschen Weltbegriff
einschlieBlich seiner antimetaphysischen StoBrichtung preiszugeben.

V. Als Zielpunkt dieser transzendental-ontologischen Untersuchung
erscheint abschlieBend das Supertranszendentale pulchrum. Auch wenn Thomas
das Schone in den bekannten Aufzihlungen der allgemeinsten Seinsbestimmun-
gen nicht nennt, so glaubt der Verf., dem Schonen diesen Status sichern zu
kénnen. Im Rahmen dieser holzschnittartigen Zusammenfassung kann nur auf
zwei Passagen hingewiesen werden, die der Verf. zur Bekriftigung seiner These
anfiihrt: «Pulchrum et bonum in subiecto quidem sunt idem» (S. th. I, 5,4 ad 1;
zit. 546 A 204) sowie «Pulchrum convertitur cum bono» (De div. nom. 4, 1.22;
zit. 135). Hieraus leitet der Verf. zwar «keine Synonymitit von Gut und Schoén»
ab, aber die fiir die Dignitit eines Transzendentale konstitutive «Konvertibilitat»
(134; Hervorhebung vom Rez.). Der anerkannten «Ritselhaftigkeit» im Schwei-
gen des Aquinaten hinsichtlich des «pulchrum» begegnet der Verf. mit der
«Vermutung» (135), das Schone bezeichne «den Ursprung, aus dem heraus sich
die gesamte Bewegung des Seins, welche das Denken in den nomina transzen-
dentalia darzustellen versucht, entfaltet» (136). Somit wird dem Leser die Frage
aufgegeben, ob «die GroBe der Metaphysik des Thomas» gerade darin liegt, daB8
der Topos der Identitit «als das eigentlich zu Sagende ungesagt» (137) bleibt.



486 Besprechungen

Im folgenden erldutert der Verf. das Schone (mit den Pridikaten perfectio,
consonantia, claritas) als das Erfiillende, welches das an und fiir sich Relevante
bedeutet (vgl. 138) und den fiihlenden (vgl. 140) Menschen werthaft bean-
sprucht (139 f.). Durch Erkennen und Anerkennen entdeckt der Kontemplie-
rende im Wahrheitsgeschehen des Schonen Erfiillung und Sinn (vgl. 141): «In der
vollendeten Anwesenheit des Schonen ist die Frage nach Identitit tiberfliissig
geworden. Der Mensch stimmt mit sich selber iiberein, d.h. erlangt Identitit,
indem er im aufleuchtenden Schénen ruht» (148). Wenn die ontologische
Erfahrung des «pulchrum» als dem Erfiillenden des Seins freigelegt wird, dann
enthiillt sich dem Menschen der Sinn von Sein in einer Weise, dal} er, in die
Harmonie des Seinssinnes einschwingend, sein In-der-Welt-sein bejaht und zu
seiner eigensten Identitit gelangt (vgl. 159). Auf dem Hintergrund dieser
Offenheit fiir den Sinn der Seinsbewegung, welcher in der Bereitschaft zur
Betrachtung des Schonen aufgeht, kann geklirt werden, in welchem Sinne der
Verf. seine Fragestellung als transzendentalphilosophisch versteht, d.h. auf die
Maéglichkeitsbedingungen «der Vollziige des Subjekts in diesem selbst) rekurrie-
rend: Es wird nicht versucht, den Sinn des Seins «aus setzenden Leistungen der
menschlichen Subjektivitit» (163) abzuleiten, vielmehr wird aufgewiesen,
inwiefern der Mensch das Ereignis des Sinnes mittrigt, indem er die Ankunft des
Schénen ermdglicht und vermittelt.

VI. Damit sind wir an einem Punkt angelangt, von dem aus sich dem Rez.
die Richtung der Antworten auf die eingangs formulierten Fragen andeutet:

1. Das «pulchrum» bedeutet den verborgenen Urgrund absoluter Identitit;
der Gedanke eines Zusammenspiels der transzendentalen Namen des Seins bei
Thomas «entziindet sich an der Erfahrung des Seins als Schénheit» (168).

2. Der Zeitbezug der Schonheitserfahrung spiegelt sich im Ereignis des <Es
gibt», wobei menschliche Freiheit selbst als Gabe des unableitbaren Schénen
erscheint (vgl. 165); die Reflexion auf den Gabecharakter des Seins flihrt auf die
Einheit von Schonheit und Freiheit im Absoluten, in Gott (vgl. 170), der sich
dialogisch «als das absolute Du» (167) schenkt.

3. Ein wesentlicher Aspekt der Identitit des personalen Menschseins wird
in der Kommunikation mit anderen Personen als «partizipative Identitit» (197)
eingeldst; wie alle Bewegungen des menschlichen Daseins setzt auch die Sinn-
verwirklichung und Identititsfindung im gelingenden Dialog «eine urspriingli-
che Enthiillung von Sinn» (198) voraus.

Die Thomasdeutung des Verf. auf der Basis von De ver. 1,1 erscheint auf-
grund vielfiltiger Beziige zu gegenwirtigen Philosophen und Problemen beson-
ders interessant. Angesichts einer philosophischen Forschung, welche sich in zu-
nehmendem MaBe mit Spezialproblemen miiht, beeindruckt der Mut zu einem
spekulativen Gesamtentwurf. Die grundsitzliche Behandlungsart der Identitits-
thematik regt nicht nur Fragestellungen fiir Theologie oder Pidagogik an, sondern
ermdglicht gelegentlich (vgl. 97, 180ff.) sogar andeutungsweise eine Uberwin-
dung der Trennung zwischen «theoretischem» und «praktischem Philosophieren.



Besprechungen 487

Auch wenn der Verf. wohl kaum dem Vorwurf einer Uberbewertung des
Schonen auszusetzen ist, mogen Vorbehalte gegeniiber der vorgetragenen
Reduktion der Transzendentalien auf das Schéne angemeldet werden. Proble-
matischer als die Einschitzung des Wertes der eher verstreuten oder beildufigen
Textbelege flir den Status des Schonen erscheint die Relecture des Aquinaten
post Kant bzw. post Heidegger: Zwar erliegt der Verf. keinesfalls der Gefahr
ahistorischer Identifizierungen, aber dem Leser dringen sich md&glicherweise
gewisse Zweifel auf, wenn Thomas ein implizites Weltverstandnis (vgl. V, 117) in
der Nihe zu Heidegger imputiert wird oder beim Aquinaten «eine unausge-
schopfte Theorie der menschlichen Zeitlichkeit» (148) vermutet wird. Im
Umkreis derartiger Konjekturen ist hinsichtlich der «reditio completa) mit R. L.
Fetz («Ontologie der Innerlichkeit», Freiburg/Schw. 1975) vor einer allzu poin-
tiert geistmetaphysischen bzw. idealistischen Auslegung zu warnen; mit Blick
auf einige an Autoren wie Lotz und Rahner orientierte Passagen gilt es auf die
Kritik von H. Holz («Transzendentalphilosophie und Metaphysik», Mainz
1966, sowie «Thomas von Aquin und die Philosophie», Miinchen 1975) am
Transzendentalthomismus zu verweisen; beziiglich des Gebrauchs und der
Berechtigung des Terminus «transzendental in der sog. Maréchalschule ergeben
sich von R. Schaeffler («Die Wechselbeziehungen zwischen Philosophie und
katholischer Theologie», Darmstadt 1980) kritische Prizisierungen.

Der vorliegende Versuch, das Schone, welches bei Thomas im Vergleich
zu Ps. Dionysius Areopagita (De divinis nominibus, cap. IV, § 7ff.) und Ulrich
von StraBburg (De summo bono, lib. II, tract. 3, cap. 4) eher einen sekundiren
Rang einnimmt, als das wngesagter Supertranszendentale zu werten und in
dieser Linie sowohl Konsequenzen fiir die thomasische Offenbarungsontologie
zu entwickeln als auch Losungen filir die gegenwirtige Identititsdiskussion
beizutragen, darf als konstruktive, d. h. mittels spekulativer Synthesis konzipierte
Aneignung wie Fortfithrung der Erkenntnismetaphysik des Aquinaten angese-
hen werden. Das Gelingen einer systematisch orientierten Studie, welche das
Schéne als Ursprungsort des Seins und seiner Identitit vorstellt, diirfte aber
gerade daran zu messen sein, ob jene neben der Ausgewogenheit und Eleganz
thomasischer Antworten auch die (methodologisch) unausgetragenen Differen-
zen auf der Prinzipienebene (vgl. W. Kiihn, Das Prinzipienproblem in der
Philosophie des Thomas von Aquin, Amsterdam 1982) aufdeckt, um den Blick
flir das umfassende Problembewuftsein und die geschichtliche Bedingtheit des Versoh-
nungsversuches eines «doctor angelicus» zu schirfen.

Craus WAGNER






	Besprechungen

