
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 30 (1983)

Heft: 3

Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BESPRECHUNGEN

Richard Adamiak: Justice and History in the Old Testament. The Evolution

ofDivine Retribution in the Historiographies of the Wilderness Generation.
With a Foreword by David Noel Freedman. - Cleveland: John T. Zubal, Inc.
1982. VII-105 p.

Dieses Buch ist eine Dissertation, die der Autor unter der Leitung von
D. N. Freedman verfaßte, der ein Vorwort (S. V—VII) beigesteuert hat. Es
behandelt die Darstellung der Wanderungen Israels in der Wüste auf dem Weg
zum verheißenen Land in den verschiedenen Teilen des A.T. : in den Geschichtswerken

(Jahwist, Elohist, Deuteronomium, deuteronomist. Geschichtswerk,
Priesterschrift), bei den Propheten vor und während des Exils und in den
Psalmen. Der Verf. sieht als Hauptinhalt dieser Traditionen über die Wüstengeneration

das Thema der Gerechtigkeit Gottes, der Gutes und Böses vergilt. Dieses
Thema steht im Dienst der Verstehbarkeit der Geschichte. Was nämlich den

vielfältigen geschichtlichen Einzelereignissen Sinn verleiht, so daß sie verstanden

werden können, das ist ein größerer Sinnzusammenhang oder ein
Interpretationsmodell (der Verf. nennt es Archetyp und «configuration» von Vorstellungen).

Das alte Israel hat im Laufe seiner Überlieferungsgeschichte ein solches

Interpretationsschema geschaffen, das es immer wieder neuen Gegebenheiten
angepaßt hat: eben die Darstellung der Wüstengeneration auf ihrem Weg zum
gelobten Land.

Um es gleich vorwegzunehmen: das Interesse A.s ist also nicht nur
beschreibend und historisch, es ist hermeneutisch und theologisch. Das wird im
Schlußkapitel, das auf Zusammenfassung und Ergebnisse folgt, und das die
Überschrift trägt: «Reconsideration of Myth and History» (S. 90-93) auch ganz
deutlich: Zwischen Geschichte und Mythus gibt es keine scharfe Scheidelinie,
auch nicht zwischen alttestamentlicher Weisheit, die es mit allgemein gültigen
Erfahrungen und Regeln zu tun hätte, und alttestamentlicher Geschichtsschreibung,

der es um die Einzelereignisse in ihrer unverwechselbaren Individualität
innerhalb des irreversiblen Zeitablaufs ginge. Im Gegenteil, geschichtliches
Erkennen ist nur unter der Voraussetzung einer Struktur (einer «Entelechie», wie
A. es nennt) möglich, und diese weist aufeine Ontologie, die etwas Zeitloses und
Notwendiges haben muß, das in allen kontingenten Geschichtsereignissen
sichtbar wird. Diese den geschichtlichen Vorgängen innewohnende Notwendigkeit

macht es erst möglich, die Einzelgeschichte zu verstehen. Man könnte
den Gedanken des Verf. so zusammenfassen, daß die Geschichte in ihrer Vielfalt
erst unter dem Raster des Mythos entzifferbar und verständlich wird.



470 Besprechungen

Dieser mythische Raster, der die altisraelitische Geschichte verständlich
macht, ist nach A. der Gedanke von Gottes vergeltender Gerechtigkeit («retributive

theology»), der fur die jahwistische (und - soweit erkennbar - auch für die
elohistische) Geschichtsdarstellung der Wüstengeneration und ihrer Schicksale

typisch ist. Denn es fällt auf, so sagt A., daß die Auflehnung der in der Wüste
wandernden Israeliten beim Jahwisten erst zur Bestrafung der Murrenden fuhrt,
nachdem der Bund am Sinai geschlossen ist. Vorher (Ex 15-17) bestraft Gott die

Widerspenstigkeit Israels nicht, nachher (Ex 32 ff.) wird sie streng geahndet.
Der Bund bildet somit die Bedingung, an die die Landgabe fortan gebunden ist,
während sie den Patriarchen noch in einem unbedingten Eid absolut verheißen
worden war.

Der Jahwist hat damit ein Modell (oder «Archetyp») aufgestellt, gemäß
welchem Geschichte für Israel abläuft. In der Generation der Wüstenzeit wird
die Gesetzmäßigkeit der gesamten Geschichte Israels zu allen Zeiten in der Tat
deutlich: Diese hängt von der vergeltenden Gerechtigkeit Gottes ab, die aufden
Gehorsam oder Ungehorsam Israels dem Bund gegenüber antwortet. Da die
vorexilischen Propheten diese Rolle des Bundes (von Hosea abgesehen) nicht
kennen und auch die Wüstengeneration positiv betrachten, darfman das Modell
des Jahwisten (u. des Elohisten) als dessen eigene Schöpfung betrachten.

An dieses Modell knüpft die deuteronomische Darstellung im 7. Jh. an. Der
Besitz des Landes hängt von Israels Bundesgehorsam ab. Die politische Situation

am Ende des 8. Jh. und im 7. Jh. hatte das Modell desJ und des E bestätigt.
Das Deuteronomium will nun anhand der Wüstengeneration beschwörend zeigen,
was das Israel des 7.Jh. tun muß, um das Land, das ihm noch bleibt (der
Reststaat Juda), zu bewahren.

Das tut es in folgender Weise: zunächst identifiziert es die Wanderungsgeneration

mit jener Generation, die das Land Kanaan erobert. Ferner unterstreicht
es die vielfältige Schuld dieser Generation, und drittens erklärt es durch mehrere
neue Themen (die Verheißung an die Patriarchen muß erfüllt werden; die
Kanaanäer haben das Recht auf das Land durch ihre Bosheit selbst verwirkt;
Mose wird an Stelle des Volks durch Ausschluß vom verheißenen Land bestraft;
ein neuer Bund, der Moab-Bund, wird nach der Wüstenwanderung und vor dem

Einzug ins gelobte Land geschlossen; die Fürbitte Moses, der Gott auf die

Notwendigkeit hinweist, seinen Namen unbescholten zu bewahren: S. 55-61)
den Grund, warum diese Generation trotz ihrer Schuld das Land in Besitz
nehmen und bewahren darf (S. 61-65): Israel ist somit im 7. Jh. in der gleichen
Situation wie die Generation, die die Wüste durchquert und das Land erobert
hat: schuldig zwar, hat es aber durch strikten Gehorsam dem Bund gegenüber
die Möglichkeit, das Land zu besitzen!

Im Exil nimmt das deuteronomistische Geschichtswerk das Modell wieder
auf, aber dieses Mal unter ganz veränderten Bedingungen: das Land ist dem
Volk vollständig verloren gegangen in der Katastrophe von 587 (Fall Judas).
Dies spiegelt der Deuteronomist in seiner Darstellung der Wüstengeneration
dadurch, daß diese Generation ganz in der Wüste fällt, ohne daß auch nur ein
einziges ihrer Glieder den Fuß auf den Boden des Landes setzen darf. Aber die

nachfolgende Generation darf das Land betreten, und das ist ein Pfand der



Besprechungen 471

Hoffnung fur die Exilierten, für die der Deuteronomist sein Werk schreibt, daß

auch bei ihnen eine kommende Generation das Land wieder besitzen wird.
A. verfolgt ferner eine zweite Entwicklung innerhalb dieses Modells, die

von der kollektiven, nationalen Gerechtigkeit Gottes zur individuellen führen
wird, die nicht mehr an Besitz und Verlust des Landes gebunden ist.

Wie man sieht, bietet der Verf. ein geschlossenes Bild von der sich
wandelnden Tradition der Wüstenwanderung Israels. Diese Tradition rückt er
damit auch ins Zentrum der Pentateuchüberlieferungen. Es ist fürwahr kein
Nebenthema, sondern es verkörpert die theologische Reflexion über die

Bedingungen der Gabe, des Besitzes, des Verlustes und der Wiedererlangung des

Landes. Diese Geschlossenheit des Bildes beruht auf literarkritischen Analysen,
die A. teilweise auf klassische Studien wie die von Noth u.a. stützt, zum Teil
selbst skizziert. Manche Leser werden an der Festigkeit des Fundaments wohl
ihre Zweifel haben.

Aber auch bei Annahme der literarkritischen Analysen bleibt Raum für
Fragen, z. B. zu der Interpretation der Auflehnungs-Traditionen vor und nach
dem Sinai (S. 10-23) bei J: da die vier Auflehnungen vor dem Sinaibund (Ex
14.10-12; 15. 24-25a; 16 jahw. Teile; 17.1-7) straflos ausgehen, die verschiedenen

Widerspenstigkeiten Israels nachher (Nu 11.1-3, 4-6, 10, 18-20, 33; 12 etc.)
aber bestraft werden, gibt es für den Verf. nur eine einzige mögliche Erklärung
dieses Sachverhaltes: nachdem der Bund dazwischen getreten ist, hat sich die
Landverheißung in eine bedingte Verheißung gewandelt, die von Gottes vergeltender

Gerechtigkeit und von Israels Gehorsam oder Ungehorsam abhängt
(«retributive theology»). Dieser Unterschied indessen kann auch anders auf plausible

Weise erklärt werden, wie die Zitate von V. Fritz (S. 17f) u. B. S. Childs
(S. 19, Anm. 62) zeigen. In manchen Episoden steht ja Mose deutlich im
Mittelpunkt, entweder als der Angegriffene (Nu 12; 16) oder als der rettende
Fürbitter (Nu 14; 21.4-9). Wäre es nicht das Thema Moses, das fürJhier wichtig
ist? Jedenfalls ist das etwas ganz anderes als die Auflehnung gegen die Hauptgebote

des Dekalogs in der Episode des goldenen Kalbs!
Die Interpretation des jahwistischen Materials in den Wanderungsüberlieferungen

scheint jedenfalls viel weniger sicher zu sein als jene des deuteronomischen

und deuteronomistischen Stoffes.
Alles in allem handelt es sich um eine sehr anregende und materialreiche,

aber auch spekulationsfreudige Studie, die die Mannigfaltigkeit der Wüstenwan-
derungs-Traditionen wohl zu schematisch interpretiert. Man wird das Gefühl
nicht los, daß die «retributive theology» die Eigenart des Materials im Interesse der
These zurechtbiegen muß.

An sinnstörenden Druckfehlern fallt mir auf S. 92, Z. 12, 1. Wort: «unintelligible»

auf; m.E. müßte das Gegenteil stehen: «intelligible». Lästig ist, daß

«Priesterschrift» meistens als «Priesterschaft» verschrieben ist, so S. 27, Anm.
113, S. 76, Anm. 260; S. 79, Anm. 275.

Das Buch enthält eine reichhaltige Liste benützter Werke und ist schön
gedruckt und präsentiert, freilich mit ziemlich vielen Druckfehlern.

Adrian Schenker



472 Besprechungen

Johann Maier: Jüdische Auseinandersetzung mit dem Christentum in der
Antike. - Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1982. XIV-320 S.

(Erträge der Forschung. 177.)

Dieses Buch ist das Dossier der wirklichen und der behaupteten
Auseinandersetzungen des antiken rabbinischen Judentums mit dem Christentum. Es

zieht eine große Zahl von Texten aus Mischna, Tosefta, den beiden Talmuden
und aus der Midraschliteratur heran, von denen angenommen wurde, sie

spiegelten eine jüdische Diskussion mit christlichen Standpunkten wieder. Diese
Texte werden der Reihe nach neu untersucht und die Stichhaltigkeit ihrer
behaupteten Stellungnahme zu christlichen Positionen überprüft.

Das Buch ist gleichzeitig die Fortsetzung eines andern Dossiers, das der
Verf. wenige Jahre früher vorgelegt hatte und das allen wirklichen und
behaupteten Bezugnahmen der rabbinischen Literatur in Mischna, Tosefta, den
beiden Talmuden und in den Midraschim auf Jesus nachgegangen war: Jesus

von Nazareth in der talmudischen Überlieferung (Darmstadt 1978; Erträge der

Forschung 82). Die beiden Bände gehören zusammen, nicht nur deshalb, weil
das hier anzuzeigende Buch inhaltlich und hinsichtlich der bibliographischen
Angaben auf «Jesus von Nazareth» zurückverweist, sondern auch, weil beide

zusammen die antike jüdisch-rabbinische Auseinandersetzung mit dem
Christentum zum Gegenstand haben.

Am Ende des neuen Bandes (S. 207f.) öffnet der Verf. allerdings eine
weitere Perspektive für die künftige Erforschung dieser jüdischen Auseinandersetzung

mit dem Christentum: sie müßte die Auslegung der Bibel im Judentum
und im Christentum im einzelnen vergleichen, um eventuelle aus der Kontroverse

mit der christlichen Auslegung entstandene jüdische Exegesen festzustellen.

Eine solche Bemerkung läßt die Natur der hier vorliegenden Untersuchung
näher erkennen: Es handelt sich um die Prüfung und Diskussion all jener Texte,
in denen die bisherige Forschung solche Auseinandersetzungen zu finden glaubt.
In diesem Sinn handelt es sich um ein Dossier, d. h. um eine Bestandesaufnahme,

Sichtung und Uberprüfung des bisher gesammelten Materials und
seiner Interpretation.

Diese Aufgabe der Prüfung von Material und Interpretationen geschieht
mit bewundernswerter Gründlichkeit. Auf knappem Raum ist eine
außerordentliche Fülle von Literatur (Quellen und Sekundärliteratur) verarbeitet. Das
Werk hat dadurch den Charakter eines Handbuches gewonnen. Die reiche
Gliederung des Stoffes, die Bibliographie (in Ergänzung zu der in «Jesus von
Nazareth» schon angeführten) und 6 Register erschließen den Text nach allen
Richtungen.

Das erste und umfangreichste Kapitel gilt den Spuren christlicher Schriften
in der rabbinischen Literatur. Da die christliche Literatur aber nie direkt
bezeichnet ist, braucht es zunächst eine Untersuchung der Terminologie, mit
der heilige und profane Schriften bezeichnet werden. Der Begriff «Kanon» ist
für eine solche Untersuchung viel zu grob, denn ein Kanonverständnis, das mit
einer Liste von heiligen Büchern und der Inspiration dieser Bücher definiert ist,
genügt für die rabbinischen Texte nicht. Diese reden von heiliger Schrift auf



Besprechungen 473

vielerlei Weisen, z. B. mit dem Ausdruck «sie verunreinigen die Hände», oder
dadurch, daß sie das Retten solcher Schriften vor einem Brand am Sabbat genau
regeln oder ihre Bestattung (Geniza) anordnen, wenn sie unbrauchbar geworden
sind, oder indem sie das Material, die Schrift, die Sprache, das Lesen dieser

heiligen Schriften genau festlegen.
Nachdem Maier diesen ganzen Komplex der Bezeichnung heiliger Schriften

geklärt hat, kann er zeigen, daß zahlreiche Stellen der rabbinischen Literatur,
an denen man eine verhüllte Erwähnung christlicher (heiliger) Schriften vermutet

hat, in Wirklichkeit jüdische heilige Schriften meinen, die nicht vorschriftgemäß

hergestellt oder verwendet werden. Die Deutung auf christliche Schriften
beruht in den meisten Fällen auf der Vernachlässigung des für das Verständnis
entscheidenden Kontextes. Dies trifft auch für die berühmte Erwähnung von
Awän-gillajon oder Awon-gillajon zu, in welchen Ausdrücken man verunglimpfende

Bezeichnungen der Evangelien (euangelion) erkennen wollte. Es ergibt
sich aus Maiers sorgfältigen Analysen der Texte, daß die Minim («Arten») der
rabbinischen Literatur nicht einfach überall Christen oder Juden-Christen sind,
sondern in den meisten Fällen innerjüdische Dissidenten, von denen es in der

Entstehungszeit der rabbinischen Literatur eine ganze Anzahl gab, wie z. B.
Sadduzäer, Samaritaner, Dosithäer, Gnostiker, assimilierte Juden u. a.

Neben dem ernüchternden Ergebnis, daß die Rabbinen christliche Schriften

im Zusammenhang ihrer Diskussionen über heilige Schriften wohl kaum je
erwähnen, ist dieses erste Kapitel Maiers sehr ergiebig für die Kanonfrage. Die
Kanonizität ist für das rabbinische Judentum nicht nur eine Qualität des Inhalts
oder der Herkunft der Heiligen Schrift, sondern auch die Beschaffenheit des

Textes, seine Sprache und seine Schrift, seine Verwendung und der Umgang
mit ihm.

Am Ende dieses ersten Kapitels untersucht der Verf. auch die scheinbaren

Anspielungen der rabbinischen Literatur aufkonkrete neutestamentliche Stellen
mit dem Ergebnis, daß es eben nur scheinbare, keine realen Anspielungen sind.

In sechs weiteren Themenkreisen (1. Echo des Paulus bei den Rabbinen;
2. Echo des Ausschlusses vonJudenchristen aus der Synagoge und der jüdischen
Verfolgungen von Christen in der rabbin. Literatur; 3. Reaktionen auf christliche

Bräuche und Eigentümlichkeiten; 4. Bestreitung der andauernden Geltung
von Tora und Erwählung Israels von seiten der Christen; 6. Gottesbild und
Christologie; 7. Eschatologie und Messianismus) stellt der Verf. seine Nachforschung

nach Niederschlägen jüdisch-christlicher Auseinandersetzung in der
rabbinischen Literatur an und gelangt zu einem fast ganz negativen Resultat: Die
Rabbinen reden zwar oft von Häretikern (Minim), aber sie meinen damit wohl
meistens Dissidenten innerhalb des Judentums selber. Jedenfalls läßt sich der
Nachweis fast nirgends erbringen, daß mit diesen HäretikernJudenchristen oder

sogar Christen ganz allgemein gemeint seien.
Diese Feststellung trifft auch aufberühmte Fälle zu, so auf die Benediktion

XII des Achtzehnbitten-Gebets, wo die Feinde Israels und die Häretiker
verwünscht werden. Aufdiese Verwünschung nehmen Hieronymus und Epiphanius
von Salamis im 4. Jh. Bezug. Dennoch ist es nach dem Verf. unwahrscheinlich,
daß diese Verwünschung bei den Rabbinen speziell die Christen (die Nosrim) im



474 Besprechungen

Auge hatte. Sie sollte alle Häretiker und Widersacher Israels ereilen. Auch der
Ausschluß des Dekalogs aus der Rezitation des Schema-Israel hat, wie M. zeigt,
ursprünglich nichts mit der christlichen Bestreitung der bleibenden Gültigkeit
der Tora zu tun. Ebenso ist die Festlegung der Fastentage im Judentum nicht
von antichristlichen Erwägungen diktiert.

Der Leser fragt sich unwillkürlich, woher der Hang herrührt, soviele
rabbinische Stellen als jüdische Antworten auf christliche Positionen zu deuten.

Hauptursache ist hier wohl die Projizierung späterer, mittelalterlicher Verhältnisse

auf die mischnisch-talmudische Zeit gewesen. Denn zur Zeit Raschis

(11.Jh.) etwa war die polemische Bezugnahme auf christliche Anschauungen
gang und gäbe.

Maier begründet das überraschend unergiebige Fazit seiner Uberprüfung
der rabbinischen Literatur hinsichthch einer jüdischen Stellungnahme zum
Christentum mit dem Gewicht der theologisch-polemischen Tradition des

Judentums, die seit alttestamentlicher Zeit vor allem den Gegensatz Israel und
die (feindlichen) Weltvölker kannte und entfaltete. Zu Beginn der christlichen
Zeitrechnung stand das rabbinische Judentum der feindlichen Weltmacht Rom
gegenüber; was sich im religiösen Bereich außerhalb des Judentums abspielte,
interessierte die Rabbinen nicht, und innerhalb des Judentums selber standen sie

einer Reihe von jüdischen Strömungen gegenüber, die sie bekämpften. Das

(Juden-)Christentum war darunter nur eine dieser Strömungen, vielleicht nicht
einmal eine besonders mächtige. Das (Heiden-)Christentum trat erst machtvoll
in Erscheinung - so, daß auch die Juden von ihm Kenntnis nehmen mußten,
namenthch in Palästina -, als der römische Weltstaat mehrheithch christlich
wurde. Aber da, so deutet der Verf. diese neue Situation, standen die Rabbinen
dem Christentum nicht in erster Linie als Religion, sondern als Staat und
politischer Macht gegenüber, die sie wiederum im Sinne ihrer heilsgeschichts-
theologischen Tradition als eine in der Reihe der sich nachfolgenden feindlichen
Weltmächte verstanden.

Das Buch ist so materialreich, mit so blendender Sachkenntnis geschrieben
und so sicher in der Beurteilung, daß Hinweise auf einige seltene Mängel
kleinlich wirken würden, die eine gewisse Hastigkeit der Abfassung verraten.
Die Formulierung hätte gelegentlich zu größerer Klarheit ausreifen können,
z.B. S. 67, Z. 7-2 v. unten an der Seite, S. 135, Z. 5-12; S. 271, A. 702 «RB» ist
Revue biblique, nach A. 109 ist derselbe Artikel aber in «Rev. Ben.» (Revue
Bénédictine) erschienen.

Adrian Schenker



Besprechungen 475

Eric Junod, Jean-Daniel Kaestli: L'histoire des Actes apocryphes des

Apôtres du IIIe au IXe siècle. Le cas des Actes de Jean. - Genève - Lausanne -
Neuchâtel: Revue de Théologie et de Philosophie 1982. 154 p. (Cahiers de la
Revue de Théologie et de Philosophie. 7.)

C'est avec beaucoup d'intérêt, non dépourvu de sympathie, que le lecteur

parcourra ce cahier, qui n'est modeste que par son qualificatiféditorial. Les deux
auteurs, professeurs à l'Université de Lausanne, y ont concentré des matériaux
originairement prévus comme partie de l'introduction aux deux premiers
volumes de la Series Apocryphorum, les Acta Iohannis; on les félicitera d'avoir ainsi
livré à un public plus vaste que celui du Groupe Romand des Apocryphes, ou celui
de YAssociation pour l'étude de la Littérature Apoctyphe Chrétienne [= ALAC], des

analyses que trop souvent, faute de place, les éditeurs oublient dans leurs tiroirs.
Mais voici le contenu de la publication:

1. Eusèbe de Césarée ou la condamnation ecclésiastique des Actes apocryphes (9—

12); 2. Le silence sur les Actes deJean avant Eusèbe (13-21); 3. Les mouvements
encratites d'Asie Mineure au IVes. (23-34); 4. Les Actes deJean dans l'Eglise de

Syrie et le témoignage d'Ephrem sur les Actes écrits par les Bardesanites (35-47);
5. Les Actes de Jean chez les manichéens et leurs adversaires (49-86); 6. De
Priscillien à Grégoire de Tours (87-107); 7. Les Actes de Jean dans le

Christianisme grec et byzantin entre le IVe et le IXes. (109-131); 8. La notice de

Photius et la question de Leucius (133-145).

D'après cette table des matières, les lecteurs, intéressés d'une façon ou
d'une autre à l'antiquité chrétienne, percevront comment et combien, «à travers

l'exemple particulier et représentatif des Actes de Jean, cette étude cherche à retracer
l'histoire de la lecture des Actes apocryphes dans le christianisme des neuf premiers
siècles». Dans cette période «il y eut assurément plusieurs lectures des Actes

Apocryphes et aussi plusieurs types de lecteurs. Défait, ces textes se trouvent au cœur de

plusieurs combats: l'orthodoxie contre l'hérésie, la théologie savante contre la foi
populaire, une morale sécularisée contre l'idéal de perfection, la vérité historique contre la

fiction mensongère» (p. 6).
Il me paraît superflu de détailler longuement les différents points touchés

par cette enquête, sinon le fait qu'elle anticipe quelques conclusions à propos des
bases textuelles (2 sources), du milieu (l'Egypte pour la lcrc et la Syrie pour la
seconde [ch. 94-102.109]) et de l'époque de rédaction des Actes deJean (entre 150

et 200), et qu'elle signale les cercles intéressés à leurs composition et relecture:
des chrétiens cultivés marqués par un paganisme spiritualisé, des Valentiniens,
des gnostiques ou des manichéens (cf. p. 4).

«Depuis plusieurs années, une équipe de chercheurs français et suisses étudie des

textes appartenant à la littérature apocryphe chrétienne. Le but de ce travail est d'offrir
une édition critique de ces textes, accompagnée d'une introduction et d'études. La
collection «Corpus Christianorum» accueillera ces travaux dans le cadre d'une «Series

Apocryphorum» qu'elle a bien voulu créer à cette intention» (p. 1). A l'heure
actuelle, sous la présidence du Prof. François Bovon, l'ensemble de YALAC



476 Besprechungen

compte 31 membres, se distribuant depuis Groningen jusqu'à Reggio C., sans

oublier un émérite chercheur canadien; le gros des forces se regroupe autour des

Universités de Bologne, Fribourg, Genève, Lausanne, Neuchâtel et Paris (Ecole
Pratique des Hautes Etudes, Sect, des Sciences Religieuses). L'infatigable Directeur

du Corpus Christianorum, Dom Eligius Dekkers, ainsi que la maison d'éditions

Brepols, ont eu la courage et la volonté d'accueillir dans une série ad hoc les

nouvelles éditions qui, à la différence des Voll, jusqu'ici parus dans le CChr,
contiendront plusieurs langues anciennes et seront assorties d'une traduction en
langue moderne et d'un commentaire. Les deux premiers volumes, sous presse
et donc disponibles déjà avant la fin de l'année, contiendront les Acta Iohannis
confiés aux soins de MM. Kaestli et Junod. D'autres volumes suivront. Le
lecteur est certainement intéressé aux écrits «apocryphes» en chantier grâce aux
différentes équipes:

Logia et Agrapha
Liber de Infantia Salvatoris
De sacerdotio Christi
Acta Pilati
Abgar
Acta Apostolorum Armeniaca (version fr.)
Acta Apostolorum Coptica
Acta Andreae
Acta Petri
Acta Philippi
Acta Thomae

V-VI Esdras

Apocalypsis Esdrae (+ Visio, + Sedrach)

Apocalypsis Pauli
Apocalypsis I-II Iohannis (gr.)
Ascensio Isaiae

A une telle entreprise, à ses promoteurs, collaborateurs et éditeurs, le voeu
que le «coup d'envoi» donné par le Cahier soit suivi de la parution, à un rythme
régulier, des volumes de la Series Apocryphorum.

Flavio G. Nuvolone



Besprechungen 477

Hermann-Josef Frede: Kirchenschriftsteller, Verzeichnis und Sigel. 3.

neubearbeitete und erweiterte Auflage des « Verzeichnis der Sigelßir Kirchenschriftsteller»

von Bonifatius Fischer. Freiburg: Herder 1981, 784 S. + Ergänzungen.
Dez. 1981, 8 S. + Id. Dez. 1982, 12S. Vetus Latina, die Reste der altlateinischen
Bibel 1/1)

Bien des services rendit aux biblistes, aux patrologues et aux médiévistes le
Verzeichnis de B. Fischer dans ses deux éditions et ses nombreux suppléments.
Récemment, le Prof. H.-J. Frede s'est vu contraint, par désir de clarté et pour
rendre raison des nombreux et continuels progrès des éditions et des études
relatives aux écrivains «ecclésiastiques» des huit premiers siècles, de refondre les

matériaux dans un nouvel ouvrage, lui-même remis à jour grâce à des compléments

annuels.
Ce précieux outil de travail s'offre au lecteur précédé d'une introduction

due au P. B. Fischer et suivi de deux indexes, l'un avec les correspondances de la

Clavis Patrum Lationorum CPL) de Dom Eligius Dekkers (pp. 583-633),
l'autre avec celles de la Clavis Patrum Graecorum CPG) de Mauritius Geerard
(pp. 637-784). Tout chercheur a ainsi la possibilité de vérifier l'éventuelle
utilisation d'un écrit et son emplacement exact. Bien sûr, n'importe quel outil de

travail conçu sous cette forme, et contraint d'embrasser tant de siècles et

d'auteurs, ne peut qu'être provisoire et perfectible: la CPL2 en est à elle seule un
bon exemple, comparée à la CPG II—IV, et aussi la CPG I, jointe à la future
Clavis Apocryphorum, apportera aux instruments existants des améliorations de

qualité. La Vetus Latina 1/1 veut avant tout servir d'index d'appoint aux volumes
éditant progressivement le texte biblique, et elle sera donc dans ces limites
toujours nécessaire; mais outre qu'elle fournit les textes servant de base aux
citations scripturaires, elle représente un véritable complément de la CPL, en
signalant non seulement des œuvres omises par celle-ci, mais encore sommairement

les questions d'authenticité et les éditions plus récentes.
L'on pourra peut-être regretter, par exemple, que les auteurs, en traitant HI

[= Hieronymus], n'aient pas signalé les nn. de la Bibliotheca Hieronymiana
Manuscripta de Dom B. Lambert (Steenbrugge 1969-72), qui auraient permis en
outre une ordonnance différente des matériaux dans le contexte des épîtres (cf.
les BHM 151-8 et 354-74); que dans le cas de PEL [= Pelagius] ils n'aient pas
mentionné les nombreuses rectifications proposées par J. Baer (De Operibus
Fastidii Norimbergae 1902, pp. 31-52) ou qu'ils n'aient pas inséré les PS-HI
ep. 11 et 35 dans le dossier des attributions formulées, à tort ou à raison, en

rapport à ce dernier; que les annotations de Graziano Maioli (cf. ECarm 14

[1963] 195-241.432-453; 15 [1964] 177-189; 22 [1971] 128-143), d'importance
inégale il est vrai, n'aient pas été mises à contribution. Mais les buts, la méthode
et les dimensions de la publication sont tels que, comme dans le cas de la CPG,
où l'on ne pourra pas faire griefà M. Geerard d'avoir oublié ici ou là une version
latine (cf. CPG 7536; version lat. dans J. B. Cotelier: Ecclesiae Graecae Monu-
menta T. III Lutetiae Par. 1686, pp. 220-376, tirée d'un MS du XIe s., cf.

BHL 7406), ces quelques remarques ne représentent que des miettes bien
discutables, ne pouvant rien enlever à la valeur de ce monumental instrument de



478 Besprechungen

travail. Le lecteur n'oubliera surtout pas combien de fois les travaux de ce genre
sont à la merci d'études contradictoires, se succédant à un rythme soutenu. Un
exemple est certainement représenté par COL [= Columbanus] Carm., dont les

Auteurs disent: «Carmina 5; alle unecht; 2-5 wohl von Columbanus von Saint-Trond
(etwa 785-815)» (p. 270). Vraisemblablement la remarque se fonde sur un article

que j'ai eu l'inadvertance de signaler moi-même à M. Frede (M. Lapidge: The

Authorship of the Adonic Verses «ad Fidolium» Attributed to Columbanus, in Studi

Medievali, 3a s., XVIII/2 [1977] 249-314 815-880): or, H. Löwe (Columbanus
und Fidolius, in DA 37 [1981] 1-19) vient de ramener les compositions à leur
première attribution.

Au Prof. H.-J. Frede et à sa remarquable équipe du Vêtus Latina Institut le

souhait que le meilleur éloge de leur travail soit représenté par l'utilisation du
Kirchenschriftsteller par les chercheurs, et à ceux-ci l'invitation à faire profiter
l'entreprise de leurs remarques.

Flavio G. Nuvolone

Lorenzo Tacchella: Il processo agli eretici veronesi Matteo e Alessandro
degli Avogari nell'anno 1567. Tiré à part de Studi Storici Veronesi L. Simeoni
30-31 (1980-81), 17 p.; Il Feudo imperiale di Pietrabissara nella Storia, Verona:
Stamperia Zendrini 1981, 39 p., 15 Tables dont 8 h.t.; Busalla e la Valle Scrivia
nella Storia, Prefazione di T. O. de Negri, con Studi di G. B. Badino e M. V.
Pastorino, Verona: St. Zendrini 1981, 475 p., 55 Tables dont 44 h. t.; Le Visite

Apostoliche alla Diocesi di Albenga (1585-1586), in Rivista Ingauna e Intemelia N. S.

31-33 (1976-1978 1981) 74-141, 1 Table et 1 Index.

Le Prof. L. Tacchella, dont j'ai déjà autrefois signalé quelques publications
(cf. FZPhTh 26 [1979] 639-641), vient de nous livrer un ensemble de recherches

tout à fait remarquables. La première étude se rattache au volume «Il Processo agli
Eretici Veronesi nel 1550» (Brescia 1979), dont nos lecteurs ont pu parcourir une
recension en 1979: l'auteur y expose ce qui reste des actes inquisitoriaux
concernant deux avocats, Matteo et Alessandro Degli Avogari, père et fils,
arrêtés à Vérone et soumis à procès à Venise. On reproche par exemple au père
la propriété d'un livre d'ERASME>«traduit» - dans un premier temps j'avais pensé
à une version italienne d'un ouvrage érasmien - et imprimé apparemment à

Venise, d'un deuxième au titre «Celio Curione» et, enfin, d'un petit MS latin, les

trois avec des notes plus ou moins autographes. En découle un interrogatoire qui
dévoile les points discutés dans un cercle d'intellectuels véronais et passés dans la

pratique quotidienne: la prière adressée au Christ, seul intercesseur, et non à

Marie et aux Saints; la non-croyance dans l'autorité papale, les indulgences, le

purgatoire, la présence réelle de l'humanité du Christ dans l'Eucharistie (seule la

divinité est présente et par commémoration); la valeur des petites «congrégations»

de croyants; la possibilité, dans certains cas, de consommer de la viande
les vendredis et pendant le Carême; l'institution de droit humain de la confession



Besprechungen 479

auriculaire et la non-nécessité de l'aveu des circonstances des fautes; le fait que les

voeux monastiques relèvent du simple droit humain; la nécessité de baptiser les

petits enfants, sauvés toutefois dans le cas d'impossibilité d'administrer le
sacrement (sur la base de Mt 18).

A ces milieux appartiennent de nombreux sympathisants et surtout une
foule de juristes, bien 16 avocats sont nommés par Alessandro Degli Avogari
(cf. p. 14). Epilogue de la procédure judiciaire: le père meurt en prison le 28. IV.
1567; quant au fils, destiné à être libéré, nous ignorons la sentence conclusive par
défaut de documents.

Que l'auteur me permette de préciser quelques points, à l'intention, bien
sûr, du seul lecteur. Le livre d'ERASME, référé aux années 1528-1529, qualifié de
traduttione et dont on dit qu'il contenait une préface de LéonX (p. 5), correspond
en toute vraisemblance à un Novum Testamentum, en version latine d'ERASME,

imprimé à Venise en 1526, in-8°, auprès du typographe Zoppinus. Erasme le
faisait précéder d'une préface non de, mais pour Léon X (1513-1521), datée du
1er février 1516. C'est bel et bien de cette version que proviennent les autorités
scripturaires copiées par le fils de Matteo, Alessandro, sur «un quintemo mano-
scritto in ottavo» dont les inquisiteurs signalent les extrêmes. L'incipit «Si obtuleris

munus tuum» correspond à la version d'ERASME de Mt 5,23: «Itaque si obtuleris

munus tuum ad aram, et illic recordatus fueris, quod ...» (Vulgata: «Si ergo offeres
munus tuum ad altare et ibi recordatus fueris quia ...»); 1'explicit «Non est propheta

expers honoris» à la même traduction de Mt 13,57: «Non est propheta expers honoris,
nisi in patria sua, et domo sua» Vulgata: «Non est propheta sine honore nisi in patria
sua et in domo sua»). Le titre du deuxième livre représente un raccourci: il s'agit en
effet de l'auteur lui-même, Celio Secondo Curione (1503-1569), piémontais,
professeur à Pavie, réfugié ensuite en Suisse, à Lausanne et à Bâle (cf. la

remarquable étude de Markus Kutter: Celio Secondo Curione. Sein Leben und sein

Werk (1503-1569). Inaugural-Diss. Basel 1955, 311 p. [= Basler Beiträge zur
Geschichtswissenschaft 54]). L'ouvrage cité par l'Inquisition, pourvu que l'italien
soit originel, pourrait correspondre à «Una familiäre et paterna institutione délia

Christiana religione, di M. Celio Secondo Curione ...» (In Basilea, 1550, 8°); mais un
recueil de «Quattro lettere cristiane ...» (Bologna 1552) et le «De amplitudine beati

Regni Dei, dialogi sive libri duo» ([Poschiavo] 1554, 8°) ne sont pas à exclure a

priori. Enfin, quant aux remarques-aveux de Matteo sur la simple valeur de
«salutatione» et non de «oratione» de l'Ave Maria (p. 6) et sur la couronne de 63

«Ave» et de 7 «Pater» (p. 12) qu'il préférerait inverser dans ses composantes
internes, il faut rappeler aux modernes que 1) même au XVe s., et à l'intérieur du
classique «Psalterium Mariae», c'est-à-dire du Rosaire, la prière mariale allait de
«Ave Maria fino afructus ventris tui (Jesu)» (G. G. Meersseman: Alano délia Rupe e

le origini délia Confraternita del Rosario, in Ordofraternitatis, Confraternité epietà dei

laici nel Medioevo, Roma 1977, p. 1144); 2) nous nous trouvons devant «der

mittlere Rosenkranz mit 63 Marien- und 6 oder 7 Paternoster-Perlen zum Gedächtnis an
die 63 Jahre, die Maria auf Erden geweilt haben soll» (W. Kirfel: Der Rosenkranz,

Ursprung und Ausbreitung, Walldorf-Hessen 1949, p. 10), dont l'introduction,
reprise en partie aussi par les Franciscains, est attribuée à Brigitte de Suède (cf. la
Bulle de Léon X du 10. VII. 1515).



480 Besprechungen

Je ne fais que signaler les autres études. La recherche sur Pietrabissara est le

complément d'une publication antérieure due au même auteur (Pietrabissara e il
suo Marchesato nella Storia, Verona 1960): grâce au recours systématique aux
sources documentaires, M. Tacchella reparcourt un tracé historique qui va de
1121 jusqu'à 1787; les actes de la famille Spinola, et ceux de leur palais en
particulier, contribuent à tisser un ensemble précieux pour tout autre historien.

Busalla et «sa» vallée ont fait l'objet d'une étude imposante. L'auteur en
avait déjà traité en 1951 (Busalla nella Storia, Tortona) et avait touché le même
contexte géo-historique dans une deuxième recherche (Ronco Scrivia nella Storia,
Genova 19682). Ici, six chapitres se partagent les matériaux considérablement
refondus et enrichis:

1. L'antico Borgo di Busalla in Valle Scrivia (pp. 13-55); 2. La Signoria di
Busalla nei secoli XIV e XV (pp. 56-93); 3. I Feudatari di Busalla nei secoli

XV-XVIII (pp. 94-199); 4. Il Cristianesimo in Valle Scrivia (pp. 200-268);
5. Le Parrocchie di Sarissola e di Semino (pp. 269-285); 6. Le principali Signorie
Spinoline di Valle Scrivia e loro origini (pp. 286-336).

Ils sont suivis d'une «Appendice dei Documenti», assez nourrie (pp. 337-393),
et de deux articles monographiques; G. B. Badino - M.V. Pastorino nous
parlent d'«Una mappa tardo-cinquecentesca dell'Archivio Storico Comunale di Busalla

[Genova]» (pp. 423-467) et M.V. Pastorino des «Recenti acquisizioni archeolo-

giche in Valle Scrivia» (pp. 468-473). Parmi les documents édités par l'auteur, je
remarque la transcription, depuis l'original, d'une Bulle d'iNNOCENT m (13. IV.
1216), deux investitures inédites de l'empereur Charles vi (26. XII. 1723 et 22.
V. 1738) et les «Statuta Buzallae» de 1504 et 1772 (respectiv. aux pp. 338-342,
342-345, 345-348 et 349-393). Il s'agit d'une monographie d'une valeur
certaine.

Les visites apostoliques de Nicolo Mascardi, évêque de Mariana et Accia, et
de Angelo Peruzzi, évêque de Sarsina, aux Paroisses du Diocèse d'Albenga en
1585-1586, sont le sujet de la dernière contribution de M. Tacchella. Sous une
forme typographique somptueuse, l'auteur, qui a toujours été particulièrement
attentif aux réformes s'inspirant du Concile de Trente, présente les données

biographiques et bibliographiques du premier des délégués, avec l'appui d'une
véritable moisson de documents repris en note. Ensuite, il reproduit, dans la

mesure du possible, ou il résume les actes et les décrets des visiteurs (Archivio
Segreto Vat., Sacra Congr. Conc., Visita Apost. Albinganen.), malheureusement
réduits à des fragments dans deux des trois documents.

L'auteur suit sa méthode habituelle dans la présentation des textes: elle m'a

paru correcte, abondant dans un sens bienvenu, celui de la mise en valeur des

originaux. Les recherches du Prof. L. Tacchella, loin d'être décevantes, de par
leur riche documentation, assortie de remarques discrètes, stimulent d'autres
historiens, dans le sens d'un approfondissement des aspects particuliers ou de

synthèses étroitement liées, je le souhaite, à la «franchise» des manuscrits.
Flavio G. Nuvolone



Besprechungen 481

Georg Scherer, Carl Friedrich Gethmann, Wolfgang Krewani, Hermann
JosefHeckelei, Sturmius M. Wittschier: Studien zum Problem der Identität.

- Opladen: Westdeutscher Verlag 1982. XIV-629 S. (Forschungsberichte
des Landes Nordrhein-Westfalen, Heft3098 / Fachgruppe Geisteswissenschaften.

In der jüngsten Gegenwart wird das Stichwort (Identität) von verschiedenen

Positionen aufgegriffen. Aus primär philosophischer Perspektive erscheinen
neben dem Beitrag D. Henrichs in dem von O. Marquard/K. H. Stierle
herausgegebenen 8. (Poetik und Hermeneutik) Band («Identität», München 1979) die
umfassende begriffsgeschichtliche Untersuchung W. Beierwaltes' («Identität
und Differenz», Frankfurt 1980) und die sprachanalytisch interpretierenden
Vorlesungen E. Tugendhats («Selbstbewußtsein und Selbstbestimmung»,
Frankfurt 1979) bemerkenswert.

Die Reihe dieser Publikationen erweitern die «Studien zum Problem der
Identität» einer Forschungsgruppe der Universität Essen Gesamthochschule.
C. F. Gethmann («Transzendentalphilosophie — Fundamentalontologie —

Anthropologie»; 205-259) und W. Krewani («Dasein, Ich und Welt»; 261-443)
entwickeln die Thematik in Auseinandersetzung mit Heideggers Denken,
wobei dieser Descartes und jener Fichte als zusätzliche Gesprächspartner wählt.
H.J. Heckelei («Erfahrung und Identität im Denken Franz Rosenzweigs»; 445-
478) beleuchtet einen religionsphilosophischen Aspekt, während S. M.
Wittschier die «Partizipative Identität» (479-530) im Ausgang vom Johannes-Evangelium

beschreibt.
Da der umfangreiche Eröffnungsbeitrag die Aufmerksamkeit eines am

Problemfeld von Theologie und Philosophie interessierten Lesers am meisten
beanspruchen dürfte, beschränkt sich der Rez. auf diese Studie. Georg Scherer

(«Sinn und Identität»; 1-203) entwickelt die Identitätsproblematik am Leitfaden
der thomasischen Transzendentalien. Eine Auseinandersetzung mit seiner
Gedankenbewegung zum Schönen hin erscheint lohnend, wenn von einer
gelegentlich etwas einseitigen Orientierung an einer durch die sog. Maréchalschule
bzw. Heidegger-Rezeption geprägten Thomas-Interpretation (vgl. 24; 532f. A
16) abgesehen wird und auch Vorbehalte gegenüber einer temporären Tendenz,
den Aquinaten - trotz wiederholter Hinweise auf die Unausgeglichenheit und
Zeitgebundenheit thomasischer Theoreme - synthetisierend - aber keinesfalls
perennierend (im Stile J. Piepers) - darzustellen, in Geltung bleiben.

I. Spezifisch für die Untersuchung Scherers [= Verf.] ist die Bindung der
Wenfiriteproblematik an die Sinnfrage gemäß der These, «die Frage nach Identität

könne nur dann in angemessener Weise gestellt werden, wenn sie zugleich als

Frage nach dem Sinn verstanden wird» (2). Da das menschliche «Verlangen
nach Identität durch» die «Verwiesenheit aufSinn eröffnet» (5) wird, erhellt das

Zusammengehören der beiden Termini; da dem Sinn eine (synthetische Kraft)
eignet, kommt ihm allerdings im Zusammenspiel mit der Identität «in einer
bestimmten Hinsicht eine vorrangige Rolle zu» (9). Die Differenz der beiden
Grundbegriffe wird vor dem Hintergrund einer grundsätzlichen Infragestellung
bis zur Negation phänomenologisch aufweisbar: Während der Mensch durch



482 Besprechungen

den Zweifel am Sinn «in eine eigentümliche Leere» gerät, setzt ihn der Verlust von
Identität «einer eigentümlichen Zerstreutheit» (8) aus, in welcher z. B. die
Koordination disparater Zeitmomente scheitert.

Eine Verknüpfung der Sinnerfahrung (im Ausgang vom Schönen) mit der

Eröffnung von Identität entnimmt der Verf. der sokratischen Rede über Dio-
tima (Symposion 211 a-b): «Das Schöne ist in sich zugleich die absolute
Identität. Piaton denkt das Schöne aus dem Grundzug der Identität» (12). Der
Rekurs auf das platonische Gastmahl indiziert einerseits, daß in der Identitätserfahrung

eine ontologische, eine religiös transzendente und eine ästhetische Dimension
eingefaltet sind, und deutet andererseits daraufhin, «daß Sinn in die Richtung
des Schönen weist» (13). Darüber hinaus ergeben sich für die folgende Untersuchung

drei Leitfragen:

1. Wie verhält sich die absolute Identität zur Vielheit der Seienden bzw. wie
läßt sich die absolute Identität als Einheit denken, welche noch einmal den

Austrag von Einheit und Vielheit umfaßt (vgl. 13 f.)?

2. Läßt sich der doppelte Zeitbezug der Schönheitserfahrung - das Schöne

an sich steht außerhalb der Zeit, die menschliche Rede über den Anblick des

Schönen erfolgt plötzlich innerhalb der Zeit - von dem Begriff des Ereignisses,
wie dies im heideggerschen Seinsdenken oder im dialogischen Philosophieren
begegnet, explizieren (vgl. 14)?

3. Ermöglicht die Voraussetzung einer absoluten Sinnidentität überhaupt
<Gott>) und mit ihr die Applikation des Teilhabegedankens ahererst eine

philosophisch adäquate Interpretation von Sinn und Identität (vgl. 14 f.)?

Entgegen «den heute maßgebhchen Denkgewohnheiten», welche die
Identitätsproblematik einzig der Soziologie oder Sozialpsychologie bzw. der Logik
oder Sprachanalyse zuweisen, sucht der Verf. «ontologischen Boden» (16) in der
Überzeugung auf: «Die bisher entfaltetste Gestalt hat ein solches Denken [sc. der
differenten Identität) in der Lehre von den transzendentalen Bestimmungen des

Seins bei Thomas von Aquin gefunden» (17; Hervorhebungen vom Rez.)! Daher
stellt diese spekulative Untersuchung eine kritische (vgl. 24) Anknüpfung und
produktive «Fortführung von Gustav Siewerths epochemachenden Werk <Der

Thomismus als Identitätssystem)» (VI) dar, worauf der Verf. ausdrücklich
hinweist.

II. Angeregt (vgl. 37, 161, 532 f. A 16) durch K. Hemmeries Opusculum
(Vorspiel zur Theologie) (Freiburg i. Br. 1976) und in kritischer Auseinandersetzung

(vgl. 102 f., 146 f., 155) mit G. Pöltners Habilitationsschrift ((Schönheit),
Wien 1978) wird die «Identität im Licht der Lehre von den transzendentalen
Namen des Seins bei Thomas von Aquin» (18) erörtert. Zum einen bewahren
die Textanalyse von De ver. 1,1 und der Verweis auf SG I, 26 den Aquinaten
davor, auf grundsätzliche Weise dem heideggerschen Verdikt der Onto-theolo-
gie zu verfallen: Da Thomas die «Transzendenz des Absoluten» wahrt und die

«Eigenständigkeit der Seienden» akzentuiert, verweigert er die Identifikation
des Seins, «welches das Tiefste und Intimste in allen Dingen ist und deren alles



Besprechungen 483

einbegreifende Mitte darstellt, mit dem absoluten Sein Gottes» (22). Zum
anderen ist gerade Gott das unendliche wie unbegreifliche Sein, und sein

philosophischer Name dpsum esse per se subsistens> (vgl. 27) begründet absolute

Identität, eröffnet Sinn. Zwar bleibt die absolute Identität Gottes dem
menschlichen Begreifen entzogen, aber dem Berühren (attingere) als Sinnerfül-
lung (beatitudo) zugänglich (vgl. 28). Daher erscheint der Mensch grundsätzlich
als «das Wesen, dem es gegeben wird, die absolute Identität der absoluten
Seinsfiille im überbegrifflichen Erkennen zu berühren» (29).

Die Überlegungen zur Einheit des Seins auf der Basis des <unum> entdecken
eine Verschiedenheit in der Einheit des Seins (vgl. 34). Wenn sich die Seinsdifferenz

in die Momente von Sein und Wesenheit entfaltet, dann «erscheint Sein als

in sich selber relational, ohne Verlust seiner Einheit» (36). Mit Blick auf die
Frage nach der Identität des Menschen erfolgt eine transzendentalphilosophische
Auslegung des thomasischen <subsistere> von der <reditio compléta» her, indem
der Rückgang des Erkennens auf sich selbst mit der intellektuellen Anschauung
Fichtes (vgl. 41) und der transzendentalen Apperzeption Kants (vgl. 42) paralle-
hsiert wird. Die reditio compléta als Seinsverständnis qua Selbsterfahrung einer
vermittelten Unmittelbarkeit bedeutet folglich den «Grund, von dem wir
immer schon herkommen» (43) und der wir selbst sind. Im Gegenzug thematisiert

der Verf. gleich anschheßend die Nichtidentität des Menschen, wie sie aus der
Spannung zwischen menschhchem Selbstvollzug und (göttlicher) Seinsmitteilung

(vgl. 49 f.), der Schwäche, ja Nichtigkeit der Existenz (vgl. 50) und der
Subjekt-Objekt-Spaltung (vgl. 51 f.) erhellt.

Auch das Transzendentale aliquid, das als aliud quid die Unterschiedenheit
eines Seienden von allen anderen anzeigt, gilt es- so der Verf. -vom Subsistenzakt
(als Selbstbegründung und Selbstgehörigkeit) her zu interpretierenz (vgl. 56 f.):
«Die Selbigkeit und der Unterschied von unum und ahquid kommen erst zum
Tragen, wenn wir nicht nur die Ungeteiltheit des Seienden in sich, sondern auch
seine Unterschiedenheit vom andern von der Subsistenzbewegung her verstehen»

(59). Mit Blick auf die Relationalität alles Seienden plädiert (vgl. 60 f.) der
Verf. zu Recht für eine Rehabilitierung der Relation, eben der Kategorie, welche
bei Aristoteles unterbewertet erscheint und seit Augustin über Scotus Eriugena
und Bonaventura wachsende Relevanz u. a. für die Trinitätsspekulation gewinnt.

Schließhch antwortet der Verf. aufden Einwand, mit welcher Begründung
das Subsistieren als transzendentale Bestimmung, aus der eine unterschiedene
Einheit von unum und ahquid konstituiert wurde, bezeichnet werden darf, da
Thomas die Subsistenz «nirgendwo ausdrückhch zu den transzendentalen
Namen rechnet» (61). Hinsichtlich des Kategorienmodells muß man - so der
Verf. - die Substanz im Ausgang vom subsistere begreifen (vgl. 62). Dabei gilt
es daraufhinzuweisen, daß die absolute Erfüllung des Sinnes von Sein mit dem
<esse per se subsistens» (vgl. 63) gleichgesetzt wird und das Interesse des

Seienden an seiner Selbsterhaltung in der Einstimmigkeit» (vgl. 65) des Seienden

mit sich selbst, d. h. im subsistere begründet ist. Das, was die Bedingung
der Möglichkeit für das Eintreten des sich selbst Begründenden in die
Kategorientafel darstellt, kann nicht auf der Ebene des Kategorialen gefunden werden,
sondern «gehört zuinnerst in den Sinn des Seins selbst hinein» (65 f.).



484 Besprechungen

III. In gleicher Weise, wie für die Erörterung des Identitätsgeschehens mit
Blick auf die Transzendentalien ens, res, unum und aliquid, welche das Seiende
für sich benennen, ohne seinen Bezug zu Erkennen und Wollen auszusagen, der
Gedanke der Subsistenz leitmotivisch entwickelt wurde, so gilt es hinsichtlich
der zweiten Reihe transzendentaler Bestimmungen, das Philosophem der Kon-
venienz zu entwickeln: «Mit dieser convenientia unius entis ad aliud ist das

Übereinkommen des Seienden mit der Seele des Menschen gemeint, ohne
welche sie nicht gedacht werden kann» (66). Die Zusammenkunft der Seele mit
dem Seienden stellt keinen Widerspruch oder abgeleiteten Modus des selbständigen

Bei-sich Seins dar, vielmehr gelingt dem Erkennenden gerade in der

Hinwendung zu dem Seienden die Rückwendung auf sich selbst (vgl. 69). Es

besteht also eine gegenseitige Offenheit bzw. wechselseitige Entsprechung)
(vgl. 70) in der Beziehung von Erkennen oder Wollen und Seiendem. Die
Erfüllung dieser Entsprechung zeitigt Identität in der strengen Bedeutung.
Insofern das Seiende dem Erkenntnisvermögen (vis cognitiva) erschlossen ist,
wird es als Wahres (verum), wenn es dem Begehren (vis appetitiva) entgegentritt,

wird es als Gutes (bonum) benannt. Thomas entdeckt Wahrheit als

«Wechselspiel» (73) eines Geschehens, da der Intellekt eine Angleichung an das

erkannte Ding tätigt und dieses dem Intellekt (korrespondiert) (vgl. 72).
Die thomasische Theorie des menschlichen Erkennens ist bestimmt durch

den Gedanken der Teilhabe und Abständigkeit von (dem Entwurf) einer
philosophischen Gotteslehre (vgl. 75), derzufolge Gott sein Erkennen rein ist (vgl.
78) und sein Sein absolut erkennt. Konsequenterweise wird die Frage, auf
welche Weise der Mensch dem Sein überhaupt Erkennbarkeit zusprechen kann,
dadurch beantwortet, daß das Sein bereits vorgängig bzw. anfänglich vom
göttlichen Erkennen (vgl. 81) gelichtet sei. Daher erscheint das menschliche
Erkennen in zweifacher Hinsicht als Nachvollzug: Einmal überführt der Erkennende

das Seiende aus der Möglichkeit erkannt zu werden in das Erkanntsein,
welches bei Gott immer schon vollzogen ist, dann empfängt und ordnet es die
Sinneseindrücke (vgl. 85). - Entgegen der nach Thomas in der Philosophiegeschichte

einsetzenden Emanzipation des Subjekts, deren Zerrbild «im Mißverständnis

des menschlichen Geistes als reinem Setzen» beschworen wird, scheint
der Verf. für die «Ausgewogenheit» der thomistischen Erkenntnistheorie zu
votieren und das Erreichen von Identität daran zu binden: «Die Identität des

Geistes mit sich selbst hängt geradezu davon ab, daß er sich selbst in dieser
[sc. (geistsinnlichen)] Grundstruktur bejaht und sich als den möglichen Vollzug
jener universalen Offenheit in das Gefüge einsetzen läßt, welches er mit dem
Seienden bildet und welches Thomas convenientia nennt» (86; Hervorhebungen
vom Rez.).

IV. Das Philosophem der Konvenienz der Seele und des Seienden kann
auch im Horizont des Guten verfolgt werden. Der Wille ist in seinem Ausgreifen
auf das Sein verwiesen, in welchem sein Begehren zur Ruhe kommt, und das

Sein (braucht) den Wollenden, um den Sinn seiner Güte zu erfüllen (vgl. 99).
Zum einen unterscheiden sich dabei Intellekt und Wille dadurch, daß dem
Erkennen der Zug der Aneignung, dem Wollen dagegen der Zug des Seinlas-



Besprechungen 485

sens inhäriert; dann schließen sich Intellekt und Wille aber auch (kreislaufmäßig)
ein, da kein Seiendes gewollt werden kann, ohne zuvor erkannt zu sein, und
umgekehrt kein Seiendes erkannt werden kann, ohne zugleich bejaht zu sein
(vgl. 102): «Der menschliche Wille ist Geistwille, d.h. er soll sich von Einsicht
leiten lassen, von einer Einsicht, zu deren Anerkenntnis er sich allerdings nur
durch sich selber aufschwingen kann» und «Geist ist in Freiheit zu verwirklichende

Einsicht, Einsicht, die sich selbst durch die Anerkenntnis des Willens
eröffnet ist, Geist, welcher in der <circulatio> von Erkenntnis und Wille sich
selbst vollzieht» (106).

Durch die Thematisierung der «Bedürftigkeit» (108) - um zu existieren ist
der Einzelne auf Mitmenschen und Mitseiendes angewiesen - und des (Interesses)

(vgl. 111 f.) werden weitere Präzisierungen des Identitätsproblems
angestrebt. Zu diesem Zweck wagt es der Verf., den Weltbegriff Heideggers in die
durch die Termini Partizipation und Konvenienz geprägte Konzeption des

Aquinaten <einzutragen> (vgl. 117). Demzufolge gründet die Einheit der Interessen

des In-der-Welt-seins «in der letzten Verwiesenheit des Menschen auf
Identität und Sinn» (118). Das menschliche Dasein im weltlichen «Spielfeld
möglicher Interessen» wird - so der Verf. - von einem «Urinteresse», der
«Verwiesenheit des Menschen auf das absolute Sein» (119; Hervorhebungen vom
Rez.) getragen; der Literalsinn von <Inter-Esse> indiziert Welt als das Zwischen
von Seele und Seiendem, als durch (Interesse erschlossene existentiale Räumlichkeit»

(vgl. ebd.). - Mit Blick auf das gerade skizzierte Verfahren darf vielleicht
gefragt werden, ob der Verf. nicht wenigstens ansatzweise der Gefahr zu
erliegen droht, das von Heidegger als unhintergehbare Fundamentalstruktur
entdeckte (In-der-Welt-sein> in einem seines Erachtens ursprünglicheren (Auf-
Sinn-Verwiesensein> bzw. (Auf-den-Sinn-des-absoluten-Seins-Verwiesensein>
(noch einmal zu begründen und dadurch den Heideggerschen Weltbegriff
einschließlich seiner antimetaphysischen Stoßrichtung preiszugeben.

V. Als Zielpunkt dieser transzendental-ontologischen Untersuchung
erscheint abschließend das Supertranszendentale pulchrum. Auch wenn Thomas
das Schöne in den bekannten Aufzählungen der allgemeinsten Seinsbestimmungen

nicht nennt, so glaubt der Verf., dem Schönen diesen Status sichern zu
können. Im Rahmen dieser holzschnittartigen Zusammenfassung kann nur auf
zwei Passagen hingewiesen werden, die der Verf. zur Bekräftigung seiner These
anführt: «Pulchrum et bonum in subiecto quidem sunt idem» (S. th. I, 5,4 ad 1;
zit. 546 A 204) sowie «Pulchrum convertitur cum bono» (De div. nom. 4, 1.22;
zit. 135). Hieraus leitet der Verf. zwar «keine Synonymität von Gut und Schön»
ab, aber die für die Dignität eines Transzendentale konstitutive «Konvertibilität»
(134; Hervorhebung vom Rez.). Der anerkannten «Rätselhaftigkeit» im Schweigen

des Aquinaten hinsichtlich des (pulchrum) begegnet der Verf. mit der

«Vermutung» (135), das Schöne bezeichne «den Ursprung, aus dem heraus sich
die gesamte Bewegung des Seins, welche das Denken in den nomina transzen-
dentalia darzustellen versucht, entfaltet» (136). Somit wird dem Leser die Frage
aufgegeben, ob «die Größe der Metaphysik des Thomas» gerade darin hegt, daß
der Topos der Identität «als das eigentlich zu Sagende ungesagt» (137) bleibt.



486 Besprechungen

Im folgenden erläutert der Verf. das Schöne (mit den Prädikaten perfectio,
consonantia, claritas) als das Erfüllende, welches das an und fur sich Relevante
bedeutet (vgl. 138) und den fühlenden (vgl. 140) Menschen werthaft
beansprucht (139 f.). Durch Erkennen und Anerkennen entdeckt der Kontemplie-
rende im Wahrheitsgeschehen des Schönen Erfüllung und Sinn (vgl. 141): «In der
vollendeten Anwesenheit des Schönen ist die Frage nach Identität überflüssig
geworden. Der Mensch stimmt mit sich selber überein, d. h. erlangt Identität,
indem er im aufleuchtenden Schönen ruht» (148). Wenn die ontologische
Erfahrung des <pulchrum> als dem Erfüllenden des Seins freigelegt wird, dann
enthüllt sich dem Menschen der Sinn von Sein in einer Weise, daß er, in die
Harmonie des Seinssinnes einschwingend, sein In-der-Welt-sein bejaht und zu
seiner eigensten Identität gelangt (vgl. 159). Auf dem Hintergrund dieser

Offenheit für den Sinn der Seinsbewegung, welcher in der Bereitschaft zur
Betrachtung des Schönen aufgeht, kann geklärt werden, in welchem Sinne der
Verf. seine Fragestellung als transzendentalphilosophisch versteht, d. h. auf die

Möglichkeitsbedingungen <der Vollzüge des Subjekts in diesem selbst) rekurrierend:

Es wird nicht versucht, den Sinn des Seins «aus setzenden Leistungen der
menschlichen Subjektivität» (163) abzuleiten, vielmehr wird aufgewiesen,
inwiefern der Mensch das Ereignis des Sinnes mitträgt, indem er die Ankunft des

Schönen ermöglicht und vermittelt.

VI. Damit sind wir an einem Punkt angelangt, von dem aus sich dem Rez.

die Richtung der Antworten auf die eingangs formulierten Fragen andeutet:

1. Das <pulchrum> bedeutet den verborgenen Urgrund absoluter Identität;
der Gedanke eines Zusammenspiels der transzendentalen Namen des Seins bei
Thomas «entzündet sich an der Erfahrung des Seins als Schönheit» (168).

2. Der Zeitbezug der Schönheitserfahrung spiegelt sich im Ereignis des <Es

gibt), wobei menschliche Freiheit selbst als Gabe des unableitbaren Schönen
erscheint (vgl. 165); die Reflexion auf den Gabecharakter des Seins führt aufdie
Einheit von Schönheit und Freiheit im Absoluten, in Gott (vgl. 170), der sich

dialogisch «als das absolute Du» (167) schenkt.

3. Ein wesentlicher Aspekt der Identität des personalen Menschseins wird
in der Kommunikation mit anderen Personen als «partizipative Identität» (197)

eingelöst; wie alle Bewegungen des menschlichen Daseins setzt auch die

Sinnverwirklichung und Identitätsfindung im gelingenden Dialog «eine ursprüngliche

Enthüllung von Sinn» (198) voraus.

Die Thomasdeutung des Verf. aufder Basis von De ver. 1,1 erscheint
aufgrund vielfältiger Bezüge zu gegenwärtigen Philosophen und Problemen besonders

interessant. Angesichts einer philosophischen Forschung, welche sich in
zunehmendem Maße mit Spezw/problemen müht, beeindruckt der Mut zu einem

spekulativen Gesamtentwurf. Die grundsätzliche Behandlungsart der Identitätsthematik

regt nicht nur Fragestellungen fürTheologie oderPädagogik an, sondern

ermöglicht gelegentlich (vgl. 97, 180ff.) sogar andeutungsweise eine Überwindung

der Trennung zwischen (theoretischem) und (praktischem) Philosophieren.



Besprechungen 487

Auch wenn der Verf. wohl kaum dem Vorwurf einer Überbewertung des

Schönen auszusetzen ist, mögen Vorbehalte gegenüber der vorgetragenen
Reduktion der Transzendentalien auf das Schöne angemeldet werden.
Problematischer als die Einschätzung des Wertes der eher verstreuten oder beiläufigen
Textbelege für den Status des Schönen erscheint die Relecture des Aquinaten
post Kant bzw. post Heidegger: Zwar erliegt der Verf. keinesfalls der Gefahr
ahistorischer Identifizierungen, aber dem Leser drängen sich möglicherweise
gewisse Zweifel auf, wenn Thomas ein implizites Weltverständnis (vgl. V, 117) in
der Nähe zu Heidegger imputiert wird oder beim Aquinaten «eine unausge-
schöpfte Theorie der menschlichen Zeitlichkeit» (148) vermutet wird. Im
Umkreis derartiger Konjekturen ist hinsichtlich der <reditio compléta) mit R. L.
Fetz («Ontologie der Innerlichkeit», Freiburg/Schw. 1975) vor einer allzu pointiert

geistmetaphysischen bzw. idealistischen Auslegung zu warnen; mit Blick
auf einige an Autoren wie Lötz und Rahner orientierte Passagen gilt es auf die
Kritik von H. Holz («Transzendentalphilosophie und Metaphysik», Mainz
1966, sowie «Thomas von Aquin und die Philosophie», München 1975) am
Transzendentalthomismus zu verweisen; bezüglich des Gebrauchs und der
Berechtigung des Terminus (transzendental) in der sog. Maréchalschule ergeben
sich von R. Schaeffier («Die Wechselbeziehungen zwischen Philosophie und
katholischer Theologie», Darmstadt 1980) kritische Präzisierungen.

Der vorliegende Versuch, das Schöne, welches bei Thomas im Vergleich
zu Ps. Dionysius Areopagita (De divinis nominibus, cap. IV, § 7ff.) und Ulrich
von Straßburg (De summo bono, hb. II, tract. 3, cap. 4) eher einen sekundären
Rang einnimmt, als das (ungesagte) Supertranszendentale zu werten und in
dieser Linie sowohl Konsequenzen für die thomasische Offenbarungsontologie
zu entwickeln als auch Lösungen für die gegenwärtige Identitätsdiskussion
beizutragen, darfals konstruktive, d. h. mittels spekulativer Synthesis konzipierte
Aneignung wie Fortführung der Erkenntnismetaphysik des Aquinaten angesehen

werden. Das Gelingen einer systematisch orientierten Studie, welche das

Schöne als Ursprungsort des Seins und seiner Identität vorsteht, dürfte aber

gerade daran zu messen sein, ob jene neben der Ausgewogenheit und Eleganz
thomasischer Antworten auch die (methodologisch) unausgetragenen Differenzen

auf der Prinzipienebene (vgl. W. Kühn, Das Prinzipienproblem in der

Philosophie des Thomas von Aquin, Amsterdam 1982) aufdeckt, um den Bhck
für das umfassende Problembewußtsein und die geschichtliche Bedingtheit des

Versöhnungsversuches eines (doctor angehcus) zu schärfen.
Claus Wagner




	Besprechungen

