
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 30 (1983)

Heft: 3

Artikel: Autour de la connaissance intuitive des non-existants chez Ockham

Autor: Putallaz, François-Xavier

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761285

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761285
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


François-Xavier Putallaz

Autour de la connaissance intuitive des non-existants
chez Ockham

Prologue

Toute prise de position philosophique ou théologico-philosophique
dépend d'une conception déterminée de l'homme, ou alors y aboutit. Plusieurs
des grands penseurs de la période dite moderne et contemporaine proposent
ainsi une évaluation nouvelle du sujet connaissant qui s'élabore dans une
opposition plus ou moins radicale à la pensée que l'on dit médiévale. On entend
généralement par là que la synthèse de S. Thomas d'Aquin se désagrège peu à

peu dans l'esprit de la nouvelle philosophie; notamment l'une des thèses

fondamentales du thomisme est ébranlée, si ce n'est catégoriquement niée, thèse
selon laquelle l'intelligence - et par voie de conséquence la volonté - est
intentionnellement mesurée par l'être extra-mental: pour Thomas d'Aquin,
chaque type de connaissance et de savoir est rigoureusement spécifié par l'objet
propre que l'intellect devient, en tant que cet objet est autre.

La rupture de la philosophie moderne est radicale et laisse place à une autre
conception du sujet humain et de ses facultés, considéré prioritairement comme
sujet pensant: avec Descartes, le «cogito» acquiert une dignité insoupçonnée1.

On a jugé et on jugera encore différemment la valeur philosophique d'une
telle révolution, et les écoles continueront à l'apprécier à leur guise. Quoi qu'il
advienne de ce débat proprement philosophique, certaines lumières ont été

récemment apportées par des historiens. Tous reconnaissent que la vie intellectuelle

de la première moitié du XIVe siècle se révèle comme le socle culturel
décisif pour l'éclosion de la pensée moderne, et parmi les esprits brillants de cette

époque féconde, tous accordent une place de choix à Guillaume d'Ockham.
Mais là encore, et pour des motifs d'ordre philosophique et théologique

plutôt qu'historique, les historiens posent des regards opposés sur la valeur de la

pensée du Venerabilis Inceptor. Certains veulent voir en lui, si ce n'est un
sceptique, du moins l'un des responsables des orientations résolument sceptiques

qu'on croit déceler au XIVe siècle; on connaît, dans ce sens, les positions de

1 On a même pu dire que le cogito est «la révolte de l'homme contre le Dieu qui n'est plus
que toute-puissance» : R. Imbach, «Et toutefois nostre outrecuidance veut faire passer la divinité
par nostre estamine», L'Essai II, 12 de Montaigne et la genèse de la pensée moderne. Construction

d'une thèse explicative, in: Paradigmes de théologie philosophique, éd. O. Höffe & R.

Imbach, Fribourg 1983, p. 113. (Cf. aussi: A. DE Muralt, Epoché, Malin Génie, Théologie de la

toute-puissance divine Studia philosophica 26 (1966) 159-191.



448 Autour de la connaissance intuitive des non-existants chez Ockham

E. Hochstetter, E. Gilson, A. Pegis, K. Michalski, A. de Murait qui, différemment,

jugent que les doutes ockhamiens sont à l'origine d'obstacles que la

philosophie moderne, voire contemporaine, n'a pas surmontés.
D'autres historiens refusent de considérer de façon si négative l'apport

original du XIVe siècle, voyant comme A. Maier2 dans les grandes figures du
siècle des défenseurs ardents de la certitude rationnelle. Ockham serait-il l'un de

ces grands penseurs qui ont assuré un fondement stable, parce qu'intuitif, au
savoir de son temps et de l'époque moderne? On connaît les noms des apologistes

du moine franciscain, citons pour mémoire P. Boehner, S. Day et, dans un
autre sens, G. Leff. Porteur de tous les maux de la philosophie pour les uns,
pierre angulaire du modernisme pour les autres, Ockham a légué à tous les

historiens des problèmes passionnants, quoique ardus. Mais tous, y compris les

philosophes contemporains d'Ockham, s'accordent pour reconnaître que l'une
des pierres d'achoppement majeure des divergences est cette thèse étonnante que
l'on connaît sous le vocable général de «connaissance intuitive des non-existants»3.

Nous voudrions reconsidérer ici les grandes lignes de l'histoire de ces

divergences, à la lumière des textes d'Ockham et d'une étude récente d'A.
Ghisalberti4, pour indiquer clairement une piste de recherche qui, à notre
connaissance, n'a encore jamais été systématiquement pratiquée: celle du privilège

psychologique dont jouit le «cogito» dans la pensée ockhamienne5.

2 A. Maier, Das Problem der Evidenz in der Philosophie des 14. Jahrhunderts, Ausgehendes

Mittelalter II, Rome 1967, pp. 367-418.
3 E. Hochstetter, Studien zur Metaphysik und Erkenntnislehre Wilhelms von Ockham,

Berlin 1927. E. Gilson, The unity ofphilosophical experience, New York 1937, pp. 61-91. P.
Boehner, The notitia intuitiva of non-existents according to Ockham, Traditio 1 (1943), pp.
223-275. A. C. Pegis, Concerning William of Ockham, Traditio 2 (1945) 465—480. P. Boehner,

In propria causa, Franc. Stud. 5 (1945) 37-54. S. Day, Intuitive cognition: a key to the
significance of the later scholastics, New York, 1947. A. C. Pegis, Some recents interpretations
of Ockham, Speculum 23 (1948) 462 ss. R. C. Richards, Ockham and scepticism. New
Scholasticism 42 (1968) 345-363. T. K. Scott, Ockham on evidence, necessity and intuition,
Journal of History of Philosophy 7 (1969) 27-49. M. McCord Adams, Intuitive cognition,
certainty and scepticism in William of Ockham, Traditio 26 (1970) 389—398. F. CORVINO,
L'influenza di Giovanni Duns Scoto sul pensiero di Guglielmo d'Occam, in: Studi di filosofia
medievale, Bari 1974, pp. 185-225. J. Boler, Ockham on intuitive cognition, Journ. Hist. Phil.
11 (1973) 95—106. G. Leff, William of Ockham, The metamorphosis of scholastic discourse,
Manchester 1975, pp. 14—29. J. Boler, Ockham on evident cognition, Franc. Stud. 36 (1976)
85—98. L. D. Davis, The intuitive knowledge ofnon-existents and the problem of late medieval
scepticism. New Schol. 49 (1975) 410—430. P. A. Streveler, Ockham and his critics on:
intuitive cognition, Franc. Stud. 35 (1975) 223—236. A. de Muralt, La connaissance intuitive
du néant et l'évidence du «je pense», Studia philosophica 26 (1976) 104—158. A. Ghisalberti,
L'intuizione in Ockam, Riv. fil. neo-scol 70 (1978) 207—226. On pourra également consulter: K.
Michalski, La philosophie au XIVe siècle, six études. Reprint, Frankfurt 1969, passim.

4 L'intuizione in Ockham, op. cit.
5 A ce titre Adam Wodeham éclaire admirablement la problématique ockhamienne. Cf.

Lectura Secunda, Prologus, dont le Père G. Gàl a eu l'amabilité de me transmettre une première
transcription (Cambridge, Gonville & Caius College, Ms 281/674).



Autour de la connaissance intuitive des non-existants chez Ockham 449

L'interprétation contestée

Selon Etienne Gilson, l'empirisme ockhamien est incontestable, qui invite à

considérer les faits de manière purement positive: les choses sont ce qu'elles
sont, nous pouvons les observer, les décrire, en montrer les interactions; en
aucun cas les raisons véritables d'un état de fait ne peuvent être expliquées; en
effet «nous savons qu'il y a des choses parce que nous les sentons; nous savons
tout aussi bien que nous pouvons utiliser certaines images comme signes pour
certaines classes de choses; nous savons aussi que chacun de ces signes naturels
tient lieu de substitut pour un individu réel ou possible à l'intérieur de cette
classe; mais nous ne savons rien au-delà, et nous ne pouvons rien en savoir, car la
raison pour laquelle les choses sont ce qu'elles sont s'appuie en dernière instance

sur la libre volonté de Dieu»6. Si donc les choses nous sont données dans une
perception intuitive, nous n'avons aucune raison de les révoquer en doute; il ne
semble pas difficile en effet de comprendre que la cause de notre intuition d'une
chose est l'existence et la présence actuelle de cette chose.

La brèche sceptique s'ouvre pourtant au sein de cette connaissance intuitive
apparemment infaillible: puisque par définition7 l'intuition est une connaissance

par laquelle nous savons qu'une chose est quand elle est, et qu'elle n'est pas
quand elle n'est pas, comment la connaissance intuitive d'une chose qui n'existe
pas est-elle seulement possible? Comment ce qui n'est pas pourrait-il nous faire
savoir qu'il n'est pas? En répondant à la question, Ockham fournit une analyse
minutieuse. Pour qu'il y ait intuition d'une chose existante, il faut une
connexion entre deux causes réellement distinctes et séparées: la chose elle-même
d'une part, la connaissance de cette chose d'autre part. Dans le cas de la
connaissance intuitive d'une chose non-existante, il ne demeure qu'une seule des

deux causes partielles concourantes: notre connaissance. La difficulté semble
disparaître. Mais Gilson refuse pourtant, à juste titre, d'y voir une réponse
véritable: «Ce n'est guère une réponse, parce que la question était précisément de
savoir comment il peut y avoir encore une connaissance intuitive là où il n'y a

pas de chose»8.

La réponse finale que donne Ockham, celle-là même qu'avait cernée

Hochstetter, suppose que Dieu seul est en mesure de conserver en nous des

6 The unity of philosophical experience, op. cit. p. 78. Nous comprenons bien que,
derrière ces affirmations, se cache une conception théologico-philosophique de Dieu: Ockham
privilégie la toute-puissance divine dans sa totale «nudité», en la séparant de l'idée de Dieu
comme «summum bonum», telle que pourrait l'atteindre l'esprit humain; Dieu est absolument
impensable, au moins à titre de fin. Cette conception de Dieu, qui subira de notables
modifications qu'il faut encore étudier, aura d'importantes conséquences anthropologiques.
Peut-on, par exemple, porter ce jugement à l'égard de Montaigne: «Dieu en tant que certitude de
l'incertitude, dans la mesure où il est capable de suspendre à tout moment tout ordre, rejette
l'homme sur lui-même: l'individu sceptique dans une extraordinaire sohtude métaphysique, délié
de tout attachement téléologique, trouve sa seule satisfaction dans l'observation de soi»?

(Imbach, op. cit. p. 113.)
Quoi qu'il en soit des recherches qui porteront encore sur cette tradition de théologie

philosophique, l'arrière-fond de notre problème est esquissé, ainsi que son enjeu.
7 Ockham, II Sent. q. 12—13. Opera Theologica V, New York 1981, p. 256.
8 Gilson, op. cit. pp. 79-80.



450 Autour de la connaissance intuitive des non-existants chez Ockham

intuitions de choses absentes, permettant de la sorte des jugements négatifs
évidents. Nous n'avons pas à aborder ici le fondement d'une telle réponse, qui
est le principe d'immédiateté: «Tout ce que Dieu produit par des causes
secondaires, il peut le produire et le conserver immédiatement et sans elles»9, ce

qui nous conduirait à reconsidérer le problème de ce qu'on a pu appeler
«l'absolutisme théologique»10. Néanmoins, s'en tenir à ce recours théologique,
à cet article de foi: «Je crois en Dieu le Père tout-puissant», est un danger pour la

valeur du seul type parfait d'évidence, celle qui est issue de l'intuition: «Si Dieu
peut conserver en nous un objet qui n'existe pas en fait, avons-nous une preuve
que notre monde n'est pas une grande production imaginaire derrière laquelle on
ne peut trouver aucune réalité?»11

Le recours ockhamien à une forme de théologisme, qui reste à préciser, est

patent pour Gilson: la toute-puissance divine, au sens où l'entend la foi catholique,

est la possibilité de réaliser toute chose qui ne comporte pas de contradiction12;

Dieu peut donc produire de manière séparée ce qui est logiquement ou
formellement séparable, même si d'ordinaire l'une des choses séparables est

produite en liaison intime avec l'autre. Rappelons ce texte célèbre, dont la

problématique est héritée de Pierre d'Auriole, mais qu'Ockham traite de

manière originale: «Il s'ensuit de là que la connaissance intuitive, tant sensitive
qu'intellective, peut être connaissance d'une chose qui n'existe pas. Cette
conclusion, je la prouve d'une autre manière que plus haut. Toute chose absolue,
distincte selon le lieu et selon le sujet, peut de par la toute-puissance divine
exister sans elle, car il ne semble pas vraisemblable que Dieu, s'il veut détruire
une chose absolue existant dans le ciel, soit obligé de détruire une autre chose

existant sur la terre. Mais la vision intuitive, tant sensitive qu'intellective, est une
chose absolue, distincte de l'objet selon le Heu et selon le sujet. Comme si je
voyais intuitivement une étoile existant dans le ciel: cette vision intuitive, soit
sensitive soit intellective, est distincte de l'objet selon le lieu et selon le sujet;
donc cette vision peut demeurer, l'étoile étant détruite; donc ...», etc.

«Il est aussi patent, à partir de ce qui vient d'être dit, que Dieu a une
connaissance intuitive de toutes choses, que ces choses soient ou qu'elles ne
soient pas, car c'est ainsi qu'il connaît avec évidence des créatures qu'elles ne
sont pas quand elles ne sont pas, comme il connaît d'elles qu'elles sont quand
elles sont.

Il est patent aussi que la chose non existante peut être connue intuitivement,
dans la mesure où l'objet premier de cet acte n'existe pas, ce qui s'oppose à

l'opinion d'autres philosophes; car la vision sensitive de la couleur peut être

9 Quodlibet VI, q. 1. Pour les dénominations: «principe d'immédiateté» et «principe
d'indépendance», cf. Ruedi Imbach, Wilhelm Ockham, in: Klassiker der Philosophie, I, München

1981, p. 231.
10 H. Blumenberg, Die Legitimität der Neuzeit, Frankfurt 1966, passim.
11 Gilson, op. cit. pp. 80-81.
12 Cette limitation logique de la toute-puissance divine est étonnante, et permet à Ockham

de maîtriser l'instrument conceptuel du «de potentia absoluta dei». Cette maîtrise disparaît avec
certains de ses successeurs, en même temps que naît le refus de considérer l'esprit humain
comme normatif Laquelle des deux thèses conditionne-t-elle l'autre, de l'absolutisme théologique

ou de l'humiliation de la raison? C'est là une recherche à entreprendre systématiquement.



Autour de la connaissance intuitive des non-existants chez Ockham 451

conservée par Dieu, la couleur même n'existant pas; et cependant la vision se

terminera à la couleur comme à son premier objet. Et il en va de même de la

vision intellective»13.
Allons plus loin. La connaissance intuitive serait alors produite sans la

présence de l'objet. La question est de savoir s'il n'y a pas là une contradiction, qui
est une limite objective à la toute-puissance divine, puisque l'intuition implique
naturellement l'existence de son objet. La difficulté peut être surmontée si l'on
sait que l'assentiment, qui est un jugement complexe, est dans ce cas précis un
simple assentiment de croyance, produit en nous par Dieu, et qu'il n'est pas un
assentiment évident, ce qui impliquerait alors une véritable contradiction14.
Cependant, assentiment de croyance et assentiment évident sont de la même
espèce: c'est donc unfait indéniable que l'on ne peut pratiquement pas distinguer
la connaissance humaine normale de ce qu'elle est dans le cas de l'intervention
divine: «Rien n'est nécessairement requis pour que la connaissance soit possible,

que l'esprit et Dieu», surtout pas la chose extérieure15.

On comprend que les historiens se soient passionnés pour ces affirmations
annonçant le Dieu trompeur et le malin génie de Descartes16. On comprend
surtout que les philosophes et les théologiens, déjà au temps d'Ockham, se

soient inquiétés de telles «extravagances»17. Les conséquences philosophiques
d'une telle position nous semblent plus importantes, même si, historiquement,
l'enjeu théologique de la question de la vision béatifique a pu déterminer la

position de bien des maîtres de l'université. Il faut concéder au Venerabilis
Inceptor qu'on ne trouve dans ses œuvres aucune affirmation explicitement
sceptique ou idéaliste à la manière de Berkeley: Ockham est fermement
convaincu que l'intuition nous permet de saisir la chose qui existe réellement18; d'un
autre point de vue cependant, il laisse ouverte la possibilité d'une intervention
divine dans le cours naturel du processus cognitif.

Voilà, brièvement rappelée, l'interprétation qui fut contestée par bien des

historiens, et notamment par le Père Boehner. A regarder de près les textes
d'Ockham, il est bien évident que cette interprétation d'Etienne Gilson, si

limpide en apparence, ne pouvait qu'être remise radicalement en question, non
qu'elle fût absurde ou impensable, mais parce qu'elle ne tenait pas compte des

dires d'Ockham lui-même. La réaction fut d'autant plus nette.

131 Sent. Prol. q. 1., Opera theologica I, New York 1967, pp.38-39. On aura remarqué
l'utilisation du second principe ontologique d'Ockham: le principe d'autonomie entre les choses
absolues, c'est-à-dire individuelles. Ce qui, dans le thomisme, est conçu comme relation
intentionnelle, est ici réifié en absolu. Pour Ockham, en effet, seuls subsistent l'individu et la

qualité.
14 Cf. Quodl. V, q. 5. Opera theologica IX, New York 1980, pp. 498-499.
15 Gilson, op. cit. p. 82.
16 Cf. parmi d'autres études: Tuluo Gregory, Dio ingannatore et genio maligno, Nota in

margine aile «Meditationes» di Descartes, Giornale critico délia filosofia italiana 53 (1974) 477—

516.
17 Cf. J. Lutterell, Libellus contra doctrinam Guillelmi Occam (de 1323), in: F.

Hoffmann, Die erste Kritik des Ockhamismus durch den Oxforder Kanzler, Johannes Lutterell,
Breslau 1941, pp. 11-12.

18 Gilson, op. cit. p. 84.



452 Autour de la connaissance intuitive des non-existants chez Ockham

L'interprétation de Boehner et de Day

L'un des mérites du Père Boehner dans ses réponses à Hochstetter et à

Gilson, ainsi qu'à Pegis plus tard, a été de regrouper l'ensemble des textes
ockhamiens sur la question. Nous nous contentons ici des grands axes de cette
autre interprétation.

La difficulté, nous venons de le rappeler, vient du sens à donner à la
connaissance intuitive; celle-ci, d'origine augustinienne, et reprise par Henri de

Gand, puis par Duns Scot, a pour but de rétablir le lien sans médiation entre le

sujet connaissant et l'objet, afin d'asseoir la connaissance sur la base stable et
inébranlable de l'évidente certitude. Le projet d'Ockham est donc d'éviter toute
espèce de doute conduisant à quelque forme de scepticisme que ce soit, «car si la

réalité n'est pas saisie immédiatement, comment pourrons-nous jamais certifier

que nous la saisissons bel et bien?»19 Si tel est le sens véritable de la recherche
ockhamienne - et Boehner, puis S. Day n'en doutent pas - on conviendra du
caractère léger de la thèse voulant à tout prix présenter un Ockham porteur de

germes sceptiques.
Précisons. La définition ockhamienne de la connaissance intuitive est dans

la ligne de la philosophie scotiste, mais elle s'écarte de celle du Docteur Subtil sur
un point central. Pour Scot, la connaissance intuitive ne porte jamais que sur une
chose présente et existante, alors que la connaissance abstractive n'atteint pas la
chose elle-même, mais plutôt sa similitude; c'est dire que la connaissance
intuitive est formellement causée par la présence de l'objet; la relation est donc
réelle et nécessaire20.

Ockham, on le sait suffisamment, refuse cette distinction de Duns Scot, en

montrant que les deux types de connaissance diffèrent par eux-mêmes,
indépendamment de l'objet: «C'est pourquoi je dis que la connaissance intuitive et la
connaissance abstractive diffèrent par elles-mêmes et non à cause de leur objet ni
à cause de l'une quelconque de leurs causes, bien que par nature la connaissance
intuitive ne puisse être sans l'existence de la chose qui est bien la cause efficiente,
médiate ou immédiate, de cette connaissance. » Il suffit d'en tirer la conséquence:
«Il en découle que la connaissance intuitive, tant sensitive qu'intellective, peut
être connaissance d'une chose qui n'existe pas»21.

Il faut ici interpréter la pensée d'Ockham, puisque, comme nous venons de
le remarquer, c'est sur ces affirmations que s'appuient les opposants à cette
philosophie: «C'est précisément cette thèse, écrit Boehner, qui a valu à Ockham
le titre de sceptique et de destructeur de la scolastique; une thèse qui pourtant a

19 Boehner, The notitia op. cit. p. 223. Voir à ce propos l'œuvre deJunghans qui met
en valeur les mérites de Boehner: H. Junghans, Ockham im Lichte der neueren Forschung,
Berlin 1968.

20 La doctrine de Duns Scot est constante sur ce point: «actus abstractivus et intuitivus
différant specie, quia aliud est ibi movens; hic enim movet species similis rei; ibi autem movet
res praesens in se.» Op. Ox. IV, d 49, q. 12, n.6; éd. Vivès, Paris 1891 ss., XXI, 442. Cf. le
dossier constitué par S. Day, op. cit. pp. 48—139.

21 I Sent. Prol. q. 1 ; op. cit. p. 38.



Autour de la connaissance intuitive des non-existants chez Ockham 453

été complètement incomprise par les critiques qui ont attribué cette étiquette à

Ockham»22.

Quelle est l'interprétation qui paraît la plus correcte? Il faut tout d'abord
garder en mémoire que le problème est théologique selon Ockham, et non
philosophique, car il concerne l'ordre surnaturel d'intervention divine: «C'est
pourquoi il faut que la connaissance intuitive, par laquelle je sais qu'une chose
n'est pas, lorsqu'elle n'est pas, soit une connaissance surnaturelle quant à sa

production, sa conservation ou les deux ensemble»23. D'après les termes mêmes
d'Ockham, cette intervention possible, surnaturelle, ne touche pas la connaissance

naturelle et normale24. Pour soutenir une telle position, Boehner rappelle
la preuve que nous avons citée plus haut, fondée sur la distinction des choses
absolues que la toute-puissance divine peut faire exister séparément25. Comme
l'existence de cette toute-puissance ne saurait être prouvée par la seule raison,
c'est le raisonnement tout entier qui repose en dernière analyse sur une affirmation

d'ordre théologique. La question n'est pas essentiellement philosophique. Il
suffit, pour s'en convaincre, de se référer aux textes du Quodlibet26 pour déceler

l'origine strictement théologique de la question.
Dans le cas de la connaissance humaine, il n'y a pas, absolument parlant,

«secundum se et necessario», de contradiction à l'existence d'une intuition sans

objet; et puisque tout ce qui n'est pas contradictoire est attribuable à la toute-
puissance divine, et que Dieu peut faire immédiatement tout ce qu'il produit au

moyen des causes secondes, la connaissance intuitive n'implique pas la présence
de l'objet. Dans l'ordre naturel, «pro statu isto», la connaissance intuitive
implique la présence de l'objet, ce dernier étant la cause naturelle de celle-là,
«mais cette impossibilité naturelle n'exclut pas une possibilité surnaturelle, c'est-
à-dire que Dieu peut nous dormer par grâce ce qu'il possède lui-même, entendons

la connaissance intuitive d'une chose qui n'existe pas ou qui n'est pas
présente»27.

Il reste un important problème à résoudre: comment la connaissance
intuitive peut-elle produire des effets différents, voire contradictoires? En effet,
elle permet tantôt l'affirmation évidente de l'existence d'une chose, tantôt
l'affirmation évidente de sa non-existence.

La réponse est simple, en apparence tout au moins. La proposition évidente

portant sur l'existence d'une chose dépend de deux causes partielles: la connaissance

intuitive d'une part, l'objet présent d'autre part. Supposons que l'objet
n'existe pas, mais que l'intuition soit produite ou conservée par la toute-
puissance divine; l'absence de la seconde cause partielle suffit à modifier le
jugement, qui sera alors un jugement évident, affirmant la non-existence d'une
chose n'existant pas28.

22 Op. cit. p. 228.
23 II Sent., q. 12-13, op. cit. p. 260.
24 Sur la position de Ghisalberti à ce sujet, cf. L'intuizione op. cit. pp. 209, 211.
25 Op. cit. p. 229. Cf. I Sent. Prol. q. 1 ; op. cit. pp. 38-39.
26 Quodl. VI, q. 6: Utrum cognitio intuitiva possit esse de obiecto non existente.
27 Boehner, op. cit. p. 231.
28 Quodl. V, q. 5; op. cit. p. 496.



454 Autour de la connaissance intuitive des non-existants chez Ockham

La connaissance intuitive donne ainsi naissance à des jugements, des

assentiments qui ne peuvent être qu'évidents29: «Par conséquent, tout assentiment

est infailliblement vrai, qui est fondé sur une connaissance intuitive
parfaite portant sur un objet existant ou sur un objet non-existant (dans ce cas,
elle est réalisée de manière surnaturelle). Aucune erreur n'est possible, car une
erreur dans ce cas serait une contradiction manifeste»30. Laissons là l'analyse de

l'intéressant Quodlibet V,5, pour retenir les principaux traits mis en lumière par
Boehner dans son article:

1. Boehner défend l'infaillibilité de l'intuition.
2. La question de la connaissance intuitive d'une chose qui n'existe pas est

d'ordre théologique tout d'abord.
3. La connaissance intuitive d'un non-existant n'est possible que «de potentia

absoluta dei» et non «naturaliter».
4. Le problème des propositions négatives ne concerne que le cas de la

connaissance produite ou conservée par Dieu, l'objet étant absent.
5. Cette question de l'intuition d'un non-existant n'entrave pas le cours

naturel de la connaissance.
6. Boehner ne distingue pas entre conservation et production par Dieu de la

connaissance intuitive sans objet.
7. La distinction entre assentiment évident et assentiment de conviction, que

nous n'avons pas rappelée, est aisée à établir sur le plan épistémologique.
8. Cette distinction est difficile sur le plan psychologique31.
9. L'expérience indique suffisamment s'il y a évidence ou non.

10. Dieu peut produire une connaissance intuitive sans assentiment. Cette
affirmation paraît néanmoins secondaire à Boehner.

11. En tout état de cause, l'objet produit la connaissance intuitive selon un
ordre de causalité efficiente, et non formelle.

12. Dieu ne peut produire en nous une connaissance telle qu'une chose nous
apparaisse présente avec évidence, alors qu'elle est absente, puisque cela
serait contradictoire32.

13. L'assentiment évident ne trompe jamais: Dieu même ne peut me tromper
lorsque j'ai une intuition, «c'est pourquoi une connaissance qui est fondée

sur une connaissance intuitive est à l'abri de toute intrusion de scepticisme
naturel ou surnaturel. Ce n'est cependant pas le cas de tout assentiment33.

29 Gordon Leff (op. cit., p.28), qui soutient la valeur de l'intuition, essaie néanmoins
d'expliquer en quoi certaines connaissances intuitives peuvent être plus évidentes et plus certaines

que d'autres, comme le sont les connaissances intuitives de nos propres actes. La distinction des

degrés de vérité est ingénieuse, quoique fondée avec légèreté. De toute manière, Leffs'oppose à

l'optimisme de Boehner, et s'il accepte la validité de la connaissance intuitive, il en refuse
l'infaillibilité. Une interprétation mieux assurée d'Ockham réclame une étude de la connaissance
de soi à Oxford dans la première moitié du XIVe siècle.

30 Boehner, op. cit. pp. 231-332.
31 La distinction entre psychologie et épistémologie est très bien relevée par P. A.

Streveler, op. cit. p. 226: «Logical justification ofknowledge claims is quite independent of the
psychological certainty accompanying those claims. » Cf. Boehner, op. cit. p. 235.

32 Cf. Quodl. V, q. 5, ad 1.
33 Boehner, op. cit. pp. 234-235.



Autour de la connaissance intuitive des non-existants chez Ockham 455

Telle est l'interprétation qui, visant à éviter toute issue sceptique, a recueilli
le plus de suffrages de la part des historiens. Cela ne signifie pas que tous les

savants qui se sont penchés sur la question partagent l'optimisme de Boehner,
mais que la manière de voir du Père franciscain a conditionné toutes les

interprétations, même celles qui furent hostiles à la pensée ockhamienne. Nous
tâcherons de proposer une autre base à la recherche, qui n'élimine en rien les

hypothèses boehnériennes.
Pourtant cette dernière interprétation paraît trop entière pour ne pas prêter

le flanc à la critique; Ghisalberti parle même ici de simplification arbitraire34.
Avant d'y venir, il faut encore considérer la position de S. Day, qui suit les

grandes options de Boehner, dans cette même ligne d'interprétation. La seule
contribution appréciable que Day apporte à ce qui vient d'être dit a trait à

l'existence d'un jugement évident qui porte sur la non-existence d'une chose,

jugement réalisé sur la base d'une connaissance intuitive d'ordre naturel. Sur ce

point précis, Day corrige la lecture de Boehner. «Il semblerait, écrit-il, que,
selon les principes d'Ockham, la connaissance intuitive est, même dans l'ordre
naturel, d'une manière ou d'une autre la cause de l'assentiment évident à des

jugements de non-existence»35.

Cette précision n'est pas cruciale pour notre problème qui porte sur la
connaissance des non-existants, alors que Day parle ici de jugement de non-
existence; celle-là est immédiate, celui-ci est médiat: on peut affirmer «ad

mentem Ockham» que «l'assentiment évident aux jugements de non-existence est
basée indirectement sur la connaissance intuitive d'un existant, par une sorte
d'inférence. Donc, bien qu'elle soit évidente, une telle connaissance ne saurait
être immédiatement évidente»36.

Nous pouvons sans autre analyse ajouter la correction de Day à la position
de Boehner, et la retenir sous forme de deux conclusions:

14. La connaissance intuitive des non-existants n'est possible que «de potentia
dei».

15. L'acte de donner son assentiment (évident) à un jugement de non-existence

est valable tant sur le plan naturel que «de potentia dei».

Présentation critique d'une nouvelle interprétation

Il n'est pas question de passer en revue toutes les prises de position qui
touchent à notre problème. Celle que nous abordons à présent, qui se dégage au
travers de notes plus générales consacrées à l'ensemble de la première partie du
Prologue des Sentences, mérite un intérêt particulier, surtout pour les

conséquences que l'auteur, A. de Murait, en tire par rapport à l'ensemble de la
problématique ockhamienne. Notamment, elle situe la pensée d'Ockham moins
à l'origine d'un courant sceptique, comme le pensaient Gilson ou Michalski,

34 Op. cit. p. 205.
35 Day, op. cit. p. 179.
36 Ibid. p. 179, note 71. Boehner, op. cit. p. 239; cf. G. Leff, op. cit. pp. 19,23.



456 Autour de la connaissance intuitive des non-existants chez Ockham

qu'à l'origine de la philosophie moderne résolument obnubilée par le sujet
humain; l'analyse de A. de Murait débouche sur la question du privilège à

accorder au «je pense» et au moi. L'enjeu est d'importance.
Il s'agira de savoir si, en dernière instance, cette hypothèse d'interprétation

et ses conséquences sont valables: «( il apparaît aussitôt que (la) composante
métaphysique maîtresse (du système d'Ockham) - l'argument depotentia absoluta
dei - ne trouve plus désormais à s'appliquer, que la toute-puissance divine ne
peut pas, sans contradiction et tromperie, produire immédiatement la notitia
intuitive de l'acte subjectif d'intelliger qui cause l'évidence de la proposition: je
pense, et que par conséquent, dans ce seul cas, l'acte d'intelliger est spécifié et
causé nécessairement par son objet. La seule notitia intuitive qui soit nécessairement

notitia d'un existant est celle de l'acte subjectif de l'âme: Occam vient de
découvrir et de fonder, sans l'avoir délibérément cherché, le privilège de ce cogito

qui hante la philosophie moderne et inaugure son progressif appauvrissement»37.

La proposition, on en convient, est alléchante pour un historien de la

philosophie, quoiqu'elle soit polémique, et elle permet une vision nouvelle de la

structure de la philosophie moderne. Reste à savoir si elle se défend et si elle est
vraie.

Si, comme le pense de Murait, le «cogito» jouit bien d'un véritable
privilège chez Ockham, c'est que la connaissance intuitive du monde matériel et
le jugement qui s'y rapporte ne bénéficient pas d'une parfaite évidence. C'est
donc que, hormis le cas cité du «je pense», le système ockhamien est bel et bien
entaché d'une veine sceptique. Or Boehner et Day viennent de nous convaincre
dans un sens contraire? Quelle position adopter? Comment situer Ockham?

Rappelons les textes: «Mais la connaissance intuitive et la connaissance
abstractive se distinguent de la manière suivante: la connaissance intuitive de la
chose est cette connaissance en vertu de laquelle on peut savoir si la chose est ou
si elle n'est pas. S'il arrive que la chose soit, aussitôt l'intellect juge que la chose

est, et il conclut avec évidence qu'elle est, à moins qu'il soit empêché par hasard

par quelque imperfection de cette connaissance. Et de même si cette intuition
parfaite était conservée par la puissance divine à propos d'une chose non-
existante, en vertu de cette connaissance incomplexe, l'intellect connaîtrait avec
évidence que la chose n'est pas»38.

Ce texte nous est familier. Mais nous pouvons suivre, à son propos, les

problèmes soulevés par de Murait dans son commentaire. Cette analyse, et celle
de la suite du texte d'Ockham, pourront être mesurées à l'interprétation de
Boehner.

A. «La célèbre définition de la notitia intuitive n'indique pas que le jugement,
par la notitia intuitive, saisisse avec évidence (intentionnellement, dans une
species signifiante et par mode d'adéquation) la chose existante, mais elle montre
à quelles conditions l'intellect sait avec évidence que la chose existe ou n'existe pas, c'est-

37 De Muralt, La connaissance intuitive op. cit. p. 130.
38 I. Sent. Prol. q. 1; op. cit. p. 31.



Autour de la connaissance intuitive des non-existants chez Ockham 457

à-dire peut juger avec évidence da chose ne pas être> .)»39. Une telle affirmation
entend que le critère sur lequel se fonde l'évidence du jugement est bien la
connaissance intuitive. Il n'y a rien là que de très connu. De Murait ne tient
pourtant pas compte de la distinction entre une analyse qui se meut sur le plan
psychologique et une analyse épistémologique, et l'auteur passe allègrement d'un
plan à l'autre, contrairement à ce que proposait Boehner (cf. n. 7 et 8 des

conclusions ci-dessus). En effet, lorsqu'on dit que la définition de l'intuition
montre «à quelles conditions l'intellect sait avec évidence que la chose existe ou
n'existe pas»40, s'agit-il des conditions de possibilité que met en lumière l'épistémo-
logie, ou s'agit-il des conditions de l'évidence éprouvée par le sujet dans son
individualité? Dans les lignes citées, Ockham propose-t-il une analyse, où la
connaissance intuitive serait postulée par l'évidence, ou bien propose-t-il un
critère psychologique infaillible sur lequel l'individu puisse s'appuyer pour
acquérir une évidence indubitable? De Murait semble d'une part mener une
enquête épistémologique, et d'autre part en tirer immédiatement des

conséquences touchant à la conviction intime du sujet humain41.

B. Elargissons la question: le recours à la toute-puissance divine est-il une
simple hypothèse qui fonde épistémologiquement l'évidence de certaines
connaissances? Ou bien est-il une hypothèse, voire une réalité, d'ordre théologique,
comme semble le penser Boehner, qui donc concerne les conditions concrètes de
la vie intellectuelle humaine? La réponse se révèle difficile. Nous ne pouvons
tenter d'y répondre pour l'instant, mais il nous est loisible d'insister sur le fait

que c'est autour de ce problème des différences entre épistémologie et psychologie

que se dénouera l'imbroglio qu'Ockham a légué tant à ses successeurs ou
opposants immédiats, qu'aux historiens contemporains.

C. De Murait engage son analyse sur le plan épistémologique tout d'abord, et
montre que, pour Ockham, une proposition évidente dépend, très diversement,
de la causalité de la connaissance intuitive. Pour simplifier, nous pouvons dire:
dans le cas des propositions affirmatives, l'évidence est suffisamment étayée par
l'appréhension intuitive des termes incomplexes, et donc par la présence de la
chose. Le problème se complique dans le cas des propositions négatives; et là, le

point de vue de de Murait rejoint celui de Boehner42: «Si au contraire il s'agit
d'une proposition négative, on ne pourra plus remonter à une connaissance
intuitive naturelle.» Dans ce cas, «aucune notifia intuitive naturelle ne peut
causer l'évidence de la proposition négative. Il y a ici au sens fort, de potentia
absoluta dei, une notifia intuitive d'une chose qui n'existe pas»43. Nous pourrions
résumer cette doctrine par ces quelques lignes du Prologue: «La connaissance

39 De Muralt, op. cit. p. 138.
40 Ibid. p. 138.
41 On peut se demander si la confusion entre les deux ordres épistémologique et psychologique

n'est pas provoquée par Ockham: celui-ci donne-t-il en fait le moyen de distinguer
explicitement les deux niveaux? Où pourrons-nous trouver la certitude psychologique de
l'intuition? N'y a- t—il pas là une grave lacune dans l'ockhamisme?

42 Cf. n. 6 des conclusions de Boehner.
43 De Muralt, op. cit. p. 139.



458 Autour de la connaissance intuitive des non-existants chez Ockham

intuitive de la chose et la chose causent le jugement que la chose est quand elle

est, mais quand la chose n'est pas, alors la connaissance intutive sans la chose

causera le jugement opposé»44.
La conclusion de A. de Murait est alors précisée: en dehors de la connaissance

intuitive d'un objet absent ou inexistant, «il n'est pas pour Occam de

possibilité de justifier une proposition négative». Ainsi «il ne s'agit pas pour la

toute-puissance divine de donner à l'intellect l'évidence de l'existence d'une
chose qui n'existe pas (Dieu n'est pas un Malin Génie), mais de fonder l'évidence
humaine de la négation»45.

D. Nous sommes donc au clair. En tout état de cause, on ne peut
interpréter le recours à la toute-puissance divine comme une démarche philosophique,

à la manière de Descartes, qui verrait l'intervention possible d'un Dieu
trompeur: Ockham est très net à ce sujet, et la plupart des interprètes de sa

philosophie en conviennent.

E. Boehner et de Murait se rejoignent sur un autre point: l'un et l'autre
voient dans l'hypothèse «de potentia dei» le fondement de l'évidence d'une
proposition négative46. Nous devrons considérer plus avant cette conception:
elle ne semble pas valable à Sebastian Day qui, on s'en souvient, avait corrigé
Boehner sur ce point précis; elle ne semble pas valable non plus à Alessandro
Ghisalberti; surtout, elle ne semble pas tenir face aux textes mêmes d'Ockham47.

La discussion précise de ce dernier point aura partie liée avec cette affirmation

de A. de Murait qui rejoint encore Boehner: «L'argument de potentia absoluta
dei est introduit ici comme une hypothèse à propos d'une notifia intuitive causée

d'abord par une chose existante et présente, puis conservée par Dieu après la

disparition de cette chose. Occam montrera, avec quelques hésitations, en 2 S,

q. 15, E, qu'il n'y a pas de différence essentielle entre la notifia intuitive d'une
chose qui n'existe pas et la notifia intuitive d'une chose absente ou qui n'existe
plus, c'est-à-dire entre la production par Dieu de la première et la conservation

par Dieu de la seconde»48.

F. A. de Murait insiste ensuite sur un aspect déterminant pour la compréhension

de l'hypothèse historique en question: la substitution, «de potentia dei»,
de la causalité divine à l'efficacité de la cause naturelle n'est possible que dans
l'ordre de l'efficience, et non dans l'ordre de la causalité formelle49.

Il semble que de telles affirmations de la part d'Ockham le situent dans une
ligne philosophique anti-aristotélicienne bien définie, et débouchent sur ce qui
me semble être le fond de la question ockhamienne: l'hypothèse de la toute-
puissance divine serait une manière détournée d'exprimer la réalité de la spécification

par soi de l'acte de connaissance, indépendant du corrélat noématique.
Notre ultime et principal objet de recherche est donc de savoir si nous assistons

avec Ockham à l'un des grands moments historiques de la rupture de l'inten-

44 Op. cit. p. 71.
45 De Muralt, op. cit. pp. 139-140.
46 Cf. n. 4 des conclusions de Boehner.
47 Cf. Leff, op. cit. p. 19.
48 De Muralt, op. cit. p. 140.
49 Cf. Ockham, I Sent. Prol. q. 1, op. cit. p. 35.



Autour de la connaissance intuitive des non-existants chez Ockham 459

tionnalité dans l'ordre de la connaissance, comme par ailleurs dans l'ordre du
vouloir. Il faut donc savoir si l'on peut souscrire à cette thèse de M. de Murait:
«De même que la distinction formelle des degrés métaphysiques pourrait
devenir, si Dieu le voulait, une séparation réelle, ce qui se vérifie de la matière et
de la forme, de même la toute-puissance divine pourrait faire que l'âme
humaine, pour connaître, ne subisse pas l'efficience de son objet et que son acte
de connaître soit spécifié de soi.

«L'argument de potentia dei prend ici sa valeur métaphysique plénière. Le

point de vue qu'elle introduit est celui-là même de la création selon laquelle
l'âme est créée absolument, indépendamment de son statut possible. Il définit
donc pour Occam le point de vue de l'essence et permet de faire apparaître la

quiddité en soi de la chose (ici la connaissance évidente), ce que l'examen
empirique du statut actuel de celle-ci exclut. De potentia absoluta dei, c'est-à-dire
absolument, du point de vue de l'essence de l'âme humaine telle qu'elle est en
tant que créée immédiatement par Dieu, la chose n'est donc pas la cause
efficiente de la notitia intuitive, et la notitia intuitive intellective est sans notitia
intuitive sensitive»50.

Il y aurait ainsi un scepticisme de fond chez Ockham, qui ne pourrait être
mis en lumière que par l'hypothèse de la toute-puissance divine. Sur le plan
naturel, c'est-à-dire de fait - ou «de potentia ordinata dei» -, nous n'avons aucun
moyen d'isoler l'acte subjectif de son objet corrélatif: c'est un fait que toute
connaissance est connaissance de quelque chose. Pourtant l'essence de l'âme
serait ainsi structurée que de droit elle échappe à tout spécification de l'acte par
l'objet. Seule exception à cette structure: le «je pense», où l'expérience intime

montre la limite de l'hypothèse de la toute-puissance face au rocher stable et
solide de la subjectivité humaine.

Nous aimerions peut-être souscrire à cette thèse, passionnante, et quelque
peu grisante pour l'esprit, parce qu'elle dorme une vision totale et, malgré toutes
les nuances, simplifiée de la problématique inaugurée dans ces années du XIVe
siècle; elle assure en outre une vision unifiée d'une partie de l'histoire de la

philosophie moderne. Mais il ne s'agit encore que d'une hypothèse de travail que
nous propose de Murait. Bien plus, elle ne semble pas valoir contre l'analyse de
Boehner et les précisions de Day. A. Ghisalberti reste même perplexe à l'égard
de ces quelques interprétations: «L'exégèse ne tient pas, surtout parce que la

problématique ne se réduit pas à cette vision de de Murait»51.

Présentation critique de l'analyse de Ghisalberti

L'étude récente d'Alessandro Ghisalberti se rapproche au maximum des

textes et décèle avec le plus de perspicacité la position exacte d'Ockham: on y
voit une synthèse des différentes autres études, qui se distance aussi bien de

l'apologie de Boehner que de la critique radicale de M. de Murait. Nous en
retiendrons les principales conclusions.

50 De Muralt, op. cit. p. 144.
51 Ghisalberti, op. cit. p. 214, note 24.



460 Autour de la connaissance intuitive des non-existants chez Ockham

Un texte connu de la Reportatio donne cette définition de l'intuition: la
connaissance intuitive est cette connaissance incomplexe au moyen de laquelle
«l'on connaît que la chose est quand elle est et qu'elle n'est pas quand elle n'est
pas»52. C'est la seconde partie de la définition qui pose problème: «De la même
manière, par la connaissance intuitive, je peux juger que la chose n'est pas,
lorsqu'elle n'est pas. Mais cette connaissance ne peut pas être par nature, parce
qu'une telle connaissance n'existe jamais, et n'est jamais conservée par nature,
sauf si l'objet est présent et existant»53. La citation semble donner raison à de

Murait et Boehner: seule la toute-puissance divine est en mesure de fonder le

jugement négatif; Dieu peut, de par sa toute-puissance, conserver une connaissance

intuitive qui était naturelle à l'origine, et permettre ainsi un jugement
négatif: «cet objet n'existe plus». Bien plus, l'intervention divine hypothétique
est possible non seulement dans le cas de la conservation, mais aussi dans celui de
la production de la connaissance intuitive: «C'est pourquoi il faut que la connaissance

intuitive, par laquelle je sais qu'une chose n'est pas, lorsqu'elle n'est pas,
soit une connaissance surnaturelle quant à sa production, ou sa conservation, ou
les deux ensemble»54.

Laissons le détail de l'analyse: ce qui importe, dans ce premier texte, c'est

une double distinction, clairement affirmée par Ockham:

a. Le problème de la connaissance intuitive doit être considéré à un double
niveau: celui, naturel, qui implique l'existence et la présence de la chose; celui,
surnaturel, impliquant la toute-puissance divine. Cette première distinction est,

pour nous, établie avec assurance depuis les études de Boehner.

b. L'autre distinction fait le départ entre la conservation de l'intuition, «de

potentia dei», et h production par la toute-puissance, de cette même intuition. Sur
ce point précis, l'analyse de A. de Murait est discutable55. Nous y reviendrons.

51 nous prenons le Quodlibet V, q. 5, ce texte permet de tirer au clair le cas
de l'intuition qui soutient le jugement évident de la non-existence d'une chose.

D'après Ghisalberti, et ce point me paraît capital, l'analyse que propose
Ockham, qui distingue entre connaissance intuitive et connaissance abstractive,
se fonde sur un donné de I'experience interne et de l'évidence des propositions que
nous formulons. En effet, Ockham postule l'existence de deux types de connaissance

en fonction de deux types de jugements possibles, l'un étant évident et
l'autre non. La fameuse distinction ockhamienne aurait donc ainsi un fondement
dans une introspection portant sur notre manière de connaître, introspection indirecte
si l'on veut, celle-ci ne portant pas directement sur les connaissances incomplexes,

mais sur les types d'assentiment. En d'autres termes, je connais avec
évidence le type d'assentiment que «j'éprouve», et de là je postule les conditions
de sa possibilité: la connaissance intuitive, ou la connaissance abstractive. Ces
deux types d'assentiments, appelés «évidence» pour l'un et «croyance» pour
l'autre, sont analysés avec précision dans le Quodlibet V, q. 5.

52 Op. cit. p. 256.
53 Op. cit. p. 259.
54 Ibid. op. cit. p. 260.
55 Cf. de Muralt, op. cit. p. 140; cf. G. Leff, op. cit. p. 20.



Autour de la connaissance intuitive des non-existants chez Ockham 461

Nous nous souvenons en effet de la position d'Ockham: pour tout jugement

évident, il faut considérer deux causes partielles concourantes: la première
est la connaissance intuitive, la seconde est la chose elle-même. L'intuition peut
ainsi donner naissance à deux jugements contradictoires, selon que l'autre cause
partielle, la chose, est présente ou ne l'est pas. La connaissance intuitive de la
chose et la présence de la chose produisent ensemble un jugement évident positif;
la connaissance intuitive en l'absence de la chose produit, seule, un jugement
négatif. Cette analyse n'est pas en contradiction avec le texte de la Reportatio,
puisque la connaissance intuitive sans la présence de la chose, ne peut être
produite naturellement56.

Dans ce même texte, Ockham répond à une objection que Chatton avait
soulevée: après ce qui vient d'être affirmé, faudrait-il avouer que Dieu ne peut
pas causer en nous un acte de connaissance où nous apparaît présente une chose

qui, en fait, est absente?57 La réponse d'Ockham est sans ambiguïté: Dieu ne
peut causer une telle évidence, car il y aurait alors contradiction; Dieu ne peut,
sans contradiction, causer une connaissance évidente produisant l'assentiment à

la proposition qui énonce la présence d'une chose qui, en fait, est absente. Au
contraire, Dieu peut seulement causer une croyance (actum creditivum), qui ne
suppose pas une connaissance intuitive, mais bien une connaissance abstractive.
La valeur de l'intuition est donc sauve: «Néanmoins, Dieu peut causer un acte de

croyance, par lequel je crois que la chose absente est présente. Mais je dis que
cette croyance est une connaissance abstractive et non une connaissance intuitive;

et c'est par un acte de foi de ce type qu'une chose peut apparaître présente,
lorsqu'elle est absente; et ce n'est pas par un acte évident»58.

On aura remarqué que l'objection et la réponse portent sur la question de la

présence de la chose; une autre objection met l'accent sur l'existence, ou la non-
existence de la chose. Ghisalberti a bien relevé cette différence et ce qu'elle
implique59: la discussion sur la connaissance intuitive d'un non-existant se situe à

un double niveau; en effet, la question de l'origine divine de l'intuition est
distincte de la question de la définition de l'intuition. Rappelons, et le texte de la

Reportatio est clair, que la connaissance intuitive ne peut être produite naturellement

sans la présence de la chose; une telle production n'est possible que «de

potentia absoluta dei». Cela ne signifie pas qu'il en soit de même dans le cas de la
conservation de l'intuition lorsque l'objet est seulement absent, ou n'existe plus. Il

56 Quodl. V, q. 5; op. cit. p. 496.
57 Cette objection montre bien qu'Ockham n'a jamais conçu de manière simpliste

l'intuition d'une chose qui n'existe pas: il ne conçoit pas la toute-puissance comme celle d'un
Dieu trompeur. Et sa réponse à l'objection de Chatton le montre. Cf. Quodl. V, q. 5; op. cit.
pp. 496, 498.

58 Quodl. V, q. 5, op. cit. p. 498. Cette première réponse, ainsi que celle à la deuxième
objection, porte sur la question de la présence - ou l'absence — de la chose, et non sur le problème
de son existence — ou de sa non-existence. Seule la quatrième objection, suivie de sa réponse, et
qui est fort semblable à la première, met l'accent sur l'existence ou la non-existence de l'objet.
Voici le contenu de l'objection: supposons que telle blancheur n'existe pas; l'intuition donne
l'évidence du jugement: «cette blancheur n'existe pas»; mais Dieu pourrait donner l'évidence du
jugement opposé. Il y a là une contradiction manifeste. Ockham n'a aucune peine à répondre à

cette objection comme il l'avait fait pour la première.
59 Ghisalberti, op. cit. p. 214, note 24.



462 Autour de la connaissance intuitive des non-existants chez Ockham

faudra certes en expliquer encore les conditions de possibilité, mais la différence
est patente: production et conservation ne sont pas deux actes semblables.

Nous comprenons par conséquent que les interprétations de Boehner et de

Murait ne tiennent pas devant cette analyse des textes; de Murait affirmait que la

toute-puissance divine était la seule explication, et le seul fondement, du

jugement négatif. Cette affirmation était fondée sur le jugement suivant:
«Occam montrera, avec quelques hésitations, en 2 S, q. 15, E, qu'il n'y a pas de
différence radicale entre la <notitia intuitive) d'une chose qui n'existe pas, et la
<notitia intuitive) d'une chose absente ou qui n'existe plus, c'est-à-dire entre la

production par Dieu de la première et la conservation par Dieu de la seconde»60.

La problématique est en fait plus complexe, puisque ces deux aspects de

production et de conservation sont bel et bien distingués chez Ockham, comme
nous le verrons encore mieux plus loin. La critique radicale de M. de Murait ne
semble donc pas tenir sur ce point. Mais d'autre part, l'optimisme de Boehner
est également écarté, qui éliminait sans autre le problème posé par Hochstetter et
Gilson.

Pour avoir une vision plus exacte de ce noeud philosophique, il faut d'une

part approfondir et préciser cette distinction entre la production et la conservation

par Dieu de la connaissance intuitive. Le texte du Quodlibet, d'autre part, s'il
exclut définitivement l'hypothèse d'un Dieu trompeur, ne donne aucun

renseignement précis sur les conditions psychologiques concrètes permettant le jugement

négatif; les conditions de possibilité y sont étudiées sur un plan purement
épistémologique, elles ne sont pas décrites dans les conditions réelles et vécues
de la conscience subjective. Seul le premier point, hélas, est traité par Ghisal-
berti. Précisons successivement ces deux problèmes.

1. Production et conservation de l'intuition

Quelles sont donc les différences entre la production et la conservation de la
connaissance intuitive? Le texte du Prologue des Sentences annonce la problématique

du Quodlibet, en notant que la connaissance intuitive n'est que la cause
partielle d'un jugement évident, celui-ci pouvant donc être affirmatifou négatif,
selon que la seconde partielle, la chose, existe ou n'existe pas.

Partons de la conservation: «De la même manière, si une telle connaissance

parfaite d'une chose non-existante était conservée par la puissance divine, au

moyen de cette connaissance incomplexe, on connaîtrait avec évidence que cette
chose n'existe pas»61. Ockham maintient donc ici et la valeur de la connaissance

intuitive, et la possibilité d'une intuition se conservant après la disparition de

l'objet62.
Ghisalberti le remarque bien63: il y a là une distinction implicite entre une

connaissance intuitive d'un chose dont on n'a jamais eu d'intuition naturelle, et

60 De Muralt, op. cit. p. 140.
61 Ockham, I Sent. Prol. q. 1; op. cit. p. 31.
62 Ibid. p. 39.
63 Op. cit. p. 217.



Autour de la connaissance intuitive des non-existants chez Ockham 463

une connaissance intuitive d'une chose qui perdure à la destruction de l'objet,
mais qui est issue d'une connaissance d'une chose antérieurement présente. Seul ce
second type d'intuition assure un fondement au jugement évident, le premier
type d'intuition ne donnant naissance à aucun assentiment64.

Selon Ghisalberti, s'il y a distinction entre nos deux types de jugement -
l'un évident, l'autre non évident - au terme du processus, c'est que la différence se

trouve déjà à l'origine: «En fait, autre est l'intuition d'une chose qui n'est jamais
entrée dans l'horizon de la présence au sujet connaissant, et qui est donc
intégralement produite par la force de la toute-puissance divine; autre est
l'intuition d'une chose, qui a pris source de manière tout à fait naturelle dans la
chose elle-même, et dont la conservation se présente comme une intuition, par
mode surnaturel, même quand la chose n'existe plus»65.

La conséquence est claire, qui concerne la validité de l'intuition: dans le cas

de la production par Dieu de la connaissance intuitive, il n'y a aucun moyen de

produire un jugement évident de non-existence, puisque l'objet réel n'est jamais
entré dans la sphère de connaissance du sujet; il peut bien y avoir une intuition,
et produite intégralement «de potentia dei», il n'y aura jamais, au terme, un
jugement évident. Et s'il s'agit de porter tout de même un jugement, de donner
son assentiment, celui-ci ne sera pas une évidence, mais une opinion, une
croyance, un «actum creditivum». Le cas de la conservation par Dieu de la

connaissance intuitive est différent; en effet, le jugement de non-existence peut
alors être évident puisqu'il repose, en dernière analyse, sur une intuition d'un
objet originellement présent66.

Que conclure de l'analyse de Ghisalberti, qui paraît bien plus proche de la

pensée d'Ockham?

a. Il peut y avoir, sur le plan naturel de l'intuition imparfaite, une évidence
de la non-existence d'une chose n'existant pas. Contrairement à ce que pensait
de Murait, ce n'est pas l'hypothèse «de potentia dei» qui fonde en dernière
instance le jugement négatif.

64 II n'est pas du tout contradictoire qu'une intuition ne produise pas un jugement, celui-ci
n'étant pas impliqué comme conséquence nécessaire de la connaissance intuitive: si l'intuition est
postulée nécessairement par l'existence d'un jugement évident, l'inverse n'est pas vrai; c'est le
sens de la réponse à la troisième objection du Quodl. V, q. 5: il n'y a pas de contradiction dans le
fait que la vision intuitive existe - «de potentia dei» - indépendamment de la non-existence d'un
objet, tant qu'il n'y a pas de jugement. Voilà la raison épistémologique fondamentale pour
laquelle Dieu ne peut produire un jugement erroné évident, mais qu'il peut en produire
l'intuition, c'est-à-dire la connaissance incomplexe antérieure. Bref, la connaissance incomplexe
intuitive et le jugement sont épistémologiquement distincts. Quodl. V, q. 5; op. cit. p. 499. 1

Sent. Prol. q. 1; op. cit. p. 70.
65 Ghisalberti, op. cit. p. 217.
66 On peut pousser plus loin l'analyse, et s'intéresser à la manière dont se conserve cette

connaissance intuitive. Pour l'expliquer, Ghisalberti a recours à la distinction ockhamienne entre
connaissance intuitive parfaite et connaissance intuitive imparfaite. La première produit
l'évidence d'un jugement portant sur l'existence ou la non-existence d'une chose. La seconde produit
l'évidence d'un jugement portant sur l'existence passée d'une chose. Par cette analyse, Ghisalberti
montre que la structure de l'évidence, naturelle, portant sur une chose passée, est tout à fait
analogue à la structure de l'évidence, surnaturelle, portant sur une chose détruite.



464 Autour de la connaissance intuitive des non-existants chez Ockham

b. Sur le plan surnaturel, l'hypothèse «de potentia dei» ne peut pas procurer
l'assentiment évident à l'existence d'une chose qui n'existe pas. Dieu peut
seulement, sous peine de contradiction, se substituer à l'une des causes partielles:
la connaissance intuitive. Les historiens qui ont cru voir dans le Dieu ockhamien
le malin génie ou le Dieu trompeur de Descartes ont bien tort.

c. Les deux niveaux, naturel et surnaturel, ne viennent pas interférer.

d. La valeur de l'intuition est donc sauve, comme le pensait Boehner, et
l'on ne voit plus pourquoi on a pu dire que le «cogito» possède un privilège
quelconque. La brillante et séduisante interprétation de A. de Murait semble

perdre de sa valeur, mais il faut alors interpréter différemment les textes où
Ockham parle de l'intuition des actes du moi.

2. Vers une recherche nouvelle: de l'épistémologie à la psychologie

Il me semble néanmoins que l'une des questions majeures, pourtant suggérée

par Ghisalberti, n'a pas été traitée, et c'est là notre deuxième problème. Les

divers auteurs ont tous abordé un seul aspect de la question: il s'agit de savoir à

quelles conditions un jugement évident est possible. Et sur ce point la réponse
d'Ockham est sans équivoque: seule une intuition rend possible un assentiment
évident.

Il faut rappeler que, «de potentia absoluta», Dieu peut produire une connaissance

intuitive, mais indépendamment de la non-existence de l'objet, et qui ne
conduit pas à une jugement évident; c'était la réponse à la troisième objection du
Quodlibet V, q. 5: «Il n'y a pas contradiction qu'il y ait vision de la chose, et que
cependant par cette vision je ne juge ni de l'existence ni de la non-existence de la

chose, parce que Dieu peut produire une vision sans aucun assentiment de ce

type; mais cela ne peut advenir par nature. » En d'autres termes, la connaissance
intuitive n'est pas une cause qui produit nécessairement un jugement évident; elle
n'en est pas la cause obligée. Bien plus, dans ce cas précis, si un jugement peut
néanmoins être posé, celui-ci ne peut être qu'une croyance ou une opinion, un
«actum creditivum».

Nous concédons volontiers à Ockham, ainsi qu'à ses meilleurs interprètes,
que la connaissance intuitive ne peut donner naissance à un jugement faux, non
évident, et cela même «de potentia absoluta dei». Dans ce sens, il semble que
Hochstetter, Gilson et plus récemment de Murait, se soient trompés. En effet,

supposons une intervention divine qui produise (et non seulement conserve) une
connaissance d'une chose qui en fait n'existe pas: ou bien cette connaissance est

intuitive, mais ne donne naissance à aucun jugement, ou bien elle n'est pas
intuitive, mais abstractive, et le jugement qui la suit n'est qu'une opinion non
évidente (actum creditivum). Toute autre solution serait contradictoire, et l'on
peut gloser indéfiniment sur cette question, elle reste solidement affirmée par
Ockham. De fait, le Dieu (hypothétique) ockhamien n'a pas la moindre possibilité

de tromper le jugement humain. Dieu n'est pas trompeur, non pour des

raisons théologico-morales à la manière cartésienne, mais pour raison de contra-



Autour de la connaissance intuitive des non-existants chez Ockham 465

diction: il est contradictoire pour un homme de jouir d'une intuition et de ne pas
bénéficier de l'infaillibilité lorsqu'il juge avec évidence67.

En fait, le problème est ailleurs. Et l'on s'étonne que l'attention des

historiens n'y ait pas porté davantage, malgré les judicieuses remarques de Léon
Baudry68. L'analyse que nous venons de proposer est valable, mais sur le plan
épistémologique seulement: la connaissance intuitive est la condition de possibilité
nécessaire de l'évidence. Pourtant, sur le plan psychologique, la question reste
entière: comment puis-je moi-même savoir que mon jugement est évident? On
ne saurait répondre que mon jugement est évident parce que la connaissance qui
le produit est intuitive, car si cela est vrai épistémologiquement, c'est l'inverse
qui est vrai psychologiquement: c'est parce que mon jugement est évident que je
peux dire que la connaissance qui en est à l'origine est une intuition. Il est clair, et
Ockham n'a jamais affirmé le contraire, que l'introspection ne donnera jamais
une connaissance directe de la connaissance intuitive, celle-ci ne pouvant être
établie que régressivement par rapport à un jugement évident. Sur le plan
psychologique, la question n'est donc pas de savoir si j'ai une intuition ou pas,
mais de reconnaître que mon jugement concret, celui que je suis en train de

poser, est évident ou ne l'est pas. Le jugement que je pose est-il, en fait, un
jugement évident, ou n'est-il qu'une croyance, une opinion, un «actum credi-
tivum»? Pour y répondre, aucune considération abstraite, d'ordre épistémologique,

sur la connaissance intuitive, n'apportera une aide quelconque. Le seul

recours est l'expérience intime: comment suis-je certain de mon évidence? Quelle
est le critère vécu de ma certitude?

Notre enquête se déplace donc ailleurs69: il s'agit moins d'étudier abstraitement

les conditions épistémologiques, logiques de la vérité que de connaître les

67 Si cette analyse est exacte, la réponse de G. Leff (op. cit. p. 28; ci-dessus, note 29) qui
voit des degrés dans l'évidence, en refusant l'infaillibilité de l'intuition, n'est qu'une position
hypothétique qu'il faut abandonner. Le «certius et evidentius» du cogito ne peut plus être
cherché comme un privilège épistémologique, où l'intuition de soi serait plus parfaite. 11 faut
plutôt considérer le cogito dans son privilège psychologique de certitude, toute intuition étant, en
soi et par définition, identique, même «de potentia absoluta dei»: la vérité ne comporte pas de

degrés, ce qui n'est pas le cas de la certitude.
68 Léon Baudry, Lexique philosophique d'Ockham: études et notions fondamentales,

Paris, 1958, p. 177: l'auteur avait, en effet, déjà remarqué cette «grave lacune» dans la pensée
d'Ockham: «Malheureusement, il ne nous dit pas comment nous pouvons savoir que c'est, dans

ce cas, d'une connaissance abstractive et d'une simple croyance qu'il s'agit. » La réponse que G.
Leff propose est une pure supposition: «The answer must surely be that since such a belief could
only occur supernaturally the means of identifiying it would also be through God's power; and

just as naturally man can be said to have faith in what he does not know evidently, so he could
supernaturally» (op. cit. p. 24). Là encore, l'hypothèse est ingénieuse, mais trop légère pour être
maintenue.

69 P. A. Streveler prétend que la distinction entre logique et psychologie doit être
considérée chez Ockham en mettant l'accent sur la logique et l'épistémologie. Je pense qu'on
aurait tort de mépriser l'aspect psychologique. «Logical justification of knowledge claims is

quite independent of the psychological certainty accompanying those claims» (op. cit. p. 226).
Jusque-là nous pouvons suivre l'auteur, comme nous l'avons dit. La question reste entière de
savoir si l'on peut souscrire à cette autre prise de position: «It seems to me that this problem is

easily solved, however, by insisting that we need not be able to be certain that we have genuine
knowledge concerning particular state of affairs in order for us to have that knowledge» (op cit.
p. 231). Le problème mérite d'être approfondi.



466 Autour de la connaissance intuitive des non-existants chez Ockham

conditions concrètes de la certitude que j'ai d'être dans le vrai. La logique ne me
donne que les conditions de possibilité en général; comme telle, elle aura besoin
de l'enquête psychologique: car pour savoir si j'ai une connaissance intuitive, il
faut d'abord être certain de l'évidence de mon jugement; je peux certes savoir à

quelles conditions doit répondre l'évidence pour être possible; il reste à poser
que, de fait, une telle évidence est possible; et pour le savoir, il faut observer

introspectivement si une telle évidence s'est réalisée ou se réalise effectivement.
S'il en est ainsi, c'est qu'Ockham aurait alors compris que la vérité ne peut passer

que par le relai intérieur de la personne70, que la question des degrés du savoir
n'est pas affaire de vérité, mais question de certitude.

La question est à présent rigoureusement précisée: étant donné la distinction

entre épistémologie et psychologie, peut-on affirmer que le problème de la

vérité, et de l'évidence, est d'ordre logique et non psychologique? Est-ce exact
de penser que l'assurance intérieure, la certitude, le doute ou la croyance, sont
des états psychologiques qui n'ont absolument rien à voir avec la connaissance,
la vérité et leurs conditions objectives? «Mais tout cela est très embrouillé, écrit
Streveler, parce que l'assurance, la certitude, le doute ou la croyance n'ont rien à

faire avec la connaissance ou la vérité. Ockham élimine d'emblée cette absurde

(régression à l'infini) qui est le résultat lorsque nous pensons que, pour
connaître, nous devons connaître que nous connaissons; il l'élimine en rendant la

question de la (connaissance) indépendante de la question de la (certitude)»71. La

question de la vérité peut-elle être traitée indépendamment de la question de la

certitude? Quelle a été la position d'Ockham?
Ce qu'il faut montrer pour soutenir notre hypothèse, c'est que la question

ockhamienne n'est pas seulement épistémologique, mais qu'elle se pose avec
force sur le plan psychologique. Il faut étudier la manière dont Ockham essaie

par tous les moyens d'éviter la régression à l'infini dont parle Streveler, mais
dans l'ordre de la certitude cette fois, pour trouver un point stable au-delà duquel
on ne puisse plus remonter. Cela veut dire que, lorsque Ockham parle de

connaissance qui est «plus évidente» et «plus certaine»72, il n'entend pas une
vérité qui serait plus certaine qu'une autre: nous avons montré qu'un jugement
est évident, sans degrés, lorsqu'il s'appuie sur une connaissance intuitive de

n'importe quel type; les degrés de connaissance existent dans l'ordre de la
certitude. Tel est le privilège du «cogito»: le sujet connaissant jouit d'un statut
privilégié, car je peux y utiliser toutes les analyses logiques précédentes, et les

vérifier expérimentalement sur le plan psychologique. De Murait n'a pas
distingué ces deux plans d'étude. Ce qu'il a fort bien vu au contraire, c'est le

privilège psychologique dont jouit le «cogito»73.

70 II est intéressant de remarquer qu'un auteur préoccupé de spiritualité, et qui ne
connaissait manifestement pas directement l'œuvre d'Ockham, le cite néanmoins aux côtés de

François d'Assise, Jean de la Croix, et d'autres, comme témoin de ces quelques grands maîtres

qui n'ont accepté la vérité que lorsqu'elle révélait son paradoxe à l'intérieur du cœur humain. Cf.
J. Sulivan, Dieu au-delà de Dieu, Paris 1982, p. 41.

71 P. A. Streveler, op. cit. pp. 232-233.
72 Cf. Ockham, I Sent. Prol. q. 1; op. cit. p. 43.
73 De Muralt, op. cit. passim. Ici aussi Baudry a fait œuvre de pionnier, et il est

surprenant qu'on n'ait pas suivi davantage les indications précieuses de ce savant: «Or, parlant de



Autour de la connaissance intuitive des non-existants chez Ockham 467

Il faut donc concentrer la recherche sur la connaissance de soi. Comment
celle-ci jouit-elle d'un statut à part, privilégié, dans l'optique d'Ockham? Pour le

montrer, il faut certes revenir aux textes mêmes du Venerabilis Inceptor. Mais il
me paraît indispensable d'aller plus loin; puisque le problème de la connaissance
de soi était très disputé à l'Université d'Oxford dans les années 20 et 30 du XIVe
siècle, ce que disent les grands auteurs, notamment Chatton et Wodeham, dans
le prolongement de l'ockhamisme, serait d'un immense secours pour résoudre
notre difficulté d'interprétation: ceux-là même qui ont côtoyé Ockham seront
des jalons permettant de fixer plus précisément l'itinéraire de la pensée ockha-
mienne. Cette méthode, régressive, semblera à beaucoup un modèle d'étude peu
rigoureux; elle fournit néanmoins des résultats appréciables.

Mais pour progresser dans cette connaissance d'Ockham, il faut retracer
l'histoire de la connaissance de soi, depuis Thomas d'Aquin jusqu'au milieu du
XIVe siècle74.

la connaissance que nous avons de nos états intérieurs, Ockham nous dit qu'elle est la plus
évidente, la plus certaine de toutes celles qui ont des vérités contingentes pour objet
Devons-nous entendre qu'opposant la connaissance intuitive de nos états intérieurs à la connaissance

intuitive des choses extérieures Ockham répute la première infaillible et la deuxième non
exclusive du doute? On ne saurait l'affirmer» (op. cit. p. 177). Notre hypothèse du privilège
psychologique semble plus riche que la réponse de G. Lefif, que nous avons critiquée (note 29),
mais elle n'est encore qu'une hypothèse qui exige une confirmation et une vérification systématique.

Tel est notre projet.
74 A propos des problèmes traités dans cet article, on consultera également: J. F. Boler,

Intuitive and abstractice cognition, in: N. Kretzmann, A. Kenny, J. Pinborg, The Cambridge
History of Later Medieval Philosophy, Cambridge 1982, pp. 460-478.




	Autour de la connaissance intuitive des non-existants chez Ockham

