
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 30 (1983)

Heft: 3

Artikel: Du catholicisme à la communauté catholique : le recherche d'une
identité

Autor: Jungo, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761284

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761284
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ChristianJungo

Du catholicisme à la communauté
catholique:

La recherche d'une identité*

I. Introduction

Les Eglises doivent affronter depuis plusieurs années de nombreux
problèmes engendrés par les bouleversements socio-culturels. L'Eglise
catholique n'est pas exempte de difficultés, et peut-être l'est-elle moins

que toute autre confession chrétienne, en raison de la diversité culturelle

qu'implique son implantation et de sa complexité structurelle. Il est
aussi évident que ces problèmes ne sauraient être résolus par une simple
adaptation pastorale. C'est toute la théologie qui est concernée. Les

grands débats théologiques d'aujourd'hui n'ont plus rien de comparable
aux disputes médiévales ou même aux confrontations polémiques de

l'apologétique et de l'athéisme scientiste du 19e siècle. Ils touchent

toujours par contre, de quelque manière, à cette crise d'identité, propre à

notre temps, et si difficile à cerner en termes globaux, constituée

notamment par la difficulté d'articulation entre l'adhésion des croyants

* Cet article reproduit le texte d'une conférence donnée à l'Institut Oecuménique
de Bossey (COE, Genève), lors d'un séminaire sur le catholicisme romain qui

s'est tenu du 10 au 20 mai 1983 (il s'agissait en fait du premier séminaire consacré à ce

sujet et organisé en collaboration avec le Secrétariat pour l'Unité des Chrétiens
[Vatican] depuis la fondation de cet Institut). Nous sommes conscient des nombreux
développements et nuances que nécessitait une version écrite. Mais ce travail aurait
dépassé de loin les limites d'un article et aurait modifié de manière trop profonde le
sens de cette conférence qui n'était pas de proposer une réflexion exhaustive, mais de

mettre en lumière quelques points qui nous paraissent primordiaux pour les dialogues

oecuméniques, actuels et futurs, ayant trait non seulement aux questions
doctrinales, mais surtout aux réalités psycho-sociales de l'Eglise catholique romaine.
Le lecteur excusera donc la démarche quelquefois trop synthétique qui anime ce texte
ainsi que la présentation un peu rapide de certains arguments, conséquences inévitables

du style oral que nous avons désiré conserver.



426 Du catholicisme à la communauté catholique: La recherche d'une identité

qui forment la communauté catholique et le contenu doctrinal manifeste

appelé ici catholicisme qui devrait former la base cognitive du système
complexe qu'est l'Eglise catholique.

Pour fixer le sens de notre démarche, deux points nous paraissent
essentiels, que nous pouvons formuler de manière apparemment
candide: en quoi consiste le rapport entre catholicisme et communauté
catholique, entre contenu et groupe, et pourquoi en parlant du catholicisme,

parler spécialement des catholiques?

1.1 La valeur symbolique du mot «catholicisme»

Nous avons donc tenté de trouver une réponse à cette question:
qu'est-ce que le catholicisme? L'histoire du terme n'est certes pas
innocente et nous fournit d'une manière symbolique les données de

notre problème. En effet le mot «catholicisme» tire son origine du grec
katholikos, qui signifie «universel». En nous référant au premier emploi
du terme grec dans la langue chrétienne, on est frappé de voir qu'il
désigne cette qualité de l'Eglise justement dans une exhortation à l'unité
et à propos de la vie, ou plus exactement de la régulation de la vie de la

communauté chrétienne: «Là où paraît l'évêque, que là soit la communauté,

de même que là où est le Christ Jésus, là est l'Eglise catholique» h

Les notes théologiques qui ressortent de cette analogie sont l'unité, le

rapport visible-invisible à propos de l'Eglise et l'universalité. A partir de

ces notes, on peut facilement comprendre ce qui associe unité et
universalité: l'Eglise locale doit s'organiser, se «diriger», alors que
l'apôtre itinérant, son fondateur, disparaît et qu'émerge une personnalité
désignée en son sein. Cette communauté doit s'unir autour de son chef
et réaliser ainsi une unité visible; en ce sens l'unité des chrétiens, c'est

l'unité de l'Eglise locale. Parallèlement, les communautés croissent et se

répandent sur toute la terre: ces communautés sont communautés de la

«sainte Eglise catholique»2 qui a pour chef invisible Jésus-Christ. Unité
et universalité ne souffrent donc aucune dichotomie dans l'Eglise pri-

1 Ignace d'Antioche, Lettre aux Smyrniotes VIII, 2, cf. Ignace d'Antioche -
Polycarpe de Smyrne, Lettres; Martyre de Polycarpe, trad, de P. T. Camelot,
Sources Chrétiennes lObis, Paris, 1958, p. 162-163.

2 «Communautés de la sainte Eglise catholique qui séjournent en tout lieu»,
pour reprendre l'adresse du Martyre de Saint Polycarpe, cf. Ignace d'Antioche,
op. cit., p. 243.



Du catholicisme à la communauté catholique: La recherche d'une identité 427

mitive et on pourrait dire que plus l'Eglise tend à l'universalité, plus
l'unité visible doit être forte: l'Eglise est destinée à tous les peuples, au
inonde entier, mais l'Eglise catholique est toujours Eglise une. Par suite
dans l'Eglise ancienne, il n'y a pas que l'Eglise qui peut être appelée

catholique; toute croyance, ou élément de la foi, et pratique acceptées

«partout, toujours et par tous» sont en effet aussi catholiques3. Or
l'histoire s'est chargée de briser cet équilibre visible et cette cohérence de

l'unité et de l'universalité: le terme «catholique», revendiqué absolument

par l'Eglise occidentale après le schisme de 1054, puis par l'Eglise
romaine après la Réforme, donnant heu à une étonnante et parfois
brillante production théologique, a acquis une valeur de plus en plus
discriminatoire, définitivement fixée par le substantif «catholicisme»,
sans que soient évacuées pour autant les données sous-jacentes de

l'ecclésiologie primitive. Ce que l'on veut souligner ici, c'est que la

communauté visible qu'évoque le terme «catholicisme» est bien universelle

puisque répandue à la surface de la terre entière, et qu'elle possède

une unité interne qu'elle peut en effet revendiquer, mais que dans le

même temps, d'autres communautés visibles qu'exclut ce terme
«catholicisme» se réclament de la même réalité invisible de l'Eglise de Jésus-
Christ. L'ambiguïté des concepts a favorisé l'apparition d'un discours

spécifique de l'ecclésiologie qui aujourd'hui intéresse au premier chef la

démarche oecuménique. Or, en essayant de préciser les termes de ce

discours et donc d'opérer par jugements théologiques, on s'expose à un
risque plus dommageable aujourd'hui que par le passé, en ce qui regarde
une vivante et authentique recherche de l'unité, celui d'occulter les

croyants et donc la réalité psycho-sociale qui compose le tissu vivant du
catholicisme. Involontairement on est ramené à un débat déjà ancien et

qui avait un autre contenu, mais qui reste voisin du nôtre: la distinction
entre christianisme et catholicisme primitif. Disons à titre d'exemple
qu'en étudiant le catholicisme primitif, Ernst Troeltsch a eu raison de

protester contre la séparation qu'opéraient Harnack et Sohm et qu'il a

bien vu le vrai site herméneutique de ce problème4: le christianisme est

3 «In ipsa item catholica ecclesia magnopere curandum est ut id teneamus, quod
ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum est. Hoc est etenim vere proprie-
que catholicum, quod ipsa vis nominis ratioque déclarât quae omnia fere universali-
ter comprehendit. » Vincent de Lérins, Commonitorium, PL 50, 639.

4 Cf. Ernst Troeltsch, Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen,

Gesammelte Schriften I, Scientia Verlag: Aalen, 1961.



428 Du catholicisme à la communauté catholique: La recherche d'une identité

du domaine des abstractions, le catholicisme est une forme concrète,

historique; dès lors le christianisme ne doit pas être recherché hors de

l'histoire. Notre démarche s'attachera à saisir cette réalité vivante de la

communauté catholique; ce qui ne signifie nullement que nous estimons
inutile ou dépassée l'approche théologique. Au contraire, cette dernière

se trouvera rétablie concrètement par une étude de certains facteurs non-
théologiques.

En résumé, ce qui nous intéressera ici consiste à surmonter l'ambiguïté

du terme «catholique», non dans le sens de l'abstrait, car nous
serions contraint à nous intéresser au contenu doctrinal et au jugement
théologique uniquement, mais dans le sens du concret, prenant pour
point de référence cette communauté visible, avec la valeur discriminatoire

qu'implique le terme «catholique» aujourd'hui, à ce stade de

l'histoire. Est donc catholique, celui qui adhère à ce groupe idéologique
identifié par un corpus doctrinal, rituel et social appelé «catholicisme».

Le terme «groupe idéologique» n'est en rien péjoratif: il sert simplement
à désigner la communauté, non seulement comme système social
complexe, mais encore comme entité cohérente référée à un ensemble

cognitif spécifique.

1.2 L'Eglise: finalité et existence comme éléments

de réflexion psycho-sociologique

Comme on l'a déjà dit, en tentant de définir le catholicisme, on se

trouve devant un double paradoxe: d'une part le catholicisme qui, à

l'origine, incluait le double sens d'unité et d'universalité, est aujourd'hui
discriminatoire, en ce qu'il ne désigne qu'un groupe, certes essentiel et

important, mais un groupe uniquement, de la famille chrétienne; d'autre

part du fait de sa place depuis longtemps au cœur de la vie sociale et

culturelle, aujourd'hui bien souvent en marge de cette vie, il a un
caractère propre, une valeur spécifique à la fois dans la communauté
chrétienne et dans la communauté universelle. Qu'il le veuille ou non, il
a un poids idéologique, donc relativement abstrait, mais il n'est pas hors
de l'histoire et les croyants qui adhèrent au groupe catholique le rendent
effectivement concret: on est donc sans cesse renvoyé du corpus à

l'adhésion et inversement, ou, si l'on veut, du discours à la vie et de la

vie au discours. Se livrer à une réflexion sur la communauté catholique,
c'est tenir un discours différent en tâchant de lire ce double paradoxe, en



Du catholicisme à la communauté catholique: La recherche d'une identité 429

considérant à la fois la réalité catholique (sens discriminatoire) et le

rapport vivant entretenu par les croyants (adhésion) au sein de la

communauté (régulation du groupe). Nous référant à l'identité et à la

mentalité, notre propos est donc plus de type psycho-sociologique,
discours qui, trop souvent encore, engendre chez les théologiens crainte
et méfiance!

Un concept-témoin, qui est aussi un concept-clé dans notre cas, est

celui d'Eglise. La difficulté de parler de l'Eglise de façon claire ne tient

pas seulement à notre situation présente de divisions, mais plus simplement

à la réalité-même de l'Eglise. Nous pouvons tous être d'accord

pour dire que l'Eglise est un type de société irréductible à tout autre; une
société dont les structures, dont l'histoire supportent l'analyse sociologique,

parce que l'existence visible de l'Eglise n'est pas hors l'histoire,
donc ressortit de quelque manière à la nature et à l'activité humaines,
mais dont la finalité jaillissant au cœur de cette existence dépasse toute
«visibilité» et échappe au quantifiable. La réalité de l'Eglise suppose déjà

cette dialectique de l'en-deçà et de l'au-delà à laquelle tout chrétien

n'échappe pas non plus. Les théologiens et les pasteurs ont d'ailleurs

souvent des propositions apparemment contradictoires reflétant cette

ambiguïté de la finalité et de l'existence de l'Eglise. S. Augustin ne
reconnaissait-il pas que l'Eglise est aussi «congregatio generis humani»5,

en somme une assemblée résultant de la réunion des peuples, alors que,
plutôt que résultat, elle serait autorité et origine, celle qui convoque, «ex

qua credunt homines»6? N'est-elle pas un moyen, nécessaire et divin,
mais un moyen quand même, donc provisoire7, alors qu'elle est tout
aussi précisément fin, unité parfaite et mystérieux organisme de la fin
des temps: Christus propter Ecclesiam venit8? Devant l'ambiguïté des

notions que peut clarifier le théologien par un discours approprié, le

discours théologique, subsiste le préjugé ou plus exactement le parti pris
de cerner la vie visible de cette communauté, car elle est le lieu, et les

croyants sont les acteurs, de ces tensions que créent l'exigence de vivre
au sein d'un organisme visible et les nécessités de dépasser la lettre de

l'institution, qui découlent d'une finalité transcendante. Finalité et exis-

5 In Psalm. 7.
6 Victorin de Pettau, In Apocalypsin, 12.
7 Cf. Pie XI dans son discours aux prédicateurs de Carême à Rome, le 28 février

1927: «Les hommes ne sont pas créés pour l'Eglise, mais l'Eglise est créée pour les

hommes: propter nos homines et propter nostram salutem.»
8 ScotErigène, Injo., PI 122, 326.



430 Du catholicisme à la communauté catholique: La recherche d'une identité

tence ne sont donc pas seulement les termes d'un enjeu théologique,
mais composent encore le schème où s'inscrit l'identité des croyants et
où s'opère la valorisation spirituelle et culturelle de la communauté.
Comment se pourrait-il alors qu'à l'heure de la dépersonnalisation la

plus totale, de la banahsation du quotidien la plus grande, les clercs et les

théologiens «renoncent à scruter», comme le disait Gabriel Le Bras en

parlant de l'Eglise de France, «ce que savaient, ce que croyaient,
comment vivaient ces milliers d'hommes précipités dans les eaux du

baptême, ou sur les routes des croisades ou contre les églises et les

monastères et ces masses silencieuses qui ont fait notre pays»9?

II. Foi catholique et société

Après avoir dit le sens de ce débat, il convient encore de signaler,
sans pouvoir ici les analyser en profondeur, les caractères saillants du
catholicisme actuel. D'abord on peut souligner deux vérités apparemment

contradictoires concernant les réformes conciliaires: d'une part, si

l'on tente un bilan général de l'impact de Vatican II vingt ans après,

beaucoup de spécialistes déclareront, tout en gardant espoir, que nous

sommes restés en-deçà de l'esprit du Concile: Karl Rahner a parlé
récemment d'«hiver de l'Eglise»10, et l'on ne peut suspecter ce théologien

de «progressisme» inconsidéré; d'autre part la pédagogie pastorale
chargée d'aider à faire passer cet «aggiornamento» de l'Eglise vers la

base, s'est révélée incapable de contrôler l'ensemble de ses effets et l'on
est souvent allé au-delà de la réforme attendue. En ce sens, les bouleversements

survenus dans l'Eglise ne sont pas seulement signes d'un
changement qui comporte une dimension de conflit, mais ils sont encore
signes du moment négatif d'une crise. Or cette crise touche à l'identité
même des catholiques, identité remise en question, identité difficile à

acquérir! Il est certain que le catholicisme n'a jamais compté, au cours de

son histoire, une population parfaitement homogène, ni des rapports
institutionnels monolithiques, malgré sa conception pyramidale de

l'autorité, mais à la différence d'hier, les conflits internes, plus nombreux et

9 Gabriel Le Bras, Etudes de sociologie religieuse, I Sociologie de la pratique
religieuse dans les campagnes françaises, Paris, 1955, p. 227.

10 Karl Rahner, L'hiver de l'Eglise, in: Informations Catholiques Internationales

1983 no. 585, p. 17-18.



Du catholicisme à la communauté catholique: La recherche d'une identité 431

plus essentiels d'aujourd'hui, dont certains sont justement nés du

changement des conceptions ecclésiologiques, ajoutent à la complexité d'une
évolution qui mettait déjà en présence la communauté des croyants et la

société profane, dans les termes que nous avons dits plus haut. Non
seulement l'effet cumulatif des conflits internes s'est-il fait sentir, mais
les changements des mentalités et des sociétés, y compris de l'Eglise,
ont-ils encore développé des modes non-uniformes de résolution de ces

conflits.
A première vue, nous dirions volontiers de cette crise d'identité que

son origine se situe dans un double défi, celui de la foi et celui de la

société moderne, commencé vers la Révolution française et qui trouve
aujourd'hui son ultime expression. Les deux grands axes que l'on peut
distinguer dans cet affrontement nous semblent indispensables pour
comprendre la situation présente: d'une part la circulation institutionnelle,

ou le rapport vivant entre les acteurs de la communauté catholique
si l'on veut, évolue progressivement vers une plus grande aisance, sans

que pourtant les règles du jeu ne changent; d'autre part la hberté de

pensée et d'expression, d'abord violente revendication, est peu à peu
reconnue, puis défendue par l'autorité de l'Eglise. Il faut bien remarquer
que ces processus, si importants qu'ils soient, ne sont pas les seuls et

n'expliquent pas toute la situation actuelle. Ensuite leur développement
n'est pas mécanique: on ne passe pas d'un stade à l'autre simplement. Les

récurrences des modèles anciens sont nombreuses, les anticipations d'un
paradigme nouveau aussi, et elles sont souvent synchrones. Pour illustrer

l'importance de ces deux axes, je prendrai un exemple dans

l'histoire du 19e siècle. Je crois fort propice en effet d'évoquer ici les

difficultés que connut Lamennais, ses difficultés, notamment avec

Rome, et non son «cas», sa biographie, son œuvre ou le mouvement
qu'il suscita11.

Cet homme, plus prophète que théologien, plus orateur que
penseur, a mené sa vie durant un combat pour Dieu et pour la liberté. Il
n'avait pas grand chose d'hérétique, du moins si nous le regardons avec
les yeux de ceux qui ont vécu Vatican II, lui qui se montrait aussi

11 Pour ces questions, on se référera avec profit à deux ouvrages récents parmi
d'autres qui font autorité: Georges Hourdin, Lamennais, prophète et combattant de
la liberté, Paris, 1982; M.-J. Le Guillou/ L. Le Guillou, La condamnation de

Lamennais, Paris, 1982.



432 Du catholicisme à la communauté catholique: La recherche d'une identité

soucieux d'être citoyen du monde que défenseur de l'Eglise12, lui, ce

catholique qui avait exprimé sa pensée en cette formule lapidaire: «Point
de pape, point d'Eglise; point d'Eglise, point de christianisme; point de

christianisme, point de religion au moins pour tout peuple qui fut
chrétien, et par conséquent, point de société»13, en un temps où ce genre
de formules ultramontaines aurait pu plaire aux autorités romaines.

Cependant en fondant son journal L'Avenir, il poussa à l'excès son
universalisme et sa vision de l'Eglise: il se proposait de renouveler

l'Eglise en mettant le catholicisme au service de la libération des peuples
et demandait la séparation totale de l'Eglise et de l'Etat. Or en cette

première moitié du 19e siècle, de telles conceptions étaient par trop
audacieuses. Quoi qu'il en soit de sa doctrine et de sa condamnation14,
deux éléments attirent notre attention. D'abord Lamennais fut un
homme seul, certes très écouté et entouré par des amis qui avaient les

mêmes idées que lui et qui l'ont suivi, au moins un certain temps, mais

étrangement seul face à la hiérarchie, face aux évêques français et à

Rome; malgré cet isolement, ses idées connaîtront une large audience et

nous voyons aujourd'hui comment l'Eglise catholique, sans se référer à

lui, fait pourtant une large place à la défense de la justice et des droits de

l'homme. Un certain nombre des intuitions de Lamennais étaient en
effet prophétiques et il voyait, au moins confusément, où la foi pouvait
rencontrer la société en pleine mutation: dans cet engagement pour la

justice et la liberté. L'Eglise pouvait être, particulièrement par les laïcs,

ce phare qui éclaire au milieu des changements politiques, économiques
et sociaux des débuts de la société industrielle. Ensuite ce qui frappe,
c'est un malentendu profond, notamment lors de son voyage à Rome
auprès de Grégoire XVI pour plaider sa cause: exemple parfait, si l'on
nous permet ce mot, du monolithisme institutionnel, de l'impuissance
de l'institution ecclésiastique de l'époque à intégrer le courant de pensée

représenté par Lamennais. On peut d'ailleurs légitimement admettre

qu' «à ce compte, la reconnaissance par l'Eglise du prophétisme de

Lamennais lui eût évité bien des crises, celle du modernisme à la fin du

12 Cf. son Essai sur l'indifférence en matière de religion, Paris, 1817.
13 De la religion considérée dans ses rapports avec l'ordre public et civil, Paris,

1825, p. 97.
14 Cette condamnation intervint en deux temps, par les deux encycliques de

Grégoire XVI: Mirari Vos, 1832, et Singulari Nos, 1834, année de la rupture de
Lamennais.



Du catholicisme à la communauté catholique: La recherche d'une identité 433

siècle, celle de la défection du monde ouvrier et de la société industrielle,
celle de la papauté attardée pendant tout le 19e siècle à défendre le

pouvoir temporel du pape sur les Etats pontificaux»15. Le drame dans

cette affaire, significatif d'un enjeu plus grand, celui du conflit foi-
société, peut se résumer à ceci: Lamennais, plein d'intuitions judicieuses
et prophétiques, mais excessif et mal préparé théologiquement, a connu
les pires difficultés à «avoir voulu réformer l'Eglise sans avoir vraiment
compris l'Eglise»16; quant à l'Eglise, trop préoccupée par le maintien de

ses privilèges, ne percevant pas l'ampleur des bouleversements qui
agitaient la société et excluant de fait le peuple chrétien comme partenaire

du dialogue, elle fut à l'image du pape Grégoire XVI dont un
écrivain contemporain pourtant très catholique n'hésitait pas à dire: «Les

révoltes, il les avait réprimées; les réformes, il les avait essayées, puis
oubliées»17.

Après cette illustration, regardons les deux axes dont nous avons
parlé:

2.1 La circulation institutionnelle

On peut dire aujourd'hui que le rapport vivant entre les acteurs de

la communauté ne s'établit pas de manière uniforme. L'institution
«Eglise» ne règle plus uniquement d'en haut la vie complexe des

membres ou, lorsqu'elle tente de le faire, nombreuses sont les parades

qui, de manière conflictuelle ou dialogique, permettent de régler d'une
façon moins autoritaire qu'auparavant les relations entre membres.

L'Eglise catholique a su tirer les fruits de la leçon qui lui était donnée,
bien que tardivement. Cette liberté d'action revendiquée au 19e siècle a

peu à peu débouché, dans les rapports Eglise-Société, sur une réconciliation

de l'Eglise avec les doctrines démocratiques et sur la reconnaissance

et la défense des droits de l'homme. Dans les rapports internes, après

Vatican II, on peut dire que la communauté a été reconnue comme cette
réalité complexe où les acteurs déterminent les degrés de communica-

15 Jean Honoré, in: Jean Daniélou, Jean Honoré et Paul Poupard, Le Catholicisme,

Hier - Demain, Paris, 1974, p. 137.
16 ibid., p. 139.
17 Léopold de Gaillard connu par ses Lettres politiques sur la Suisse à Monsieur

le Comte de Montalembert, Genève, 1852.



434 Du catholicisme à la communauté catholique: La recherche d'une identité

tion et réalisent par là une communication multilatérale. D'une certaine

manière, la vie, la réalité complexe des rapports, prime la réalité des

structures institutionnelles: c'est ce qui se passe avec l'importance accordée

aux Eglises locales. Il est vrai qu'il subsiste pourtant un flou, celui de

la définition du mode de régulation qui répond encore trop à une
conception strictement pyramidale de l'autorité.

2.2 L'émergence du pluralisme

Déjà au 19e siècle, et le cas de Lamennais nous l'a montré, s'opère
une fracture idéologique qu'accentuera le processus de sécularisation,

«par lequel des secteurs de la société et de la culture sont soustraits à

l'autorité des institutions et des symboles religieux»18. A la demande

que nous avons signalée d'une certaine liberté de conscience, liberté de la

conscience catholique au sein de la société moderne et liberté des

consciences catholiques exerçant leurs responsabilités dans la communauté

catholique, liberté de conscience d'ailleurs reconnue effectivement
au Concile, à cette demande donc s'ajoute cette conjoncture pluraliste de

la société où le «choix religieux» devient libre. Pour les rapports ad

extra, le plus significatif réside en ce que l'Eglise se trouve engagée dans

le dialogue oecuménique, l'oecuménisme étant typique d'une société en

régime pluraliste. Pour les rapports internes, l'ouverture à la culture

propre des Eglises locales repose la question de la fonction idéologique:
comment en régime culturel différent s'opère l'intégration des éléments

divers de la culture propre, au corpus doctrinal confessé?

III. Le catholicisme «populaire»

Voilà donc situé théoriquement le lieu de notre étude sur cette crise

d'identité que connaît actuellement l'Eglise catholique. Aussi est-il

temps de saisir dans le vif les éléments concrets de notre réflexion. Dans

ce but, fidèle à notre démarche initiale, nous ne suivrons pas l'évolution
des idées et des doctrines de l'Eglise catholique, ni même le jeu institu-

18 Peter Berger, La religion dans la conscience moderne, Paris, 1971, p. 174.



Du catholicisme à la communauté catholique: La recherche d'une identité 435

tionnel auquel se livrent les acteurs de la communauté, mais nous
regarderons bien plutôt la manière par laquelle une grande partie de la

population de base de l'Eglise peut s'affirmer catholique et le contenu
global que renferme le terme «catholique» en ces situations spécifiques.

3.1 Quelques données descriptives

Nous l'avons déjà signalé, il est impossible de parler en termes
généraux du comportement des catholiques et de la communauté complexe

qu'ils forment. Cela n'est d'ailleurs pas valable que pour le

catholicisme. Il est donc exclu de dresser un tableau complet de cette

Eglise de la fin du 20e siècle; un livre n'y suffirait pas! Aussi les données

que nous vous livrons sont-elles partielles, sinon partiales, et ne serviront

à démontrer que deux types d'adhésion applicables à notre sens à

maintes situations de l'Eglise catholique, mais auxquels il conviendrait
d'apporter des corrections analytiques et des critiques de valeur, pour
leur conférer la qualité de paradigmes.

3.1.1 L'adhésion sélective

En société sécularisée, déchristianisée, la manière d'être et d'agir en

tant que catholique, de se reconnaître ou non dans l'institution, etc., en

un mot l'adhésion est fréquemment sélective en ce sens qu'un choix est

opéré, dont les causes sont différentes, mais qui toutes sont liées au

processus de sécularisation, parmi les éléments formateurs de l'identité;
la conformité idéologique et la pratique religieuse constituent deux

composantes non uniques, mais essentielles à la saisie de ce catholicisme

populaire. Pour illustrer ce propos, nous nous référerons à l'Eglise
catholique de France.

Sans réduire la pratique religieuse à la seule pratique dominicale, on
peut concentrer notre attention sur cette dernière. Ainsi on observe

qu'entre 1960 et 1980, la tendance générale de la pratique dominicale
était à la baisse, mais que la correspondance était constante entre le
classement statistique des pratiquants et la hiérarchie sociale:



436 Du catholicisme à la communauté catholique: La recherche d'une identité

1966 1977

1. Cadres supérieurs

2. Cadres moyens

3. Employés

4. Ouvriers

29%

11%

13%

19% 14%

19%

9%

6%

La seule exception était constituée par les agriculteurs qui inversaient

cette tendance à la baisse et se plaçaient au premier rang en 1977:

Il faudrait pour commenter ces chiffres se livrer à nombre d'observations

critiques, que nous n'avons pas le temps de faire ici, la plus
importante étant que, lorsqu'on indique quantitativement le taux de

participation à la messe du dimanche, on ne dit rien de l'adhésion

proprement dite du croyant au groupe. Ce que l'on sait par contre
sûrement, c'est que les couches les moins pratiquantes sont les couches

populaires, ce qui confirme l'exclusion des ouvriers du champ du

catholicisme, exclusion déjà évoquée plus haut à propos de l'histoire du
19e siècle.

Mais revenons à ce concept d'adhésion. Dans une société marquée

par la cohésion du groupe et qui se rallie fondamentalement à une

pensée, à un comportement religieux, l'approche quantitative est

relativement simple et très utile, car la pratique religieuse, comme signe
social, possède une valeur presqu'unanime, quoi qu'il en soit de l'appréciation

qualitative. En régime pluraliste, cet indice est insuffisant et ne
constitue de loin pas un paramètre unique! Il faut donc prendre en
considération un autre facteur. La conformité idéologique en est un, et

d'importance, puisqu'elle permet de voir le contenu idéologique de

l'adhésion. Et la première question à poser ne serait-elle pas justement la

suivante: la pratique religieuse régulière est-elle essentielle, en catholicisme

populaire, à la reconnaissance de l'identité catholique? Une statistique

nous apprend que sous l'étiquette «catholique» se rangent 80%
des Français, alors que 16% à 20% seulement fréquentent l'église

19 A. Rousseau, Au temps de Vatican II (1960-1980), in: François Lebrun (sous
la direction de), Histoire des Catholiques en France du XVe siècle à nos jours,
Toulouse, 1980, p. 488.

Agriculteurs 27% 29%19



Du catholicisme à la communauté catholique: La recherche d'une identité 437

régulièrement. Aussi une constatation s'impose-t-elle dans ce cas: la

définition de l'existence catholique n'inclut pas nécessairement la pratique

religieuse régulière. On pourrait penser, comme ce fut trop souvent
le cas, que les raisons de ce manque de pratique dominicale régulière
sont uniquement d'ordre passif: le changement social dans les sociétés

industrialisées et le processus de sécularisation qui lui est associé auraient

accru la passivité, notamment par l'offre excessive d'un certain bien-être
matériel et le renforcement de l'individualisme, et cette passivité sociale,

que ne contredit pas l'esprit de compétition économique, aurait accentué
les carences d'une catéchèse d'ailleurs inadaptée. Or si cela est vrai, on
doit remarquer qu'il existe aussi d'autres raisons. Par exemple la

recherche d'une plus grande authenticité: certains, ressentant la pratique
dominicale régulière comme une pure obligation, l'ont mise en question,

notamment au nom d'une certaine liberté de conscience, et l'ont
relativisée au profit d'un engagement plus grand auprès des plus défavorisés.

Ce déplacement d'accent montre bien que de nombreux catholiques

ont cessé de satisfaire non à une pratique religieuse, mais à une

obligation, celle de la messe dominicale, qui est considérée comme un
devoir perpétuant un modèle social périmé pour l'Eglise. A tort ou à

raison, on a opposé au conformisme de la communauté le besoin de

créer une microsociété active et engagée. La conformité idéologique
n'est donc pas totale, puisque l'adhésion, notamment en référence à la

pratique religieuse, devient sélective.

D'autre part cette sélection va plus loin, car elle affecte l'assimilation

du corpus doctrinal par la communauté sans remettre en question
l'appartenance au groupe. Ainsi une majorité de Français se disent

baptisés, mais une minorité seulement (20%-30%) croient en la divinité

du Christ et en la vie éternelle20. La crise d'identité réside donc, si

l'on observe le processus d'adhésion sélective, en ce qu'un catholique

peut trouver son identité dans la communauté catholique et en même

temps ne pas accepter nécessairement la régulation par le groupe social

et par le corpus doctrinal. Ce qui vaut pour notre exemple français, vaut
aussi pour d'autres situations de l'Eglise catholique!

Dans l'ordre de la communication, on peut dire que le pluralisme a

introduit une diversité de messages dont chacun occulte une partie ou la

20 Ibid., p. 515.



438 Du catholicisme à la communauté catholique: La recherche d'une identité

considère comme destinée à un autre du groupe, sans que cela ne
détruise la conscience de son appartenance. Tous reconnaissent le contenant,

mais chacun conçoit le contenu différemment, ou peu s'en faut!

3.1.2 L'adhésion convergente

«Bien que la sécularisation puisse être considérée comme un phénomène

global des sociétés modernes, elle n'y est pas répandue de façon
uniforme»21. Cette remarque nous conduit à penser que, si les données

culturelles, économiques et sociales changent, il y a de fortes chances

pour que le type d'adhésion dont nous avons parlé et qui se rencontre en
société sécularisée, ne se trouve pas réalisé, ou tout au moins pas de la

même manière en d'autres sociétés non sécularisées. On y rencontre en
effet un type d'adhésion que nous appellerons convergente. Afin d'en

souligner les caractères plus nettement, nous nous référerons à une

région du monde en pleine mutation où le catholicisme est très présent:

l'Amérique latine. Ce n'est certes pas par hasard que nous avons retenu
cet exemple. D'abord le thème de la religion populaire, surtout travaillé

par les historiens et les sociologues dès les années 1970, nous vient
d'Amérique latine. Ensuite le contexte latino-américain nous donne,

comme a contrario, un exemple d'adhésion des classes populaires qui
contraste avec ce que nous avons vu jusqu'à maintenant.

D'une façon générale - nous n'avons pas en effet la prétention de

décrire la situation de l'Amérique latine, tant les contextes sont divers;
nous n'indiquons qu'une tendance - le catholicisme populaire est fortement

lié au processus de libération. Cela signifie que les dominances

idéologiques portent sur l'engagement chrétien, vu comme fruit d'une
foi affrontée aux problèmes de la justice et de la liberté: d'abord la

conviction domine que la conversion à Dieu passe par la conversion au

prochain, c'est-à-dire à l'homme opprimé, à la classe frustrée, au pays
dominé. On voit déjà le danger de glissement du contenu de la foi à

l'activisme politique révolutionnaire! Mais ce danger ne devrait pas trop
aveugler des théologiens et une hiérarchie qui n'ont pas toujours su

éviter le danger inverse d'une collusion institutionnelle de l'Eglise avec
le pouvoir politique. Mais laissons là cette question polémique! En fait

21 Peter Berger, op. cit., p. 175.



Du catholicisme à la communauté catholique: La recherche d'une identité 439

pour le croyant, comme pour la communauté, souvent organisée en
communauté de base et faisant corps avec son clergé, connaître Dieu et

vivre sa foi catholique au sein de structures locales, c'est d'abord opérer
la justice22 et rencontrer le Christ dans le prochain23, dans l'humanité,
temple de Dieu. Cela suppose un engagement profond, réaliste et

concret envers les plus pauvres, les plus défavorisés. Ainsi se voit
privilégiée une ligne de pensée prophétique au heu d'un culte formel
sans contenu humain; ensuite une autre intuition importante est la

reconnaissance accordée à la pauvreté qui n'est plus considérée comme
une punition divine (conception superstitieuse) ou comme une fatalité
(conception passive de la foi), mais comme un mal qu'il faut combattre,
car elle s'oppose au règne de Dieu. Cette pauvreté ne doit cependant pas
être combattue par haine, mais par amour et en faisant cas de la pauvreté
spirituelle considérée comme cette disponibilité à Dieu nécessaire à la

conversion. L'idéal serait donc représenté par la solidarité absolue:

devenir pauvre spirituellement et matériellement pour protester contre
la pauvreté et aider ainsi les pauvres à prendre conscience et à se libérer
de cette situation d'injustice fondamentale. Quoi qu'il en soit du jugement

théologique, nous avons là une véritable spiritualité qui ne
s'exprime pas dans la tristesse ou le désespoir, mais dans la joie chrétienne,
issue des promesses eschatologiques de Dieu et en parfaite appartenance
à l'Eglise qui est le lieu de ces promesses et de la reconnaissance

communautaire. Quelle est alors la qualification de ce christianisme ou
plus exactement, en ce qui nous concerne, de ce catholicisme? Nous
devons reconnaître qu'il s'agit bien de catholicisme, car on peut observer

que les doctrines fondamentales, les sacrements, le culte des saints,

etc., ne sont pas du tout remis en question, mais totalement intégrés à la

vie des catholiques, certes avec les avantages (valorisation des rapports
communautaires, sacralisation des lignes de conduite et de la vie elle-

même, etc.) et les dangers (formation unilatérale des masses, distorsion
de la christianisation, etc.) que l'on peut y déceler. D'autre part ces

éléments du corpus et du système décentralisé assurent la continuité de

la communauté et confirment ou nient la légitimité de son caractère

catholique. Tout se passe comme s'il existait une dialectique interne
entre le catholicisme institutionnel et ce catholicisme populaire: le

22 Un texte souvent cité et étudié dans les communautés de base: Jér 22, 13-16.
23 II en est de même pour le texte du jugement dernier: Mt 25, 31-46.



440 Du catholicisme à la communauté catholique: La recherche d'une identité

premier ne vivant que par le second et celui-ci se trouvant légitimé par le

premier. Enfin ce catholicisme est populaire: en premier lieu par l'adhésion

massive des basses classes, agriculteurs, ouvriers, mais par celle

aussi d'autres classes sociales; ensuite par la valorisation idéologique, car
sont privilégiés des éléments vraiment populaires du point de vue
culturel: univers symbolique, langage, grammaire de l'inconscient, par
opposition à un catholicisme d'élites où la valorisation porte sur la

réflexion, la rigueur logique, la pensée discursive et la systématisation
doctrinale. Du point de vue de l'adhésion, les croyants sont appelés, non
à une déclaration de principe, mais à une lutte qui rendrait manifestes les

contenus du corpus doctrinal et qui raffermirait les liens qui unissent les

membres de l'Eglise afin qu'elle se révèle le prototype d'une fraternité

convoquant tous ceux qui sont assoiffés de justice. Cette vision de la foi
n'est certes pas concrétisée sur le terrain sans erreurs et sans conflits.
Mais cela n'enlève rien au caractère convergent de ce type d'adhésion, en

ce qu'il favorise un renforcement des éléments formateurs de l'identité.

3.2 Le paradoxe de l'incarnation

Nous avons tenté jusqu'ici de mettre l'accent sur l'aspect de crise

que revêt la recherche d'identité des membres de la communauté ou plus
exactement des communautés catholiques, tant l'universalité n'arrive

pas à occulter la diversité des facteurs culturels et sociaux qui interviennent

dans la composition de l'Eglise catholique. Mais il faut maintenant

parler de l'identité réalisable, car s'il y a crise d'identité, cela ne signifie
nullement que l'identité devient impossible à réaliser ou seulement de

manière négative et accidentelle. Au contraire cette crise manifeste la vie
actuelle des catholiques, faite notamment de tensions qui peuvent
s'avérer productives pour l'avenir pour peu qu'on y prenne garde. Force

est de constater que le processus d'identification comporte déjà en lui-
même une qualité paradoxale. C'est ce que nous nommons le «paradoxe
de l'incarnation».

Ce paradoxe n'est pas propre au catholicisme, mais il est pourtant
plus accusé dans la communauté catholique qu'ailleurs en christianisme.
L'histoire est là pour l'attester. On pourrait brièvement l'énoncer ainsi:

comment être dans le monde, sans être du monde? Ce qui pourrait
n'être qu'une note d'inconfort devient capital dans la recherche d'une



Du catholicisme à la communauté catholique: La recherche d'une identité 441

identité; c'est là un véritable indice de lecture. La tension que nous avons
relevée en début d'exposé à propos de la finalité et de l'existence de

l'Eglise mérite d'être précisée ici. Une des valeurs essentielles du catholicisme

consiste en effet dans sa force de médiation: le message évangéli-

que est rendu historique non seulement par des actes et des engagements
humanitaires, mais aussi par des signes, des symboles et des pratiques
qui ne ressortissent pas tous, et beaucoup s'en faut, à ce que nous avons
appelé l'univers idéologique, à la dimension strictement intellectuelle

pourrait-on dire. La foi des catholiques s'incarne en quelque sorte dans

la piété, lato sensu, et non seulement dans une pensée. Réciproquement
l'Evangile authentifie l'identité des croyants qui usent de ces signes et de

ces symboles. Cette incarnation de la foi n'est rien d'autre que la

réalisation de la présence de la transcendance de Dieu et donc de Jésus-
Christ dans la réalité de ce monde24. Certes la fragilité de l'homme rend-
elle fragile cette incarnation, mais renforce aussi le besoin de la parfaire,
de l'accomplir, et c'est une certitude de foi que l'homme ne peut en être

que le solliciteur et le collaborateur, non l'auteur qui est Dieu seul. Dans
le catholicisme populaire, plus que dans les productions du corpus
doctrinal et les gloses plus ou moins heureuses des théologiens, se

remarque cet esprit de médiation: le transcendant s'incarne dans la réalité

qui, de ce fait, est transfigurée, sans jamais se confondre avec elle dans

un panthéisme naïf. Ce qui est réel n'est donc pas d'abord mauvais, mais

bon; cependant la réalité du mal, de la souffrance, de l'injustice ne peut
être niée. Aussi les chrétiens ont-ils pour mission d'agir comme présents
dans ce monde, tout en sachant qu'ils obéissent à des impératifs qui ne

sont pas de ce monde. D'où cette constante oscillation dans la communauté

ecclésiale, ou plus exactement de la communauté ecclésiale, face à

la société, entre la marginalité et l'intégration aux luttes, aux aspirations
communes à tous les hommes. Les catholiques peuvent ainsi se révéler
des agents de transformation sociale, ou, au contraire, renforcer indirectement

un certain conformisme, par un retrait total ou partiel des débats

de société. Ce paradoxe dont nous décrivons la figure externe (Eglise —

Société) a de même une réalité interne, propre à l'institution. Dans ce

paradoxe de la présence et de l'absence se joue le jeu de l'identité des

24 Sur ce point, cf. Leonardo Boff, «Cattolicesimo» e «Cattolicesimo popo-
lare», in: Luigi Sartori a cura di), Religiosità popolare e cammino di liberazione,
Bologna, 1978, p. 113-166.



442 Du catholicisme à la communauté catholique: La recherche d'une identité

croyants, un jeu qui a, par exemple, pour thème la distance entre
l'intellectualisme des agents institutionnels (clergé, théologiens) et cette

sorte de «paganisme» propre au catholicisme populaire. Le glissement,
observé depuis de nombreuses années25 et actuellement encore vivace,
de la fonction hiératique du prêtre à la fonction idéologique reflète en
effet plus l'intellectualisme d'une élite que la préoccupation des besoins

effectifs des masses. Les réformes conciliaires, et particulièrement dans

l'ordre de la liturgie, ont produit de la même manière une accélération
de la différenciation de l'identité des croyants: «De même que la mer en
se repliant sur elle-même, laisse à découvert de vastes étendues de grève,
les réformes conciliaires, en s'opérant peut-être trop au niveau des clercs

et des militants, ont laissé à l'abandon le vécu populaire. » Cet aveu du
chanoine Boulard autorise à voir dans les réformes liturgiques des

années 60 et 70 le triomphe des valeurs citadines, des valeurs
expressives-éthiques, sur les fonctions rituelles-pratiques du culte»26.

Ce que nous désirions faire en décrivant ce paradoxe en ses deux

aspects, ce n'était nullement nous livrer à une analyse minutieuse des

facteurs sociologiques et historiques, mais plus simplement et peut-être
plus fondamentalement restituer le rapport entre ce qui peut être dit de

l'identité catholique, lors de sa saisie, et le non-dit profond qui renvoie
au-delà du phénomène et qu'en raison de sa nature on délaisse trop
souvent.

3.3 La qualité dynamique de l'identité catholique

La recherche d'une identité est un processus complexe et
multiforme. On a tenté de montrer que les croyants qui forment des

communautés de différents degrés: communautés de base, Eglise locale,

Eglise universelle, peuvent se dire catholiques malgré les diversités
culturelles et malgré les processus sociaux, notamment de sécularisation,

qui concourent au changement de la société. Dans le mouvement
corrélatif, il est possible d'observer cette identité catholique malgré ces

25 Selon un sondage IFOP pour lejournal Le Point (Le Point no. 186 du 12 avril
1976), 37% des prêtres considéraient comme priorité «les militants adultes», 13%
«les petites communautés», 8% seulement «marquer par des sacrements les grandes
étapes de la vie» (cité par A. Rousseau, op. cit., p. 485).

26 A. Rousseau, op. cit., p. 485.



Du catholicisme à la communauté catholique: La recherche d'une identité 443

mêmes difficultés. Cette affirmation de l'identité et sa reconnaissance ne
relèvent pas d'un artificiel consensus idéologique ou d'une fiction juridique.

Elles sont le résultat d'un processus multiforme où les causes

exogènes accroissent l'aspect dynamique de ce paradoxe de l'incarnation

que nous avons essayé de décrire.
Ce mouvement permanent à l'origine de l'identité rend compte en

effet, non de la diversification de l'identité, mais de la qualité du

mouvement propre que ne peuvent mesurer absolument ni le procès
d'acquisition, c'est-à-dire d'adhésion et de reconnaissance de l'identité
de l'individu, ni le procès d'implantation, c'est-à-dire de reconnaissance

et de diffusion de l'identité dans le corps social de la communauté.
L'ajustement de ces deux processus n'est en effet pas linéaire, mais

pendulaire, pourrait-on dire. Enfin l'intervention des agents institutionnels

de la macrostructure (hiérarchie de l'Eglise) et la régulation idéologique

du corpus doctrinal ont pour but de conforter en quelque sorte
l'identité dans la diversité socio-culturelle.

Aujourd'hui, au temps où l'on prend conscience des besoins
séculaires, sinon millénaires d'une communication sacrée, peut-être serait-il

temps de mieux voir le «christianisme populaire» comme facteur essentiel

de reconquête. C'est sur ce point que nous aimerions conclure.

IV. Conclusion

Si les études sur la religion populaire se développent et si l'on prend
conscience de leur importance dans chaque aire confessionnelle, peut-
être faudrait-il aussi favoriser leur intégration dans la recherche œcuménique.

Ce n'est un secret pour personne que, malgré de grands progrès
et de grands espoirs, l'œcuménisme officiel stagne actuellement; le

document sur le baptême, l'eucharistie et les ministères27 présente à

notre avis deux difficultés qui n'enlèvent cependant rien à ses apports
positifs: le consensus qu'il permet reste timide et, comme nous avons pu
le remarquer nous-même, n'enthousiasme que ceux qui y ont travaillé
ainsi que les responsables des Eglises chrétiennes convaincus de

l'urgence de la tâche œcuménique; ensuite ce texte reste une production
idéologique, c'est-à-dire une production intellectuelle visant le corpus

27 Foi et Constitution, Baptême - Eucharistie et Ministère, Paris, 1982.



444 Du catholicisme à la communauté catholique: La recherche d'une identité

doctrinal et, malgré sa brièveté et sa relative clarté, de type élitaire. Une
question se pose alors à propos de sa réception: comment passer de cette

sorte de discours, pourtant nécessaire, à la préoccupation de la masse des

croyants qui n'attendent plus les accords hiérarchiques, sombrant dans

l'indifférence religieuse ou bien outrepassant les limites confessionnelles

pour réaliser une communauté ou une communion humaine indifférenciée

où l'œcuménisme n'est plus nécessaire, puisqu'est constituée une
autre relation! C'est là qu'une réflexion sur la religion populaire devient

capitale.
Nous avons parlé de reconquête, alors quelle reconquête? Celle

d'une autorité incluant une exaltation des pouvoirs des partenaires du

dialogue oecuménique? Ce serait accentuer le fossé confessionnel et celui
aussi qui sépare déjà en partie l'oecuménisme officiel de l'œcuménisme
des fidèles «sans savoir et sans pouvoir». Curieusement une solution
nous apparaît hors des dialogues oecuméniques! S'il est vrai que le

phénomène de l'oecuménisme est directement issu de l'apparition du

pluralisme en société sécularisée, ou non encore christianisée, permettant

du côté officiel «aux dirigeants d'entrer en dialogue sans que leur

«image» en reçoive d'atteinte au-delà de celle que le pluralisme leur
inflige»28, il faut noter dans le même temps l'apparition des conflits
internes que nous évoquions au début de cet exposé et qui font partie de

cette crise d'identité qui nous a occupés. Il faut aussi souligner que «c'est

comme si, finalement, les conflits ad intra assumaient une finalité
nécessaire vis-à-vis du fonctionnement du système oecuménique»29.
Voici alors l'objet de notre reconquête: l'espace d'identification
confessionnelle où s'opèrent ces conflits internes. Cela suppose la mise en place
d'une véritable stratégie, à la fois globale et requérant une action propre
à chaque confession, une stratégie qui, si elle oblige à ralentir le procès
de reconnaissance doctrinale de l'oecuménisme officiel, n'en perd pas

pour autant sa pertinence puisqu'elle jouera sur le terrain même des

conflits internes. J'aimerais terminer par un exemple. Un de ces conflits
est suscité par la distance entre les décisions hiérarchiques et les besoins

de la base, comme nous l'avons indiqué. «La recherche de nouveaux
modèles opératoires n'est pas à séparer de l'effort général de redétermination

de la foi à laquelle les croyants ont à faire face en cette période de

28 Jean Séguy, Les conflits du dialogue, Paris, 1973, p. 100.
29 Ibid., p. 102.



Du catholicisme à la communauté catholique: La recherche d'une identité 445

déstructuration du christianisme L'un des enjeux fondamentaux des

réformes en cours n'est-il pas de travailler à réduire l'écart existant dans

l'Eglise entre les initiés — les clercs, les théologiens, la hiérarchie - et

ceux qui ne savent pas: la foule des fidèles Saurons-nous réduire
au maximum cet écart séculaire entre le christianisme savant et le
christianisme populaire et redécouvrir ainsi que l'Eglise, si elle comporte
bien une hiérarchie d'ordre sacramentel, est d'abord un peuple?»30

Cette réduction de l'écart, qui renforcerait la cohésion du Peuple de

Dieu dans le catholicisme, de même que d'autres actions spécifiques des

autres membres de la famille chrétienne, favorisant leur unité interne,
permettraient, à notre sens, d'accroître l'audience de l'oecuménisme et

d'engendrer de nouveaux modèles de dialogue. C'est une partie du

contenu de cette stratégie que nous avons suggérée. Ce qu'il faut bien
voir enfin, c'est que la reconquête de cet espace ne va pas à l'encontre,
mais dans le sens d'un dialogue: la recherche de l'identité catholique est
aussi une recherche de l'unité chrétienne.

30 Louis de Vaucelles, Jalons pour une histoire des stratégies pastorales, in: B.
Plongeron/R. Pannet, Le christianisme populaire, Paris, 1976, p. 257.




	Du catholicisme à la communauté catholique : le recherche d'une identité

