Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 30 (1983)

Heft: 3

Artikel: Reformation und Orthodoxie

Autor: Wendebourg, Dorothea

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761283

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761283
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DoRroTHEA WENDEBOURG

Reformation und Orthodoxie

Das erste 6kumenische Gesprich zwischen der evangelisch-lutherischen
und der griechischen Kirche (1574-1581)*

Die Reformation war ein Ereignis im Rahmen der westlichen
Kirchengeschichte. Der christliche Osten, schon seit langem nur noch
punktuell in Kontakt mit der Entwicklung im Westen und seit der
Eroberung Konstantinopels durch die Tiirken fast vollig isoliert, wurde
von ihr nicht beriihrt, ja nahm sie kaum zur Kenntnis!. Und fiir die
Reformatoren ihrerseits war das Gebiet, auf dem sie sich zur Neuord-
nung berufen sahen, allein der Bereich der romischen Kirche. Das heif3t
nun aber nicht, diese Minner, jedenfalls die der Wittenberger Reforma-
tion — die Schweizer waren hier weniger interessiert —, hitten kein
BewuBtsein davon gehabt, daB sich die Christenheit weiter erstreckt als
die Kirche West- und Mitteleuropas. Bei Luther finden sich von Anfang
seines Wirkens an immer wieder Hinweise auf den christlichen Osten.
Sie haben einerseits polemischen Charakter — man vergleiche etwa die
Leipziger Disputation mit Eck (1519): DaB es in RuBland, auf dem

*Gastvortrag, der am 30.5.1983 an der kath.-theol. Fakultit der Universitit
Freiburg/Schweiz gehalten wurde.

! Ausnahmen gab es in den Randgebieten Balkan, venezianisches Reich, Polen
und stlicher Ostseeraum.



404 Reformation und Orthodoxie

Balkan und in Asien Christen gebe, die dem Papst nicht unterstinden
und viele Briuche und Lehren der romischen Kirche nicht teilten, fiihre
den Universalititsanspruch dieser Kirche bereits empirisch und histo-
risch ad absurdum - sie sei eine Partikularkirche, nicht die tota ecclesia
Christi, und konne schon deshalb ihre Eigentiimlichkeiten nicht fiir
heilsverbindlich erkliren. Oder wolle man etwa behaupten, es habe
frither in den &stlichen Patriarchaten keine wahren Christen gegeben??
Ja, es gebe sie heute noch unter «Tiircken/Persen, Tattern»>.

Der Hinweis auf die 6stlichen Kirchen der Vergangenheit und
Gegenwart ist aber nun nicht nur taktischer Art. Er entspringt zugleich
einem theologischen Axiom: Die Kirche ist katholisch?, d.h. sie ist
weltumspannend, der umfassende Herrschaftsbereich Christi. Schon
deshalb kénne niemand der Meinung sein, das Konigreich Christi lasse
sich auf das kleine Rom, auf die westliche Hilfte Europas reduzieren
(«An putas ... regnum Christi in Rhomam coactum, cuius sunt omnes
fines terrae, ps. Il et XXI?»)>,

Das Kirchenverstindnis, das sich hier duBert, ist sehr wenig an
institutionellen und dogmatischen Fragen orientiert. Wo immer das
Evangelium in Predigt, Taufe und Abendmahl verkiindigt wird, da
kann es gar nicht anders sein, als dafl Christus durch sein Wort im Geist
Gemeinden begriindet. Die Reformatoren besaBen kaum konkrete
Kenntnisse von den 6stlichen Kirchen, und was sie, meist aus Quellen
der Vergangenheit, dartiber wuBten, bedachten sie zum Teil mit hefti-
ger Kritik. Doch wie die Zuriickweisung vieler Ziige der romischen
Kirche fiir sie nicht bedeutete, die wahre Kirche sei hier untergegangen,
wie sie vielmehr iiberzeugt blieben, diese Kirche sei nur in Gefangen-
schaft geraten, da sich trotz allem Christi Wort und Sakrament immer
einen Weg gebahnt und gliubige Christen erweckt und genihrt hatten®,

2 WA 2, 199,31-33; 236,11-17; 225,5-9; 225,35-226,1.

3 So am SchluB der Schrift «Vom Abendmahl Christi. Bekenntnis» von 1528
(WA 26,506).

* WA 2,279,15-21; 26,505, 30ff; 50,283,8; 636,10f.

> WA 2,236,14-17; vgl. auch die Confessio Augustana, die in derselben Per-
spektive zwischen «gemeiner christlichen» und «rémischer Kirchen» (ecclesia catho-
lica und ecclesia Romana) unterscheidet (BSELK 83c 1).

® Vgl. den programmatischen Titel der Schrift «De captivitate Babylonica
ecclesiae pracludium» (WA 6,489); s.a. WA 39/3, 346,29; 26,64,4; 40/3, 421,14
44,401,28; 6,501,35f.; 39/2, 171,16f.



Reformation und Orthodoxie 405

ebenso konnten Kritik und Unkenntnis im Verhiltnis zur 6stlichen
Christenheit jene Zuversicht nicht erschiittern.

Fiir Melanchthon sollte es nicht bei Quellenstudien und axiomati-
schen Aussagen bleiben. Er erhielt jedenfalls ansatzweise Gelegenbheit,
die Theorie im Gegeniiber zu Gliedern der griechischen Kirche aus
Fleisch und Blut zu iiberpriifen. Die wichtigste Begegnung’ fand 1559,
kurz vor dem Tod des Reformators, statt. Ein serbischer Diakon kam
nach Wittenberg, vermutlich, um sich im Auftrag des Okumenischen
Patriarchen an Ort und Stelle ein Bild von der Umwilzung im Westen
zu machen. Er hielt sich ein halbes Jahr lang bei Melanchthon auf, und
sein Gastgeber nutzte die Gelegenheit, sich iiber die zeitgendssische
griechische Kirche berichten zu lassen. SchlieBlich gab er dem Diakon
das Augsburgische Bekenntnis in griechischer Ubersetzung fiir den
Patriarchen mit auf den Weg® — eine Ubersetzung, die bereits vorgele-
gen hatte’, von Melanchthon aber fiir den Adressaten am Bosporus
iberarbeitet worden war, und zwar vermutlich auch aufgrund der
Gespriche mit dem serbischen Gast. Wir werden darauf noch zuriick-
kommen.

Der Reformator erhielt keine Antwort mehr, wahrscheinlich
erreichte das Bekenntnis Konstantinopel gar nicht. Das sollte anderthalb
Jahrzehnte spiter anders sein, wiederum (1574) wurde es von einer
lutherischen Universititsstadt aus, Tiibingen, damals geistiges Zentrum
des Luthertums, auf den Weg zum Okumenischen Patriarchat
geschickt, und diesmal traf es ein. Ja, es rief einen mehrjihrigen theolo-

7 Wir gehen hier auf die Kontakte mit Antonios Eparchos und Jakobos Basili-
kos Herakleides nicht ein.

8 "EEopordynoig ti)g 6pl0ddEov miotews, Tovtéott dLdayflc xoLOTLAVLXS
npooeveydeioa Kapdhy 1d tdv pwpainv attorpdtopl avixntwtdry ... Confes-
sio fidei exhibita invictissimo Imperatori Carolo V Caesari Augusto in Comitiis
Augustae, anno MDXXX: Graece reddita a Paulo Dolscio Plauensi. Basel 1559. Sie
wurde aufgenommen in die «Acta et Scripta» (s.u. Anm. 10); da diese Ausgabe
leichter zuginglich ist, werden wir nach ihr zitieren. Melanchthons Begleitbrief an
den Okumenischen Patriarchen findet sich in CR 9,921-924 (Nr. 6825), und in
Martin Crusius, Turcograeciae libri octo. Basel 1584, 559.

° Dies wurde gegen weitverbreitete Erklirungsversuche anderer Art mit an
Sicherheit grenzender Wahrscheinlichkeit gezeigt durch die Rekonstruktion von G.
KReTsCHMAR, Die Confessio Augustana Graeca, in: KO 20 (1977), 11-39, und kann
bewiesen werden aufgrund einschligiger handschriftlicher Notizen des Tiibinger
Grizisten Martin Crusius, die ich in Kiirze verdffentlichen werde.



406 Reformation und Orthodoxie

gischen Schriftwechsel hervor!?, den ersten offiziellen lutherisch-ortho-
doxen Dialog und bis in unsere Zeit hinein den einzigen'!, denn an den
Auseinandersetzungen, die sich im 17. Jahrhundert abspielten, waren
auf evangelischer Seite reformierte Theologen beteiligt. Jener Dialog
wurde schlieBlich vom Okumenischen Patriarchen, Jeremias II., abge-
brochen: Mit den Lutheranern iiber Lehrfragen zu sprechen, habe
keinen Sinn. Allerdings kénne man in Freundschaft (piAla) verbunden
bleiben'? — eine trotz allem bemerkenswerte Aussage, wenn man die
Weise betrachtet, in der bekenntnisverschiedene Kirchen sonst, sei es
zwischen Ost und West, sei es innerhalb des Westens, miteinander
umzugehen pflegten.

IL.

Woriiber schrieb man sich in diesem theologischen Briefwechsel,
wo lagen die Gegensitze? Der Antwort, die der Patriarch!’® auf die
Confessio Augustana gab'?, entnahmen die Tiibinger sechs Kontrovers-

105, die griechischen Beitrige bei J. Karmires (Hg.), Tad Aoypotind xodl

Zupporrd Mvnueia tiig ’OpttoddEov Kadohxiic 'Exninoiag (i. F.: DkS) I. Athen
19602 (Nachdruck Graz 1968), 444-503; II. Graz 19682 (doppelte Paginierung, die die
der ersten Ausgabe [Athen 1953] miteinbezieht), 435 [515]-489 [569]; fiir die
Tiibinger Beitrige s. die «Acta et Scripta theologorum Wirtembergensium, et
Patriarchae Constantinopolitani D. Hieremiae: quae utrique ab anno MDLXXVI
usque ad annum MDLXXXI de Augustana Confessione inter se miserunt: Graece et
Latine ab iisdem theologis edita». Wittenberg 1584.
Deutsche Ubersetzung mit Kiirzungen von H. SCHAEDER, in: Wort und Mysterium.
Der Briefwechsel iiber Glauben und Kirche 1573 bis 1581 zwischen den Tiibinger
Theologen und dem Patriarchen von Konstantinopel. Hg. vom AuBenamt der EKD
(=Dokumente der Orthodoxen Kirche zur Okumenischen Frage 2). Witten 1958.
Englische Ubersetzung von G. Mastrantonis, Augsburg and Constantinople (=The
Archbishop Jakobos Library of Ecclesiastical and Historical Sources 7). Brookline
1982.

"1 Die Gespriche, die wenig spiter Metrophanes Kritopoulos mit lutherischen
Theologen fiithrte und die ihn dazu brachten, sein beriihmtes Bekenntnis zu verfas-
sen, hatten rein privaten Charakter.

12 DkS II 489[569]. Die Tiibinger schickten daraufhin noch eine letzte, kurze
Erwiderung (Acta 371-380).

13 Wir werden die griechischen Beitrige hier immer als die des Patriarchen
Jeremias II. ansprechen. Denn es waren zwar Leute seiner Umgebung, die sie
abfaBten, doch sie taten es in seinem Auftrag, und er machte sie sich — nach mehr

oder minder griindlicher Priifung — durch seine Unterschrift zu eigen.
14 DkS I 444-503.



Reformation und Orthodoxie 407

themen, denen fortan das Gesprich galt: die Themen Ausgang des
Heiligen Geistes; menschlicher Wille, Gnade und Glaube; Heilige und
Bilder; Monchtum; Sakramente; Schrift und Tradition!®.

Skizzieren wir kurz den jeweiligen Diskussionsstand!®: Die Frage
nach dem Ausgang des Heiligen Geistes, in der Reformation unumstrit-
ten, kommt im Augsburgischen Bekenntnis nicht vor. In die griechi-
sche Antwort darauf wird sie trotzdem aufgenommen!” — offenbar
konnte es fiir den Patriarchen auf dem Hintergrund der mittelalterlichen
Auseinandersetzungen mit Rom keinen Dialog mit einer anderen Kir-
che, zumindest einer westlichen, geben, in dem jenes Thema nicht
angesprochen worden wire. Die Gesichtspunkte, unter denen es zwi-
schen Tiibingen und Konstantinopel behandelt wird, sind denn auch
dieselben wie in den Streitigkeiten des Mittelalters: Erstens die Frage
nach dem verbindlichen Wortlaut des Nizinischen Glaubensbekenntnis-
ses. Jeremias lehnt, wie {iblich, das filioque als verbotenen Zusatz zu den
Aussagen der Viter von Nizia ab'®. Die Tiibinger halten ihm, wie im
Westen geliufig, schlicht vor Augen, dies Konzil habe gar nichts iiber
den Ausgang des Geistes gesagt!®, es habe also bereits eine Weiterent-
wicklung des Nizinum gegeben. Die Frage nach der processio Spiritus
Sancti kann demnach nicht formal mit dem Hinweis auf den Wortlaut
des Credo, sondern nur inhaltlich beantwortet werden. Jeremias lat im
Folgenden diesen ersten Gesichtspunkt zuriicktreten.

Die beiden anderen Aspekte sind inhaltlicher Art: Der Ausgang des
Geistes als Gegenstand der Lehre von der inneren Trinitit und das
Verhiltnis von Ausgang und 6konomischer Sendung der dritten trinita-
rischen Hypostase.

Die mittelalterlichen Kontroversen hatten sich vornehmlich mit der
ersten dieser beiden Fragen beschiftigt; die zweite war seltener aus-
driicklich thematisiert worden, und wenn, dann meist weniger breit. In

155. den AufriB ihrer ersten Antwort (Acta 147-199), von dem alle folgenden
Beitrige beider Seiten abhingig sind.

16 Es kann sich in diesem Vortrag naturgemiB nur um eine sehr knappe Skizze
handeln. Eine ausflihrliche Darstellung samt einer Untersuchung des historischen
Hintergrundes hoffe ich in Kiirze vorzulegen.

17 DkS 1 445.

'8 ibd.

19 Acta 159 mit dem Hinweis auf Sokrates’ Bericht von der Ersten Synode von
Nizia.



408 Reformation und Orthodoxie

dem Briefwechsel zwischen Tiibingen und Konstantinopel sind die
Gewichte umgekehrt verteilt. Die Lutheraner gehen auf die Argumente
des Patriarchen, die sich auf die innere Trinitit beziehen?’, nur beiliufig
ein und erkliren sie fiir rein spekulativ?!; das einzig angemessene
Vorgehen sei die Betrachtung der konomischen Relationen des Geistes
und der RiickschluB daraus??, und damit gelange man eben zum filio-
que. Hierauf gilt das ganze Bemiihen des Patriarchen dem Versuch, die
Unmoglichkeit dieses Riickschlusses zu beweisen, und das mit her-
kémmlichen Argumenten der byzantinischen Theologie: Er sagt das a
patre solo schon fiir die Sendung des Geistes aus®*; er schreibt, kono-
mische und innertrinitarische Relationen der Hypostasen hitten nichts
miteinander zu tun?*; er behauptet, der Heilige Geist kdnne sich, frei
von jeglicher 6konomischen Abhingigkeit, selbst senden®®; und er hilt
den Briefpartnern die palamitische Lehre vor, wonach Vater, Sohn und
Geist gar nicht in eigentiimlicher Weise nach auBlen titig werden, dies
vielmehr Sache der allen dreien gleichermaBlen zugehorigen gottlichen
Energien ist?®.

Der Schlagabtausch tiber das filioque bewegte sich in eingefahrenen
Bahnen. Das war bei dem zweiten Thema, «menschlicher Wille, Gnade
und Glaube», nicht der Fall. Was unter der Uberschrift «Rechtferti-
gungslehre» den theologischen Hauptstreitpunkt zwischen Reformation
und romischer Kirche bildete, war weder zwischen West und Ost noch
innerhalb des Ostens jemals Gegenstand von Auseinandersetzungen
gewesen — nicht zufillig, setzte diese Konzeption wie das, was sie
bekimpfte, doch ein theologisches Bewuftsein voraus, das von der
Wiederentdeckung der paulinischen Soteriologie durch Augustin
gepragt war.

20 DkS 11 438ft. [518ff.] pas.

21 Acta 272.288.

22 ibd. 160£.271.277 (Aa"). 278 (Aa").277 (Aaiij?).372.

23 DkS 11 438 [519] zu Joh. 16,14.

24 7. B. ibd. 435 [515]. 437 [517]. 438 [518]. 439 [519]. 484 [564] (an den letzten
beiden Stellen die als besonders durchschlagendes Argument fiir die Zusammen-
hanglosigkeit von 6konomischen und innertrinitarischen Relationen geltende Aus-
sage, auch der Geist sende ja schlieBlich den Sohn — wihrend doch wohl niemand
behaupten wolle, er zeuge ihn).

% ibd. 439 [519]. 484 [564].

%6 ibd. 437 [517]. 477 [557]. 478f. [558f.]. 480 [560].



Reformation und Orthodoxie 409

Ein gewisses Vorgefiihl von den Schwierigkeiten, die sich hier
ergeben mufBten, besal offenbar schon Melanchthon, als er die Confes-
sio Augustana Graeca liberarbeitete — ein Vorgefiihl, das wohl gleicher-
maBen von seinen patristischen Kenntnissen wie von den Gesprichen
mit dem Diakon aus Konstantinopel herriihrte. So bemiihte er sich,
Begriffe, die besonders stark in der innerwestlichen Diskussion verwur-
zelt waren, wie z. B. meritum oder satisfactio, durch profansprachliche,
biblische oder patristische Wendungen zu ersetzen; aus legi Dei satisfa-
cere wird etwa die Paraphrase «Gottes Gebote halten und ihn aus vollem
Herzen lieben»?’, aus meritum Christi kann «Erlésung» (&rolitom-
og), « Wohltat» (evepyeotia), «groBes Geschenk» (peyahodweia) oder
«heilsame, erlosende Wohltat» (owtiorov xal AmoAvToLxov eveQYE-
™pa)? und aus meritum hominis «gute Tat» (dyadotoynua, xoloxa-
vadomoria) werden?, u.v.a. m. Die Rechtfertigungslehre selbst samt
dem einschligigen Vokabular, nimlich iustificare, imputare, conscien-
tia, certitudo u. a., hielt er allerdings fiir unersetzlich und iiberdies nicht
fiir problematisch, da er sich hier auf die Paulusbriefe stiitzen konnte;
spricht doch schon der Apostel von dixaiwaoig, AoyiTeodar, ovveidn-
oig, PBePaiworc®.

Patriarch Jeremias warf den Lutheranern vor, in ihrer Lehre vom
Heil sola gratia, sola fide, per solum Christum?! spiele das Handeln des
Christen keine Rolle, sie verfochten einen toten Glauben und eine billige
Gnade®?. Demgegeniiber sei zu betonen, daB gerade nicht Christus
allein, sondern der Mensch im Zusammenwirken (ovvégyeia, ovppa-
xta) seines Willens und seiner eigenen Bemiithungen mit der Gnade
Gottes??, als zweiter Autor (ait10g)** das Heil erlange.

Die Tiibinger halten dagegen, natiirlich seien auch in ihren Augen
gute Werke notwendig, doch als Friichte des allein heilsvermittelnden

27 Acta 8.

28 ibd. 7.18.32.33.48.

29 ibd. 19.20.41.

30 Wie wichtig ihm die lupenreine Darstellung der Rechtfertigungslehre war,
zeigt die Tatsache, daB er hier — entgegen seinen sonstigen Bemiihungen, technische
Begriffe moglichst zu umschreiben — ein Kunstwort schuf: den Terminus dixavomo-
tla fiir iustificatio (ibd. 7.19.41.44).

31 ibd. 165ff. 297. 305. 308f. u.v.a.

32 DkS 1449. 450. 452. 453; 11 454f. [534f.] u.v.a.

33 ibd. 1451; 11 452 [532] u.a.

34 ibd. 1 453; s.a. II 487 [567].



410 Reformation und Orthodoxie

Glaubens?®®; denn Glaube diirfe nicht einfach als Fiirwahrhalten dogma-
tischer Sitze verstanden werden3®, sondern als Neubegriindung der
ganzen Person, die im Vertrauen auf die Annahme durch Gott kraft des
Siihnetodes Christi geschehe®’. Ganz abgesehen davon, daB der in
Stinde verstrickte Wille zur Zusammenarbeit mit Gott gar nicht fihig
sei, bevor ihn die Gnade verwandelt habe®®, mache die griechische
Lehre von der Mitursichlichkeit des Menschen bei seiner Erlosung
solches Vertrauen gerade unmdoglich, indem sie das Heil auch vom
Handeln des Menschen abhingig sehe; sei dies doch, zumal in den
Augen Gottes, niemals vollkommen®’.

Die Tibinger halten hier dem Briefpartner in Grundziigen die
reformatorische Kritik an der scholastischen Verdienstlehre vor. Sie
tibersehen dabei, daBl die griechische Theologie i. A. ein Interesse nicht
teilt, das sowohl fiir diese Lehre als auch fiir jene Kritik daran grundle-
gend ist: die Konzentration auf die Frage nach der Beurteilung des
Handelns durch Gott. Wohl spielt der Hinweis auf das Jiingste Gericht
in Jeremias’ Schreiben eine groBe Rolle*’, sind damit auch Themen wie
die Anerkennung der Werke durch Gott oder Zweifel und Zuversicht
des Siinders gegeben*!. Doch dieser Aussagenstrang steht unausgegli-
chen neben der Hauptmasse des dem Handeln des Christen gewidmeten
Materials. Hier geht es um den ProzeB der Heiligung, der allmihlichen
Verwandlung und Durchdringung durch die Gnade — ein Komplex, den
die Tiibinger in den Absatz iiber die Friichte der Rechtfertigung verwei-
sen —, und gilt das Leben nach dem Tod weniger als Folge eines
gottlichen Urteilsspruches denn als Fortsetzung und Kronung jenes
Prozesses.

Dasselbe unausgeglichene Nebeneinander wie in den Kapiteln iiber
«Wille, Gnade und Glaube» findet sich bei der Behandlung anderer
Themen, eben der Eschatologie*? oder der Lehre von der BuBie*’. Es

35 Acta 166.171f.

36 ibd. 166. 299.

37 ibd.

38 ibd. 163f. 297ff. 373f.

3 ibd. 169f. 308.

40 z. B. DkS I 447. 454. 457. 467; 11 458 [538].

41 ibd. I 454f. 449.

42 ygl. die Passagen iiber den Zwischenzustand nach dem Tod, ibd. 469f. 493.

43 vgl. das Verhiltnis von therapeutischem und juridischem Aspekt in den
Aussagen tiber die BuBe, z. B. ibd. 465. 466.



Reformation und Orthodoxie 411

scheint Patriarch Jeremias nicht zu stéren. Wenn die Riickfragen der
Tiibinger seine Aussagen wirklich hitten treffen sollen, dann hitten sie
zwei grundlegenden Problemen gelten miissen: zum einen dem Stellen-
wert der den abendlindischen Christen von frithester Zeit an so wichti-
gen juridischen Kategorien zur Deutung von Erlésung und Heil, zum
anderen Recht und Notwendigkeit der Systematisierung in der kirchli-
chen Lehre.

Auch der Widerspruch der Tiibinger zu den Aussagen des Patriar-
chen iiber die Heiligen steht in der Blickrichtung der reformatorischen
Kritik an der romischen Theorie und Praxis des Heiligendienstes: Sie
lehnen es ab, die Heiligen als Menschen zu betrachten, welche beson-
dere Verdienste erworben hitten und aufgrund dessen vermittelnd fiir
die Christen auf Erden eintreten konnten — dies diirfe man allein dem
Mittler Christus zuschreiben*.

Damit verzeichnen sie Jeremias Aussagen in derselben Perspektive
wie die des vorigen Kapitels. Zwar schreibt der Patriarch in der Tat, die
Heiligen seien Mittler (pueottar), nimlich indem sie Fiirsprache fiir die
Menschen einlegten, und deshalb miiten sie angerufen und verehrt
werden*. Doch sollen sie diese Stellung nicht als hervorragende, vor-
bildliche Individuen innehaben, sondern als Triger der Gnade, als
«Gotter der Gnade nach» (¥eoi xotd xdourv)*e. Christus selbst habe sie
zu «Heilsquellen» (mnyal owtioiot) bestimmt und sie wie auch ihre
Leichname, Griber, Reliquien und Bilder zu Gefilen der Gnade
gemacht*’ — dhnlich dem wasserspendenden Felsen beim Durchzug
Israels durch die Wiiste*®. Darum rufe man im eigentlichen Sinne auch
gar nicht die heiligen Minner und Frauen an, sondern die Gnade: Im
Grund sei sie es, die den Beter erhére*®. Dennoch kénnten Verehrung
und Gebet ihnen gegeniiber nur relativ (oxeTi®®g) sein, gebiihre sie
selbst der gottlichen Gnade nicht in derselben Weise wie Vater, Sohn
und Geist>’.

44 Acta 187. 189f. (dieser Absatz iiber die Heiligen ist bezeichnenderweise ein
Exkurs zu Ausfiihrungen iiber BuBe und Genugtuungen, s.ibd. 186. 190).

# DkS I 492f.; II 462 [542]. 463 [543]. 469 [549]. 488 [568].

46 ibd. 463 [546].

47 ibd. 462 [542]. 463 [543]. 488 [568).

8 ibd. 462 [542].

49 ibd. 1 492.

50 ibd.



412 Reformation und Orthodoxie

Die Mittelstellung, die der %@o1¢ hier zugeschrieben wird, liBt sich
nur auf dem Hintergrund der palamitischen Lehre von den gottlichen
Energien verstehen, welche Gott, aber doch nicht Gott im Sinne seines
Wesens und der trinitarischen Hypostasen sein sollen. Da die Tiibinger
diese Lehre nicht kannten, muBlten sie den springenden Punkt fiir eine
Auseinandersetzung mit dem Patriarchen verfehlen.

Auch Jeremias’ Auffassung von den kirchlichen Bildern ist weitge-
hend im Sinne der palamitischen Konzeption zu verstehen. Die Bilder
konnen und miissen verehrt werden, weil sie Gegenstinde sind, die die
gottliche Gnade erfiillt; solche Verehrung aber kommt ihnen nur relativ
zu, weil die Gnade zwar Gott, aber nicht mit dem Wesen Gottes oder
mit den trinitarischen Hypostasen identisch ist>!. Dieses Verstindnis
flieBt unabgegrenzt ineinander mit der platonischen Theorie, wonach
ein Bild am Urbild Anteil hat und deshalb die diesem gebiihrende
Verehrung jenem relativ zukommt>®? — ein Ineinander, wie es sich schon
bei Bildertheologen z.Z. des Bilderstreits findet. Den Tiibingern ist,
wie gesagt, die Energielehre nicht bekannt, und die platonische Theorie
ist ihnen nicht nachvollziehbar, so werfen sie dem Briefpartner schlicht
Vergétzung von Geschdpfen vor®® — ohne zu bemerken, daB er dies
gerade vermeidet und kritische Anfragen ihm nur gerecht wiirden,
wenn sie sich den theologischen Mitteln zuwendeten, mit denen er das
tut.

Zu keinem Thema prallen die Gegensitze von Anfang des Brief-
wechsels an so heftig aufeinander wie zum Thema Monchtum. Der
Patriarch sieht durch die einschligigen Aussagen der Confessio Augu-
stana nicht nur eine Gruppe innerhalb der Kirche in Frage gestellt,
sondern die Weise, in der allein eigentliches Christsein verwirklicht
werden koénne, das «engelhafte Leben» vollkommener Leidenschaftslo-
sigkeit®®. Die sich aus dieser Begriindung fiir das Ménchtum ergebende
Leibfeindlichkeit und Vernachlissigung aller sozialen und politischen
Belange® weisen die Tiibinger mit scharfen Worten zuriick: Der Kér-
per mit seinen Bediirfnissen stelle eine gute Einrichtung Gottes dar, und

51 ibd. 11 463 [543].

52 ibd. 1493 11 464 [544]. 466 [546]. 467 [547] u.a.

53 Acta 338. 340. 330 (hinsichtlich der Engel).

54 DKS 1487. 488, 497. 498; I 472 [552]. 474 [554[. 488 [568].

55 7. B. ibd. 1 488. 497f.; 11 453 [533]; 1 481f. (wo Jeremias auf CA 16, De rebus
civilibus, antwortet!).



Reformation und Orthodoxie 413

der Christ sei zum Dienst an der Gemeinschaft — und d.h. fiir sie de
facto durchweg in Ehe und Staat — geschaffen>¢. DaB sich solcher Dienst
in verschiedenen Lebensformen vollziechen kénne, kommt ihnen nicht
in den Sinn, nicht zuletzt eben darum, weil Jeremias’ Aussagen alle auf
dem Hintergrund des Apathieideals stehen. Gerade in dem Schematis-
mus aber, der nur eine wirklich angemessene Weise christlichen Lebens
gelten 1aBt, kommen beide Briefpartner unterhalb der inhaltlichen
Gegensitze iiberein®’.

Was die Auseinandersetzung iiber die Sakramente betrifft, so ist es
hier noch weniger moglich als bei den anderen Themen, alle Argumente
nachzuzeichnen; wir werden daher nicht auf die Behandlung der Riten
im einzelnen eingehen, sondern uns auf den Teil des Gesprichs
beschrinken, der der Lehre von den Sakramenten bzw. Mysterien im
Allgemeinen gilt. Hier sind zwei Punkete strittig, nimlich die duBere und
die innere Abgrenzung, d. h. die Zahl der Sakramente und der Umfang
der jeweils notwendigen Riten; beides hat seine Wurzel im Verstindnis
dessen, was nach Meinung der Briefpartner ein Sakrament bzw. Myste-
rion ist.

Die Tiibinger definieren ein Sakrament als von Gott eingesetzte
Verbindung seines Wortes mit duBerlich wahrnehmbaren Dingen,
wodurch eine iibersinnliche, gnadenhafte Gabe zugleich bezeichnet und
hervorgebracht wird; diese Kriterien sehen sie nur in zwei Fillen erfiillt,
bei Taufe und Abendmahl®®. D.h. nicht, alle anderen Einrichtungen,
die von der griechischen Kirche als Mysterien bezeichnet werden, seien
in ihren Augen beliebig gewesen, Bule, Ehe und Amt etwa hielten sie
durchaus flir gottgewollt, nur geniigten sie eben jenen Kriterien nicht.
Andernfalls misse man — was man durchaus tun kénne — die Definition
indern®’.

56 Acta 345. 195. 197. 376.

37 Das ist, was die Tiibinger betrifft, umso auffilliger, als die Abwehr mit dem
Méonchtum verbundener soteriologischer Anspriiche, die die Reformatoren der
ersten Generation auf dem Hintergrund der geschichtlichen Lage und z. T. auch ihrer
biographischen Erfahrungen zur riickhaltlosen Bekimpfung dieser Einrichtung
geflihrt hatte, in den Antworten der Tiibinger kaum noch eine Rolle spielt. Die
schopfungstheologische Begriindung von Recht und Ideal des biirgerlichen Lebens
steht ganz auf eigenen Fiiflen.

58 Acta 173. 326. 328.

5 ibd. 172.



414 Reformation und Orthodoxie

Patriarch Jeremias trigt eine sehr dhnliche Definition vor — iibrigens
die ilteste Bestimmung de sacramentis in genere, die es auf griechischer
Seite gibt. Danach sind Mysterien von der Schrift zu iibersinnlichen
Zwecken angeordnete Verbindungen bestimmter zeichenhafter Dinge
und bestimmter Worte; die Art der Verbindung wird als Verhiltnis von
Form und Materie gedeutet. Aus dieser Definition folge, daB es sieben
Mysterien gebe®.

Nun fiihrt Patriarch Jeremias, ohne sich dessen bewuBt zu sein, ein
in griechischen Kreisen heimisch gewordenes scholastisches Zitat an®!,
das sich von seinen iibrigen Aussagen zum Thema stark unterscheidet.
Als die Tiibinger ihm vorwerfen, mit den genannten Kriterien, vor
allem mit der Ruckfihrung auf die Schrift, komme man nie und
nimmer auf sieben Sakramente, stellt er schlicht fest, entscheidend sei
ohnehin nur, daB es diese Riten in der Kirche nun einmal gebe. Denn die
Gegenwart des Geistes in ihr befihige sie, neue Riten «ausfindig zu
machen» (£€Eevpeiv), wie etwa die Myronsalbung. Die Zahl der Myste-
rien ist damit, entsprechend dem Fortschritt (mooxémtelv) in der
Gnade, potentiell unendlich®?.

Das gilt nun nicht nur fiir ihre Zahl, sondern auch fiir den Umfang
der jeweiligen Riten selbst. Wihrend die Tiibinger Definition — ganz in
lateinischer Tradition und damit auch entsprechend Jeremias’ scholasti-
schem Zitat — es erlaubt, ein Minimum an zeremoniellen Bestandteilen
auszugrenzen, die filir ein Sakrament notwendig sind, hingt deren Fiille
fiir den Patriarchen davon ab, was nun einmal faktisch gewachsen ist.
So hilt er etwa der Ansicht seiner Briefpartner, die Ausgestaltung der
Abendmabhlsfeier sei fiir das Wesen des Sakraments ein Adiaphoron,
Unterschiede in diesem Punkt stinden der Kircheneinheit nicht im
Wege®, die Forderung entgegen, alle Christen miiten die Liturgie
feiern wie die Gemeinde in Konstantinopel®*.

80 DkS I 457.

615.]. Darrouzks, Textes synodaux cypriotes, in: REB 37 (1979), 46; D.
WENDEBOURG, Mysterion und Sakrament. Zu einigen frithen Zeugnissen scholasti-
scher Einfliisse auf die griechische Theologie, in: Unser ganzes Leben Christus
unserem Gott iiberantworten. Festschrift Fairy v. Lilienfeld. Hg. P. Hauptmann,
Gottingen 1982, 289.

62 DkS II 460 [540].

3 Acta 193. 320.

64 DkS I 476.



Reformation und Orthodoxie 415

Bei einem Gutteil der genannten Punkte steht im Hintergrund der
unterschiedlichen Ansichten auf beiden Seiten ein jeweils unterschiedli-
ches Verhailtnis zur kirchlichen Tradition. Das letzte Thema des Brief-
wechsels bringt also nur auf einen Nenner, was fiir die ganze Auseinan-
dersetzung iiber weite Strecken hin bestimmend ist.

Die Positionen der Tiibinger und des Patriarchen lassen sich
anschaulich in zwei Bildern zusammenfassen, die sie selbst vorbringen.
Die Lutheraner schreiben, die bisherige kirchliche Uberlieferung gleiche
einem FluBbett, durch welches das Evangelium seinen Lauf genommen
habe, nicht ohne dall es vom Schlamm des Bettes, je linger, je mehr,
getriibt worden sei®. Statt den Schlamm fiir verbindlich zu erkliren,
wie Jeremias es ihrer Meinung nach tut, hitten theologische Lehrer und
Prediger die Aufgabe, der Verkiindigung wieder zur Reinheit der
Quelle zu verhelfen. Voraussetzung dieses Standpunktes ist es, daf sich
das Evangelium in voller Klarheit und Eindeutigkeit ermitteln 1aBt. Das
legen die Tiibinger mit den Argumenten der Lehre von den affectiones
scripturae sacrae (auctoritas, claritas, sufficientia, efficacia) dar, die die
lutherische Orthodoxie entwickelte®.

Patriarch Jeremias dagegen bezeichnet die kirchliche Uberlieferung
«gleichsam als zweite Sonne» (0t wep Eregog Hilog), die, weil sie in
demselben Heiligen Geist leuchte wie das Evangelium, ebenfalls volle
Verbindlichkeit besitze®”. D. h. konkret, jeder Christ miisse den Lehren
und Kanones der Okumenischen und der Lokalkonzile, den Aussagen
der Kirchenviter und der liturgischen Uberlieferung der griechischen
Kirche folgen®. Das seien die festgefiigten Mauern, innerhalb deren
sich die Griechen immer gehalten hitten®®. Die Tiibinger aber besiBen
leider einen Verstand, der «nie stillestehe» (000¢€ totatal mwg Hudv 1
dudvora), nie mit dem Tradierten zufrieden sei und immer nach Neuem
strebe’’.

Die Zuriickweisung alles «Neuen» ist nicht nur inhaltliches, son-
dern auch methodisches Prinzip der Beitrige Jeremias’. Er will die alte
Wahrheit nicht einmal mit eigenen, neuen Worten sagen — so die im Stil

65 Acta 154.

66 ibd. 149ff. 265f. 268.

67 DkS 1 444.

68 ibd. 443. 476; 11 475 [555].
69 ibd. 457 [537).

70 ibd. 476 [556].



416 Reformation und Orthodoxie

der zeitgendssischen theologischen Traktate des Westens geschriebenen
Antworten der Tiibinger —, vielmehr mdochte er den Briefpartnern
méglichst nur Zitate aus der Uberlieferung seiner Kirche vortragen.

I11.

Wo aber lassen sich verbindliche Zitate finden? Die Schwierigkeit
liegt darin, daB sich zu kaum einem der im Briefwechsel zwischen
Tiibingen und Konstantinopel erdrterten Themen Texte anfiihren las-
sen, in denen die griechische Kirche verbindliche Losungen vorgeschrie-
ben hitte, d.h. Entscheidungen der fiir solche Verbindlichkeit in ihren
Augen zustindigen Instanzen, der Okumenischen Konzile. Und selbst
wenn man den Bereich des Verbindlichen so weit fa3t, wie der Patriarch
es tut, und alle LebensiduBerungen seiner Kirche aus den patristischen
Jahrhunderten einbezieht, 1iBt sich doch nicht iibersehen, daB3 viele der
in der Korrespondenz angesprochenen Fragen, zumindest so, wie die
Tiibinger sie stellten, in der griechischen Theologie tiberhaupt nie
erortert worden waren. Der Bereich, in dem sie systematisch-theologi-
sche Aussagen entwickelt hatte, d.h. Aussagen schluBfolgernder Art,
die in einem systematischen Zusammenhang mit allen anderen stehen
sollen, hielt sich in engen Grenzen, im Wesentlichen in den Grenzen der
Gotteslehre und Christologie bis hin zum Palamismus des vierzehnten
Jahrhunderts. Kaum beriihrt wurden von dieser Art theologischen
Denkens Themen wie die Soteriologie im engeren Sinne, Ekklesiologie
und Sakramentenlehre, Themen also, die in der lateinischen Christen-
heit schon sehr frith und vollends im Mittelalter Gegenstand systema-
tisch-theologischer Bemiihungen waren.

D. h. nicht, diese Themen seien in der griechischen Theologie nicht
vorgekommen. Doch war dies fast durchweg im Rahmen von Ethik
und Spiritualitit, der Liturgie und ihrer Auslegung und der kirchlichen
Gesetzgebung der Fall. So ist es kein Zufall, daB3 das iiberwiegende
Material in Patriarch Jeremias’ Antworten an die Tiibinger Schriften aus
diesen Bereichen entnommen ist. Da finden sich denn Ausschnitte, zum
Teil seitenlange Ausschnitte, aus Liturgie und Liturgickommentaren,
erbaulichen Anweisungen, Kanones, hagiographischen Erzihlungen
u.d. Gewil wird hier nicht in Zungen gesprochen, werden vielmehr
Aussagen iiber Gott und Mensch gemacht, ein bestimmtes Verstindnis
beider und ihres Verhiltnisses zueinander vorausgesetzt; deshalb lassen



Reformation und Orthodoxie 417

sich solche Texte mit systematisch-theologischen Aussagen vermitteln,
Argumente flir Sachdiskussionen daraus gewinnen. Doch eine solche
Vermittlung miiite, unter Berticksichtigung der Eigenart der zitierten
Vorlage, erst geleistet werden, und dies geschieht in dem Briefwechsel
nicht. Die Zitate stehen vielmehr einfach neben der auf dem Hinter-
grund der mittelalterlichen lateinischen Theologie gewachsenen syste-
matischen Argumentation der Tibinger, irgendwie aus dem Umbkreis
des jeweiligen Themas genommen und mehr oder weniger auf
bestimmte Fragen zugespitzt. So gleichen die griechischen Antworten
streckenweise einer Abfolge von Photographien, die nicht scharf aufge-
nommen sind und bei denen das Auge sich vergeblich bemiiht, feste
Konturen zu entdecken; die Tiibinger beziehen sie dann kurzerhand auf
Brennpunkte, die sie von der eigenen Behandlung des jeweiligen The-
mas her gewohnt sind.

Machen wir das an einem extremen, aber keineswegs einzigartigen
Beispiel deutlich: Patriarch Jeremias antwortet auf den dreizehnten
Artikel der Confessio Augustana, «Vom Gebrauch der Sakramente»,
indem er anhand seitenlanger Zitate von Nikolaos Kabasilas einfach die
Gottliche Liturgie beschreibt’!. Die Tiibinger verstehen die Zitate als
scholastische Abhandlung iiber das MeBopfer’? und wenden sich in
diesem Sinn dagegen’® — ein Vorwurf, mit dem der Patriarch sowenig
anfangen kann, daB er darauf mit keinem Wort eingeht’#. Dieser Fall ist
deshalb extrem, weil Jeremias, CA 13 gegeniiber offenbar vollig unsi-
cher, auf jede interpretatorische Zuspitzung seines Zitats verzichtet und
so dem Bekenntnis im Grunde genommen gar nicht antwortet und weil
auf der anderen Seite die Tiibinger von sich aus eine solche Zuspitzung
zur dogmatischen These vornehmen, ohne nach der Eigenart des zitier-
ten Textes zu fragen.

71 ibd. 1 471-476 (mit Einschiiben).

72 Man kénnte einwerfen, daBl Kabasilas in der Tat als erster byzantinischer
Theologe unter westlichem EinfluBl eine Theorie des MeBopfers entwickelte, die
Tiibinger also keine fremde Perspektive an seinen Kommentar herantriigen. Doch
die entsprechenden Passagen 148t Jeremias fast restlos aus (vgl. a.u. Anm. 74).

73 Acta 191f.

74 Es ist auffillig, daB Jeremias sich auch zur Ablehnung des MeBopfers in der
Confessio Augustana (CA 24) nicht duBBert — entscheidend ist ihm die Darstellung des
ganzen Weges Christi in der Liturgie, innerhalb deren dem Opfertod zwar eine
besondere, doch durchaus keine alles andere in den Schatten stellende Bedeutung
zukommt.



418 Reformation und Orthodoxie

Aber es sind nicht immer erst die Tiibinger, die an Jeremias’
Vorlagen Schwerpunkte und Perspektiven herantragen, welche
urspriinglich nicht deren eigene sind, oft tut es der Patriarch bereits
selbst, etwa wenn er die Ausfiihrungen seiner Briefpartner iiber die
Rechtfertigung mit Zitaten aus der Uberlieferung zu Spiritualitit und
Ethik kritisiert’”> oder wenn er der Ansicht der Lutheraner iiber die
sakramentale BuBe Anweisungen des vierten Jahrhunderts zur monasti-
schen BuBseelsorge entgegenstellt’®. Am stirksten schon in sich auf eine
Auseinandersetzung mit den Tiibingern zugeschnitten ist sein Material,
wo es bereits auf eine Auseinandersetzung mit dem Westen zuriickgeht,
z.B. in den Fragen des filioque oder des Taufritus’’; hier lagen Argu-
mente, 1. A. Zitate, bereit, die sich nahtlos in die neue Auseinanderset-
zung libertragen lieBen, weil sie im Gegeniiber zu einem Gesprichspart-
ner entwickelt worden waren, der dem neuen Briefpartner glich. Die
groBte Gemeinsamkeit in der Argumentationsstruktur ergibt sich
bezeichnenderweise, wo der Patriarch die schon erwihnte scholastische
Definition der Sakramente zitiert. Hier sprechen beide Seiten nun
wirklich eine sehr ihnliche Sprache, auch wenn die Tibinger sich
ablehnend iuBern. Doch ist es kein Zufall, daBl die scholastischen
Argumente, wie gezeigt, in Jeremias’ tibrige Aussagen iiber die Myste-
rien nicht integriert sind.

IV.

Seit dem vergangenen Jahrhundert gibt es unter orthodoxen Theo-
logen eine ausfiihrliche Diskussion, wie die sog. «Orthodoxen Bekennt-
nisschriften» zu beurteilen seien, d.h. die Stellungnahmen hoher Kleri-
ker und Gremien der Orthodoxen Kirche, die im Gegentiber zur
Reformation entstanden sind und viele der hier erorterten Fragen auf-
nehmen, ja sie zum Teil sogar mit theologischen Mitteln zu losen
versuchen, die im Westen entwickelt worden waren. Von der Meinung,
sie seien ebenso verbindlich wie die Entscheidungen der Okumenischen

75 z. B. DkS II 453 [533]ff. (Joseph Bryennios, Chrysostomos und wohl noch
anderen entnommen).

76 ibd. I 465. 494 (Basilius entnommen).

7 ibd. 448. 463; 11 459 [539].



Reformation und Orthodoxie 419

Konzile’®, bis zu der Auffassung, sie seien Dokumente von bestenfalls
historischem Wert”?, finden sich alle moglichen Antworten auf jene
Frage. Das Pendel scheint nun allerdings je linger je mehr zu einer
abwertenden Sicht auszuschlagen. Berithmt-beriichtigt ist die Formulie-
rung des bekanntesten Reprisentanten dieser Sicht, Florovsky, die
Bekenntnisschriften seien Ausdruck einer «Pseudomorphose», einer
Uberlagerung, wenn nicht gar Verfilschung der orthodoxen Wahrheit
durch die theologische Perspektive und die Kategorien des Westens®’.
Dieser Westen leide an der Krankheit des «schwankenden Gedan-
kens»8!, dem Aufkommen immer neuer Fragen, in die ihn das Verhiing-
nis einer «besondere[n] Geschichtsentwicklung hineingedringt» habe®?,
und ebendieselbe Krankheit habe in den Bekenntnisschriften angesetzt,
auch den Osten zu «vergiften»®?. Deshalb miisse er sich von ihnen 16sen
und zur «unverinderliche[n] Wahrheit der viterlichen Orthodoxie»
zuriickkehren®.

Unter den verschiedenen Bekenntnisschriften werden die Antwor-
ten des Patriarchen Jeremias an die Tiibinger am mildesten beurteilt.

78 So im vergangenen Jahrhundert Rhosses, @gpeldderg doypatirai *Agyai
g "Avatolxis 'Exxinotag 59 (nach G. Gavin, Some aspects of Contemporary
Greek Orthodox Thought. Milwaukee-London 1923, 29f.; das Buch selbst habe ich
leider nicht auffinden kénnen.)

79 Neben Florovsky (s.u.) z. B. J. Karocirou (Die Titigkeit der Orthodoxen
Kirche bei ihrer ersten Begegnung mit der Reformation (Ein Beitrag zum Verstind-
nis der neueren Auffassungen), in: EE@ZII 6 (1961), 101): Die Bekenntnisschriften
seien nur «zeit- und situationsgebundene theologische Gebilde des orthodoxen
BewuBtseins» in seinem Selbsterhaltungskampf. Auf derselben Linie stellt H.S.
Arvisatos (Eroffnungsrede zum Ersten KongreB fiir Orthodoxe Theologie (1936),
in: ders. (Hg.), Procés-Verbaux du Premier Congrés de Théologie Orthodoxe a
Athénes (19. Nov.—6. Dec. 1936. Athen 1939,76) fest, «daB heute kein orthodoxer
Theologe mit wirklich unbeeintrichtigtem orthodoxen Gewissen je zugeben koénnte,
daB jene Bekenntnisse ... die echte orthodoxe Anschauung und Lehre wiederge-
ben». Zwischen beiden Extrempositionen finden sich mit unterschiedlichen Nuan-
cierungen Theologen wie Mesoloras, Androutsos und Karmires.

80 G. FLorovsky, Westliche Einfliisse in der russischen Theologie, in: Alivisatos
(Hg.), Procés-Verbaux 219. 222. 225. 229, ausgehend von entsprechenden « Uberla-
gerungserscheinungen» im Bereich der russischen Theologie.

81 jbd. 231.

82 ibd. 230 in einer Formulierung von N. GiLarov-PraTONOV, die Florovsky
«jedenfalls vom psychologischen Standpunkt aus gesehen» zustimmend zitiert, die
aber seinen eigenen vorausgehenden Gedanken nicht nur unter psychologischem,
sondern auch unter geschichtstheologischem Gesichtspunkt entspricht.

8 ibd. 231.

84 ibd.



420 Reformation und Orthodoxie

Der Virus der «Pseudomorphose» habe ihn kaum bertihrt. Nicht allein,
dalB er, anders als es im 17. Jahrhundert der Fall sein sollte, nur wenige
Begriffe und Argumentationsformen des Westens iibernahm. Vor allem
sei er auf die Fragen der Lutheraner fast gar nicht eingegangen, habe er
darauf nur «vorbei und oberflichlich» geantwortet®. Eine solche Hal-
tung konne nur als «Teilnahmslosigkeit» bezeichnet werden, gerade
derartige Teilnahmslosigkeit aber sei ein Zeichen ungebrochenen ortho-
doxen GlaubensbewuBtseins gegeniiber den neuen westlichen Entwick-
lungen gewesen®®.

Wir finden hier Jeremias’ eigene Entgegensetzung von «nie stilleste-
hendem Verstand» und «festgefiigten Mauern der Uberlieferung» wie-
der. Doch entspricht sie zumindest in dieser Form gar nicht seinem noch
tiberhaupt einem mdglichen theologischen Vorgehen. Dabei ist die
Tatsache noch von geringerem Belang, dall der Patriarch selbst gele-
gentlich Aussagen und Formulierungen vorbringt, die jiinger sind als
die Lehren und Wendungen der patristischen Zeit, etwa scholastisches
Gut zur Sakramentenlehre oder palamitische Gedankensplitter. Schwe-
rer wiegt, daf3 er die zitierten dlteren Texte den Fragen der Briefpartner
tiberhaupt aussetzt und sie — ob mit oder ohne Erfolg — Probleme 16sen
1aBt, auf die hin sie zum groBten Teil nicht entworfen sind. Damit aber
indern sie ihren Charakter und werden selbst «neu», die Lage, in der sie
nicht zumindest auch im Kontext jener Probleme standen, liBt sich
nicht wiederherstellen. Wenn etwa die Frage nach dem fiir ein Sakra-
ment notwendigen rituellen Minimum im Gegeniiber zu anderen Kir-
chen einmal aufgetreten ist, wire der bloBe zitierende Riickgriff auf
einen faktischen liturgischen Vollzug entweder selbst die Angabe solch
eines Minimums — so bei Jeremias — oder die Verdringung jener Frage,
keinesfalls aber die Wiederholung eines Zustandes, in dem sie noch gar
nicht gestellt war. Dasselbe gilt fiir tiberlieferte Aussagen zu Spiritualitit
und Ethik, wenn sie der Frage nach der HeilsgewiBheit ausgesetzt
werden, oder auch flir die Rezitation des Credo von 381, wenn das
innertrinitarische Verhiltnis von Sohn und Geist denn nun einmal zum
Diskussionsthema geworden ist. In all diesen Fillen steht die Antwort
nicht schon durch die Frage fest, muB sie vielmehr erst nach inhaltlichen
Kriterien erhoben werden; doch 148t sich eben die Frage nicht dadurch

8 ibd. 230 wieder Zitat Gilarov-Platonov.
8 ibd. Zitat desselben zu einem Parallelphinomen im Bereich der russischen
Kirchengeschichte.



Reformation und Orthodoxie 421

ungeschehen machen, daB man Texte zitiert, die sie noch nicht kannten,
sondern diese Texte geraten in einen neuen Zusammenhang und werden
insofern verandert.

Die hier vor sich gehende hermeneutische Verschiebung ist nichts
Neues in der Kirchengeschichte, sie ergab sich z. B. schon zur Zeit des
Ersten Okumenischen Konzils: Christologische Aussagen, die sich im
dritten Jahrhundert machen lieBen, gewannen im Rahmen der Fragestel-
lungen des vierten einen anderen Charakter und waren nicht mehr
einfach nachzusprechen, als habe es diese Fragestellungen nie gegeben.
Ein neues Gegeniiber, ein neuer historischer Kontext erlaubt keiner
Aussage «Teilnahmslosigkeit», erlaubt es keinem Theologen, den Ver-
stand «stillestehen» zu lassen. Und deshalb lieB sich bei allem Mangel an
systematischer Zuspitzung und trotz aller MiBBdeutungen ja doch eine
Auseinandersetzung zwischen Tibingen und Konstantinopel in Rede
und Widerrede iiber identifizierbare Punkte nachzeichnen.

Und wenn solche Teilnahmslosigkeit, solche Ruhe des Verstandes
nicht unmoglich wire — wire sie erstrebenswert? Sie wire es in dem
Mafe, in dem sich das Erstarren der Geschichte wiinschen lieBe, und in
der Tat gibt ja Florovsky der Weiterentwicklung der Geschichte, die
neue Fragen hervorgetrieben habe, die Schuld an der «Krankheit» der
westlichen Theologie und an den «Ansteckungserscheinungen» der
Orthodoxen Bekenntnisschriften. Bis zu einem bestimmten Punkt, dem
Ende der patristischen Zeit, sollen die Tatsache geschichtlicher Verin-
derung und das entsprechende theologische Wachstum positiv zu
bewerten sein, wie es auch in Jeremias’ Bild von der zweiten Sonne zum
Ausdruck kommt. Gegeniiber allem aber, was sich seitdem an Neuem
ereignet hat und noch ereignet, kénnte sich der Christ demnach nur
provisorisch, teilnahmslos verhalten oder, wenn er mehr tite als das,
weil sich provisorisch und teilnahmlos nicht leben 1i8t, dann miiBite er
dabei auf theologische Kategorien verzichten. Sollten die Ostlichen
Bekenntnisschriften, wie immer man ihre Aussagen im einzelnen beur-
teilen mag, nicht Ausdruck der Tatsache sein, dal weite und maBgebli-
che Kreise der Orthodoxen Kirche einen solchen Verzicht nicht leisten
wollten?

Indessen, auch Florovsky will nicht einfach «aus der Gegenwart
oder aus der Geschichte verschwinden, vom Schlachtfeld abtreten».
BloBe Ablehnung der «Pseudomorphose» und der ihr zugrundeliegen-
den westlichen Theologie geniige nicht mehr, vielmehr miisse der
orthodoxe Christ das westliche Denken «iiberwinden», indem er «alle



422 Reformation und Orthodoxie

westlichen Schwierigkeiten und Anfechtungen erfiihle und erleide»; nur
so konne die orthodoxe Theologie «auf die westlichen Fragen aus den
Tiefen ihrer ununterbrochenen Erfahrungen ... antworten und den
Schwankungen des westlichen Gedankens die unverinderliche Wahrheit
der viterlichen Orthodoxie gegeniiberstellen»®”. M.a. W., es bleibt
dabei, daB die geschichtliche Weiterentwicklung der Kirche, die sich nur
im Westen ereignet habe, als beklagenswertes Verhingnis gilt, das
riickgingig zu machen ist. Dies aber nicht mehr durch «Teilnahmslosig-
keit» und «Oberflichlichkeit», sondern durch die Uberwindung von
innen her.

Es ist nun allerdings zweifelhaft, ob eine Teilnahme, die von
vorneherein unter negativem Vorzeichen steht, sich nicht nur graduell
von der Verweigerung des Gesprichs unterscheidet. Anders ausge-
driickt, ist es tiberhaupt moglich, auf die Fragen eines anderen einzuge-
hen, wenn zuvor bereits feststeht, daB sie nie hitten aufgeworfen
werden diirfen? Auf jeden Fall kann es zu einer Teilnahme im Sinne
einer Sachdiskussion nicht kommen, weil dadurch die Legitimitit der
behandelten Fragen anerkannt wiirde. Damit aber ist einer Antwort,
wie Florovsky sie als Grundlage der «Uberwindung» verficht, der
Boden entzogen. Soll solch eine Antwort aber doch gegeben werden,
dann ist derselbe Vorgang unvermeidlich, der sich an den Schriften des
Patriarchen Jeremias beobachten 1iBt: Die «unverinderliche Wahrheit
der viterlichen Orthodoxie» wird in einen neuen Zusammenhang gera-
ten und nicht unverindert bleiben, sondern selbst «neu» werden.

Die westlichen Kirchen haben auf den Vorwurf der «Neuerung»
immer allergisch reagiert. Rom bemiihte sich um den Aufweis, dieselbe
alte Uberlieferung auf seiner Seite zu haben, die die Griechen fiir sich
beanspruchten — man denke etwa an die ausgiebigen Kirchenviterver-
gleiche auf dem Konzil von Florenz. Auch die Reformation lief diesen
Anspruch, jedenfalls was die Trinititslehre und die Christologie betrifft,
nicht einfach fallen. Vor allem aber verwies sie auf das Evangelium von
der Erlosung durch Christus im Glauben, daBl das idlter sei als alle
kirchliche Tradition. So setzen die Tiibinger Jeremias’ Zitaten aus der
Uberlieferung exegetische Beweisginge entgegen. Nun ist aber offen-
sichtlich, da man in dieselben hermeneutischen Schwierigkeiten gerit
wie der Patriarch, wenn man das biblische Material allein unter dem
Gesichtspunkt des Alters wiirdigt. Gilt doch auch fiir diese alten Texte,

87 ibd. 231.



Reformation und Orthodoxie 423

daB sie einen neuen Charakter gewinnen, wenn sie in eine neue Lage mit
ihren Fragen hineinsprechen.

Indessen, ist die allergische Reaktion auf das Attribut «neu» eigent-
lich gerechtfertigt? Hat es im Rahmen christlicher Theologie nicht eher
einen positiven Klang? Die Umgebung Jesu wunderte sich iiber seine
«neue, vollmichtige Rede» (Mk 1,27). Als «vollmichtig» erwies sich
diese Rede offenbar darin, daB sie in die Lage ihrer Horer eingriff und sie
veranderte; das aber vermochte sie nur deshalb, weil sie neu war,
wihrend alle bisherige, «alte» Rede teilnahmslos und unwirksam geblie-
ben war. So schreibt auch die Konkordienformel, die letzte lutherische
Bekenntnisschrift — an der iibrigens Patriarch Jeremias’ Briefpartner
zum Teil rege beteiligt waren — dem Evangelium von Christus Neuheit
zu, insofern es von den jeweils Lebenden immer wieder neu verstanden
und ausgelegt werde®®. Demnach gibt es keine Phase der Geschichte mit
ihren Problemen und Fragestellungen, der das Evangelium «teilnahms-
los» gegeniiberstinde; wo und wann immer es verkiindigt wird, wird es
zur Anrede Christi an seine Horer, und die Verinderung, der es sich
dadurch aussetzt, ist gerade Ausdruck seiner fortdauernden Vollmacht.
Man konnte diesen Sachverhalt auch pneumatologisch formulieren:
Nichts anderes bedeutet es ja, wenn es im Glaubensbekenntnis heif}t,
credo in Spiritum Sanctum vivificantem.

Kime man auf diesem Hintergrund nicht zu einem véllig relativi-
stischen Kirchenverstindnis? Oder anders gefragt — welchen Sinn hitte
unter solchen Voraussetzungen iiberhaupt die Reformation gehabt?
Reformation wire dann nichts anderes gewesen als das Unternehmen,
zum alleinigen Prinzip der Kirche in ihrer Lehre und Struktur zu
erheben, was faktisch immer und {iberall, um das Lutherzitat vom
Beginn abzuwandeln: was in Rom, in Wittenberg und Tiibingen, unter
Tiirken, Persern und Tataren Christen zu Christen macht.

8 FC Epitome. Vom summarischen Begriff, BSELK 769, 34ff. Allerdings
trigt auch fiir die Konkordienformel die Herausforderung der Theologie durch
geschichtliche Verinderungen ein negatives Vorzeichen: Es ist die Notwendigkeit,
jeweils auftretenden hiretischen Meinungen entgegenzutreten. Geboten ist aber eben
nicht die Verweigerung gegeniiber den jeweiligen Fragen, sondern daB8 der Theologe
sich aufsie einldBt und falsche Antworten abwehrt. Die richtigen Antworten werden
damit zu neuen, im Rahmen der jeweiligen geschichtlichen Situation gegebenen
(quomodo singulis temporibus sacrae litterae in articulis controversiis in ecclesia Dei a
doctoribus, qui tum vixerunt, intellectae et explicatae fuerunt [ibd. 34-37]) Zeugnis-

sen der evangelischen Wahrheit (testes veritatis [FC SD, Vom summarischen
Begriff, ibd. 839,3]).






	Reformation und Orthodoxie

