
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 30 (1983)

Heft: 3

Artikel: Reformation und Orthodoxie

Autor: Wendebourg, Dorothea

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761283

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761283
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dorothea Wendebourg

Reformation und Orthodoxie

Das erste ökumenische Gespräch zwischen der evangelisch-lutherischen
und der griechischen Kirche (1574—1581)*

I.

Die Reformation war ein Ereignis im Rahmen der westlichen

Kirchengeschichte. Der christliche Osten, schon seit langem nur noch

punktuell in Kontakt mit der Entwicklung im Westen und seit der

Eroberung Konstantinopels durch die Türken fast völlig isoliert, wurde
von ihr nicht berührt, ja nahm sie kaum zur Kenntnis1. Und für die

Reformatoren ihrerseits war das Gebiet, auf dem sie sich zur Neuordnung

berufen sahen, allein der Bereich der römischen Kirche. Das heißt

nun aber nicht, diese Männer, jedenfalls die der Wittenberger Reformation

- die Schweizer waren hier weniger interessiert -, hätten kein
Bewußtsein davon gehabt, daß sich die Christenheit weiter erstreckt als

die Kirche West- und Mitteleuropas. Bei Luther finden sich von Anfang
seines Wirkens an immer wieder Hinweise auf den christlichen Osten.
Sie haben einerseits polemischen Charakter — man vergleiche etwa die

Leipziger Disputation mit Eck (1519): Daß es in Rußland, auf dem

*Gastvortrag, der am 30.5.1983 an der kath.-theol. Fakultät der Universität
Freiburg/Schweiz gehalten wurde.

1 Ausnahmen gab es in den Randgebieten Balkan, venezianisches Reich, Polen
und östlicher Ostseeraum.



404 Reformation und Orthodoxie

Balkan und in Asien Christen gebe, die dem Papst nicht unterständen
und viele Bräuche und Lehren der römischen Kirche nicht teilten, führe
den Universalitätsanspruch dieser Kirche bereits empirisch und historisch

ad absurdum - sie sei eine Partikularkirche, nicht die tota ecclesia

Christi, und könne schon deshalb ihre Eigentümlichkeiten nicht für
heilsverbindlich erklären. Oder wolle man etwa behaupten, es habe

früher in den östlichen Patriarchaten keine wahren Christen gegeben?2

Ja, es gebe sie heute noch unter «Türcken/Persen, Tattern»3.

Der Hinweis auf die östlichen Kirchen der Vergangenheit und

Gegenwart ist aber nun nicht nur taktischer Art. Er entspringt zugleich
einem theologischen Axiom: Die Kirche ist katholisch4, d.h. sie ist

weltumspannend, der umfassende Herrschaftsbereich Christi. Schon
deshalb könne niemand der Meinung sein, das Königreich Christi lasse

sich auf das kleine Rom, auf die westliche Hälfte Europas reduzieren

(«An putas regnum Christi in Rhomam coactum, cuius sunt omnes
fines terrae, ps. II et XXI?»)5.

Das Kirchenverständnis, das sich hier äußert, ist sehr wenig an
institutionellen und dogmatischen Fragen orientiert. Wo immer das

Evangelium in Predigt, Taufe und Abendmahl verkündigt wird, da

kann es gar nicht anders sein, als daß Christus durch sein Wort im Geist
Gemeinden begründet. Die Reformatoren besaßen kaum konkrete
Kenntnisse von den östlichen Kirchen, und was sie, meist aus Quellen
der Vergangenheit, darüber wußten, bedachten sie zum Teil mit heftiger

Kritik. Doch wie die Zurückweisung vieler Züge der römischen
Kirche für sie nicht bedeutete, die wahre Kirche sei hier untergegangen,
wie sie vielmehr überzeugt blieben, diese Kirche sei nur in Gefangenschaft

geraten, da sich trotz allem Christi Wort und Sakrament immer
einen Weg gebahnt und gläubige Christen erweckt und genährt hätten6,

2 WA 2, 199,31-33; 236,11-17; 225,5-9; 225,35-226,1.
3 So am Schluß der Schrift «Vom Abendmahl Christi. Bekenntnis» von 1528

(WA 26,506).
4 WA 2,279,15-21; 26,505, 30ff; 50,283,8; 636,lOf.
5 WA 2,236,14-17; vgl. auch die Confessio Augustana, die in derselben

Perspektive zwischen «gemeiner christlichen» und «römischer Kirchen» (ecclesia catho-
lica und ecclesia Romana) unterscheidet (BSELK 83c 1).

6 Vgl. den programmatischen Titel der Schrift «De captivitate Babylonica
ecclesiae praeludium» (WA 6,489); s.a. WA 39/3, 346,29; 26,64,4; 40/3, 421,14;
44,401,28; 6,501,35f.; 39/2, 171,16f.



Reformation und Orthodoxie 405

ebenso konnten Kritik und Unkenntnis im Verhältnis zur östlichen
Christenheit jene Zuversicht nicht erschüttern.

Für Melanchthon sollte es nicht bei Quellenstudien und axiomati-
schen Aussagen bleiben. Er erhielt jedenfalls ansatzweise Gelegenheit,
die Theorie im Gegenüber zu Gliedern der griechischen Kirche aus

Fleisch und Blut zu überprüfen. Die wichtigste Begegnung7 fand 1559,

kurz vor dem Tod des Reformators, statt. Ein serbischer Diakon kam
nach Wittenberg, vermutlich, um sich im Auftrag des Ökumenischen
Patriarchen an Ort und Stelle ein Bild von der Umwälzung im Westen

zu machen. Er hielt sich ein halbes Jahr lang bei Melanchthon auf, und
sein Gastgeber nutzte die Gelegenheit, sich über die zeitgenössische

griechische Kirche berichten zu lassen. Schließlich gab er dem Diakon
das Augsburgische Bekenntnis in griechischer Übersetzung für den

Patriarchen mit auf den Weg8 - eine Übersetzung, die bereits vorgelegen

hatte9, von Melanchthon aber für den Adressaten am Bosporus
überarbeitet worden war, und zwar vermutlich auch aufgrund der

Gespräche mit dem serbischen Gast. Wir werden darauf noch
zurückkommen.

Der Reformator erhielt keine Antwort mehr, wahrscheinlich
erreichte das Bekenntnis Konstantinopel gar nicht. Das sollte anderthalb

Jahrzehnte später anders sein, wiederum (1574) wurde es von einer
lutherischen Universitätsstadt aus, Tübingen, damals geistiges Zentrum
des Luthertums, auf den Weg zum Ökumenischen Patriarchat

geschickt, und diesmal traf es ein. Ja, es rief einen mehrjährigen theolo-

7 Wir gehen hier auf die Kontakte mit Antonios Eparchos und Jakobos Basili-
kos Herakleides nicht ein.

8 'E|o|j,okÔYT)aiç tfjg ôqOoôôçou jiiotecqç, Touxécm öiöa/fj? XQicmavixijç
jiooo£V£X"&eüaa KaoöXq) tô> tcöv §co|xatcov avcoxgcrtoQi dvixTpcotdrup Confes-
sio fîdei exhibita invictissimo Imperatori Carolo V Caesari Augusto in Comitiis
Augustae, anno MDXXX: Graece reddita a Paulo Dolscio Plauensi. Basel 1559. Sie
wurde aufgenommen in die «Acta et Scripta» (s.u. Anm. 10); da diese Ausgabe
leichter zugänglich ist, werden wir nach ihr zitieren. Melanchthons Begleitbrief an
den ökumenischen Patriarchen findet sich in CR 9,921-924 (Nr. 6825), und in
Martin Crusius, Turcograeciae libri octo. Basel 1584, 559.

9 Dies wurde gegen weitverbreitete Erklärungsversuche anderer Art mit an
Sicherheit grenzender Wahrscheinlichkeit gezeigt durch die Rekonstruktion von G.
Kretschmar, Die Confessio Augustana Graeca, in: KO 20 (1977), 11-39, und kann
bewiesen werden aufgrund einschlägiger handschriftlicher Notizen des Tübinger
Gräzisten Martin Crusius, die ich in Kürze veröffentlichen werde.



406 Reformation und Orthodoxie

gischen Schriftwechsel hervor10, den ersten offiziellen lutherisch-orthodoxen

Dialog und bis in unsere Zeit hinein den einzigen11, denn an den

Auseinandersetzungen, die sich im 17.Jahrhundert abspielten, waren
auf evangelischer Seite reformierte Theologen beteiligt. Jener Dialog
wurde schließlich vom Ökumenischen Patriarchen, Jeremias II.,
abgebrochen: Mit den Lutheranern über Lehrfragen zu sprechen, habe

keinen Sinn. Allerdings könne man in Freundschaft (cpikia) verbunden
bleiben12 - eine trotz allem bemerkenswerte Aussage, wenn man die
Weise betrachtet, in der bekenntnisverschiedene Kirchen sonst, sei es

zwischen Ost und West, sei es innerhalb des Westens, miteinander

umzugehen pflegten.

II.

Worüber schrieb man sich in diesem theologischen Briefwechsel,

wo lagen die Gegensätze? Der Antwort, die der Patriarch13 auf die
Confessio Augustana gab14, entnahmen die Tübinger sechs Kontrovers-

10 s. die griechischen Beiträge bei J. Karmires (Hg.), Tà AoyttoiTixa »tat
2vnßoXixa Mvr)(teîa Tfjç 'Opik>ô6|ov Kaho).ixf|Ç 'Exy.Xqataç (i. F.: DkS) I. Athen
I9602 (Nachdruck Graz 1968), 444-503; II. Graz 19682 (doppelte Paginierung, die die
der ersten Ausgabe [Athen 1953] miteinbezieht), 435 [515]—489 [569]; fur die
Tübinger Beiträge s. die «Acta et Scripta theologorum Wirtembergensium, et
Patriarchae Constantinopolitani D. Hieremiae: quae utrique ab anno MDLXXVI
usque ad annum MDLXXXI de Augustana Confessione inter se miserunt: Graece et
Latine ab iisdem theologis édita». Wittenberg 1584.
Deutsche Übersetzung mit Kürzungen von H. Schaeder, in: Wort und Mysterium.
Der Briefwechsel über Glauben und Kirche 1573 bis 1581 zwischen den Tübinger
Theologen und dem Patriarchen von Konstantinopel. Hg. vom Außenamt der EKD
(=Dokumente der Orthodoxen Kirche zur Ökumenischen Frage 2). Witten 1958.

Englische Übersetzung von G. Mastrantonis, Augsburg and Constantinople (=The
Archbishop Jakobos Library of Ecclesiastical and Historical Sources 7). Brookline
1982.

11 Die Gespräche, die wenig später Metrophanes Kritopoulos mit lutherischen
Theologen führte und die ihn dazu brachten, sein berühmtes Bekenntnis zu verfassen,

hatten rein privaten Charakter.
12 DkS II 489[569]. Die Tübinger schickten daraufhin noch eine letzte, kurze

Erwiderung (Acta 371-380).
13 Wir werden die griechischen Beiträge hier immer als die des Patriarchen

Jeremias II. ansprechen. Denn es waren zwar Leute seiner Umgebung, die sie

abfaßten, doch sie taten es in seinem Auftrag, und er machte sie sich - nach mehr
oder minder gründlicher Prüfung - durch seine Unterschrift zu eigen.

14 DkS I 444-503.



Reformation und Orthodoxie 407

themen, denen fortan das Gespräch galt: die Themen Ausgang des

Heiligen Geistes; menschlicher Wille, Gnade und Glaube; Heilige und
Bilder; Mönchtum; Sakramente; Schrift und Tradition15.

Skizzieren wir kurz den jeweiligen Diskussionsstand16: Die Frage
nach dem Ausgang des Heiligen Geistes, in der Reformation unumstritten,

kommt im Augsburgischen Bekenntnis nicht vor. In die griechische

Antwort darauf wird sie trotzdem aufgenommen17 - offenbar
konnte es für den Patriarchen aufdem Hintergrund der mittelalterlichen
Auseinandersetzungen mit Rom keinen Dialog mit einer anderen Kirche,

zumindest einer westlichen, geben, in dem jenes Thema nicht
angesprochen worden wäre. Die Gesichtspunkte, unter denen es

zwischen Tübingen und Konstantinopel behandelt wird, sind denn auch
dieselben wie in den Streitigkeiten des Mittelalters: Erstens die Frage
nach dem verbindlichen Wortlaut des Nizänischen Glaubensbekenntnisses.

Jeremias lehnt, wie üblich, das filioque als verbotenen Zusatz zu den

Aussagen der Väter von Nizäa ab18. Die Tübinger halten ihm, wie im
Westen geläufig, schlicht vor Augen, dies Konzil habe gar nichts über
den Ausgang des Geistes gesagt19, es habe also bereits eine Weiterentwicklung

des Nizänum gegeben. Die Frage nach der processio Spiritus
Sancti kann demnach nicht formal mit dem Hinweis auf den Wortlaut
des Credo, sondern nur inhaltlich beantwortet werden. Jeremias läßt im
Folgenden diesen ersten Gesichtspunkt zurücktreten.

Die beiden anderen Aspekte sind inhaltlicher Art: Der Ausgang des

Geistes als Gegenstand der Lehre von der inneren Trinität und das

Verhältnis von Ausgang und ökonomischer Sendung der dritten trinita-
rischen Hypostase.

Die mittelalterlichen Kontroversen hatten sich vornehmlich mit der

ersten dieser beiden Fragen beschäftigt; die zweite war seltener
ausdrücklich thematisiert worden, und wenn, dann meist weniger breit. In

15 s. den Aufriß ihrer ersten Antwort (Acta 147-199), von dem alle folgenden
Beiträge beider Seiten abhängig sind.

16 Es kann sich in diesem Vortrag naturgemäß nur um eine sehr knappe Skizze
handeln. Eine ausfuhrliche Darstellung samt einer Untersuchung des historischen
Hintergrundes hoffe ich in Kürze vorzulegen.

17 DkS I 445.
18 ibd.
19 Acta 159 mit dem Hinweis auf Sokrates' Bericht von der Ersten Synode von

Nizäa.



408 Reformation und Orthodoxie

dem Briefwechsel zwischen Tübingen und Konstantinopel sind die

Gewichte umgekehrt verteilt. Die Lutheraner gehen auf die Argumente
des Patriarchen, die sich auf die innere Trinität beziehen20, nur beiläufig
ein und erklären sie für rein spekulativ21; das einzig angemessene
Vorgehen sei die Betrachtung der ökonomischen Relationen des Geistes

und der Rückschluß daraus22, und damit gelange man eben zum filio-
que. Hierauf gilt das ganze Bemühen des Patriarchen dem Versuch, die

Unmöglichkeit dieses Rückschlusses zu beweisen, und das mit
herkömmlichen Argumenten der byzantinischen Theologie: Er sagt das a

patre solo schon für die Sendung des Geistes aus23; er schreibt, ökonomische

und innertrinitarische Relationen der Hypostasen hätten nichts
miteinander zu tun24; er behauptet, der Heilige Geist könne sich, frei

von jeglicher ökonomischen Abhängigkeit, selbst senden25; und er hält
den Briefpartnern die palamitische Lehre vor, wonach Vater, Sohn und
Geist gar nicht in eigentümlicher Weise nach außen tätig werden, dies

vielmehr Sache der allen dreien gleichermaßen zugehörigen göttlichen
Energien ist26.

Der Schlagabtausch über das filioque bewegte sich in eingefahrenen
Bahnen. Das war bei dem zweiten Thema, «menschlicher Wille, Gnade

und Glaube», nicht der Fall. Was unter der Überschrift «Rechtferti-
gungslehre» den theologischen Hauptstreitpunkt zwischen Reformation
und römischer Kirche bildete, war weder zwischen West und Ost noch
innerhalb des Ostens jemals Gegenstand von Auseinandersetzungen

gewesen - nicht zufällig, setzte diese Konzeption wie das, was sie

bekämpfte, doch ein theologisches Bewußtsein voraus, das von der

Wiederentdeckung der paulinischen Soteriologie durch Augustin
geprägt war.

20 DkS II 438ff. [518ff.] pas.
21 Acta 272.288.
22 ibd. 160f.271.277 (Aar). 278 (Aav).277 (Aaiijr).372.
23 DkS II 438 [519] zu Joh. 16,14.
24 z.B. ibd. 435 [515], 437 [517], 438 [518], 439 [519], 484 [564] (an den letzten

beiden Stellen die als besonders durchschlagendes Argument für die Zusammen-
hanglosigkeit von ökonomischen und innertrinitarischen Relationen geltende Aussage,

auch der Geist sende ja schließlich den Sohn - während doch wohl niemand
behaupten wolle, er zeuge ihn).

25 ibd. 439 [519]. 484 [564].
26 ibd. 437 [517], 477 [557], 478f. [558f.]. 480 [560].



Reformation und Orthodoxie 409

Ein gewisses Vorgefühl von den Schwierigkeiten, die sich hier
ergeben mußten, besaß offenbar schon Melanchthon, als er die Confes-
sio Augustana Graeca überarbeitete - ein Vorgefühl, das wohl gleichermaßen

von seinen patristischen Kenntnissen wie von den Gesprächen
mit dem Diakon aus Konstantinopel herrührte. So bemühte er sich,

Begriffe, die besonders stark in der innerwestlichen Diskussion verwurzelt

waren, wie z. B. meritum oder satisfactio, durch profansprachliche,
biblische oder patristische Wendungen zu ersetzen; aus legi Dei satisfa-

cere wird etwa die Paraphrase «Gottes Gebote halten und ihn aus vollem
Herzen lieben»27, aus meritum Christi kann «Erlösung» (ajtoXtiXQü)-

oiç), «Wohltat» (eheQYEOi'a), «großes Geschenk» (peyakoôooQta) oder
«heilsame, erlösende Wohltat» (aojxf|Oiov xai otJtokuxQixöv evzgye-
TT|[i,a)28 und aus meritum hominis «gute Tat» (àyaffoijQyrjpa, xakoxa-
yaôwtotïa) werden29, u. v. a. m. Die Rechtfertigungslehre selbst samt
dem einschlägigen Vokabular, nämlich iustificare, imputare, conscien-

tia, certitudo u. a., hielt er allerdings für unersetzlich und überdies nicht
für problematisch, da er sich hier auf die Paulusbriefe stützen konnte;
spricht doch schon der Apostel von ôixafcooiç, LoyfÇecrôm, owefôr)-
aiç, ßEßaftüoig30.

Patriarch Jeremias warf den Lutheranern vor, in ihrer Lehre vom
Heil sola gratia, sola fide, per solum Christum31 spiele das Handeln des

Christen keine Rolle, sie verfochten einen toten Glauben und eine billige
Gnade32. Demgegenüber sei zu betonen, daß gerade nicht Christus
allein, sondern der Mensch im Zusammenwirken (auvÉQyeia, auppa-
Xtct) seines Willens und seiner eigenen Bemühungen mit der Gnade

Gottes33, als zweiter Autor (ai'xioç)34 das Heil erlange.
Die Tübinger halten dagegen, natürlich seien auch in ihren Augen

gute Werke notwendig, doch als Früchte des allein heilsvermittelnden

27 Acta 8.
28 ibd. 7.18.32.33.48.
29 ibd. 19.20.41.
30 Wie wichtig ihm die lupenreine Darstellung der Rechtfertigungslehre war,

zeigt die Tatsache, daß er hier - entgegen seinen sonstigen Bemühungen, technische
Begriffe möglichst zu umschreiben - ein Kunstwort schuf: den Terminus ôtxcuojto-
lïa für iustificatio (ibd. 7.19.41.44).

31 ibd. 165ff. 297. 305. 308f. u.v.a.
32 DkS I 449. 450. 452. 453; II 454f. [534f.] u.v.a.
33 ibd. 1451; II 452 [532] u.a.
34 ibd. I 453; s. a. II 487 [567].



410 Reformation und Orthodoxie

Glaubens35; denn Glaube dürfe nicht einfach als Fürwahrhalten dogmatischer

Sätze verstanden werden36, sondern als Neubegründung der

ganzen Person, die im Vertrauen auf die Annahme durch Gott kraft des

Sühnetodes Christi geschehe37. Ganz abgesehen davon, daß der in
Sünde verstrickte Wille zur Zusammenarbeit mit Gott gar nicht fähig
sei, bevor ihn die Gnade verwandelt habe38, mache die griechische
Lehre von der Mitursächlichkeit des Menschen bei seiner Erlösung
solches Vertrauen gerade unmöglich, indem sie das Heil auch vom
Handeln des Menschen abhängig sehe; sei dies doch, zumal in den

Augen Gottes, niemals vollkommen39.
Die Tübinger halten hier dem Briefpartner in Grundzügen die

reformatorische Kritik an der scholastischen Verdienstlehre vor. Sie

übersehen dabei, daß die griechische Theologie i. A. ein Interesse nicht
teilt, das sowohl für diese Lehre als auch für jene Kritik daran grundlegend

ist: die Konzentration auf die Frage nach der Beurteilung des

Handelns durch Gott. Wohl spielt der Hinweis auf das Jüngste Gericht
in Jeremias' Schreiben eine große Rolle40, sind damit auch Themen wie
die Anerkennung der Werke durch Gott oder Zweifel und Zuversicht
des Sünders gegeben41. Doch dieser Aussagenstrang steht unausgeglichen

neben der Hauptmasse des dem Handeln des Christen gewidmeten
Materials. Hier geht es um den Prozeß der Heiligung, der allmählichen

Verwandlung und Durchdringung durch die Gnade - ein Komplex, den
die Tübinger in den Absatz über die Früchte der Rechtfertigung verweisen

-, und gilt das Leben nach dem Tod weniger als Folge eines

göttlichen Urteilsspruches denn als Fortsetzung und Krönung jenes
Prozesses.

Dasselbe unausgeglichene Nebeneinander wie in den Kapiteln über
«Wille, Gnade und Glaube» findet sich bei der Behandlung anderer

Themen, eben der Eschatologie42 oder der Lehre von der Buße43. Es

35 Acta 166.171f.
36 ibd. 166. 299.
37 ibd.
38 ibd. 163f. 297ff. 373f.
39 ibd. 169f. 308.
40 z. B. DkS I 447. 454. 457. 467; II 458 [538],
41 ibd. I 454f. 449.
42 vgl. die Passagen über den Zwischenzustand nach dem Tod, ibd. 469f. 493.
43 vgl. das Verhältnis von therapeutischem und juridischem Aspekt in den

Aussagen über die Buße, z. B. ibd. 465. 466.



Reformation und Orthodoxie 411

scheint Patriarch Jeremias nicht zu stören. Wenn die Rückfragen der

Tübinger seine Aussagen wirklich hätten treffen sollen, dann hätten sie

zwei grundlegenden Problemen gelten müssen: zum einen dem Stellenwert

der den abendländischen Christen von frühester Zeit an so wichtigen

juridischen Kategorien zur Deutung von Erlösung und Heil, zum
anderen Recht und Notwendigkeit der Systematisierung in der kirchlichen

Lehre.

Auch der Widerspruch der Tübinger zu den Aussagen des Patriarchen

über die Heiligen steht in der Blickrichtung der reformatorischen
Kritik an der römischen Theorie und Praxis des Heiligendienstes: Sie

lehnen es ab, die Heiligen als Menschen zu betrachten, welche besondere

Verdienste erworben hätten und aufgrund dessen vermittelnd für
die Christen auf Erden eintreten könnten - dies dürfe man allein dem
Mittler Christus zuschreiben44.

Damit verzeichnen sie Jeremias Aussagen in derselben Perspektive
wie die des vorigen Kapitels. Zwar schreibt der Patriarch in der Tat, die

Heiligen seien Mittler (peaÏTai), nämlich indem sie Fürsprache für die
Menschen einlegten, und deshalb müßten sie angerufen und verehrt
werden4'. Doch sollen sie diese Stellung nicht als hervorragende,
vorbildliche Individuen innehaben, sondern als Träger der Gnade, als

«Götter der Gnade nach» (Ueoi xaxà yâQiv)46. Christus selbst habe sie

zu «Heilsquellen» (arriyotl awxfjQtoi) bestimmt und sie wie auch ihre
Leichname, Gräber, Reliquien und Bilder zu Gefäßen der Gnade

gemacht47 - ähnlich dem wasserspendenden Felsen beim Durchzug
Israels durch die Wüste48. Darum rufe man im eigentlichen Sinne auch

gar nicht die heiligen Männer und Frauen an, sondern die Gnade: Im
Grund sei sie es, die den Beter erhöre49. Dennoch könnten Verehrung
und Gebet ihnen gegenüber nur relativ (oxexixtoç) sein, gebühre sie

selbst der göttlichen Gnade nicht in derselben Weise wie Vater, Sohn
und Geist50.

44 Acta 187. 189f. (dieser Absatz über die Heiligen ist bezeichnenderweise ein
Exkurs zu Ausfuhrungen über Buße und Genugtuungen, s. ibd. 186. 190).

45 DkS I 492f.; II 462 [542], 463 [543], 469 [549]. 488 [568].
46 ibd. 463 [546].
47 ibd. 462 [542], 463 [543]. 488 [568],
48 ibd. 462 [542],
49 ibd. I 492.
50 ibd.



412 Reformation und Orthodoxie

Die Mittelstellung, die der xoqiç hier zugeschrieben wird, läßt sich

nur auf dem Hintergrund der palamitischen Lehre von den göttlichen
Energien verstehen, welche Gott, aber doch nicht Gott im Sinne seines

Wesens und der trinitarischen Hypostasen sein sollen. Da die Tübinger
diese Lehre nicht kannten, mußten sie den springenden Punkt für eine

Auseinandersetzung mit dem Patriarchen verfehlen.
Auch Jeremias' Auffassung von den kirchlichen Bildern ist weitgehend

im Sinne der palamitischen Konzeption zu verstehen. Die Bilder
können und müssen verehrt werden, weil sie Gegenstände sind, die die

göttliche Gnade erfüllt; solche Verehrung aber kommt ihnen nur relativ

zu, weil die Gnade zwar Gott, aber nicht mit dem Wesen Gottes oder

mit den trinitarischen Hypostasen identisch ist51. Dieses Verständnis
fließt unabgegrenzt ineinander mit der platonischen Theorie, wonach
ein Bild am Urbild Anteil hat und deshalb die diesem gebührende
Verehrung jenem relativ zukommt52 - ein Ineinander, wie es sich schon
bei Bildertheologen z. Z. des Bilderstreits findet. Den Tübingern ist,
wie gesagt, die Energielehre nicht bekannt, und die platonische Theorie
ist ihnen nicht nachvollziehbar, so werfen sie dem Briefpartner schlicht

Vergötzung von Geschöpfen vor53 - ohne zu bemerken, daß er dies

gerade vermeidet und kritische Anfragen ihm nur gerecht würden,
wenn sie sich den theologischen Mitteln zuwendeten, mit denen er das

tut.

Zu keinem Thema prallen die Gegensätze von Anfang des

Briefwechsels an so heftig aufeinander wie zum Thema Mönchtum. Der
Patriarch sieht durch die einschlägigen Aussagen der Confessio Augustana

nicht nur eine Gruppe innerhalb der Kirche in Frage gestellt,
sondern die Weise, in der allein eigentliches Christsein verwirklicht
werden könne, das «engelhafte Leben» vollkommener Leidenschaftslosigkeit54.

Die sich aus dieser Begründung für das Mönchtum ergebende
Leibfeindlichkeit und Vernachlässigung aller sozialen und politischen
Belange55 weisen die Tübinger mit scharfen Worten zurück: Der Körper

mit seinen Bedürfnissen stelle eine gute Einrichtung Gottes dar, und

51 ibd. II 463 [543],
52 ibd. I 493 II 464 [544], 466 [546], 467 [547] u. a.
53 Acta 338. 340. 330 (hinsichtlich der Engel).
54 DkS I 487. 488. 497. 498; II 472 [552], 474 [554[. 488 [568],
55 z. B. ibd. I 488. 497f.; II 453 [533]; 1481f. (wo Jeremias auf CA 16, De rebus

civilibus, antwortet!).



Reformation und Orthodoxie 413

der Christ sei zum Dienst an der Gemeinschaft - und d. h. für sie de

facto durchweg in Ehe und Staat - geschaffen56. Daß sich solcher Dienst
in verschiedenen Lebensformen vollziehen könne, kommt ihnen nicht
in den Sinn, nicht zuletzt eben darum, weil Jeremias' Aussagen alle auf
dem Hintergrund des Apathieideals stehen. Gerade in dem Schematismus

aber, der nur eine wirklich angemessene Weise christlichen Lebens

gelten läßt, kommen beide Briefpartner unterhalb der inhaltlichen
Gegensätze überein57.

Was die Auseinandersetzung über die Sakramente betrifft, so ist es

hier noch weniger möglich als bei den anderen Themen, alle Argumente
nachzuzeichnen; wir werden daher nicht auf die Behandlung der Riten
im einzelnen eingehen, sondern uns auf den Teil des Gesprächs
beschränken, der der Lehre von den Sakramenten bzw. Mysterien im
Allgemeinen gilt. Hier sind zwei Punkte strittig, nämlich die äußere und
die innere Abgrenzung, d. h. die Zahl der Sakramente und der Umfang
der jeweils notwendigen Riten; beides hat seine Wurzel im Verständnis
dessen, was nach Meinung der Briefpartner ein Sakrament bzw. Myste-
rion ist.

Die Tübinger definieren ein Sakrament als von Gott eingesetzte

Verbindung seines Wortes mit äußerlich wahrnehmbaren Dingen,
wodurch eine übersinnliche, gnadenhafte Gabe zugleich bezeichnet und

hervorgebracht wird; diese Kriterien sehen sie nur in zwei Fällen erfüllt,
bei Taufe und Abendmahl58. D.h. nicht, alle anderen Einrichtungen,
die von der griechischen Kirche als Mysterien bezeichnet werden, seien

in ihren Augen beliebig gewesen, Buße, Ehe und Amt etwa hielten sie

durchaus für gottgewollt, nur genügten sie eben jenen Kriterien nicht.
Andernfalls müsse man - was man durchaus tun könne - die Definition
ändern59.

56 Acta 345. 195. 197. 376.
57 Das ist, was die Tübinger betrifft, umso auffälliger, als die Abwehr mit dem

Mönchtum verbundener soteriologischer Ansprüche, die die Reformatoren der
ersten Generation aufdem Hintergrund der geschichtlichen Lage und z. T. auch ihrer
biographischen Erfahrungen zur rückhaltlosen Bekämpfung dieser Einrichtung
gefuhrt hatte, in den Antworten der Tübinger kaum noch eine Rolle spielt. Die
schöpfungstheologische Begründung von Recht und Ideal des bürgerlichen Lebens
steht ganz auf eigenen Füßen.

58 Acta 173. 326. 328.
59 ibd. 172.



414 Reformation und Orthodoxie

Patriarch Jeremias trägt eine sehr ähnliche Definition vor - übrigens
die älteste Bestimmung de sacramentis in genere, die es auf griechischer
Seite gibt. Danach sind Mysterien von der Schrift zu übersinnlichen
Zwecken angeordnete Verbindungen bestimmter zeichenhafter Dinge
und bestimmter Worte; die Art der Verbindung wird als Verhältnis von
Form und Materie gedeutet. Aus dieser Definition folge, daß es sieben

Mysterien gebe60.

Nun fuhrt Patriarch Jeremias, ohne sich dessen bewußt zu sein, ein
in griechischen Kreisen heimisch gewordenes scholastisches Zitat an61,

das sich von seinen übrigen Aussagen zum Thema stark unterscheidet.
Als die Tübinger ihm vorwerfen, mit den genannten Kriterien, vor
allem mit der Rückführung auf die Schrift, komme man nie und
nimmer auf sieben Sakramente, stellt er schlicht fest, entscheidend sei

ohnehin nur, daß es diese Riten in der Kirche nun einmal gebe. Denn die

Gegenwart des Geistes in ihr befähige sie, neue Riten «ausfindig zu
machen» (I|suqeüv), wie etwa die Myronsalbung. Die Zahl der Mysterien

ist damit, entsprechend dem Fortschritt (jtQOXÔJtxsiv) in der
Gnade, potentiell unendlich62.

Das gilt nun nicht nur für ihre Zahl, sondern auch für den Umfang
der jeweiligen Riten selbst. Während die Tübinger Definition — ganz in
lateinischer Tradition und damit auch entsprechend Jeremias' scholastischem

Zitat - es erlaubt, ein Minimum an zeremoniellen Bestandteilen

auszugrenzen, die für ein Sakrament notwendig sind, hängt deren Fülle
für den Patriarchen davon ab, was nun einmal faktisch gewachsen ist.
So hält er etwa der Ansicht seiner Briefpartner, die Ausgestaltung der
Abendmahlsfeier sei für das Wesen des Sakraments ein Adiaphoron,
Unterschiede in diesem Punkt ständen der Kircheneinheit nicht im
Wege63, die Forderung entgegen, alle Christen müßten die Liturgie
feiern wie die Gemeinde in Konstantinopel64.

60 DkS I 457.
61 s.J. Darrouzès, Textes synodaux cypriotes, in: REB 37 (1979), 46; D.

Wendebourg, Mysterion und Sakrament. Zu einigen frühen Zeugnissen scholastischer

Einflüsse auf die griechische Theologie, in: Unser ganzes Leben Christus
unserem Gott überantworten. Festschrift Fairy v. Lilienfeld. Hg. P. Hauptmann,
Göttingen 1982, 289.

62 DkS II 460 [540],
63 Acta 193. 320.
64 DkS I 476.



Reformation und Orthodoxie 415

Bei einem Gutteil der genannten Punkte steht im Hintergrund der
unterschiedlichen Ansichten auf beiden Seiten ein jeweils unterschiedliches

Verhältnis zur kirchlichen Tradition. Das letzte Thema des

Briefwechsels bringt also nur auf einen Nenner, was fur die ganze
Auseinandersetzung über weite Strecken hin bestimmend ist.

Die Positionen der Tübinger und des Patriarchen lassen sich
anschaulich in zwei Bildern zusammenfassen, die sie selbst vorbringen.
Die Lutheraner schreiben, die bisherige kirchliche Überlieferung gleiche
einem Flußbett, durch welches das Evangelium seinen Lauf genommen
habe, nicht ohne daß es vom Schlamm des Bettes, je länger, je mehr,
getrübt worden sei65. Statt den Schlamm für verbindlich zu erklären,
wie Jeremias es ihrer Meinung nach tut, hätten theologische Lehrer und
Prediger die Aufgabe, der Verkündigung wieder zur Reinheit der

Quelle zu verhelfen. Voraussetzung dieses Standpunktes ist es, daß sich
das Evangelium in voller Klarheit und Eindeutigkeit ermitteln läßt. Das

legen die Tübinger mit den Argumenten der Lehre von den affectiones

scripturae sacrae (auctoritas, claritas, sufficientia, efficacia) dar, die die
lutherische Orthodoxie entwickelte66.

Patriarch Jeremias dagegen bezeichnet die kirchliche Überlieferung
«gleichsam als zweite Sonne» (oia jteq etëooç pkioç), die, weil sie in
demselben Heiligen Geist leuchte wie das Evangelium, ebenfalls volle
Verbindlichkeit besitze67. D. h. konkret, jeder Christ müsse den Lehren
und Kanones der Ökumenischen und der Lokalkonzile, den Aussagen
der Kirchenväter und der liturgischen Überlieferung der griechischen
Kirche folgen68. Das seien die festgefugten Mauern, innerhalb deren
sich die Griechen immer gehalten hätten69. Die Tübinger aber besäßen

leider einen Verstand, der «nie stillestehe» (obôé (axaxai jtwç v|icl)v f|

ôiâvoia), nie mit dem Tradierten zufrieden sei und immer nach Neuem
strebe70.

Die Zurückweisung alles «Neuen» ist nicht nur inhaltliches,
sondern auch methodisches Prinzip der Beiträge Jeremias'. Er will die alte

Wahrheit nicht einmal mit eigenen, neuen Worten sagen —so die im Stil

65 Acta 154.
66 ibd. 149ff. 265f. 268.
67 DkS I 444.
68 ibd. 443. 476; II 475 [555].
69 ibd. 457 [537],
70 ibd. 476 [556],



416 Reformation und Orthodoxie

der zeitgenössischen theologischen Traktate des Westens geschriebenen
Antworten der Tübinger -, vielmehr möchte er den Briefpartnern
möglichst nur Zitate aus der Überlieferung seiner Kirche vortragen.

III.

Wo aber lassen sich verbindliche Zitate finden? Die Schwierigkeit
hegt darin, daß sich zu kaum einem der im Briefwechsel zwischen

Tübingen und Konstantinopel erörterten Themen Texte anführen
lassen, in denen die griechische Kirche verbindliche Lösungen vorgeschrieben

hätte, d. h. Entscheidungen der für solche Verbindlichkeit in ihren

Augen zuständigen Instanzen, der Ökumenischen Konzile. Und selbst

wenn man den Bereich des Verbindlichen so weit faßt, wie der Patriarch
es tut, und alle Lebensäußerungen seiner Kirche aus den patristischen
Jahrhunderten einbezieht, läßt sich doch nicht übersehen, daß viele der
in der Korrespondenz angesprochenen Fragen, zumindest so, wie die

Tübinger sie stellten, in der griechischen Theologie überhaupt nie
erörtert worden waren. Der Bereich, in dem sie systematisch-theologische

Aussagen entwickelt hatte, d. h. Aussagen schlußfolgernder Art,
die in einem systematischen Zusammenhang mit allen anderen stehen

sollen, hielt sich in engen Grenzen, im Wesentlichen in den Grenzen der
Gotteslehre und Christologie bis hin zum Palamismus des vierzehnten

Jahrhunderts. Kaum berührt wurden von dieser Art theologischen
Denkens Themen wie die Soteriologie im engeren Sinne, Ekklesiologie
und Sakramentenlehre, Themen also, die in der lateinischen Christenheit

schon sehr früh und vollends im Mittelalter Gegenstand
systematisch-theologischer Bemühungen waren.

D. h. nicht, diese Themen seien in der griechischen Theologie nicht
vorgekommen. Doch war dies fast durchweg im Rahmen von Ethik
und Spiritualität, der Liturgie und ihrer Auslegung und der kirchlichen
Gesetzgebung der Fall. So ist es kein Zufall, daß das überwiegende
Material in Patriarch Jeremias' Antworten an die Tübinger Schriften aus

diesen Bereichen entnommen ist. Da finden sich denn Ausschnitte, zum
Teil seitenlange Ausschnitte, aus Liturgie und Liturgiekommentaren,
erbaulichen Anweisungen, Kanones, hagiographischen Erzählungen
u. ä. Gewiß wird hier nicht in Zungen gesprochen, werden vielmehr
Aussagen über Gott und Mensch gemacht, ein bestimmtes Verständnis
beider und ihres Verhältnisses zueinander vorausgesetzt; deshalb lassen



Reformation und Orthodoxie 417

sich solche Texte mit systematisch-theologischen Aussagen vermitteln,
Argumente für Sachdiskussionen daraus gewinnen. Doch eine solche

Vermittlung müßte, unter Berücksichtigung der Eigenart der zitierten
Vorlage, erst geleistet werden, und dies geschieht in dem Briefwechsel
nicht. Die Zitate stehen vielmehr einfach neben der auf dem Hintergrund

der mittelalterlichen lateinischen Theologie gewachsenen
systematischen Argumentation der Tübinger, irgendwie aus dem Umkreis
des jeweiligen Themas genommen und mehr oder weniger auf
bestimmte Fragen zugespitzt. So gleichen die griechischen Antworten
streckenweise einer Abfolge von Photographien, die nicht scharf
aufgenommen sind und bei denen das Auge sich vergeblich bemüht, feste

Konturen zu entdecken; die Tübinger beziehen sie dann kurzerhand auf
Brennpunkte, die sie von der eigenen Behandlung des jeweiligen Themas

her gewohnt sind.
Machen wir das an einem extremen, aber keineswegs einzigartigen

Beispiel deutlich: Patriarch Jeremias antwortet auf den dreizehnten
Artikel der Confessio Augustana, «Vom Gebrauch der Sakramente»,
indem er anhand seitenlanger Zitate von Nikolaos Kabasilas einfach die

Göttliche Liturgie beschreibt71. Die Tübinger verstehen die Zitate als

scholastische Abhandlung über das Meßopfer72 und wenden sich in
diesem Sinn dagegen73 - ein Vorwurf, mit dem der Patriarch sowenig
anfangen kann, daß er daraufmit keinem Wort eingeht74. Dieser Fall ist
deshalb extrem, weil Jeremias, CA 13 gegenüber offenbar völlig unsicher,

aufjede interpretatorische Zuspitzung seines Zitats verzichtet und
so dem Bekenntnis im Grunde genommen gar nicht antwortet und weil
auf der anderen Seite die Tübinger von sich aus eine solche Zuspitzung
zur dogmatischen These vornehmen, ohne nach der Eigenart des zitierten

Textes zu fragen.

71 ibd. I 471-476 (mit Einschüben).
72 Man könnte einwerfen, daß Kabasilas in der Tat als erster byzantinischer

Theologe unter westlichem Einfluß eine Theorie des Meßopfers entwickelte, die
Tübinger also keine fremde Perspektive an seinen Kommentar herantrügen. Doch
die entsprechenden Passagen läßt Jeremias fast restlos aus (vgl. a. u. Anm. 74).

73 Acta 191 f.
74 Es ist auffällig, daß Jeremias sich auch zur Ablehnung des Meßopfers in der

Confessio Augustana (CA 24) nicht äußert - entscheidend ist ihm die Darstellung des

ganzen Weges Christi in der Liturgie, innerhalb deren dem Opfertod zwar eine
besondere, doch durchaus keine alles andere in den Schatten stellende Bedeutung
zukommt.



418 Reformation und Orthodoxie

Aber es sind nicht immer erst die Tübinger, die an Jeremias'
Vorlagen Schwerpunkte und Perspektiven herantragen, welche

ursprünglich nicht deren eigene sind, oft tut es der Patriarch bereits

selbst, etwa wenn er die Ausführungen seiner Briefpartner über die

Rechtfertigung mit Zitaten aus der Überlieferung zu Spiritualität und
Ethik kritisiert75 oder wenn er der Ansicht der Lutheraner über die
sakramentale Buße Anweisungen des vierten Jahrhunderts zur monasti-
schen Bußseelsorge entgegenstellt76. Am stärksten schon in sich aufeine

Auseinandersetzung mit den Tübingern zugeschnitten ist sein Material,
wo es bereits aufeine Auseinandersetzung mit dem Westen zurückgeht,
z.B. in den Fragen des filioque oder des Taufritus77; hier lagen
Argumente, i. A. Zitate, bereit, die sich nahtlos in die neue Auseinandersetzung

übertragen ließen, weil sie im Gegenüber zu einem Gesprächspartner

entwickelt worden waren, der dem neuen Briefpartner glich. Die
größte Gemeinsamkeit in der Argumentationsstruktur ergibt sich

bezeichnenderweise, wo der Patriarch die schon erwähnte scholastische

Definition der Sakramente zitiert. Hier sprechen beide Seiten nun
wirklich eine sehr ähnliche Sprache, auch wenn die Tübinger sich
ablehnend äußern. Doch ist es kein Zufall, daß die scholastischen

Argumente, wie gezeigt, in Jeremias' übrige Aussagen über die Mysterien

nicht integriert sind.

IV.

Seit dem vergangenen Jahrhundert gibt es unter orthodoxen Theologen

eine ausführliche Diskussion, wie die sog. «Orthodoxen
Bekenntnisschriften» zu beurteilen seien, d. h. die Stellungnahmen hoher Kleriker

und Gremien der Orthodoxen Kirche, die im Gegenüber zur
Reformation entstanden sind und viele der hier erörterten Fragen
aufnehmen, ja sie zum Teil sogar mit theologischen Mitteln zu lösen

versuchen, die im Westen entwickelt worden waren. Von der Meinung,
sie seien ebenso verbindlich wie die Entscheidungen der Ökumenischen

75 z. B. DkS II 453 [533]ff. (Joseph Bryennios, Chrysostomos und wohl noch
anderen entnommen).

76 ibd. I 465. 494 (Basilius entnommen).
77 ibd. 448. 463; II 459 [539],



Reformation und Orthodoxie 419

Konzile78, bis zu der Auffassung, sie seien Dokumente von bestenfalls
historischem Wert79, finden sich alle möglichen Antworten auf jene
Frage. Das Pendel scheint nun allerdings je länger je mehr zu einer
abwertenden Sicht auszuschlagen. Berühmt-berüchtigt ist die Formulierung

des bekanntesten Repräsentanten dieser Sicht, Florovsky, die
Bekenntnisschriften seien Ausdruck einer «Pseudomorphose», einer

Überlagerung, wenn nicht gar Verfälschung der orthodoxen Wahrheit
durch die theologische Perspektive und die Kategorien des Westens80.

Dieser Westen leide an der Krankheit des «schwankenden
Gedankens»81, dem Aufkommen immer neuer Fragen, in die ihn das Verhängnis

einer «besonderefn] Geschichtsentwicklung hineingedrängt» habe82,

und ebendieselbe Krankheit habe in den Bekenntnisschriften angesetzt,
auch den Osten zu «vergiften»83. Deshalb müsse er sich von ihnen lösen

und zur «unveränderlichefn] Wahrheit der väterlichen Orthodoxie»
zurückkehren84.

Unter den verschiedenen Bekenntnisschriften werden die Antworten

des Patriarchen Jeremias an die Tübinger am mildesten beurteilt.

78 So im vergangenen Jahrhundert Rhosses, 0£g£/ao')ôeiç öoypaxixai 'Aq/cù
xfjç 'AvaxoÂixfjç 'Exxkpafag 59 (nach G. Gavin, Some aspects of Contemporary
Greek Orthodox Thought. Milwaukee-London 1923, 29f.; das Buch selbst habe ich
leider nicht auffinden können.)

79 Neben Florovsky (s.u.) z.B. J. Kalogirou (Die Tätigkeit der Orthodoxen
Kirche bei ihrer ersten Begegnung mit der Reformation (Ein Beitrag zum Verständnis

der neueren Auffassungen), in: EE0Z11 6 (1961), 101): Die Bekenntnisschriften
seien nur «zeit- und situationsgebundene theologische Gebilde des orthodoxen
Bewußtseins» in seinem Selbsterhaltungskampf. Auf derselben Linie stellt H. S.

Alivisatos (Eröffnungsrede zum Ersten Kongreß für Orthodoxe Theologie (1936),
in: ders. (Hg.), Procès-Verbaux du Premier Congrès de Théologie Orthodoxe à

Athènes (19. Nov.-6. Dec. 1936. Athen 1939,76) fest, «daß heute kein orthodoxer
Theologe mit wirklich unbeeinträchtigtem orthodoxen Gewissen je zugeben könnte,
daß jene Bekenntnisse die echte orthodoxe Anschauung und Lehre wiedergeben».

Zwischen beiden Extrempositionen finden sich mit unterschiedlichen
Nuancierungen Theologen wie Mesoloras, Androutsos und Karmires.

80 G. Florovsky, Westliche Einflüsse in der russischen Theologie, in: Alivisatos
(Hg.), Procès-Verbaux 219. 222. 225. 229, ausgehend von entsprechenden
«Überlagerungserscheinungen» im Bereich der russischen Theologie.

81 ibd. 231.
82 ibd. 230 in einer Formulierung von N. Gilarov-Platonov, die Florovsky

«jedenfalls vom psychologischen Standpunkt aus gesehen» zustimmend zitiert, die
aber seinen eigenen vorausgehenden Gedanken nicht nur unter psychologischem,
sondern auch unter geschichtstheologischem Gesichtspunkt entspricht.

83 ibd. 231.
84 ibd.



420 Reformation und Orthodoxie

Der Virus der «Pseudomorphose» habe ihn kaum berührt. Nicht allein,
daß er, anders als es im 17.Jahrhundert der Fall sein sollte, nur wenige
Begriffe und Argumentationsformen des Westens übernahm. Vor allem
sei er auf die Fragen der Lutheraner fast gar nicht eingegangen, habe er
darauf nur «vorbei und oberflächlich» geantwortet85. Eine solche

Haltung könne nur als «Teilnahmslosigkeit» bezeichnet werden, gerade

derartige Teilnahmslosigkeit aber sei ein Zeichen ungebrochenen orthodoxen

Glaubensbewußtseins gegenüber den neuen westlichen Entwicklungen

gewesen86.

Wir finden hierJeremias' eigene Entgegensetzung von «nie stillestehendem

Verstand» und «festgefügten Mauern der Überlieferung» wieder.

Doch entspricht sie zumindest in dieser Form gar nicht seinem noch

überhaupt einem möglichen theologischen Vorgehen. Dabei ist die
Tatsache noch von geringerem Belang, daß der Patriarch selbst

gelegentlich Aussagen und Formulierungen vorbringt, die jünger sind als

die Lehren und Wendungen der patristischen Zeit, etwa scholastisches

Gut zur Sakramentenlehre oder palamitische Gedankensplitter. Schwerer

wiegt, daß er die zitierten älteren Texte den Fragen der Briefpartner
überhaupt aussetzt und sie - ob mit oder ohne Erfolg - Probleme lösen

läßt, auf die hin sie zum größten Teil nicht entworfen sind. Damit aber

ändern sie ihren Charakter und werden selbst «neu», die Lage, in der sie

nicht zumindest auch im Kontext jener Probleme standen, läßt sich

nicht wiederherstellen. Wenn etwa die Frage nach dem für ein Sakrament

notwendigen rituellen Minimum im Gegenüber zu anderen
Kirchen einmal aufgetreten ist, wäre der bloße zitierende Rückgriff auf
einen faktischen liturgischen Vollzug entweder selbst die Angabe solch
eines Minimums - so bei Jeremias - oder die Verdrängung jener Frage,
keinesfalls aber die Wiederholung eines Zustandes, in dem sie noch gar
nicht gestellt war. Dasselbe gilt für überlieferte Aussagen zu Spiritualität
und Ethik, wenn sie der Frage nach der Heilsgewißheit ausgesetzt
werden, oder auch für die Rezitation des Credo von 381, wenn das

innertrinitarische Verhältnis von Sohn und Geist denn nun einmal zum
Diskussionsthema geworden ist. In all diesen Fällen steht die Antwort
nicht schon durch die Frage fest, muß sie vielmehr erst nach inhaltlichen
Kriterien erhoben werden; doch läßt sich eben die Frage nicht dadurch

85 ibd. 230 wieder Zitat Gilarov-Platonov.
86 ibd. Zitat desselben zu einem Parallelphänomen im Bereich der russischen

Kirchengeschichte.



Reformation und Orthodoxie 421

ungeschehen machen, daß man Texte zitiert, die sie noch nicht kannten,
sondern diese Texte geraten in einen neuen Zusammenhang und werden
insofern verändert.

Die hier vor sich gehende hermeneutische Verschiebung ist nichts
Neues in der Kirchengeschichte, sie ergab sich z. B. schon zur Zeit des

Ersten Ökumenischen Konzils: Christologische Aussagen, die sich im
dritten Jahrhundert machen ließen, gewannen im Rahmen der Fragestellungen

des vierten einen anderen Charakter und waren nicht mehr
einfach nachzusprechen, als habe es diese Fragestellungen nie gegeben.
Ein neues Gegenüber, ein neuer historischer Kontext erlaubt keiner

Aussage «Teilnahmslosigkeit», erlaubt es keinem Theologen, den
Verstand «stillestehen» zu lassen. Und deshalb ließ sich bei allem Mangel an

systematischer Zuspitzung und trotz aller Mißdeutungen ja doch eine

Auseinandersetzung zwischen Tübingen und Konstantinopel in Rede

und Widerrede über identifizierbare Punkte nachzeichnen.

Und wenn solche Teilnahmslosigkeit, solche Ruhe des Verstandes

nicht unmöglich wäre - wäre sie erstrebenswert? Sie wäre es in dem
Maße, in dem sich das Erstarren der Geschichte wünschen ließe, und in
der Tat gibt ja Florovsky der Weiterentwicklung der Geschichte, die

neue Fragen hervorgetrieben habe, die Schuld an der «Krankheit» der

westlichen Theologie und an den «Ansteckungserscheinungen» der

Orthodoxen Bekenntnisschriften. Bis zu einem bestimmten Punkt, dem
Ende der patristischen Zeit, sollen die Tatsache geschichtlicher
Veränderung und das entsprechende theologische Wachstum positiv zu
bewerten sein, wie es auch in Jeremias' Bild von der zweiten Sonne zum
Ausdruck kommt. Gegenüber allem aber, was sich seitdem an Neuem
ereignet hat und noch ereignet, könnte sich der Christ demnach nur
provisorisch, teilnahmslos verhalten oder, wenn er mehr täte als das,

weil sich provisorisch und teilnahmlos nicht leben läßt, dann müßte er
dabei auf theologische Kategorien verzichten. Sollten die östlichen
Bekenntnisschriften, wie immer man ihre Aussagen im einzelnen
beurteilen mag, nicht Ausdruck der Tatsache sein, daß weite und maßgebliche

Kreise der Orthodoxen Kirche einen solchen Verzicht nicht leisten
wollten?

Indessen, auch Florovsky will nicht einfach «aus der Gegenwart
oder aus der Geschichte verschwinden, vom Schlachtfeld abtreten».
Bloße Ablehnung der «Pseudomorphose» und der ihr zugrundeliegenden

westlichen Theologie genüge nicht mehr, vielmehr müsse der
orthodoxe Christ das westliche Denken «überwinden», indem er «alle



422 Reformation und Orthodoxie

westlichen Schwierigkeiten und Anfechtungen erfühle und erleide»; nur
so könne die orthodoxe Theologie «auf die westhchen Fragen aus den

Tiefen ihrer ununterbrochenen Erfahrungen antworten und den

Schwankungen des westhchen Gedankens die unveränderliche Wahrheit
der väterlichen Orthodoxie gegenüberstellen»87. M. a. W., es bleibt
dabei, daß die geschichthche Weiterentwicklung der Kirche, die sich nur
im Westen ereignet habe, als beklagenswertes Verhängnis gilt, das

rückgängig zu machen ist. Dies aber nicht mehr durch «Teilnahmslosigkeit»

und «Oberflächlichkeit», sondern durch die Überwindung von
innen her.

Es ist nun allerdings zweifelhaft, ob eine Teilnahme, die von
vorneherein unter negativem Vorzeichen steht, sich nicht nur graduell
von der Verweigerung des Gesprächs unterscheidet. Anders
ausgedrückt, ist es überhaupt möglich, auf die Fragen eines anderen einzugehen,

wenn zuvor bereits feststeht, daß sie nie hätten aufgeworfen
werden dürfen? Auf jeden Fall kann es zu einer Teilnahme im Sinne

einer Sachdiskussion nicht kommen, weil dadurch die Legitimität der
behandelten Fragen anerkannt würde. Damit aber ist einer Antwort,
wie Florovsky sie als Grundlage der «Überwindung» verficht, der

Boden entzogen. Soll solch eine Antwort aber doch gegeben werden,
dann ist derselbe Vorgang unvermeidlich, der sich an den Schriften des

Patriarchen Jeremias beobachten läßt: Die «unveränderliche Wahrheit
der väterlichen Orthodoxie» wird in einen neuen Zusammenhang geraten

und nicht unverändert bleiben, sondern selbst «neu» werden.
Die westlichen Kirchen haben auf den Vorwurf der «Neuerung»

immer allergisch reagiert. Rom bemühte sich um den Aufweis, dieselbe

alte Überlieferung auf seiner Seite zu haben, die die Griechen für sich

beanspruchten - man denke etwa an die ausgiebigen Kirchenvätervergleiche

auf dem Konzil von Florenz. Auch die Reformation ließ diesen

Anspruch, jedenfalls was die Trinitätslehre und die Christologie betrifft,
nicht einfach fallen. Vor allem aber verwies sie auf das Evangelium von
der Erlösung durch Christus im Glauben, daß das älter sei als alle

kirchliche Tradition. So setzen die Tübinger Jeremias' Zitaten aus der

Überlieferung exegetische Beweisgänge entgegen. Nun ist aber

offensichtlich, daß man in dieselben hermeneutischen Schwierigkeiten gerät
wie der Patriarch, wenn man das biblische Material allein unter dem

Gesichtspunkt des Alters würdigt. Gilt doch auch für diese alten Texte,

87 ibd. 231.



Reformation und Orthodoxie 423

daß sie einen neuen Charakter gewinnen, wenn sie in eine neue Lage mit
ihren Fragen hineinsprechen.

Indessen, ist die allergische Reaktion auf das Attribut «neu» eigentlich

gerechtfertigt? Hat es im Rahmen christlicher Theologie nicht eher
einen positiven Klang? Die Umgebung Jesu wunderte sich über seine

«neue, vollmächtige Rede» (Mk 1,27). Als «vollmächtig» erwies sich
diese Rede offenbar darin, daß sie in die Lage ihrer Hörer eingriffund sie

veränderte; das aber vermochte sie nur deshalb, weil sie neu war,
während alle bisherige, «alte» Rede teilnahmslos und unwirksam geblieben

war. So schreibt auch die Konkordienformel, die letzte lutherische
Bekenntnisschrift - an der übrigens Patriarch Jeremias' Briefpartner
zum Teil rege beteiligt waren — dem Evangelium von Christus Neuheit

zu, insofern es von den jeweils Lebenden immer wieder neu verstanden
und ausgelegt werde88. Demnach gibt es keine Phase der Geschichte mit
ihren Problemen und Fragestellungen, der das Evangelium «teilnahmslos»

gegenüberstände; wo und wann immer es verkündigt wird, wird es

zur Anrede Christi an seine Hörer, und die Veränderung, der es sich
dadurch aussetzt, ist gerade Ausdruck seiner fortdauernden Vollmacht.
Man könnte diesen Sachverhalt auch pneumatologisch formulieren:
Nichts anderes bedeutet es ja, wenn es im Glaubensbekenntnis heißt,
credo in Spiritum Sanctum vivificantem.

Käme man auf diesem Hintergrund nicht zu einem völlig
relativistischen Kirchenverständnis? Oder anders gefragt - welchen Sinn hätte

unter solchen Voraussetzungen überhaupt die Reformation gehabt?
Reformation wäre dann nichts anderes gewesen als das Unternehmen,
zum alleinigen Prinzip der Kirche in ihrer Lehre und Struktur zu
erheben, was faktisch immer und überall, um das Lutherzitat vom
Beginn abzuwandeln: was in Rom, in Wittenberg und Tübingen, unter
Türken, Persern und Tataren Christen zu Christen macht.

88 FC Epitome. Vom summarischen Begriff, BSELK 769, 34ff. Allerdings
trägt auch fur die Konkordienformel die Herausforderung der Theologie durch
geschichtliche Veränderungen ein negatives Vorzeichen: Es ist die Notwendigkeit,
jeweils auftretenden häretischen Meinungen entgegenzutreten. Geboten ist aber eben
nicht die Verweigerung gegenüber den jeweiligen Fragen, sondern daß der Theologe
sich auf sie einläßt und falsche Antworten abwehrt. Die richtigen Antworten werden
damit zu neuen, im Rahmen der jeweiligen geschichtlichen Situation gegebenen
(quomodo singulis temporibus sacrae litterae in articulis controversiis in ecclesia Dei a

doctoribus, qui tum vixerunt, intellectae et explicatae fuerunt [ibd. 34-37]) Zeugnissen
der evangelischen Wahrheit (testes veritatis [FC SD, Vom summarischen

Begriff, ibd. 839,3]).




	Reformation und Orthodoxie

