
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 30 (1983)

Heft: 3

Artikel: Gott, Mensch und Gesetz

Autor: Steindl, Helmut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761282

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761282
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Helmut Steindl

Gott, Mensch und Gesetz

Zur Unerfullbarkeit des Gesetzes nach Luthers Großer

Galaterbriefvorlesung

I. Das Problem von Evangelium und Gesetz

Luthers Ringen um ein klares Verständnis des für den Christen
entscheidenden Rechtfertigungsgeschehens und seine Konzentration aufdie

Rechtfertigungslehre im Großen Kommentar zum Galaterbriefzwingt ihn
auch zu einer eingehenden Auseinandersetzung mit der Frage des Gesetzes.

Die in kraftvoller sprachlicher Darstellung durchgeführte Entfaltung

seines Gesetzesverständnisses nimmt in seinem Kommentar einen
nicht unwesentlichen Raum ein1. Sie zeugt von der Bedeutung, die

Luther dieser Frage im Zusammenhang mit der Rechtfertigung beimißt,
und läßt auch erahnen, für wie schwierig er diese Frage der richtigen
Handhabung des Gesetzes im Glaubenskampf des Christen einschätzt2.

Die zentrale Lehre von der Rechtfertigung wird nach Luther durch
ein falsches Gesetzes- Verständnis bedroht3. Das Gesetz ist ja nicht nur die

Macht, die das Gewissen aufrüttelt, bedrängt oder in Verzweiflung
stürzen kann4, um den Menschen zum Glauben an Christus zu treiben5;
da es ihm wesensgemäß ist, dem Menschen als Forderung gegenüberzu-

1 WA 40 I, 256-261; 305-307; 392-409; 429-432; 467-472; 473-570; u. a.
2 WA 40 I, 486, 26: «Nisi enim diserte discernatur Evangelium a Lege, non

potest retineri doctrina Christiana.»
3 WA 40 I, 301, 11 ff. ; WA 40 II, 18, 20ff.
4 WA 40 I, 260, 16f.; WA 40 II, 16, 20f.
5 WA 40 I, 489, 8ff.; 509, 5f. ; 534, 6; 539, 18ff.



386 Gott, Mensch und Gesetz

treten, ist es auch aufs engste mit den Werken verbunden. Die Gerechtigkeit

vor Gott in der Erfüllung der vom Gesetz geforderten Werke
erstreben zu wollen, ist die große Gefahr, der der Mensch im
Zusammenhang mit der Rechtfertigung ausgesetzt ist6. Im Gesamtgeschehen
der Rechtfertigung ist also dem Gesetz zwar einerseits ein notwendiger
Platz zugewiesen, anderseits aber, vom natürlichen Denken her, ist
dasselbe Gesetz einem für den Menschen gefährlichen und verderblichen
Mißverständnis ausgesetzt.

Die Gesetzesproblematik erhält ihren besonderen Charakter - und
erst daraus läßt sich eigentlich ermessen, warum Luther dieser Frage
solches Gewicht beilegt - aus der Tatsache, daß das Gesetz im
Zusammenhang mit der Rechtfertigung im menschlichen Gewissen auf das

gnadenverheißende Wort des Evangeliums trifft. Das Zusammentreffen
dieser «zwei Gestalten des einen Wortes Gottes»7 im Innersten des

Menschen ist von Luther diastatisch bestimmt. Nicht Harmonie,
sondern Widerstreit kennzeichnet wesentlich diese Beziehung. Den unauf-
hebbaren Gegensatz von Gesetz und Gnade faßt Luther in unserem
Kommentar wohl am besten in die bündige Formel: «Entweder wird
Christus feststehen und das Gesetz untergehen oder das Gesetz wird
feststehen und Christus wird zugrundegehen»8. Dennoch hebt diese

scharfe Gegenüberstellung nur einen Aspekt hervor und kann Luthers
Denken nicht vollständig zum Ausdruck bringen.

Luther sieht nicht nur die unversöhnliche Unterschiedenheit von
Gesetz und Evangelium, sondern setzt - logisch der Trennung vorgeordnet

- die notwendige Unterscheidung im Miteinander, d. h. innerhalb

eines komplexen Ineinanders dieser Größen an. Im Gewissen
treffen Gesetz und Evangelium wie in einem Brennpunkt aufeinander,
und im Gewissen fallen die Entscheidungen9. Denn obwohl Gesetz und
Gnade wie Himmel und Erde, wie Anfang der Welt und Weltende

6 WA 40 I, 405, 15ff.
7 W. Joest, Gesetz und Freiheit. Das Problem des Tertius usus legis bei Luther

und die neutestamentliche Parainese. Göttingen 31961, S. 18; vgl. auch zum folgenden

S. 18f.
8 WA 40 I, 114,13: «Aut enim Christus stabit et Lex peribit, aut Lex stabit et

Christus peribit» und die Fortsetzung: «Christus et Lex nullo modo possunt simul
convenire et dominari in conscientia. Ubi dominatur iustitia legis, ibi non potest
dominari iustitia gratiae, Et vicissim: ubi dominatur iustitia gratiae, ibi non potest
dominari iustitia legis. »

9 WA 40 I, 489, 17ff.



Gott, Mensch und Gesetz 387

voneinander entfernt sind10, übertrifft ihre Zusammengehörigkeit jede
menschliche Vorstellungskraft. Eine vergleichbar enge Verbindung ist

unserer Erfahrung nirgends zugänglich: «Wiewohl die beiden Größen

geschieden sind, sind sie doch auch im Herzen ganz eng verbunden. Ja

nichts ist mehr verbunden als Furcht und Vertrauen, Gesetz und
Evangelium, Sünde und Gnade; so eng verbunden sind sie, daß das eine vom
anderen verschlungen werden kann. Keine mathematische Verbindung
kann dieser innigen Verbindung gleichkommen»11. Die Schwierigkeit
liegt also in der Beurteilung dieser Verbindung. Unser natürliches
Denken, das seine Vorstellung nur im Vergleich mit der Erfahrung
ausbilden kann, muß die innige Zuordnung als eine Aufhebung der
Unterschiedenheit von Gesetz und Evangelium deuten. In der Tat
würde eine solchermaßen gedachte Verkettung in der Vorstellung einer

Verschmelzung zu einer Einheit gleichkommen, oder, wie Luther es in
der eben zitierten Stelle ausdrückt, zu einer Absorbtion einer dieser

Größen durch die andere führen. Im Fehlen jeglicher Analogie besteht
die Einzigartigkeit der Verbindung von Gesetz und Evangelium. Die
große Gefahr aber ist die, daß der Mensch immer jeweils nur eine Größe
in den Blick bekommt. Entweder sieht er nur das Gesetz und verliert
das Evangelium aus den Augen, was ihn in die Werkgerechtigkeit
treiben muß12, oder er ist allein auf das Wort vom Evangelium fixiert,
mit der Folge, sich der Sünde nicht mehr bewußt zu sein und so den

menschlichen Verpflichtungen gegenüber indifferent zu werden13.

So sehr es also richtig ist, im Zusammenhang mit der Rechtfertigung

von einer Überwindung des Gesetzes zu sprechen, handelt es sich

streng genommen doch nicht um eine einfache Aufhebung des Gesetzes,

sondern vielmehr um ein Außerkraftsetzen seines Amtes, d.h. seiner

10 WA 40 I, 469,19: «Ideo, ut saepe inculco, ista duo Lex et Promissio,
diligentissime distinguenda sunt, Quia tempore, loco, persona et simpliciter omnibus

circumstantiis tarn longe distant quam coelum et terra, principium mundi et
finis.» Vgl. ebenso WA 40 I, 472, 17f.

11 WA 40 I, 527, 23: «Quamquam enim distinctissima sunt ilia duo, tarnen
etiam coniunctissima sunt etiam in eodem corde. Nihil magis coniunctum est quam
timor et fiducia, Lex et Evangelium, peccatum et gratia; tarn coniuncta enim sunt, ut
alteram ab altera absorbeatur. Ideo nulla Mathematica coniunctio potest dari quae
esset huic similis. »

12 Gerade in der Anfechtung verliert der Mensch sehr leicht die Gnade aus den
Augen, da er in seiner Verzweiflung und Angst eher nur noch mehr Gesetze zu
erfüllen sucht. Vgl. hierzu WA 40 I, 489, 17ff.

13 WA 40 I, 474, 4fF.



388 Gott, Mensch und Gesetz

Funktion im Gewissen. Es geht nicht nur um eine Ersetzung des

Gesetzes durch das Evangelium, sondern in erster Linie um die Erkenntnis

des je eigenen Ortes, der je eigenen Funktion dieser beiden Größen

im Gewissen. Die Rechtfertigung kann für Luther nur dann richtig
gedacht werden und Christus im Geschehen selbst nur dann richtig
ergriffen werden, wenn der Mensch die Zusammengehörigkeit und
Unterschiedenheit von Gesetz und Evangelium zu seiner Existenz in
Beziehung zu setzen vermag14. Beide Größen müssen da sein und in den

Blick kommen. Erst dann kann und muß die theologische Erkenntnis
des Menschen die Unterschiedenheit fassen, um Gesetz und Evangelium
in richtiger Weise auseinanderzuhalten15. In diesem Sinne hält Luther
die Unterscheidung von Gesetz und Evangelium für die Summe der

christlichen Lehre16, und ihr Vollzug wird ihm zum Prüfstein eines

jeden Theologen17.

II. Der Gegensatz von Glaube und Werken

Alle Aussagen Luthers zum Gesetz im Großen Galaterbriefkom-
mentar sind entschieden auf das zentrale Anliegen seiner Auslegung, auf
die Frage der Rechtfertigung hingeordnet18. Immer wieder, von den

jeweils auszulegenden Stellen bestimmt, laufen die Argumentationsli-

14 WA 40 I, 49, 29ff.; Vgl. auch L. Pinomaa, Das Gesetz und seine Dialektik in
Luthers großer Galaterbriefvorlesung, in: Vierhundertfünfzig Jahre lutherische
Reformation. 1517-1967. FS Franz Lau. Göttingen 1967, S. 252-263, bes. 261.

15 Vgl. K. Bornkamm, Luthers Auslegungen des Galaterbriefs von 1519 und
1531. Ein Vergleich. Berlin 1963, S. 185; ebenso G. Ebeling, Luther. Einfuhrung in
sein Denken. Tübingen 1964, S. 124: «Darum ist die Rechtfertigungslehre in dieser
ihrer Funktion gleichsam als Lehre aller Lehren nur dann nach Luthers Verständnis
richtig erfaßt, wenn sie identisch ist mit dem, was die Unterscheidung Gesetz und
Evangelium als Grundanweisung theologischen Denkens, das heißt aber als entscheidender

Gesichtspunkt theologischer Urteilskraft meint.»
16 WA 40 I, 209, 16: «Is locus de discrimine legis et Evangelii scitu maxime

necessarius est, quia continet summam totius Christianae doctrinae. »
17 WA 40 I, 526, 15: «Qui istam artem bene nosset ille merito diceretur

Theologus». Vgl. auch das folgende: WA 40 I, 526, 16ff.; ebenso WA 40 I, 207, 3:

«qui istas 2 distinctiones bene novit, gratias agat deo et sciât se Theologum ...»
18 Vgl. etwa aus Luthers Vorrede, WA 401, 33, 7: «Nam in corde meo iste unus

regnat articulus, scilicet Fides Christi, ex quo, per quem et in quem omnes meae diu
noctuque fluunt et refluunt theologicae cogitationes, nec tarnen comprehendisse me
experior de tantae altitudinis, latitudinis, profunditatis sapientia nisi infirmas et

pauperes quasdam primitias et veluti fragmenta. »



Gott, Mensch und Gesetz 389

nien ineinander, um sich dann zur besonderen Hervorhebung einzelner

Aspekte wieder von neuem zu trennen19. In dieser fast verwirrenden
Mannigfaltigkeit der Argumentationsbeziehungen lassen sich drei
verschiedene Blickwinkel auf das Gesetz unterscheiden: Einmal geht es um
die Aufgabe des Gesetzes im Plane Gottes, um dem Menschen die

Notwendigkeit der Rechtfertigung aus Glauben als einzig mögliche zu
offenbaren; zum zweiten hat das Gesetz eine Funktion im Gewissen und
damit eine bleibende Bedeutung fur die Rechtfertigung im Menschen;

zum dritten geht es auch um die Stellung des Gesetzes im Leben des

Gerechtfertigten oder um die Frage nach den Werken im allgemeinen.
In seinem ganzen Reden vom Gesetz abstrahiert Luther dabei niemals

von der in Christus geoffenbarten Gnade. Gerade im Lichte des

Christusereignisses kann ja das Gesetz in seinem Wesen und seiner

Aufgabe in bezug auf die Rechtfertigung richtig erfaßt werden. Denn
insofern sich Gottes Wille im Gesetz ausdrückt20, ist jede Handhabung
als Versuch der Erfüllung des Gesetzes an die Erkenntnis des Willens
Gottes gebunden. Diese Erkenntnis ist aber allein durch Christus
möglich21.

Durch die Konzentration auf die Rechtfertigung und in der eben

genannten Perspektive spitzt sich für Luther folgerichtig die
Gesetzesproblematik auf die Frage zu: entweder kommt die Rechtfertigung aus

dem Glauben an Christus, oder sie kommt aus den Werken des Gesetzes.

Der Gesetzeserfüllung aus dem Glauben steht die Gesetzeserfüllung
durch die eigenen Werke gegenüber: «Es gibt daher zwei Arten von
Gesetzeserfüllung. Die einen erfüllen das Gesetz mit der eigenen
Werktätigkeit; gegen sie kämpft und spricht Paulus in diesem ganzen Brief.
Die anderen erfüllen das Gesetz aus dem Glauben, wovon gleich zu
sprechen sein wird. Aus dem Gesetz oder der eigenen Werktätigkeit
heraus das Gesetz erfüllen, ist das klare Gegenteil davon, daß es aus dem
Glauben heraus erfüllt wird; die beiden Weisen stehen gegeneinander,

19 Eben aus diesem Grunde stoßen wir oft auf scharf formulierte Aussagen, die
allzu leicht dazu verfuhren, als Quintessenz von Luthers Lehre aufgefaßt zu werden.
Bei einer genaueren Analyse entpuppen sie sich jedoch nur als Schlußfolgerung einer

ganz bestimmten Beziehung zweier Größen.
20 WA 40 I, 498, 22: «Lex autem sancta, iusta ac bona est et rectitudo divinae

voluntatis. »
21 WA 40 I, 602, 18: «Ratio haec est: Quia Deus non vult (neque enim aliter

potest loh. 1.) cognosci nisi per Christum Quare solus Christus medium, vita et
speculum est, per quod videmus Deum et cognoscimus eius voluntatem. »



390 Gott, Mensch und Gesetz

wie Teufel und Gott, Sünde und Gerechtigkeit, Tod und Leben. Aus
dem Gesetz heraus das Gesetz erfüllen bedeutet: durch das Gesetz

Rechtfertigung suchen; aus dem Glauben heraus das Gesetz erfüllen, das

bedeutet darauf vertrauen, daß wir allein aus der Barmherzigkeit heraus

gerechtfertigt werden. Wer sagt, daß die Gerechtigkeit aus dem Glauben

kommt, der verdammt und verflucht die Gerechtigkeit aus den

Werken. Und wiederum, wer sagt, daß die Gerechtigkeit aus dem
Gesetz komme, der verdammt und verflucht die Gerechtigkeit des

Glaubens. Das ist das reine Widerspiel»22. Diese zwei sich ausschließenden

Formen der Gesetzeserfüllung bilden für Luther eine vollständige
Disjunktion: entweder Werkgerechtigkeit oder Glaubensgerechtigkeit;
eine dritte Form kann es dabei nicht geben23.

Wie bei Paulus entscheidet sich auch für Luther die Rechtfertigung
in der Frage ihrer Stellung zum Gesetz. Das Gesetz ist gewissermaßen
im Rechtfertigungsgeschehen impliziert, wobei die genaue Bestimmung

der Aufgabe des Gesetzes zum eigentlichen Problem wird. Je
nach der Interpretation des Gesetzes, muß am Ende entweder Rechtfertigung

aus den Werken oder Rechtfertigung aus dem Glauben stehen.

III. Die Gottesbeziehung des Menschen und das Gesetz

Die Aufgabe, die von Gott dem Gesetz im Rechtfertigungsgeschehen

zugewiesen ist, faßt Luther an mehreren Stellen in einem eindrucksvollen

Bild zusammen: «Gott muß also einen Hammer haben, der stark

genug ist, die Felsen zu zerschlagen, er braucht ein Feuer, das mitten im
Himmel brennt und die Berge zerstören kann, d.h. er will mit dem
Gesetz diese hartnäckige und störrische Bestie, die Anmaßung
unterwerfen, damit der Mensch zerstoßen, ins Nichts gebracht und zur

22 WA 40 I, 398, 18: «Sunt itaque duplices legis factores: Alii qui sunt ex
operibus legis; contra hos agit et pugnat Paulus in tota hac Epistola. Alii qui sunt ex
fide, de quibus paulo post dicemus. Ex Lege autem seu operibus legis esse et ex fide
esse, sunt prorsus contraria, ut Diabolus et Deus, peccatum et iustitia, mors et vita
contraria sunt. Ex Lege enim sunt qui per legem iustificari volunt; Ex fide sunt qui
sola misericordia se iustificari confidunt. Qui ex fide dicit esse iustitiam, ille damnat
et maledicit iustitiam operum. Contra, qui ex lege dicit esse iustitiam, damnat et
maledicit iustitiam fidei. Sunt igitur praecise contraria. »

23 WA 40 I, 603, 30: «Non est media via inter operationem humanam et Christi
cognitionem. » Vgl. WA 40 I, 48, HC; 217/18; 247,8 f.



Gott, Mensch und Gesetz 391

Verzweiflung an seiner Kraft, an seiner Gerechtigkeit und an seinen

Werken gebracht werde und in Schrecken vor Gott nach seiner

Barmherzigkeit und Sündenvergebung zu hungern anfange»24. Das Gesetz,
ein gewaltiges Instrument in der Hand Gottes, soll der menschlichen
Existenz coram Deo den ihr gebührenden Platz anweisen. Das Zerbrechen

des Vertrauens in die eigenen Kräfte soll den Menschen für die
Erkenntnis des Angewiesen-Seins auf das grenzenlose Erbarmen Gottes
aufschließen25.

Das Gesetz offenbart damit eine Spannung in der Beziehung
zwischen Gott und dem Menschen, indem es vor allen Dingen dem
Menschen sein Gottesverhältnis als eine durch die Sünde geprägte
Beziehung bewußt macht. Aber über diesen Aspekt hinaus stößt Luther
zugleich auf den Ursprung der Spannung zwischen Gott und dem
Menschen durch. Denn das Gesetz läßt auch im Zusammenhang mit der

Rechtfertigung den Menschen zu der Einsicht kommen, daß der Wille
Gottes, der sich im Gesetz manifestiert, sich in Wirklichkeit nicht mit
der menschlichen Erkenntnis dieses Willens deckt. Im Auseinanderklaffen

des Willens Gottes und der menschlichen Antwort als Interpretation
dieses Willens zeigt sich die Tragweite des Gesetzes für das

Rechtfertigungsgeschehen in einem ganz neuen Licht. Daß die Absicht, die Gott
mit dem Gesetz verfolgt, und das, was der Mensch vom Gesetz denkt,
diametral auseinanderlaufen, verändert die Konstellation grundsätzlich26.

So wird die im richtigen Gebrauch des Gesetzes umgesetzte
rechte Erkenntnis des Gesetzes zum A und O, zur Bedingung der

Möglichkeit der Rechtfertigung selbst. Aus diesem Grunde entfaltet
Luther sein Gesetzesverständnis in unserem Kommentar im wesentlichen

mit Hilfe des Gedankens vom Usus legis27. Doch ist nicht diese in
einem gewissen Sinn «positive» Gesetzeslehre Luthers, die dem Gesetz

in Verbindung mit der Frage nach der Gnade einen bestimmten Ort

24 WA 40 I, 518, 19: «Oportet igitur Deum habere malleum fortem ad
conterendas petras et ignem in medio coeli ardentem ad subvertendos montes, hoc
est, ad comprimendam istam pertinacem et obstipam bestiam, praesumptionem, ut
ista contusione homo in nihilum redactus desperet de suis viribus, iustitia et operibus
et pavefiat coram Deo, ac ita pavefactus sitiat misericordiam et remissionem pecca-
torum. »

25 WA 40 I, 377, 15; 481, 23ff.; 488, 22ff.
26 H. Olsson in: Schöpfung, Vernunft und Gesetz in Luthers Theologie.

Uppsala 1971, S. 24f., hat mit Nachdruck auf diese wichtige Unterscheidung
hingewiesen.

27 Vgl. K. Bornkamm, Luthers Auslegungen des Galaterbriefs von 1519 und
1531, S. 185.



392 Gott, Mensch und Gesetz

zuweist, Ziel der vorliegenden Untersuchung, sondern es geht
insbesondere um die Herausarbeitung des (jedem Verständnis von Luthers
Lehre vom Usus legis vorausliegenden) Grundverhältnisses von Gesetz,

Gott und Mensch. In diesem Sinn werden wir nun die Intention des

Gesetzes einerseits in der Perspektive Gottes, anderseits in der des

Menschen genauer in den Blick nehmen.

IV. Das Gesetz in der Intention Gottes

Die Vielzahl der Forderungen des Gesetzes, die fur den Menschen
in einzelnen Vorschriften konkrete Gestalt gewinnen, lassen sich für
Luther in einem einzigen Befehl Gottes, dem ersten Gebot, zusammenfassen

und gleichsam auf einen gemeinsamen Nenner bringen28. Die im
ersten Gebot geforderte Gottesliebe ist mehr als eine Themaangabe, die
allen anderen Geboten an ausgezeichneter Stelle vorausgestellt ist, sie ist
mehr als ein Rahmen, der darauf aufmerksam machen soll, daß der
Mensch durch das Gesetz in erster Linie in seiner Relation zu Gott
situiert ist. Das erste Gebot steht für Luther vielmehr wie ein unsichtbares

Leitmotiv hinter den konkreten Ausprägungen des Gesetzes, als

Quelle und bleibende Inspiration zugleich. Indem der tiefere Sinn der
einzelnen Gesetze von der unaufhörlichen Forderung nach der Gottesliebe

getragen ist, stehen alle anderen Forderungen nur noch in abgeleiteter

Form zum ersten Gebot, das somit die eigentliche, ja einzige
Wirklichkeit jedes Gesetzes ist. Es ist für das Verständnis außerordentlich

wichtig zu sehen, daß Luther folglich nicht in der konkreten
Gesetzesvorschrift die auf den Einzelfall angewandte Konkretisierung
des ersten Gebotes sieht, sondern das erste Gebot bleibt immer
Konkretisierung und Präzisierung aller Forderungen des Gesetzes. Nur so kann
Luther den Inhalt der Intention Gottes allein in der Forderung des ersten
Gebotes zusammenfassen und prägnant sagen: «Denn das Gesetz

schreibt vor, daß wir Gott lieben und im Glauben ehren»29.

28 WA 40 I, 557, 12: «Lex quidem dicit: <Dilige dominum Deum tuum>, sed ut
hoc faciam aut ut Christum acquiram, non potest praestare. »

29 WA 40 I, 431, 1: «Quia lex praecipit, ut timeant, diligunt et fide colant
Deum. »



Gott, Mensch und Gesetz 393

In diesem Punkt zeigt sich die Strenge von Luthers theologischem
Denken in bezug auf das Gesetz. Denn die gegenteilige Annahme, das

einzelne Gebot als die auf den Fall angewandte Konkretisierung des

ersten Gebotes aufzufassen, entsprechend der Beziehung von Norm und
konkreter Anwendung dieser Norm etwa in einer Vernunftethik,
konstruiert eine Gesetzeswirklichkeit, in der zwar die Norm in einem

gewissen Sinne noch atmet, doch selbst die Substanz an die einzelne
Vorschrift verliert und in ihr aufgeht. So bricht in der Erfassung der
Intention Gottes im Gesetz der tiefe Gegensatz zwischen theologischem
und philosophischem Denken auf und markiert den Unterschied in der

Orientierung auf Gott bzw. auf den Menschen. Wir sind so in der Lage,
Luthers tiefere Einsicht zu fassen: Die göttliche Norm in Form der

Forderung nach ausschheßhcher Gottesliebe ist aufgrund ihres Urhebers
unfehlbar, zeitlos und gleichsam in ihrer Fülle gültig, so daß sie

Substanz, d. h. Konkretisierung jeder abgeleiteten einzelnen Vorschrift
bleiben muß. Die von der natürlichen Vernunft gesetzte Norm ist
dagegen immer fehlbar und kann deshalb ihre Richtigkeit nur in der
Wirkhchkeit erweisen, dort, wo sie dann im eigentlichen Sinne konkret
wird.

Die Forderung der Gottesliebe als Präzisierung, Inhalt und Ziel
jedes einzelnen Gebotes durchbricht damit entscheidend die im Gesetz

selbst liegenden möglichen Strukturen der Gesetzeserfüllung. Das
Gesetz kann die Erfüllung seiner Forderung nur gesetzlich zur Geltung
bringen und bleibt, indem es deren Realisierung in das Gesetzeswerk

legen muß, immer automatisch hinter der konkreten Gesetzeserfüllung
des Gesetzes als Gesetz Gottes zurück. Die Erfüllung einer einzelnen
Gesetzesvorschrift ist zwar deren Realisierung, doch niemals zugleich
die Realisierung des Willens Gottes. Dennoch ist der Wille Gottes auf
eine Realisierung hin offen, er findet nur nicht in den Gesetzeswerken,
die damit mehr oder weniger Nebenprodukt der eigentlichen Gesetzeserfüllung

werden, seinen adäquaten Ausdruck.
Die Unmöglichkeit der Gesetzeserfüllung durch den Menschen

Hegt somit in erster Linie in der Unmöglichkeit, eine Antwort auf die

Forderung des Gesetzes aus den in der Gesetzesstruktur gegebenen

Möglichkeiten zu finden. Indem nämlich der Mensch auf Gesetzeswerke
als Erfüllung zurückgreift und gesetzlich handelnd in Aktion tritt, muß

er sich auch der Eigengesetzlichkeit des Gesetzes unterwerfen. Diese

Eigenstruktur impliziert in ihrer letzten Konsequenz eine Objektvertau-
schung, die das Ziel der Handlung von Gott auf den Menschen selbst



394 Gott, Mensch und Gesetz

umorientiert30. Konkret faßbar wird das in der unvermeidlichen
Aufnahme der im Gesetz potentiell hegenden Drohungen und Versprechungen,

die der Mensch bewußt erfaßt - weil in seiner Existenz als

andrängend erlebt - und immer in Rechnung stellt. Der Mensch steht

unter dem «Druck einer fremden Norm»31, wobei Furcht vor Strafe
und Lohn bei Erfüllung die wesentlichen Exponenten dieser Gesetzes-

realität werden32. Anstelle der Erfüllung des ersten Gebotes führt
demnach die Leistung von guten Werken, die nur um den Menschen
selbst kreisen, zu einem Außerachtlassen des im ersten Gebot sich
manifestierenden Willens Gottes. Luther spricht deshalb, unter Hinweis
auf die kirchliche Praxis seiner Zeit, von einer Verdunkelung des ersten
Gebotes33. Jede Werkgerechtigkeit zielt am Gebot der Gottesliebe vorbei

und verletzt es in der Tiefe. Das Gesetz ist so vom Menschen als

Gesetz nicht erfüllbar, da es Träger des Willens Gottes ist.

Und doch will die Forderung Gottes realisiert sein und eine
konkrete Antwort haben34. Die Gottesliebe bedeutet, alles Vertrauen allein
in Gott zu legen und ihm glaubend zu vertrauen35. Damit ist die Liebe
als Inhalt und Ziel des Gesetzes mit dem Glauben identisch36 und die

Forderung kann für Luther nur im Ergreifen des Glaubens ihre adäquate
Antwort finden, denn der Glaube kann nur im Ernstnehmen des

Glaubens, d. h. glaubend erfüllt werden. In diesem Sinne ist der Glaube
als Inhalt des Gesetzes einerseits noch Forderung des Gesetzes; erst wenn
der Inhalt des Glaubens, Christus, ergriffen wird, wird er andererseits

zur Gesetzeserfüllung. Nur im Glauben an Jesus Christus realisiert
damit der Mensch die Forderung des Gesetzes37. Ist der Glaube aber als

Inhalt und Forderung des Gesetzes gleichsam noch gesetzesimmanent,
so liegt doch seine Verwirklichung nicht mehr in der Reichweite der im

30 WA 40 I, 431, 13fT.
31 Vgl. W. Joest, Gesetz und Freiheit, S. 21-24.
32 WA 40 I, 519, 15f. ; zur Verbindung von Lohn und Strafe mit dem Gesetz im

Werk Luthers vgl. bes. H. Olsson, Schöpfung, Vernunft und Gesetz, S. 21-24.
33 WA 40 I, 306, 20ff; vgl. WA 40 I, 399, 18ff.
34 WA 40 I, 256, 14: «Ergo lex fmaliter non potest aliud dicere tibi: non implesti

nec potes, et tarnen debes.» Vgl. WA 40 I, 504, 13f.
35 Vgl. Anm. 30.
36 WA 40 I, 404, 27ff.
37 WA 401, 400, 31: «Quare facere est primum credere et sie per fidem praestare

legem»; WA 40 I, 402, 1: «Das ist verus factor: qui aeeepit spiritum sanctum per
fidem Christi, ineipit diligere deum et bona opera, quia fides facit arborem, postea
fiunt fruetus»; WA 40 I, 417, 6.



Gott, Mensch und Gesetz 395

Gesetz gegebenen möglichen Strukturen. Seine Erfüllung weist über das

Gesetz hinaus, ist jenseits des Gesetzes in Christus: «Darum, wenn das

Gewissen durchs Gesetz erschreckt wird und mit dem Gerichte Gottes

kämpft, frage nicht die Vernunft noch das Gesetz, sondern steige
hinauf in die Finsternis, wo weder Gesetz noch Vernunft leuchten,
sondern allein das Rätselgeheimnis des Glaubens, der mit Gewißheit
daran festhält, daß es Rettung außerhalb und jenseits des Gesetzes gibt,
nämhch in Christus»38.

Jeder Versuch menschlicher Erfüllung des Gesetzes in Form von
Werken bleibt immanent und muß demnach die eigentliche Intention
des Gesetzes verfehlen. So kann die von Gott aufgestellte Forderung im
Gesetz nur wiederum durch ein Geschenk Gottes erfüllt werden. Das
Gesetz stellt zwar die Forderung auf, Gott zu heben und ihm zu

vertrauen, stellt aber zugleich nicht das Mittel zur Verfügung, um das

auch verwirklichen zu können. Das Gesetz bleibt immer das, was
seinem Wesen entspricht, es bleibt immer Forderung39. Erst das

Evangelium gibt das Mittel der Gesetzeserfüllung in Christus dem Menschen
in die Hand40. Im Unterschied zur aktiven Erfüllung der Forderung des

Gesetzes, was zur Werkgerechtigkeit führen muß, ist der Glaube die
Annahme der in Christus gewirkten Gnade als Gabe, die der Mensch

nur empfangen und der er nur passiv gegenüberstehen kann41.

In diesem Lichte fallen Gesetz und Glaube einerseits inhaltlich
zusammen, und das Gesetz erweist sich ebenso wie das Evangelium als

authentische Gestalt des einen Wortes Gottes42. Anderseits ist aber die

Rechtfertigung in der Form einer Gesetzeserfüllung durch Werke nicht
möghch, was eine scharfe Trennung zwischen Gesetz und Gnade bedeutet,

dergestalt, daß die Rechtfertigung selbst eine von dem Gesetz

gänzhch unterschiedene, unabhängige Größe ist. Das soll im folgenden
aus der Perspektive, wie der Mensch seinerseits das Gesetz auffaßt, noch

ergänzt werden.

38 WA 40 I, 204, 21: «Ideo, cum conscientia perterrefit lege et luctatur cum
iudicio Dei, nec rationem nec legem consulas sed ascendas in tenebras, ubi nec
Lex nec ratio lucet, sed solum aenigma fidei quae certo statuât se salvari extra et ultra
legem, in Christo. »

39 WA 40 I, 337, Iff; 472, 2.
40 WA 40 I, 337, 2ff.
41 WA 40 I, 232, 29ff; 233, 16ff.« 337,2ff.
42 Siehe oben S. 386.



396 Gott, Mensch und Gesetz

V. Dm natürliche Vernunft und das Gesetz

Das Problem des Menschen ist die wahre Erkenntnis dessen, was
Gott mit dem Gesetz will. Im Gesetz tritt Gott dem Menschen als ein
fordernder Gott gegenüber und drängt so den Menschen geradezu -
dem Wesen des Gesetzes inhärierenden Schema von Forderung und

Erfüllung gemäß - zur Leistung von guten Werken. In der Annahme
der von Luther in diesem Zusammenhang zitierten sprichwörtlichen
Wahrheit: «Gott fordert nicht von einem Mann, daß er mehr tun soll,
denn er kann»43 ist es für den Menschen evident, daß das Gesetz

gegeben ist, um Werke zu fordern, deren Erfüllung die Gerechtigkeit
vor Gott in Aussicht stellt. Zu was sollte es denn sonst nützlich sein?44

Für die menschliche Vernunft, die nur das Gesetz in den Blick
bekommt, ist die Möglichkeit einer Unerfüllbarkeit des Gesetzes praktisch

undenkbar45. Die Auffassung von der Erfüllbarkeit des Gesetzes

trägt immer den Stempel der menschlichen Vernunft an sich und ist in
bezug auf das Gesetz, analog den menschlichen Gesetzen, von einer
natürlichen Auffassung des Gesetzes aus konstruiert. Aus diesem Grund
situiert Luther konsequenterweise den fundamentalen Fehler des

menschlichen Denkens über das Gesetz Gottes in der allen Menschen

gemeinsamen Vorstellung, daß das Gesetz zur Rechtfertigung gegeben
sei: «Diese verderbliche Meinung von dem Gesetz, daß es rechtfertige,
hängt gar fest in der Vernunft, ja das ganze Menschengeschlecht ist so

stark in dieser Vorstellung verwickelt und gefangen, daß es äußerst

schwierig ist, es daraus zu befreien»46.

Die Tatsache, das Gesetz als das von Gott gegebene Mittel für die

Rechtfertigung zu begreifen, hat schwerwiegende Konsequenzen für
das menschliche Handeln. Dem Menschen ist die Rechtfertigung gleichsam

in seine Hand gegeben, zurückgeworfen auf sich selbst muß er im
Vertrauen auf seine eigenen Fähigkeiten den Versuch unternehmen, das

43 WA 40 I, 292, 19: «Ultra posse viri non vult Deus ulla requiri.»
44 WA 40 I, 474, 4ff.
45 WA 40 I, 474, 21: «Est igitur quaestio ista difficilis, qua ratio conclusa est,

quam etiam non potest solvere, sed ea maxime offenditur. Quia ratio nihil aliud
novit quam legem, ideo necessario tractat eam et putat iustitiam contingere per
ipsam.» Vgl. WA 40 I, 270, 19.

46 WA 40 II, 7, 29: «Ea enim perniciosa opinio de lege, quod iustificet, valde
tenaciter adhaeret rationi, qua denique implicatur et occupatur tarn fortiter totum
genus humanuni, ut difficillime ex ea posset eplicari»; WA 40 I, 477, 2ff.; 504, lOf.



Gott, Mensch und Gesetz 397

Gesetz in seinen einzelnen Vorschriften zu erfüllen. Die Gesetzesnormen
werden ihm zum einzigen Leitfaden auf dem Weg zum ewigen Leben47.

Breit gestreut sind dabei die im Gesetz liegenden Möglichkeiten, um das

vermeintliche Angebot Gottes zu ergreifen und ihm Genüge zu leisten.
Zusätzlich geschaffene menschliche Traditionen, subtil ausgereifte
Techniken des Werksammelns48 dienen dem einen Ziel, Gott zu gefallen
und dadurch Gerechtigkeit zu erlangen49.

In dieser von der natürlichen Vernunft des Menschen eingenommenen

Perspektive wird die Rechtfertigung aufdas menschliche Vermögen
reduziert, was schheßlich zu einer Abstraktion von Gott in diesem
Geschehen führt. Dadurch, daß die Rechtfertigung machbar wird,
abhängig nur noch vom jeweils verschiedenen Willen, von Veranlagung
und Möglichkeit des Menschen, verhert Gott gewissermaßen seine

Relevanz für die Rechtfertigung. Diese Menschen «wollen sich selbst

vom Tod und von der Sünde befreien»50. Eine solche Rechtfertigung
wird zu einer Rechtfertigung ohne Gott und damit für Luther zu einer

Rechtfertigung gegen Gott51. Denn weniger in der irrigen Auffassung,
dem Gesetz aus eigener Kraft Genüge leisten zu können52, sondern
vielmehr tiefer, im Außerachtlassen des Zentrums, des eigenthchen
Sinnes des Gesetzes, nämlich Gott zu lieben und sich an ihn allein zu
hängen, liegt die Spitze der menschlichen Verfehlung. Indem das Handeln

des Menschen nur noch formal auf Gott gerichtet ist, geht es in
Wirklichkeit nicht mehr um die Ehre Gottes, sondern lediglich um die

eigene Ehre des Menschen in seinem Stehen vor dem Angesicht
Gottes53.

47 WA 40 I, 533, 5ff.
48 Luther weist in diesem Zusammenhang immer wieder auf die Orden hin, so

z. B., WA 40 I, 616,llff.; 376, 28. WA 40 I, 616, 4: «Sic vidi Turmherrn, qui Hessen
sich kleiden in cappas nostras.» - Für Luther ist es gerade kennzeichnend, daß die
Menschen dabei besonders verdiensthche Werke wählen, die aber in keiner Weise
dem Nächsten helfen. WA 40 II, 65-72.

49 WA 40 I, 244, 6ff; 363, 4ff.; 376, 28ff ; 481, 8; 498, 30ff ; 616, 2ff.; 603, 5ff.
50 WA 40 I, 404, 9: «Volunt seipsos Hberare a mortis, peccato ...»
51 WA 40 I, 404, 10: «... se facere deum, victores diaboh, mortis.»
52 WA 40 I, 431, 27: «Si autem in Sanctis lex non impletur, sed multa Sunt

contra legem, habent enim adhuc concupiscentiam, et reUquiae peccati et multae
faeces supersunt quae impediunt eos, ut non perfecte timeant et diligant Deum ...»
Vgl. WA 40 II, 80,16ff.

53 Nur im Glauben kann Gott die Ehre gegeben werden. WA 40 I, 360, 20:
«Tribuere autem Deo gloriam est credere ei, est reputare eum esse veracem,
sapientem, iustum, misericordem, omnipotentem, in summa: agnoscere eum autho-
rem et largitorem omnis boni. »



398 Gott, Mensch und Gesetz

Die Konsequenzen fur das Gottesbild sind weitreichend: In der

Erwartung eines Lohnes für seine Leistung würdigt der Mensch Gott zu
einem Krämer herab54, so daß sich in seinem Streben die vermeintliche
Gottesliebe im Grunde als nichts anderes als Selbstliebe offenbart55.

Luther reißt so die absurden Konsequenzen des Glaubens an die
Werkgerechtigkeit auf: Mit dieser Haltung schafft der Mensch Gott ab und

setzt sich an seine Stelle56, er wird Kreatur und Schöpfer zugleich57.
Kann man das in einem gewissen Sinne als Folge der mit der
Werkgerechtigkeit verfehlten Gottesliebe ausmachen, dann zeigt sich die letzte
Untiefe dieses Strebens erst in der Verfehlung des wahren Ziels des

Gesetzes, dem Glauben an Christus: Denn der Mensch verwirft so die
Gnade Gottes58 und setzt sich an die Stelle Christi59. Christus wird nach

Luther in den Staub geworfen und vom Antichristen von neuem ans

Kreuz geschlagen. «Christus, der einmal gekreuzigt war und auferstanden

ist, kreuzigen sie in sich, in der Kirche oder in den Herzen der

Gläubigen; mit Schmähungen, Lästerungen und Schimpflichkeiten
spucken sie ihn an, mit ihren falschen Lehrmeinungen durchbohren sie

ihn, so daß er ihnen jämmerhch stirbt»60. Luther charakterisiert deshalb
die menschhche Einstellung zum Gesetz als Hochmut und vermessene
Heuchelei61.

Für den Menschen, der unter Aufbietung all seiner Kräfte ein

54 40 I, 224, 13: «Si dico: hoc facio etc, i.e. volo te deum esse, i.e. volo a te
experiri misericordiam, bonitatem, das heißt ex deo kretzmer; deus non venit ad

gloriam gratiae suae.»
53 WA 40 I, 431, 13: «Quia lex praecipit, ut timeant, diligant, et fide colant

Deum, Ipsi vero ignorantes Deum, sed seipsos amant praetextu nominis Dei. »

56 WA 40 I, 404, 31: «Quod est simpliciter negare Deum et sese in locum Dei
constituere.» Vgl. WA 40 I, 363, 6ff.; 399, 9f.; 405, 3ff.; 406, lf. 441, 22ff.

57 WA 40 I, 407, 18ff.
58 WA 40 I, 300, 24ff.; 301, 27ff.
59 WA 40 I, 301, 17ff; 405, 13ff.
60 WA 40 I, 325, 21: «Christum enim qui semel est crucifixus et resurrexit, in

semetipsis, in Ecclesia seu cordibus fidelium crucifigunt, probris, conviciis et con-
tumeliis conspuunt, falsis opinionibus confodiunt, ut in eis miserrime moriatur. »

Vgl. WA 40 I, 619, 18fr.; 406, 7ff.; WA 40 II, 10, 30fF.; 18, 26ff. Luthers doppelte
Frontstellung gegen Papsttum und Schwärmer führte ihn auch zu einer verstärkten
Polemik in seinen Aussagen der 30erJahre. Theologisch gesehen bezieht sich deshalb
die Aussage vom Antichristen auf alle die, die meinen, die Gerechtigkeit komme aus
den Werken. Zur polemischen Grundstimmung des Großen Galater-Kommentars
vgl. P. Manns, Fides absoluta - Fides incarnata. Zur Rechtfertigungslehre Luthers
im Großen Galater-Kommentar, in: Reformata Reformanda. FS Hubert Jedin zum
17. Juni 1965. Münster 1965, Bd. 1, S. 269 f.

61 WA 401, 508, 8ff.; 518,5fi; 528, 33fi; 532,24ff.; 611, 32ff.; 612, 12fi; 404, 17.



Gott, Mensch und Gesetz 399

Höchstmaß an Werken leisten will, um seinen durch die Gottesbeziehung

festgelegten Durst nach Rechtfertigung zu stillen, fuhrt ein solches

Verhalten zu tragischen Folgen. Indem er die Erfüllung des Gesetzes in
der Reichweite seiner von der Natur gegebenen Möglichkeiten begreift,
kann der Mensch aufdieser falschen Fährte nicht nur nicht Gerechtigkeit
vor Gott erlangen, sondern in seiner Verwerfung Gottes erreicht er
gerade das Gegenteil. Die völlige Verdrehung des innersten Anliegens
Gottes wiegt nämlich schwerer als etwa die Übertretung einzelner
Gebote. Die im Gesetz eigentlich erst mögliche und in gewisser Weise

geregelte Gottesbeziehung wird so vom Menschen einseitig außer Kraft
gesetzt, um einer gesetzlosen Beziehung zu weichen. Es ist ein Rückfall
in die Anarchie, die selbst den Zustand vor der Gesetzesgabe qualitativ
überbietet. Denn der Mensch schlägt das Gnadenangebot Gottes, um
das er vor dem Gesetz noch nicht wußte, aus und versteift sich aufseine

eigenen Fähigkeiten. Die Eigengerechtigkeit wird so zur Sünde par
excellence, zur Sünde aller Sünden62. Und da die Haltung, das Gesetz
als Weg zur Gerechtigkeit aufzufassen, gleichsam ein allgemeines Merkmal

der natürlichen Vernunft ist63, ist diese Sünde der Gottlosigkeit für
Luther zugleich auch die verbreitetste Sünde64.

Luthers ständiges Insistieren darauf, daß das Gesetz nicht zur
Rechtfertigung gegeben sei, findet also seinen Grund in der Unmöglichkeit,

durch Erfüllen des Gesetzes als Gesetz zugleich den Willen Gottes

zu erfüllen. Immer wieder greift er deshalb zur Verdeutlichung auf
Bilder zurück, die eine eindeutige Sprache sprechen: Ihre Arbeit ist der

vergeblichen Anstrengung des Sisyphus vergleichbar65, oder sie erinnert

in ihrer Absurdität an die Danaiden, die in der Unterwelt aus

löchrigen Gefäßen Wasser in ein löchriges Faß zu schütten haben66. Aus
dem Gesetz heraus Rechtfertigung suchen, heißt, aus einem leeren
Geldbeutel Geld herauszählen wollen67, «es heißt Schiffbruch erleiden
und sich in in die gewisseste Gefahr des ewigen Todes werfen»68.

62 WA 40 I, 300, 29: «nunc insuper etiam hoc peccatum peccatorum addimus.»
Vgl. WA 40 I, 95, 25f.; 304, 15f.

63 Vgl. Anm. 47.
64 WA 40 I, 304, 15: «Quare abiicere gratiam Dei maximum peccatum et

vulgatissimum est, quod omnes iustitiari committent. »

65 WA 40 I, 617, 4f.
66 WA 40 I, 617, 22f.
67 WA 40 I, 617, 6ff.
68 WA 40 II, 21, 14: «... est naufragium facere et se in certissimum discrimen

aeternae mortis coniicere. » Vgl. auch WA 40 I, 613, 28ff.



400 Gott, Mensch und Gesetz

VI. Zusammenfassung

Wir können aus dem Erarbeiteten drei Punkte hervorheben: Da in
der Perspektive Gottes die Intention des Gesetzes auf die Verwirklichung

der Gottesliebe hingeordnet ist, liegt der Sinn des Gesetzes fiir
den Menschen in einem ersten Akt, in der Durchbrechung der Selbstliebe,

um so sein ganzes Vertrauen in Gott setzen zu können69. Die
natürliche Vernunft des Menschen begreift dagegen das Gesetz als zur
Rechtfertigung gegeben und steuert damit, indem die Erfüllung so
allein von den menschlichen Fähigkeiten abhängig gemacht wird, nicht
auf die Gottesliebe, sondern auf die Eigenliebe zu. In diesem

Entgegengesetztsein vom Willen Gottes und der Antwort des Menschen wird
deutlich, daß das Gesetz demnach nicht nur nicht zur Rechtfertigung
gegeben sein kann, sondern daß aus ihm unmöglich Rechtfertigung
möglich werden kann, da jeder Versuch zum Abbruch der Gottesbeziehung

und zu einer Vertiefung der Sünde führen muß. Für den Menschen
zielt folglich die Forderung des Gesetzes nicht auf seine Erfüllung,
sondern vielmehr auf die Erkenntnis der Unerfüllbarkeit des Gesetzes,

dergestalt, daß sich der Mensch bewußt wird, von sich aus den Willen
Gottes nicht erfüllen zu können. Hier zeigt sich wieder das Gesetz als

eine Gestalt des einen Wortes Gottes, insofern es sowohl als Gesetz

Gottes von allen anderen menschlichen Gesetzen unterschieden ist, als

auch darin, daß das Ziel, die Erkenntnis der Unerfüllbarkeit, den

Menschen auf die jenseitige Erfüllung in Jesus Christus hinweisen soll.

Zum zweiten werden in der Perspektive Gottes Glaube und Gesetz

so zueinander in Beziehung gesetzt, daß sie bei der Rechtfertigung in
ihren Funktionen unterschieden werden können. Das Gesetz stellt dabei

zuerst überhaupt die Beziehung zwischen Gott und dem Menschen her
und schafft auch durch die Forderung der Gottesliebe das notwendige
Gegenüber für das Geschenk der Gnade70. Beide Größen bleiben erhalten

und stehen daher in einer notwendigen Spannung für das

Rechtfertigungsgeschehen. In der Perspektive der natürlichen Vernunft dagegen
ersetzen die Werke den Glauben, so daß die Spannung zwischen Gott

69 WA 40 I, 224, 18: «Est ergo prior Christianismi pars praedicatio poenitentiae
et cognitionis suiipsius.»

70 Vgl. G. Ebeling, Luther. Einfuhrung in sein Denken, S. 148: «Wenn nicht
das Gesetz da ist, das nach Erfüllung schreit, wird das Evangelium sinnlos, verliert es

seine Notwendigkeit. Wo keine Sünde ist, kann nicht Vergebung der Sünde verkündigt

werden.»



Gott, Mensch und Gesetz 401

und dem Menschen formalisiert und in der Gesetzesimmanenz aufgehoben

wird. Dabei werden Christus, der Glaube, und die Gnade
ausgeschaltet. Hier ist der Ort, wo Luthers Aussage: «Wenn die Verheißung
und das Gesetz vermischt werden, kommt lauter Gesetz heraus»71,

berechtigt und verständlich ist.

Zum dritten können wir auch zur Frage, ob nun bei Luther das

Gesetz göttlich oder menschlich zu verstehen sei, Stellung nehmen. Es

wurde deutlich, daß sich das Gesetz erst dann als eine Gestalt des einen

Wortes Gottes erweist, wenn es in der Perspektive Gottes beleuchtet

wird. Die menschliche Vernunft dagegen macht, indem sie die
Erfüllbarkeit des Gesetzes impliziert, aus dem Gesetz Gottes etwas völlig
Menschliches. Denn ergreift der Mensch in diesem Sinne das Gesetz,
dann vollzieht er damit zugleich eine solche Trennung von Gott, daß sie

einer Aufhebung des Gesetzes als ordnende Größe in der Beziehung
zwischen Gott und dem Menschen gleichkommt. Das Gesetz wird
durch diesen Akt gewissermaßen annulliert, hat mit Gott nichts mehr zu
tun und ist allen anderen menschhchen Gesetzen zur Seite gestellt. Wird
es vom Menschen dennoch weiter im Zusammenhang mit der
Gottesbeziehung gebraucht, dann kann nur noch eine Negativwirkung, eben
die Vertiefung der Sünde freigesetzt werden. So kann das Gesetz nur
dann als göttlich bezeichnet werden, wenn es entsprechend dem Willen
Gottes erfüllt wird, was aber genau genommen nur im Lichte der

Christusoffenbarung möglich ist; nicht nur im Sinne der Fülle der

Offenbarung, die umfassend allem Geschaffenen eine neue qualitative
Änderung zu geben vermag, sondern auch in dem Sinne, daß letztlich
nur über Christus der einzig verstehbare Einbruch Gottes in die Welt
stattgefunden hat. Damit ist die Göttlichkeit des Gesetzes nicht
selbstständig und in sich gegeben, sondern hängt wesentlich von Christus ab.

Luthers Hervorhebung des solus Christus und der sola fide wird so schon

in der Gesetzesproblematik deutlich. Nur im Zusammenhang mit Christus

kann das Gesetz seine positive Wirkung freisetzen72 und wird in
Realität zum Wort Gottes. Aber gerade dadurch fällt das Gesetz im
Gesamten des Rechtfertigungsprozesses nicht einfach weg, sondern
behält, ja bekommt erst seine wahre Funktion.

71 WA 40 I, 470, 13: «Quia cum commiscetur legi promissio, mera lex fit.»
72 Luther spricht davon, daß uns das Gesetz die Gnade erst angenehm macht.

Vgl. WA 40 I, 509, 5: «Lex macht den Herrn Christum tewer, quia: «suavis est
misericordia, ps. Dulcia. Lex ad hoc bona.»




	Gott, Mensch und Gesetz

