
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 30 (1983)

Heft: 3

Artikel: Das "intelligibile" in der scholastischen Erkenntnislehre des 13.
Jahrhunderts

Autor: Hödl, Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761280

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761280
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ludwig Hödl

Das «intelligibile» in der scholastischen
Erkenntnislehre des 13. Jahrhunderts

In mehreren Untersuchungen zu den geistesgeschichtlichen
Auseinandersetzungen an der Pariser Universität vor und nach 1270 hat der

Dominikanertheologe E.-H. Weber gezeigt, wie anregend und fruchtbar

die provozierenden Thesen der averroisch-aristotelischen
Philosophie über die Ewigkeit der Welt, die Einheit des Intellekts, die
Willensfreiheit und das Böse für Thomas von Aquin waren1. Dieser
nahm die geistesgeschichtliche Herausforderung an und dachte aufs

Neue über die Perfektibilität des Kreatürlichen, der Schöpfung und des

menschlichen Geistes nach, und zwar auf der Grundlage der aristotelischen

Metaphysik. Die kritische Differenzierung von naturalem Wesen
und dessen Potenzen und deren Verwirklichung und Vervollkommnung

in der Zeit und Geschichte brachte Licht, Einsicht und Erkenntnis,
in ein thearchisch-bestimmtes Glaubensdenken. Zu den unmittelbaren
Ergebnissen dieses epochalen Ringens - «des gigantesques discussions»

- gehört auch und vor allem die «Entdivinisierung» des Intellekts und
dessen Analyse als naturale Potenz, die der Perfektibilität durch das

«intelligibile» fähig ist. Das «intelligibile» ist als «forma intelligibilis»
die formale und wesentliche Vollkommenheit des Erkenntnisvermögens

und als solche Bedingung der Möglichkeit des Erkennens
überhaupt. Im 1. Teil der Summa, den Thomas noch in Italien in Angriff
nahm, in Paris von 1270 an vollendete, analysiert er den Erkenntnisakt
synergetisch vom «intellectus agens» und von der «forma intelligibilis»

1 E.-H. Weber O.P., Les discussions de 1270 à l'université de Paris et leur
influence sur la pensée philosophique de S. Thomas d'Aquin, in: Die Auseinandersetzungen

an der Pariser Universität im 13. Jh. Miscell. Med. Bd. 10), Berlin
1976, 285-316.



346 Das «intelligibile» in der scholastischen Erkenntnislehre des 13. Jahrhunderts

her, d.h. er versteht diesen prinzipiell und transzendental im Sinne

prinzipieller Intelligibilität.
Die thomasische Lehre von der «forma intelligibilis» gründet

ursprünglich in der thearchischen Illuminationslehre des Ps.-Dionysius.
Im Akt der endgültigen Gottesschau durchformt und überformt Gott in
seiner wesenhaften, bleibenden Offenbarung unser Erkennen, aktuiert,
verwirklicht und vollendet formal und wesentlich unser Gotterkennen,
nicht im Sinne eines «quod», das wir sehen, sondern eines «quo»:
wodurch, worin, woraufhin wir sehen. Thomas hat den augustinischen
Begriff der «visio Dei» noetisch gefaßt und als geistmächtige und

geisterfullte Vollendung des Menschen interpretiert. Für die diesseitige
und jetztzeitige Erkenntnislehre müssen die komplexen und gefüllten
Begriffe von «ousia» (substantia) und «dynamis» (potentia) kritisch,
metaphysisch differenziert werden: Thomas unterschied das Wesen der
Geistseele von den Potenzen und diese von ihrer Aktuierung.

Die Verwirklichung der Potenzen und die damit geschehende

Vervollkommnung der substanzialen Natur ist nicht einfach eine beliebige

und zufällige Anhäufung oder Anreicherung des Seienden, sondern
dessen Gestalt und Vollzug. Im Akt des Erkennens werden in der

Selbstmächtigkeit und Selbsttätigkeit des Intellekts Erkennen und
Erkanntes eins2. Im Kern dieses Aktes, in dem Erkanntes und Erkennen
eins sind in der Erkenntnis des Wesenhaften und Einfachen, hat die

Frage nach dem Wahr- oder Falschsein gar keinen Sinn, vielmehr kann
immer nur die prinzipielle Bedeutung der uranfänglichen Erkenntnis in
der Einheit von Erkennen und Erkanntem deutlich gemacht werden.
Diese Einheit von Erkennen und Erkanntem darf nicht im Sinne einer

monotonen Einerleiheit verstanden werden, denn so verstanden würde
jede Erkenntnistheorie und -kritik nicht nur sinnlos, sondern
gegenstandslos. Diese Einheit von «noesis» und «nooumenon» verschlüsselt,
versiegelt sich im «intelligibile». Philosophiegeschichtlich gesehen kam
dieser für die Erkenntnistheorie entscheidende Begriff «dazwischen»,
nämlich zwischen dem «intellectus» und dem «intelligere». Bezeichnet

er aber ein Anderes, ein Drittes zwischen «intellectus» und «intelligere»
oder das Mutuum meum-tuum) der beiden zusammen? Die
Geschichte des Begriffes soll seine Bedeutung klarstellen.

2 Aristoteles, De anima III c. 4, 430 a2£, c.7, 431al, 431bl6f., Metaphys. XII
c. 9, 1075a5.



Das «intelligibile» in der scholastischen Erkenntnislehre des 13. Jahrhunderts 347

1. Alberts des Großen Anstrengungen um den Begriff des «intelligibile»

a. Aristoteles kannte den Begriff des Erkennbaren im Unterschied
zum Erkannten nicht; «noeton» ist das Erkannte, der Erkenntnisgegenstand

in seinem Erkanntsein3. So setzt er häufig das «noeton» dem
«aistheton» gegenüber4. Der gedachte Kreis und die mathematischen

Gegenstände sind darum ebenso «noeta» wie die Prinzipien5. In der

neuplatonischen Tradition sind die «noeta» im «nous», nicht sachlich,

gegenständlich wie an einem Ort, nicht vermischt und nebeneinander
wie in einer Sammlung, sondern in der Synthesis des Denkens, in der
Fülle und im Reichtum des «nous». Diese «unvermischte Einheit» der

«noeta» im «nous» hebt die Einfachheit des «nous» nicht auf, weil die

«noeta» Selbstvollzug, Selbstsetzung des «nous» sind6. Die kosmische

Ausfaltung und Offenbarung der «noeta» offenbart diese Fülle immer in
der Differenz des Erkannten und des Erkennens. In der Ordnung der
kreatürlichen Geistmächte und -kräfte steht das Erkannte dem Erkennen
immer vor und über; die in ihrem intelligiblen Sein leuchtenden

Intelligenzen und Engel stehen über den erkennenden Geistwesen. In zehn

Ordnungen und Kreisen wird das ein für allemal Erkannte zur Erkenntnis

weitergegeben. Der menschliche Intellekt steht ganz und gar im
Schatten dieser höheren Intelligenzen, von diesen abgeschirmt und

zugleich überwacht. Die kosmische Vermittlung der Erkenntnis hebt
das thearchische Prinzip nicht auf. Die «thearchia», die Herrschaft
Gottes ist das Erkennen, und dieses ist der Ort der kreatürlichen
Gottesschau.

Diese mehr als ein Jahrtausend überlieferte Intellektlehre darf nicht
einfach von den sie begleitenden kosmologischen Vorstellungen her
kritisiert werden. Im zehnfachen «orbis» der Intelligenzen geht das

3 Vgl. H. Dahlmann, Zur Ars Grammatica des Marius Victorinus.
Abhandl. der geistes- u. sozialwissenschaftl. Klasse 1970, 2) Mainz 1970, 17:

«... intelligibilis ist zweifellos noete es ist das, was intellectu comprehenditur, im
Gegensatz zu sensibile ...; so übersetzt die lat. Fachsprache oft: z. B. Priscian 3, 108,
16ff. mit intelligibile noeton bei Apollonios Dysk. (211 4,5; 9; 12) intelligibilis
noetos ...»

4 Vgl. Aristoteles, Nikom. Ethik X c. 4, 1174b34; Metaphys. III c. 4, 999b2;
VII c. 10, 1036a3f.

5 Ebd. Metaph. VII c. 10, 1036a3.
6 Vgl. Plotin, Ennead. VI, 7, 41: «Ist dagegen Denkendes, Denken und

Gedachtes identisch, so werden sie, indem sie gänzlich Eines werden, sich selber in
sich selbst verschwinden lassen» (Übersetzung von R. Harder, 1864).



348 Das «intelligibile» in der scholastischen Erkenntnislehre des 13. Jahrhunderts

Erkannte im Erkennen in uns und über uns auf, in der kreisenden

Bewegung des Erkennens, das sich selbst genug ist. Einfach und sich
selbst genug begegnen wir im Erkennen dem starken, bleibenden,
universalen Intellekt. Das Erkannte ist immer größer als unser Erkennen!

Auch Albert und Thomas konnten sich dem Bann dieser Überlieferung

nicht entziehen. In der Auslegung der Schriften des Ps.-Dionysius,
die Albert seit 1249 an der neugegründeten Dominikanerschule in Köln
gab und die sein Schüler Thomas in seinem bekannten «Neapler
Autograph» mitschrieb, begaben sich Meister und Schüler in diese Tradition7.

Beide haben später in der Auseinandersetzung mit der averroisch-
aristotelischen Philosophie das thearchische Prinzip der Erkenntnislehre
kritisch überprüft, nie aber aufgegeben. Der Erkenntnisprozeß ist für
beide Gelehrte nie einfach nur ein Denken und Reden über einen

Gegenstand; Denken fängt nicht-gegenständlich, partizipierend an. Das

Wissen um das Einfache im Erkennen ist die Bedingung jeder
gegenständlichen Erkenntnis. Die jüngsten Untersuchungen über die
philosophischen Grundlagen der Theologie des Thomas von Aquin haben
wieder diese Tradition seines Denkens aufgedeckt8, und das neu
erweckte und erwachte Interesse an der neuplatonischen Dominikanerschule

im 13. Jahrhundert vollzieht eine notwendige Korrektur der
überkommenen Forschung9.

Albert Heß in seinem Kommentar Super Dionysium «De divinis
nominibus» die dionysische Unterscheidung zwischen intelligiblen,
erkannten und intellektualen, erkennenden Geistwesen (Intelligenzen)
als höheren und niederen nicht gelten10. Der Gedanke an eine (objektive)

Geistesmacht, die nicht auch Subjekt des Erkennens ist, erscheint
ihm abwegig. Er differenziert darum ein «duplex intelligibile»11. Dieses

ist einerseits Objekt der Erkenntnis, das im Akt des Erkennens durch

7 Vgl. Alberti Magni, Super Dionysium De divinis nominibus Opera
omnia XXXVII.l), Münster 1972, VI-IX.

8 W. Kühn, Das Prinzipienproblem in der Philosophie des Thomas v. Aquin
(Bochumer Stud. z. Philosophie, hrsg. v. K. Flasch, R. Imbach, B. Mojsisch),
Amsterdam 1982.

9 Vgl. B. Mojsisch, Die Theorie des Intellekts bei Dietrich von Freiberg
Beihefte zu Dietrich von Freiberg, Opera omnia 1), Hamburg 1977.

10 Albertus M., Super Dionysium (s. Anm. 7) c. 4 n. 11, ed. 120,9-17: «Item,
dubitatur de differentia, quam ponit Commentator inter ista; dicit enim sie: Superio-
res dicit intelligibiles, non quod ipsi non sint intellectuales, sed quod intelliguntur ab
inferioribus et sunt cibus inferiorum et, inquantum cibant, superiores sunt. »

11 Ebd. n. 12, ed. 121,31-122,14.



Das «intelligibile» in der scholastischen Erkenntnislehre des 13. Jahrhunderts 349

den Intellekt Inhalt des Erkennens und also «intelligibile» wird. Die
Erkenntnisform dieses Steines ist nur insofern intelligibel, als sie durch
den Intellekt und seine Intention als solche erwirkt und erzeugt wird.
Das so bestimmte Aussehen des Steines wird in Ansehung des Intellekts

intelligibel, weil der Intellekt den Stein zu Ansehen bringt. Was so in der

Kraft des Intellekts ausgeformt und ergriffen wird, partizipiert an der

Intellektualität. Die objektive Intelligibilität des Steines ist die «aptitudo
passiva» des Erkanntwerdens, seine Erkennbarkeit12. Die subjektive
Intelligibilität bedeutet dagegen die höchst aktive «aptitudo» der

Erkenntnis, denn sie konstitutiert die intellektuale Wirklichkeit.
Daraus folgert Albert, daß sich die höheren und niederen Intelligenzen

nicht einfach unterscheiden wie objektiv Intelligibles und subjektiv
Intellektuales, vielmehr sind die höheren Geistwesen durch die Einfachheit,

Universalität und Kraft ihrer Natur ausgezeichnet. Was sie

geistmächtig erkennen, geben sie in der Hierarchie und Kontinuität den

niederen Intelligenzen zur Erkenntnis13. Dieser Unterschied ist konstitutiv

für Rang und Ordnung der Geistwesen, die von «allen Gelehrten
und Heiligen» in «Intelligenzen, Intellekte und Seelen» gegliedert werden.

Die Intelligenzen erfassen im einfachen Zugriffdas Wesenhafte und
formen es (nach der antiken Naturphilosophie) in der Ordnung des

oberen Kosmos als deren Beweger aus. Der letzte «motor» des Himmels,

der sich über der Erde wölbt und senkt, ist der universale
Intellekt, der die intelligiblen Formen des Materialen erfaßt und in der
Geistseele des Menschen aufgehen läßt.

Mit dieser doppelten Unterscheidung unterstreicht Albert die

grundlegende Potentialität unserer Geistigkeit und Erkenntnis und

warnt mit den griechischen Kommentatoren der nikomachischen Ethik
des Aristoteles, unseren Intellekt mit den Intelligenzen zu verwechseln14.

Als geistbegabte Schöpfung partizipieren wir an der Geistnatur
und stehen ganz im Schatten einer höheren Intelligenz, wie das oft
verwendete und vielfach abgewandelte Bild für unsere eingegrenzte
Geistigkeit lautet15. Die neuplatonische Geistphilosophie betrachtet die

12 Ebd. 121, 46f.
13 Ebd. 121,49-52: «... lumen superioris simplicius est et formale respectu

inferioris et movens illud, lumen vero inferioris est motum a lumine superioris et
possibile et oboediens sibi. »

14 Ebd. 122,59-61: «Cave, ne animam aliquando simpliciter dicas intellectua-
lem; sic enim non differret ab intelligentiis ...»

15 Ebd. 122, 50-52.



350 Das «intelligibile» in der scholastischen Erkenntnislehre des 13. Jahrhunderts

Offenbarung des Geistes «secundum prius et posterius» in thearchischer

Hierarchie, in der auch der menschliche Intellekt in seiner ganzen
Potentialität Austrag der allumfassenden, einen göttlichen Intelligenz
ist. Die menschliche Geistigkeit ist keine spezifisch andere als die

göttliche; aber der Mensch vollzieht und verwirklicht sie in der
Potentialität des Geschöpfes.

b. Im Kommentar zu De anima des Aristoteles, den Albert Mitte
der fünfziger Jahre (um 1256) schrieb16, ist er ganz mit der doppelten
Potentialität des menschlichen Intellekts beschäftigt. Das einfache

alltägliche Beispiel des «Krummnasigen» belehrt ihn, daß das allgemeine,
grundsätzliche Wissen nicht einfach Erleuchtung von oben ist, sondern
in der begrifflichen Anstrengung und Erfahrung entsteht, aufgeht,
wächst17. Aus der Erfahrung kennen wir das Krumme und das Gerade;
sollen wir aber ihr Wesen erkennen, müssen wir uns auf das Erkennen
selbst konzentrieren, nämlich auf die Beziehung von Punkt und Linie.
Das Universale ist weder das Gleichartige, das Entsprechende im
Vielfältigen, noch eine Sammelbezeichnung, ein Nomen, es hat ontische,

prinzipielle Bedeutung. Wenn das Universale nicht logisch kategorial
bestimmt wird, sondern ontologisch in acht genommen wird, wird es

wirklich zum Testfall der Erkenntnislehre18.

Der menschliche Intellekt braucht die Sinneserfahrung, er bleibt
aber nicht in ihr haften und begnügt sich nicht, die Erfahrung aufzubewahren,

zu sammeln und zu sichten, sondern kommt auf sich zurück
und liest das Zeugnis der Sinne in der prinzipiellen Offenheit und
Gründlichkeit des Intellekts19. Der Intellekt ist nicht ein Werkzeug
wirkursächlicher Bestimmtheit, sondern eine schöpferische Potenz,
deren Aktuierung zugleich ihre Vollendung ist. «Alles Erkennen ist
nichts anderes als die <Rückwendung> (conversio) des Intellekts auf sich

selbst, sofern er offener Grund (subjectum) des Erkannten ist Was

wir hier sagen, der Intellekt sei offener Grund (subjectum) des Erkannten,

darfnicht so verstanden werden, als wäre er fester Träger, weil - so

16 Albertus M., De anima, ed. C. Stroick Opera omnia VII, 1), Münster
1968.

17 Ebd. III, tr. 2 c. 16, ed. 199-201.
18 Ebd. c. 3, ed. 179-182; L. Hödl, Über die averroistische Wende der lateinischen

Philosophie des Mittelalters im 13. Jh., in: Rech. Théol. anc. méd. 39 (1972)
171-204.

19 Ebd. c. 15, ed. 198f.



Das «intelligibile» in der scholastischen Erkenntnislehre des 13. Jahrhunderts 351

gesehen - seine Rückkehr auf sich selbst gar nicht wirkliches Erkennen
wäre. Er ist Subjekt, offener Grund in einem formalen Sinne, so wie das

Allgemeine und Unbestimmte der offene Grund (Ort der Bestimmung
und der Erfüllung) des ihn Bestimmenden (und Erfüllenden) ist. Darum
haben wir oben dargelegt, daß Form und Inhalt der Erkenntnis nichts

(anderes) wirken als nur Bestimmung und Vollzug des Intellekts, oder
vielmehr umgekehrt, daß der Intellekt an Erkenntnisform und -inhalt,
Unterscheidung, Urteil, Entschließung u. a. (als seine Bestimmung)
vollzieht. Daraus erhellt, daß die Erkenntnisform im Intellekt nicht wie
eine feste, materiale Form sein kann. Eben darin irrte Avicebron und
viele andere, vor allem irrten darin die Lateiner»20.

An diesem Satz ist alles bedeutsam! Albert kritisiert die Lateiner,
welche die Geistseele als Ort objektiver, intelligibler Formen verstanden
und darum Herkunft und Wesen der Erkenntnis nicht erklären konnten.
Erkenntnistheorie ist aber Voraussetzung für die Wissenschaft. Wirkliches

menschliches Erkennen ist Selbstbestimmung und Selbstvollzug
des Intellekts in der Auskehr und Rückwendung des Intellekts, im
Mitvollzug des tätigen, universalen Intellekts, der allen Menschen und
jedem einzelnen vor und über ist. In diesem Verständnis der doppelten
(nicht zweifachen) Potentialität des Intellekts und des Erkannten wußte
sich Albert mit Averroes in voller Übereinstimmung21. An dessen

Intellektlehre kritisierte er nur die These von der überindividuellen
Einheit des materialen, potentialen Intellekts22. In vier Argumenten
wies er diese den Lateinern unverständliche Theorie zurück, argumentierte

dabei allerdings mit der Einheit von Wesen und Potenz der
Geistseele, eine Argumentation, die mehr Fragen und Probleme schafft
als klärt23. Die überindividuelle Einheit und Einzigkeit des «intellectus

agens» ließ Albert im Rahmen seiner Geistphilosophie gelten24. Intellekt
und Intelligenz, Vernunft und Geist gehören zusammen, sind aber nicht
dasselbe. Der tätige, geistmächtige, universale Intellekt ist der Austrag

20 Ebd. 199, 56-69.
21 Ebd. c. 12, ed. 194; c. 18, 205; tr. 3 c. 11, ed. 221.
22 Ebd. tr. 2 c.3, ed. 181, 72f.; c.7, ed. 187,46f.
23 Ebd. tr. 2 c.7, ed. 187f.
24 Ebd. c. 18 ed. 205: «Cum enim anima sit <resultatio quaedam lucis intelligen-

tiae> separatae, erunt in ipsa duo necessaria. Quorum unum est forma lucis, et
alteram est id quod lux recipitur et stat, ut fiat ens aliquod mundi; et ab hoc esse
animae fluunt duae virtutes, quarum una est intellectus agens, qui causatur ab ipsa
luce recepta, et alia est intellectus possibilis, qui causatur ab eo in quo lux recipitur.»



352 Das «intelligibile» in der scholastischen Erkenntnislehre des 13. Jahrhunderts

der kosmischen Intelligenzen; er umfaßt und offenbart alle intelligiblen
Formen unserer materialen Welt. Er schafft ebenso die intellektuale
Potenz der Seele des Menschen, wie er auch deren erfüllende Kraft
bleibt. In seiner Potentialität durchdringt und überformt der Intellekt
die Geistseele des Menschen und ist darum wie diese individuell25. In
der Freiheit und Mächtigkeit des «intellectus agens» erfüllt und vollendet

dieser den individuellen Intellekt. In seiner Potentialität ist er ganz
und gar individuell, eingesenkt in das Leben der Seele; in seiner universalen

Aktivität ist er überindividuell, frei und universal. Wie muß aber

der Zusammenhang gedacht werden, die «continuitas und coniunctio»
zwischen dem potentialen und aktualen Intellekt? Im Anima-Kom-
mentar wird diese Einheit mehr behauptet als begründet. Albert hat
offensichtlich diesen Mangel selbst empfunden, denn er unterbrach die
Reihe seiner Kommentare zu den naturphilosophischen Schriften des

Aristoteles und schrieb den Traktat «De intellectu et intelligibili», über
den Intellekt und das Erkannte26. Dieser Traktat steht literar- und auch

überlieferungsgeschichtlich in Zusammenhang mit den Intellektuntersuchungen

des Alfarabi (f 950), Alkindi (f c. 900) und des Alexander

von Aphrodisias (2./3. Jh.). Diese handeln einfach vom Intellekt, von
den verschiedenen Bedeutungen, die «intellectus» und «intellectum» in
der Philosophie haben, und beschreiben Wesen und Weisen der

Erkenntnis, vom potentialen Intellekt des Menschen angefangen bis zu
den kosmischen Intelligenzen27. Albert thematisiert in seinem Traktat
das Verhältnis von Intellekt und Erkanntem, sofern dieses durch den

Intellekt in «forma intelligibilitatis» gebracht wird, und skizziert dann
die menschliche Erkenntnis in ihrer ganzen, ausgreifenden
Bewegung28.

Erkennen ist Leben, das sensitive und vegetative Leben durchformende

und überformende Lebenskraft; es gehört zur Natur des Menschen

und qualifiziert diese als geistbegabte, kognitive Natur. In der

Spannung von ursprünglicher, entspringen-lassender und begründeter
Geistnatur müssen Wesen, Kraft und Wirksamkeit des menschlichen
Intellekts nach den naturalen Prinzipien verstanden werden. Auch die

Geistnatur ist Gegenstand der Naturphilosophie, so provozierend auch

25 Ebd. c. 7, ed. 187.
26 Albertus M., Opera omnia, ed. Paris 1890, Bd. IX, 477-521.
27 Tract. De intellectu et intelligibili, I tr. 1 c. 2, ed. 479.
28 Ebd. c.l, ed. 478.



Das «intelligibile» in der scholastischen Erkenntnislehre des 13. Jahrhunderts 353

diese These für die Theologie sein mag. Die Natur des Intellekts
unterscheidet sich dadurch vom Sinnenfälligen und Materialen, daß sie

deren Kraft und Gestalt in der Einheit und Ganzheit alles Wirklichen
erfaßt und begreift. Der Intellekt des Menschen ist der Kraft und der
Potenz nach das Ganze des Wirklichen, weil er selbst eine Setzung,
Schöpfung des universalen Intellekts ist. Was im «Vor-und-gegen-
über» der sinnhaften Erfahrung auf uns zukommt, holt der Intellekt in
der Potentialität seiner Fassungskraft und in der universalen Aktivität
seiner Formkraft ein und verleiht ihm die Intelligibilität («forma intelli-
gibilitatis»).

Im Erkennen unterscheidet sich das Erkannte nicht von der

Erkenntnis, Erkennen und Erkanntes verschmelzen im Intellekt: das

Erkannte ist formal und wesentlich das Erkennbare, Frucht und
schöpferischer Austrag des Intellekts im Erkennen. Hellmachendes Licht und
sichtbare Gestalt können wir nicht unterscheiden; Formkraft des Intellekts

und die intelligible Form werden im Akt des Erkennens eins29. Die
Wesensformen haben ihren Bestimmungsort im «intellectus possibilis»
und empfangen diese ihre universale Bestimmung und Geltung vom
«intellectus agens». In der Spannung von Fassungskraft und Gestaltkraft
geht das «intelligibile» im Intellekt auf; und die höhere Intelligenz erfaßt

es universaler, bedeutsamer, einsichtiger30.
Das «intelligibile» ist das «universale», das zwar durch den Intellekt

in diese Bestimmung und Geltung gebracht wird, unabhängig aber von
ihm und also «in re» die sachliche, quidditative Bestimmung des

Konkreten ist und darum auch von diesem im Urteil ausgesagt werden
kann31. Das «universale» ist als solches das Erkenntnisgemäße, weil der
Intellekt das eindeutige und unüberholbare Maß des Universalen ist.
Alles Einzelne kann nur durch den Intellekt in dieses Verhältnis zum
Einen und Universalen gebracht werden und so zur Bedeutung kommen.

Die Maßstäblichkeit des Intellekts ist das «Universum». Die logische

Universalienfrage hat Albert ganz eindeutig auf den Grund des

Erkennens zurückgebracht und so Noetik und Logik deutlich
voneinander abgehoben. Sofern er auch das Unterscheidende des Erkannten

29 Ebd. II tr. un. c. 5, ed. 511: « .intellectus possibilis invenit et intelligit se in
quolibet intellectu secundum actum facto, et quod se ipsum intelligit quando id quod
intelligit in qualibet re intelligibili intelligit, et quod suum intelligere est ipsum in
actu esse.»

30 Ebd. I tr. 1 c. 3, ed. 480-483; II tr. un. c.6, ed. 513.
31 Ebd. I tr. 2 c. 1, ed. 490-492: «Quod nihil intelligitur nisi universale.»



354 Das «intelligibile» in der scholastischen Erkenntnislehre des 13. Jahrhunderts

als des Erkennbaren herausgestellt hat, ohne das «intelligibile» zu
verselbständigen, müßte man mit ihm in der Noetik kritischer nach dem

«noeton» (in einem noetetischen Hauptstück) fragen. Aber Noetik und
Noetetik blieben für ihn nur wissenschaftliche Dienstleistungen der
Erkenntnis selbst. Das 2. Buch seines Traktates nimmt alle Aussagen
und Unterscheidungen zusammen und bezieht sie auf das Verständnis
des Intellekts, der schrittweise voranschreitet und sich vervollkommnet
in der Angleichung und Einigung mit der göttlichen Wahrheit. In
diesem Buch ist Albert im besten Sinne Schüler Plotins und des Ps.-

Dionysius und fuhrt diese unaufgebbare Tradition der Theorie von der

Gottverähnlichung und Gottangleichung im Erkennen voran.
Im 1. Buch interpretierte Albert den Intellekt von der Natur des

Geistes her und fragt nun im 2. Buch nach der Vollkommenheit dieser

Geistnatur, die immer nur im Blick aufdie Offenbarungs- und
Entäußerungsbewegung der Intelligenzen und des Intelligiblen verstanden werden

kann32. Die Anbindung des menschlichen Intellekts an die Intentionen

der Sinne, deren Eingebundenheit in das Leibliche und Materiale
und die Überformung dieser Intentionen und Potenzen durch den

universalen Intellekt machen deutlich, daß die Materialisation und die

Intelligibilität aller kosmischen Formen und Gestalten ihren Grund und
Halt im schöpferischen Geist haben, in dem diese Formen und Gestalten

substanzial, lebendig und ungeteilt eins sind33. Die Offenbarung dieser

Geistmächtigkeit und Geistfulle geschieht nicht in einer kosmisch-
naturalen Emanation, sondern in der Form und Kraft der Theophanie,
in der wie in einem Urblitz das «intelligibile» aufleuchtet, erkannt und

zu erkennen gegeben wird34. Diese Theophanie macht allererst sehend

und erkennend durch das «intelligibile», so daß die höheren Intelligenzen

das «intelligibile» den niederen zur Erkenntnis geben, weil sie, die

höheren, das «intelligibile» immer schon aufstrahlen, reflektieren lassen,

der universale Intellekt der Welt in der ganzen Fülle des unteren
Kosmos.

Der menschliche Intellekt ist nicht vollkommen, aber zu vervoll-

32 Ebd. I tr. 1 c.2, ed. 478: «... oportet nos prius loqui de natura intellectus
secundum quod est intellectus, et deinde de intelligibili secundum quod est de

intellectu, et deinde de unitate et diversitate intellectus ad intelligibilia ...» II tr. un.
c. 1, ed. 503: «Post haec autem de perfectione animae intellectualis videtur esse

agendum. Ex perfectione namque natura cognoscitur intellectus. »

33 Ebd. I tr. 2 c. 3, ed. 494f.
34 Ebd. I tr. 1 c. 3, ed. 480 («lumen irradians»); II tr. un. c. 3 u. 9, ed. 507, 516.



Das «intelligibile» in der scholastischen Erkenntnislehre des 13. Jahrhunderts 355

kommnen bis zur Vollkommenheit der Gottverähnlichung und
Gotteinigung im Erkennen. Die Stichworte der Kapitel 4-12 (dieses 2.

Buches) bezeichnen die Perfektibilität: «intellectus possibilis — formalis —

in effectu - adeptus — assimilatus — sanctus - applicabilis - reductus»36.

Als «possibilis» steht der menschliche Intellekt ganz im bergend-verber-
genden Schatten des universalen Intellekts, der das «intelligibile» in
kosmischer Andersheit und geistseelischer Einheit aufgehen läßt37. Die
Erhellung des Intelligiblen durch den «intellectus agens» und die
Überformung des «intellectus possibilis» sind das eine, unteilbare, simultane

Ereignis unserer Intellektualität. Formkraft (des «intellectus agens») und
Gestaltgrund (des «intellectus possibilis») bringen das «intelligibile» zur
Erkenntnis, und zwar in der Einheit von Intellekt und Erkanntem38.

Der Intellekt ist wesenhaft «formalis», auf diesen Selbstvollzug hin
angelegt, in dem das «intelligibile» sein ganzes Vermögen ist. Und des

Intelligiblen mächtig erfährt der Intellekt seine eigene Bestimmung, in
der transzendenten Bewegung des Intellekts, das «intelligibile» in seiner

Fülle, Einfachheit und Einheit einzuholen, bzw. sich selbst davon
einholen zu lassen39. Der Intellekt wird in der Anstrengung und Bemühung

um das «intelligibile» «intellectus adeptus»40. Was unser Intellekt

35 Ebd. II tr. un. c. 3, ed. 507: «Exhocpatet, quod agens intellectus universali-
ter agit universalitatis ordine intelligibilium quae sibi subjungitur. Ex his etiam
concluditur, quod incessanter agit: non enim est primum agens nisi per hoc quod per
essentiam agit, sicut lux per essentiam lucet intellectus agens semper incessanter
agit. Et haec veteres Philosophie intenderunt, cum dixerunt quod sit simplex, et
quod essentialiter agit, et quod indivisae sint intelligentiae in ipso, et quod omnes in
ipso sunt sua substantia et vita et lux sua.»

36 Ebd. II c.4—12, ed. 508—521: «... per huiusmodi intellectum conjungitur
Deo, et stramentum huius intellectus sunt alii intellectus de quibus diximus, qui
quidem in quinque sunt per modos applicationum et assimilationum diversarum, et
intellectus adepti modos, et eius qui est in effectu: sed tarnen in genere sunt quinque,
possibilis videlicet, et formalis et principiorum, et ille qui in effectu, et adeptus, et
assimilativus et divinus. His ergo intelligibilibus et intellectibus, ut breviter dicatur,
perficitur anima», ebd. c. 9, ed. 517.

37 Ebd. II tr. un. c. 3, ed. 506-508.
38 Ebd. c. 4, ed. 508-510.
39 Ebd. c. 5, ed. 511: «Patet igitur ex dictis, quod intellectus possibilis in actu

efficitur per lumen intellectus agentis, et quod in omni eo quod intelligit, hoc
intelligit: et quando etiam seipsum intelligit in actu, se intelligit in lumine agentis
Quo autem intelligitur id quod intelligitur, et quo intelligit id quod intelligit,
maxime intelligitur in omni intellectu secundum actum facto ...»

40 Ebd. c. 8, ed. 514-516: «Adeptus igitur intellectus est, quando per Studium
aliquis verum et proprium suum adipiscitur intellectum, quasi totius laboris utilita-
tem et fructum. »



356 Das «intelligibile» in der scholastischen Erkenntnislehre des 13. Jahrhunderts

der Potenz nach ist, wird er in Wirklichkeit nur, wenn er alles «intelligibile»

erfaßt, das «intelligibile» in seiner Alleinheit wird. Im Intelligiblen
erfaßt unser Intellekt immer nur das Eigene und Eigentümliche des

Intellekts. Dagegen, meint Albert41, kann man nicht einwenden, daß

wir immer von einem zum anderen fortschreiten müssen, denn dieser

Wég des Fortschreitens betrifft nicht das «intelligibile» in seiner
Einfachheit und Einheit. Was wir im Erkennen sind, werden wir im
Studium; was wir aber werden, sind wir im Vermögen des Intelligiblen.

In diesem Ausgreifen und Ausschreiten nähern wir uns dem göttlichen

Intellekt und werden diesem ähnlich, denn von seinem Ursprung
und von seiner Bestimmung her ist unser Intellekt «assimilativus»42; er
ist umgeben von der Offenbarung des schöpferischen Intellekts Gottes,
der hineinstrahlt in die materialen Formen, aufleuchtet in der Intellek-
tualität des Menschen, aufstrahlt im universalen Intellekt und hell
leuchtet und blitzt in den Intelligenzen der obigen Welt. Von dieser

Annäherung und Gottverähnlichung im entgrenzten Erkennen sprechen
alle: griechische, arabische und christliche Denker. Vierdimensional ist
diese GeistWirklichkeit in der wir erkennen: im Studium der schönen

Gestalt, in der Erhellung durch das Intelligible, in der Transzendenz, im
Überstieg über Raum und Zeit und in der Einfaltung in das Licht der
höheren Intelligenz43. Auf dieser Höhe des Erkennens findet der Intellekt

das Licht des Intelligiblen allgegenwärtig, nicht im Sinne einer
substanzialen Gegenwart, sondern im Sinne einer alles durchwaltenden
und durchformenden, die Geistseele erfüllenden und vollendenden
Macht44. So wird die geistbegabte Seele des Menschen «stabilisiert»,
«substantialisiert» und «neuformiert» im göttlichen Sein45.

Nach diesem Ausgriff auf die Vollendung des Menschen im göttlichen

Erkennen wendet sich Albert (am Schluß des Traktates) sofort

41 Ebd. 515.
42 Ebd. c. 9, ed. 516-517: «Est autem intellectus assimilativus, in quo homo

quantum possibile sive fas est proportionabiliter surgit ad intellectum divinum, qui
est lumen et causa omnium. »

43 Ebd. 517: «Anima igitur humana concipiendo lumen cui applicatur intellectus

agens in ipsa illustratus, applicatur lumen intelligentiarum, et amplius clarescit in
illo ...»

44 Ebd. c. 11 ed. 519: «Intellectus igitur extendens se invenit lumen ubique
praesens, et informatur et imbuitur illo et clarificatur ad pulchritudinem coelestem. »*

45 Ebd. c. 12, ed. 520: «... stat igitur (anima) substantiata et formata in esse
divino in esse perfecta: et hoc vocaverunt Philosophi caducum alterius et immortalis
vitae, per quam vere probatur animae humanae immortalitas. »



Das «intelligibile» in der scholastischen Erkenntnislehre des 13. Jahrhunderts 357

wieder dem Naheliegenden zu: er muß die naturphilosophischen Schriften

des Aristoteles weiter auslegen46. Die Betrachtung der naturalen

Ordnung und Schönheit sammelt und konzentriert; auf den vielfältigen
Stufen dieses Wissens gewinnt er Einsicht in die intelligible Wirklichkeit
und läßt sich von dem uns umgebenden Geheimnis des Geistes, der

Intelligenzen emporreißen47. Dieser Excessus im Erkennen, dessen

Überschwang, hat nichts zu tun mit «geheimnisvollen», wunderbaren
Erkenntnissen, sondern ist und bleibt Erkennen in der Tiefe und Mitte
des Geheimnisses. Das «intelligibile» ist und bleibt auch in seiner

Geheimnistiefe das Erkannte, das sich in hierarchischer Ordnung und
thearchischer Mächtigkeit von oben her zu erkennen gibt und darum im
Aufschwung des Erkennens uns wirklich und wahrhaft höher bringt,
gottähnlich macht. Alles Intelligible ist aber nur Medium des Erkennens,

in dem der Intellekt sich denkt; in der versteinerten und fixierten
Form von objektiven «intelligibilia» zelebriert das Erkennen seinen

Leerlauf. Es kann aber stets wieder, wie die Geschichte zeigt, zum
lebendigen Erkennen, zum Leben im Erkennen erweckt werden.

2. Kontinuität und Wandel im Verständnis des «intelligibile»

Die Tradition des Begriffes muß sehr sorgsam bedacht werden,
weil sich schon in der Dominikanerschule in St. Jakob in Paris um 1270

die Wege der Erkenntnislehre schieden. Thomas von Aquin beschritt in
dieser Theorie den Weg der abstrakten Erkenntnis, die von einem

vorgegebenen Grund- und Erfahrungswissen ausgeht und den
Erkenntnisprozeß objektiviert und wissenschaftlich vergewissert. Ulrich von
Straßburg, Dietrich von Freiberg, Meister Eckhart verstanden weiter
den Weg des Erkennens als Weg der Gottverähnlichung und Gotteinigung.

Thomas machte die Urteilslehre zum Kernstück der Erkenntnistheorie;

die Neuplatoniker konzentrierten sich auf den wahren und
wirklichen Intellekt, der immer schon in der Schau der Wahrheit
begriffen ist. Thomas verstand das «intelligibile» streng im prinzipiellen
Sinn des «objectum quo», das Bedingung möglicher Gegenstandserkenntnis

ist; die eben genannten Mitbrüder der Dominikanerschule

46 Ebd. 531.
47 Ebd. c. 8, ed. 514-516: «Est enim mens humana ratio et similitudo quaedam

veritatis primae quae est semen quoddam omnis veritatis: et ideo similis per aliquem
modum omni vero, et dissonans a falso. »



358 Das «intelligibile» in der scholastischen Erkenntnislehre des 13. Jahrhunderts

nahmen es in der Bedeutung des Formalen, das die transzendierende

Bewegung des Geistes anhält und voranbringt.

a. Ulrich von Straßburg, Schüler Alberts, schrieb kurz vor 1272

seine Summa De bono, den «Liber de Summo bono», wie der genaue
Titel lautet48. Aus der Idee des übervollen, überfließenden Guten
entwickelt er systematisch ausgreifend und ausschreitend die ganze Heilslehre.

Wesen und Weisen der natürlichen und biblischen Gotteserkenntnis

unterscheiden sich nicht hinsichtlich der in ihr wirksamen Kraft des

Intellekts, sondern hinsichtlich des Glaubens, der Geist und Herz
läutert. Der biblische Glaube verfremdet den Intellekt nicht, sondern formt
und vollendet ihn, so daß der vom Glauben erhellte Intellekt erlöst und
befreit in sein Ziel gelangen kann. In der großen Tradition des Ps.-

Dionysius ist Gotterkennen Erkennen im Nicht-Erkennen49. Das

Nicht-Erkennbare ist aber nicht einfach die Grenze unseres Erkennens,
die für den Intellekt unüberschreitbar und undurchlässig wäre. Die
Grenzüberschreitung gehört ebenso zum Wesen des Intellekts, der nur
in der Selbstüberschreitung seine Vollendung findet, wie auch zum
Wesen des uns umgrenzenden Geheimnisses des Geistes. Grenzen und
Gestalten des Intelligiblen grenzen nicht nur ein und ab, sie er-grenzen
das darüberhinaus Reichende.

Auf der Scala der intelligiblen Formen und Gestalten transzendiert
der Intellekt die Welt hin auf das Göttliche, denn der Intellekt ist in
seinem Wesen, seiner Kraft und Wirktätigkeit auf den schöpferischen
Ursprung des Geistes hin orientiert; im schöpferischen, unendlichen
Intellekt hat er sein bleibendes, ständiges «oriri». Wesen, Kraft und

Energie unseres Intellekts müssen vom Schöpferischen her begriffen
werden, allerdings nicht im Sinne der idealistischen Geistphilosophie,
die dem geschöpflichen Geist das Prädikat des Schöpferischen zugesprochen

hat. Der menschliche Intellekt ist in seinem Wesen Bild und
Gleichnis des schöpferischen göttlichen Geistes50. Der Potenz nach als

48 O. Lottin, in: Bull, théol. anc. méd. VIII. 3142: «On pourrait peut-être
préciser davantage et la mettre plus nettement l'une ou l'autre année avant 1272.»

49 Ulrich v. Strassburg, Lib. De summo bono, I tr. 1 c. 1, ed. J. Daguillon,
Bibl. Thorn. XII, Paris 1930,6.

50 Ebd. II tr. 5 c. 2, ed. C.J. Fagin, Toronto 1948, 16: «Haec enim virtus
(mentis nostrae) est ultimum de potentia nobilitatis animae, quae est id quod
divinum est in nobis, scilicet, divina imago et similitudo, per quam tota anima
conjuncta est intellectualibus per conformitatem naturae. »



Das «intelligibile» in der scholastischen Erkenntnislehre des 13. Jahrhunderts 359

«intellectus possibilis» ist er für alles «intelligibile» offen und empfänglich;

er umfängt und erfaßt es nach Maßgabe des universalen Intellekts
im Maßstab des Endlichen. Seine - des intellectus possibilis -
Wirkmächtigkeit reflektiert das Licht des «intellectus agens», verwirklicht
und vollendet sich, wird mit Gott verähnlicht und vereinigt51.

Im 1. Buch seiner Summe begründet Ulrich die Einheit von
natürlicher und biblischer Gotteserkenntnis und spricht (en passant) von
den «quinque viae», eine Ausdrucksweise, die man wohl als Hinweis
auf die Summa des Thomas von Aquin verstehen darf52. Auf diesen

achtet man unwillkürlich auch in den späteren Ausführungen des

Ulrich, z. B. in der Antwort auf die Frage, wo die Wahrheit ihren Sitz
habe53. In der Hierarchie der Intelligenzen ist der menschliche Intellekt
seinem Wesen, seiner Kraft und Wirkweise nach «possibilis»; der «intellectus

possibilis» ist darum nicht nur ein Grundelement der Geistigkeit
des Menschen, sondern diese selbst in ihrer Natur. Er wird überformt
durch das «intelligibile» und angereichert durch das Wissen. Im Kontakt
mit dem Intelligiblen und in der wissenschaftlichen Forschung erkennt
der Intellekt ebenso seine Bedingtheit wie seine unbegrenzte Möglichkeit.

Der universale, wirkmächtige und schöpferische Intellekt Gottes

vergewissert gleichsam als «intellectus agens» den kreatürlichen
Verstand seiner göttlichen Ebenbildlichkeit, Gleichförmigkeit55. Ulrich
betont immer wieder den Abstand zwischen dem göttlichen und

geschöpflichen Intellekt; aber er interpretiert diesen Abstand nicht nach

51 Ebd. I tr. 1 c. 7, ed. J. Daguillon, 19; zu vgl. mit Albertus M., De intellectu
et intelligibili, II tr. un. c. 9, ed. 517 (Anm. 35).

52 Ebd. I tr. 1 c. 3, ed. J. Daguillon 10: «Ratio autem naturalis quinque viis
proficit in Dei cognitionem»; vgl. Thomas v. Aquin, S. th. I, q. 2, a. 3: «Respondeo
dicendum quod Deum esse quinque viis probari potest. » Ulrich v. Strassburg, Lib.
De summo bono, II tr. 5 c. 5, ed. C. J. Fagin 43-56, bes. 47; vgl. Thomas v. Aquin,
Quaest. disp. De veritate q. 1 a. 1.

53 Ebd. II tr. 5 c. 6, ed. 57-68: «De veritate nostri intellectus, et de veritate
signi»; vgl. Thomas, S. th. I, q. 16: De veritate.

54 Vgl. Anm. 51.
55 Ebd. II tr. 5 c.2 u. 15, ed. 16 u. 176. IV tr. I c.3, ed. 43f.: «In solo autem

primo haec sunt unum, seil, quod est et esse. Et ideo sicut secundum essentiam ibi
unum sunt sciens, scilicet intellectus universaliter activus et quo scitur, scilicet lux
eiusdem intellectus, quae est species rerum, et quod scitur, scilicet omnia prout sunt
in hoc lumine vita et lux, ita etiam secundum esse omnino idem sunt. » «Albertus
M., De intellectu et intelligibili, II tr. un. c. 5, ed. 511, differenziert das objectum quo
und quod nicht so scharf wie Ulrich, der die species rerum präzis vom Erkannten
abhebt.



360 Das «intelligibile» in der scholastischen Erkenntnislehre des 13. Jahrhunderts

dem Denkmodell des Kausalnexus, sondern interpretiert diese Spannung

formalursächlich56.

Weil Gottes unendliches Leben sein schöpferisches Erkennen ist,
darum fallen in ihm Sein, Leben und Erkennen («esse, vivere, cognos-
cere») zusammen; Erkennen, Erkanntes und Formalgrund sind eins57.

Die ungeteilte und unteilbare Identität von «intellectus» und «intellec-

tum» im göttlichen Erkennen ist der schöpferische Ursprung der
Geistwesen und der universale Wirk- und Formgrund der Erkenntnis. In den

höheren kosmischen Intelligenzen sind Intellekt und Erkanntes in der

ständigen Schau des Intelligiblen eins; in dieser Geistmächtigkeit sind sie

die formenden und gestaltenden Kräfte des oberen Kosmos. Im
menschlichen Intellekt sind Erkenntnis und Erkanntes nur im Akt des

Erkennens eins, in dem unser «intellectus possibilis» durch die Licht-
und Gestaltkraft des universalen schöpferischen Intellekts erfaßt,
überformt und erfüllt wird. Es ist ein und dasselbe schöpferische Ereignis, in
dem die kosmischen Intelligenzen Sein und Erkennen aufstrahlen und
aufgehen lassen. Urtümlich und ursprünglich haben die intelligiblen
Formen und Gestalten im Intellekt, nicht in der Materie ihren Ort58.

Sein heißt Erkennen; die materialen Formen sind abstehendes, abständiges

intelligibles Sein!

Ulrich unterschied ausdrücklich zwischen dem Erkannten und
dem, wodurch dieses erkannt wird, nämlich dem Licht des Intellekts,

«quae est species rerum»59. Im göttlichen Intellekt fallen diese drei
Elemente, «condiciones» schreibt Ulrich, zusammen: «...intellectus
universaliter activus et quo scitur et quod scitur ,»60

Wie die Lichtkraft der kosmischen Intelligenzen Gestaltkraft ist, so

wirkt der universale schöpferische Intellekt in seiner Offenbarungsbewegung

die intelligiblen Formen im menschlichen Intellekt. Diese
haben im Urintellekt Gottes ihren hypostatischen Ursprung, im «intellectus

possibilis» ihren Bestimmungsort und in der Erkenntnis ihre

56 Ebd. IV tr. 2 c. 1 u. 3, ed. W. J. O'Callaghan, Milwaukee 1970, 9f., 33f.; tr. 5

c. 2, ed. 18.
57 Ebd. IV tr. 1 c. 3, ed. 30-45.
58 Ebd. IV tr. 2 c. 5, ed. 72f. : «... formae habent duplicem naturam, unam quae

est hypostasis lucis intellectualis cuius sunt effectus vel imagines vel resultationes vel
resonantiae, et aliam quae est determinatio illius lucis ad determinatam speciem ...»

59 IV tr. 1 c. 3, ed. 43f. (s. Anm. 55).
60 Ebd.



Das «intelligibile» in der scholastischen Erkenntnislehre des 13. Jahrhunderts 361

Erfüllung61. Sie sind immateriell und ungezeugt das Formale des intelli-
giblen Lichtes, das den ganzen Kosmos der Formen und Gestalt enthält.
Die Form hat eine doppelte Natur, sofern sie einerseits aus dem Licht
des Intellekts resultiert, andererseits durch den aufnehmenden Grund
determiniert wird62. Unser Intellekt ist der intelligiblen Form konna-
tural, weil er selbst das Abbild des ursprünglichen Lichtes der Erkenntnis

ist63. Der schöpferische Einfluß des ursprünglichen Lichtes auf die

Konstitution der Geistnatur und auf die intelligible Erhellung
unterscheidet sich nicht64. Die ontische Konstitution ist die intelligible
Gestalt.

Die Form-Licht-Theorie erlaubt es Ulrich, die Schöpfung als Urof-
fenbarung des Lichtes zu verstehen und den Primat des Erkennens zu

begründen. Erkenntnis ist nicht objektivierende Seinshabe, sondern
absolute Seinshöhe. Wahres Erkennen in der Tiefe des Intelligiblen ist
wirkliches Sein, Dasein in der Rückkehr und Rückbezogenheit des Seins

auf Erkennen. Ulrich beschreibt damit zugleich auch den Höhenweg
der Gleichgestaltung und Einigung des menschlichen Intellekts mit dem
absoluten Geheimnis des göttlichen Geistes. In seiner Erkennbarkeit ist
alles Erkannte vor und über unserem Erkennen und diesem zugleich als

Ureigenes inne. Wo diese Dimension des Vor-und-über im Erkennen

respektiert und in der Rückwendung auf sich selbst reflektiert wird,
offenbart sich das Geheimnis des alleinen und einenden göttlichen
Intellekts. Die «Formalisierung» des Intellekts nimmt aber diesem

zugleich auch seine freie, schöpferische Tätigkeit. Das «intelligibile» als

formal bestimmtes Mittleres zwischen Intellekt und Erkanntem kommt
buchstäblich dazwischen, nämlich zwischen dem gottebenbildlichen
Intellekt und dem schöpferischen Erkennen. Ulrichs Summe macht
selbst die Grenzen eines formalisierenden Denkens deutlich.

61 Ebd. IV tr. 2 c. 1, ed. 11: «Stabiles autem sunt omnes huiusmodi intelligen-
tiae inquantum sumuntur ut fluxus et processiones primi principii, licet sint declives
et distantes magis et minus secundum quod longius procedunt a primo.» - «Et hoc
modo omnes formae sunt intelligibiles et habent esse in intellectu possibili, ut in loco
suo naturali ...»

62 Ebd. IV tr. 2 c. 5, ed. 72 (Anm. 58).
63 Ebd. 74: «Et ut dictum est, forma, in quantum forma, est separatum esse

habens. Et ut sie est prineipium esse et scire eo quod sie est effectus primi formantis
et dantis esse. Et sic etiam est ipsa lumen intellectuale ac per hoc habet connaturalita-
tem ad intellectum nostrum qui est imago primae intellectualis lucis. »

64 Ebd. IV tr. 1 c. 5, ed. 62f.



362 Das «intelligibile» in der scholastischen Erkenntnislehre des 13. Jahrhunderts

Exkurs: Das «intelligibile» in der Begriffsgeschichte

1. Die griechische Philosophie konnte sprachlich mit dem Begriff «noeton»
Erkanntes und Erkennbares nicht unterscheiden. In der Gegenüberstellung von
«aistheton» und «noeton» ist das Wahrnehmbare das Sinnenfällige, das Erkennbare

das Erkannte (vgl. Aristoteles, Metaphysik VII c. 10, 1036a3). Piaton
bezeichnete mit «noeton» das intelligible Sein. Nach Plotin (Enneades VI, 7, 41)
sind Denkendes, Denken und Gedachtes eins: «... so werden sie, indem sie

gänzlich Eines werden, sich selber in sich selbst verschwinden lassen» wie die

Übersetzung von Harder außerordentlich zutreffend formuliert65.
2. Proklos (f 485) erkannte die Dreiteilung von «erkannt, erkannt-erken-

nend und erkennend». Die neuplatonische Theologie begriff diese wesenhafte
Einheit von «nous» und «noeton» als Denkmodell der trinitarischen Einheit von
Gott-Logos und Geist66.

3. Cicero kannte den Terminus «intelligibile» nicht; die platonischen
«noeta aei onta» übersetzte er mit «sempiternae res» und das intellectum ist (De
re publica I 24) das, was mit dem Intellekt erfaßt wird, entsprechend der

Bedeutung von sensibile, das mit den Sinnen wahrgenommen wird.
4. Boethius (in: Isagogen Porphyrii Commenta, ed. Brandt SC 48,8f.)

findet den terminologischen Mangel der lateinischen Sprache unerträglich und
nimmt den Begriff des «intellectibile» auf: «<noeta> inquam quoniam latino
sermone numquam dictum repperi, intellectibilia egomet mea verbi composi-
tione vocavi. Est enim intellectibile quod unum atque idem per se in propria
semper divinitate consistens, nullis unquam sensibus sed sola mente tantum
intellectuque capitur ...»

5. Die arabisch-lateinische Übersetzung von Alfarabis Traktat «De intel-
lectu et intellecto» (ed. E. Gilson, in: Arch. Hist. Doctr. 4 [1929] 115-126)
verwendet den Begriff nicht; die arabisch lateinische Übersetzung des großen
Kommentars des Averroes zu De anima des Aristoteles kennt das «intelligibile»
in der Bedeutung des Erkannt-Erkennbaren nicht (vor allem nicht in den großen
Commenta 5 und 36 zum 3. Buch). Die hebräisch-lateinische Übersetzung aus
dem 16. Jahrhundert (vonJacobus Mantinus) fuhrt den Terminus immer wieder
an.

6. Im lateinischen Text des Traktates «De intellectu et intellecto» des

Alexander von Aphrodisias ist sehr häufig von «intelligibilis» bzw. -e die Rede,
und zwar im Sinne von Erkennend-sein (=vernünftig) und Erkannt-werden67.

65 Vgl. Anm. 6.
66 Vgl. L. Abramovski, Drei christologische Untersuchungen, Berlin/New

York 1981, 63f.
67 G. Théry, Autour du décret de 1210: II. Alexandre d'Aphrodise. Aperçu sur

l'influence de sa noétique (Bibl. Thom. VII), Le Saulchoir 1926, 74—82; vgl. E.
Gilson, Les sources gréco-arabes de l'Augustinisme avicennisant, in: Arch. Hist,
doctr. litt. MA 4 (1929) 5-149.



Das «intelligibile» in der scholastischen Erkenntnislehre des 13. Jahrhunderts 363

7. Die Anima-Kommentare, die nach 1250 entstanden sind, sprechen
allgemein vom «intelligibile»: das, was an und fur sich dem Erkennen gegeben
ist und als solches «intelligible» ist, und das, was nur für andere (in der
Erkenntnis) intelligibel ist68.

Das «intelligibile» ist nicht ein Etwas neben oder über anderem; es

bedeutet die besondere Dignität und Bewandtnis des Wirklichen. Albert
der Große unterschied im gleichnamigen Traktat «De intellectu et

intelligibili» das doppelte - nicht: zweifache - «intelligibile» als das

«formale quo» des Erkennens und des Erkannt-seins. In der formenden
und gestaltenden Kraft des universalen Intellekts wird dem offenen und

empfänglichen menschlichen Intellekt alles andere nur so gegeben, daß

die empfängliche Vernunft sich selbst gegeben wird. In der Ausformung

der Erkenntnis kommt der Intellekt selbst in Form69.

Das je Eigene des Intellekts und des Erkannten fallen im Akt des

Erkennens zusammen, weil sie auf einer höheren Ebene eins sind. Von
jener transzendenten Einheit und Identität her muß die Perfektibilität
unseres Intellekts verstanden werden. Dreierlei müssen da nach Albert
unterschieden und zusammengehalten werden: die Formkraft des «intel-
lectus agens», die Überformung des «intellectus possibilis», des

Bestimmungsortes des Erkannten, und der durchformte, formale Intellekt70.

Albert spricht von einem «perfid»! Erkenntnis funktioniert nicht
einfach, sondern ist auf die Vollendung hin angelegt und unterwegs. Diese

endgültige Bestimmung und Vollendung des Intellekts gehört zu seiner

Natur. Der Naturphilosoph muß im Selbstverständnis des Intellekts die
innerweltlichen Grenzen überschreiten. Alberts Schüler Dietrich von
Freiberg und Meister Eckhart folgten diesem Wegweis ihres Lehrers.

b. Dietrichs von Freiberg Traktat über die «Visio beatifica» ist eine

Untersuchung über die Perfektibilität des Intellekts in der Spannung
und im Abstand von «intellectus possibilis» und «intellectus agens»71.

68 Albertus M., De anima, III tr. 2 c. 16, ed. Colon. VII, 1, 201; Quaestiones
in très libros De anima «Tria sunt dubitanda», ed. J. Vennebusch, III q. 70b 1-2,
Paderborn 1963, 308-310.

69 Albertus M., De intellectu et intelligibili, II tr. un. c. 5, ed. 511, vgl. Anm. 39.
70 Ebd. 511: «Ex omnibus autem inductis patet quod intellectus in homine

tribus in genere perficitur, agente videlicet, et forma agentis in possibili intellectu,
qui est locus intelligibilium et formalis intellectus.»

71 Dietrich von Freiberg, Schriften zur Intellekttheorie. Opera omnia I, Hamburg

1977, 9-124.



364 Das «intelligibile» in der scholastischen Erkenntnislehre des 13. Jahrhunderts

Bedenkt man die Geistnatur in ihren unterschiedlichen Vermögen und
den einzigartigen Vorrang des schöpferischen Intellekts, den Gott unserer

Natur eingepflanzt hat, dann wird deutlich, zu welcher unvermittelten

Gottesnähe und Gottähnlichkeit wir befähigt und berufen sind, und

zwar in diesem Leben. Dietrich lehnte die Lehre des Thomas von Aquin
von der doppelten Kraft des menschlichen Intellekts und deren Vollendung

in der jenseitigen Gottesschau rundweg ab. Unser Intellekt ist
total empfangender, aufnehmender «intellectus possibilis», der immer,
auch in seiner eschatologischen Vollendung, der überformenden
Vollendung durch den universalen tätigen Intellekt bedarf. Nie, auch nicht
jenseits unserer Zeitlichkeit und Geschichtlichkeit, kann Gott in seinem

geheimnistiefen Wesen unmittelbar erkannt werden. Wir haben und
brauchen jetzt und dort die universale Kraft des «intellectus agens», der

Bild und Gleichgestalt des göttlichen Intellekts ist, und der unseren
kreatürlichen Intellekt in Form bringt, um Gott in dem zu erkennen,

was er für uns und unseren Intellekt ist72.

Der «intellectus agens» ist das universale Abbild des göttlichen
Intellekts. Er ist das «abditum mentis», auf sich und nach innen gewendete

Form, in sich gekehrter Grund, dessen Formkraft alles umfaßt und
in dieser Kraft ganz und gar von Gott umfaßt ist73. Der formende,
schöpferische Intellekt ist die Form alles Seienden, er ist die nach innen

gewendete, eine und alleinende Form des Wirklichen, das in sich und
nach innen gekehrte Auge des Geistes, das die Formen und Gestalten

nicht im Auseinander der kosmischen Vielfalt, sondern in der Einfachheit

und Gründlichkeit des Ursprungs reflektiert. Das nach innen

gewendete Auge des Geistes hat alles im Blick, nicht aber das Singuläre.
Das ganze Vermögen des «intellectus possibilis», der die sensitiven

und vegetativen Kräfte der Seele überformt, ist Voraus-setzung des

tätigen Intellekts, dessen Austrag und Ableger. In der Erfahrung und

Wahrnehmung der materialen und sinnenfälligen Formen aktuiert der

tätige Intellekt den aufnehmenden, überformt ihn im «intelligibile» des

Erkannten; er bringt ihn so in Form, daß seine all-einende Form greift,
auf das Sinnenhafte ausgreift und seine Intelligibilität ausformt. Wenn
der Zitherspieler, oder - wie wir heute sagen könnten! - wenn der

Sportler ganz in Form ist, dann ist er ganz und gar Läufer, Springer

usw., die sportliche Form ist seine quasinaturale Bestimmung. In der

72 Ebd. 3.2.2, 71-82, ed. 15-53.
73 Ebd. 1.1.6, ed. 31; 1.2.2.4.2.2., ed. 52.



Das «intelligibile» in der scholastischen Erkenntnislehre des 13. Jahrhunderts 365

schöpferischen Kraft des Intellekts ist das Intelligibile des Erkannten

ganz und gar die Formkraft des «intellectus possibilis»74. Die «species

intelligibilis» ist dann nicht etwas vom erkennenden Intellekt Verschiedenes,

ein Anderes. Wir erkennen einen Menschen nicht, weil das

Erkannte «aliquid intellectualiter ens» wäre, sondern weil der Mensch
erkannt wird, darum ist er ein Erkannt-Seiendes75.

Offener und formgebender Intellekt verhalten sich wie Materie und
Form, Bestimmung und Grund. Das Formale der Erkenntnis ist nicht
Form der Form, d.h. des formgebenden Intellekts, sondern dessen

formende, maßgebende Bestimmung des «intellectus possibilis». So ist
die «ratio rei», der Erkenntnisgrund des Erkannten, die Leistung des

tätigen im empfangenden Intellekt. Diese Erkenntnisform des Erkannten,

dessen Intelligibilität ist die letzte äußerste Ausformung des intelli-
giblen Seins in der ganzen Hierarchie des denkbar Einfachen76. Wesen

und Weisen der Ausformung und Auszeugung der intelligiblen Formen
hängen immer von der Geistmächtigkeit und Geistfreiheit der Intellekte
bzw. Intelligenzen ab. Unser Intellekt kommt durch den «intellectus

agens» in Form. Und sofern sich in seiner Licht- und Formkraft die

«summa ratio intellectorum» Gottes verschlüsselt und versiegelt, werden

wir in der Intelligibilität des Erkannten diese «ratio» in der Erkenntnis

gewahr77. Wir erkennen Gott nicht in seinem Wesen selbst, sondern
insofern er «ratio» unseres Erkennens ist, maßgebend im Wesenhaften,
Göttlichen, in dem, was gar nicht anders sein kann, weil es ursprüngliches

Leben ist78.

Als Gleichnis Gottes ist der tätige Intellekt in der Drei-einigkeit von
Wesen, Aktivität und Objekt zu interpretieren79. Er ist ein Kraftfeld der

74 Ebd. 4.2.1, ed. 106-110.
75 Ebd. 1.1.7, ed. 32.
76 Ebd. 4.3.2.1, ed. 116f.
77 Ebd. 119, 4.2.1., ed. 108: «Secundum hoc igitur ordine essentiali per prius a

ratione aeterna, quae deus est, fluunt in intellectum nostrum possibilem intellecta.
Fluunt et ab intellectu agente, inquantum lumen rationis aeternae est in ipso
determinatum. Et sic non solum intellectus agens unitur nobis ut forma, inquantum
ipse est ratio intellectorum in nobis, ut dictum est, verum etiam ipse Deus,
inquantum ipse est ratio summa intellectorum in nobis, in qua intelligimus, quidquid
intelligimus, et earn rationem aeternam visu mentis aspieimus etiam in hac vita ...»

78 Ebd. 109. «... sicut etiam Deum, qui est summa ratio intellectorum in
nobis, quamvis ipsum inquantum rerum rationem attingamus, ut dictum est, non
tarnen ex hoc videmus eum per essentiam inquantum huiusmodi ...»

79 Ebd. 1.1.3, ed. 26f.: «Omnia enim haec sunt idem, videlicet substantia
intellectus et intellectualis operatio eius et ipsum obiectum intellectualis operationis
intraneum. »



366 Das «intelligibile» in der scholastischen Erkenntnislehre des 13. Jahrhunderts

Intelligenz, dessen Potenz die Dynamik des Wesens selbst ist und dessen

Inhalt das Formale, Intelligible, Nicht-Gegenständliche dieser

Wesensdynamik ist. Die Einheit und Identität dieser Wesenselemente des

tätigen Intellekts dürfen aber nicht einfach als Einerleiheit betrachtet
werden; so gesehen wäre der Intellekt in seiner Intelligibilität überhaupt
nicht zu verstehen. Diese Identitätsthese muß zusammen mit der
bekannten neuplatonischen Trias «ousia-dynamis-energeia» interpretiert

werden. In seiner inwendigen, einformenden, offenbarenden Kraft
ist der Intellekt der Grund der Erkenntnis des Erkannten.

Dieser Formalgrund der Erkenntnis durchwaltet und bestimmt
auch den «intellectus possibilis» und befähigt ihn, den wesentlichen,
formgebenden Grund der Erkenntnis als deren absolute Grenze zu
begreifen80. Die Struktur unseres Erkennens, das immer das des «intellectus

possibilis» ist und bleibt, macht deutlich, daß der Erkenntnisgrund

ins Offene des Intelligiblen verweist, von dort her seine integrierende

(nicht einfach sammelnde, zusammenfügende) Kraft hat und so
das Wesenhafte und Göttliche offenbart. Die «ratio intelligendi», das

intelligibile» ist nicht ein numerisch selbiges, das x-beliebig kombiniert
werden kann, es ist das Wodurch und Worin der Erkenntnis, wodurch
Gott als das Maßgebende, das Erkannte als Maßnehmendes erkannt
wird81. Was in der Erkenntnis gar nicht anders sein kann, weil es

wesentlich, einfach, einleuchtend ist, läßt immer auch den bleibenden,
währenden, ewigen Grund des Erkannten aufgehen. Dieser Grund ist
nicht nur Bedingung jeder wirklichen und wahren Erkenntnis, sie läßt
den «intellectus possibilis» in seine Vollendung gelangen82. In der visio

80 Ebd. 4.3.2.1, ed. 118: «Et hic est ultimus limes et supremus gradus intellec-
tionis, ad quem pervenire potest intellectus possibilis secundum sibi proprium
modum intelligendi, qui est intelligere rem in sua ratione, supremus, inquam, quoad
tria: primo quantum ad obiectum, quod est summum in ordine intelligibilium, quod
est Deus; secundo quoad rationem dicentem quid est, qua ipsum intelligit, quae
conficitur ex aliquibus quasi partibus formalibus tertio quoad originem huius
rationis in intellectu. Fluit enim a Deo immediate in intellectum tamquam formale
principium intelligendi, in quo ipse Deus intelligatur in eo, quod quid est. »

81 Ebd.: «Cum igitur ratio intelligendi aliquid in eo, quod quid est, non
ponat in numerum cum re intellecta maxime in simplicibus, necessarium est in
intellectione, qua intelligitur Deus in eo, quod quid est, Deum esse ipsam rationem,
in qua intelligitur, et se ipso se facere rationem, qua intelligitur in eo, quod quid est. »

82 Ebd. 119: «... necessarium est intellectum separatum, qui est intellectus
agens, uniri nobis mediante intellectu possibili et ipsi intellectui possibili tamquam
formam eius, intellectui, inquam, possibili facto in acto secundum supremum
gradum et ultimum limitem secundum genus huius intellectionis, quo intelligit
Deum in eo, quod quid est.»



Das «intelligibile» in der scholastischen Erkenntnislehre des 13. Jahrhunderts 367

Dei holt der «intellectus possibilis» seinen Grund ein, vielmehr wird er

von diesem Grund eingeholt, so daß Einheit und Innigkeit, Einfachheit
und Wesentlichkeit, Ewigkeit und Wahrheit seine eigene Bestimmung
werden.

c. Aus dieser Überzeugung, daß intellektuale Potenz und Form die

Dynamik des Wesens selbst sind und Gott der letzte Beweggrund der

Erkenntnis, die «ratio intelligendi» ist, dachte Meister Eckhart die

Perfektibilität unseres Intellekts zu Ende. Unser Intellekt ist ganz und

gar «possibilis», in der Sprache Eckharts radikal empfänglich, offen,
leer83. In diesen Innenraum der Seele schafft Gott das Wunder der

Vernunft, er bildet im Intellekt, im Kraftfeld von Wesen, Potenz und
Form ein Abbild seiner selbst84. Dieses Kraftfeld, das Innerlichste und
Edelste der Geistnatur, konstituiert sich im ständigen Einfluß des

absoluten, schöpferischen, göttlichen Intellekts85. Die Strukturelemente

unseres possiblen Intellekts - Geistnatur, Erkenntnisform, Akt und

Energie - sind im absoluten Intellekt eins in der Identität von Erkennendem,

Erkanntem und Erkennen. Alles Sachliche und Gegenständliche
verschwindet; der göttliche Intellekt ist ganz und gar Erkennen in der

Form und Freude, in der Kraft und Fülle seines Wesen, wie es Eckhart
im schönen Gleichnis vom jungen Roß auf der ersten Weide des

Frühlings anschaulich macht. Roß und Springen sind eins; Springen
gehört zur Natur des Pferdes, wird zur naturalen Energie, so daß die

Natur ganz und gar Energie ist86.

Eckhart deutet das Verhältnis, die Korrelation zwischen dem absoluten

göttlichen Intellekt und dem possiblen, geschöpflichen nicht mehr

kosmologisch; er läßt die Denker der kosmischen Intelligenzen zu Wort
kommen, deutet aber diese Korrelation ganz von der Struktur des

ursprünglich-urbildlichen und des abbildlichen Intellekts her. Die in
Wesen, Potenz und Energie differenzierte Struktur unseres Intellekts
vereinfacht und verinnerlicht sich über den Intellekt der Engel zum
göttlichen Intellekt, so daß dieser in seiner Selbigkeit und Innigkeit diese

geschöpfliche Struktur bestimmt und durchwaltet. Diese Korrelation

83 Meister Eckhart, Deutsche Predigten und Traktate. Hrsg. und übers, von
J. Quint, München 19693, 312.

84 Pr. 3, ed. 167, Pr. 56, ed. 412: «Die Seele soll verklärt und eingedrückt und
wieder eingeprägt werden in jenes Bild. Ich sage, wenn die Seele über alle Bilder
hinauskommt, so wird sie in jenes Bild eingeprägt, das Gottes Sohn ist.»

85 Pr. 37 u. 55, ed. 329, 409.
86 Pr. 13, ed. 215.



368 Das «intelligibile» in der scholastischen Erkenntnislehre des 13. Jahrhunderts

kann nicht mit den Begriffen univok, äquivok oder analog bestimmt
werden, denn sie muß als Spannung und Dynamik des Ursprünglichen,
Einfachen und Abhängigen, Differenten verstanden werden87. In dieser

göttlichen Strukturkraft formt unser Intellekt alles Erkannte aus und
zugleich ein, er formt es aus in der Fassungskraft des possiblen Intellekts
und holt es ein im Licht des göttlichen Intellekts.

Der «intellectus agens» ist keine kosmische Intelligenz und keine
bestimmte Potenz der Geistseele; er ist die Formkraft und Struktur der
Seele in ihrer Gottebenbildlichkeit. Die Geistseele zentriert aufgrund
ihrer Struktur in der Lauterkeit des göttlichen Wesens; sie kann sich

immer nur in der radikalen Empfänglichkeit und grundlosen Offenheit
des Possiblen auf den göttlichen Intellekt konzentrieren88. Durchformt
und überformt vom Licht des göttlichen Intellekts ist und wird unser
possibler alles, ohne ihn ist er nichts. Der Intellekt ist Bild Gottes, und
dies ist seine ganze Kraft und seine Energie. Form und Erkennen sind

eins, sind die Grundfeste und das Fundament des Seins89, weil sie das

Sein in seiner Intelligibilität, Einheit, Wahrheit und Gutheit konstituieren90.

Der transzendentale Aufweis des Seienden ist die eigentliche
Formkraft des gottebenbildlichen, transzendierenden Intellekts.

Weil Form und Erkenntniskraft eins sind, hat es keinen Sinn, die

Erkenntnisform zu verselbständigen, das «intelligibile» vom «intellec-

tum» abzulösen. In den beiden Pariser Quästionen von 1302 über Sein

und Erkennen in Gott und im Engel begründete er die Identitätsthese

vom Primat des Erkennens her91. In einer metaphysischen Innenschau
des Erkennens differenziert er dieses von allem Seienden, das in der
Außenschau antreffbar und erreichbar ist. Die «species intellectiva» ist
nicht in der Weise Form des «intellectus possibilis», daß sie ein
bestimmtes Subjekt konstituiert (wie Form und Materie im Bereich des

87 B. Mojsisch, in: Meister Eckhart. Analogie, Univozität und Einheit, Hamburg

1983, hat einsichtig gemacht, daß die klassische Unterscheidung von univok
und analog Eckharts Denken nicht trifft, weil er nicht Denker der Substanz, sondern
der Form ist.

88 Pr. 30, ed. 295: «Mit den obersten Kräften berührt die Seele Gott; dadurch
wird sie nach Gott gebildet. Gott ist nach sich selber gebildet und hat sein Bild von
sich selber und von niemand sonst. Wenn die Seele ihn berührt mit rechter Erkenntnis,

so ist sie ihm in diesem Bilde gleich. »

89 Pr. 37, ed. 333: «Erkenntnis ist eine Grundfeste und ein Fundament allen
Seins. Liebe (wiederum) kann nirgends anders haften als in Erkenntnis.»

90 Pr. 22 u. 23, ed. 252 u. 259.
91 Meister Eckhart, Die lat. Werke Bd. 5, 37-54.



Das «intelligibile» in der scholastischen Erkenntnislehre des 13. Jahrhunderts 369

Konkreten), vielmehr konstituiert sie höheres Sein92. Weil die Erkenntnisform

Prinzip, Verwirklichung und Vollendung des Erkennens ist,
ihrerseits aber weder Substanz noch Qualität sein kann, muß das

Erkennen allem Seienden vor und über sein, als ursprüngliches Sein, als

Sein in seinem lauteren Ursprung.

«Darum ruht sie (die Vernunft) nimmer, sie bricht ein in den Grund, wo
Gutheit und Wahrheit ausbrechen, und nimmt es (=das göttliche Sein) in
principio, im Beginn, wo Gutheit und Wahrheit ihren Ausgang nehmen,
noch ehe es irgendeinen Namen gewinnt, noch ehe es ausbricht, nimmt es

in einem viel höheren Grunde, als es Gutheit und Weisheit sind. Ihrer
Schwester, dem Willen, dem genügt's wohl an Gott, sofern er gut ist. Die
Vernunft aber, die scheidet alles dies ab und geht ein und bricht durch in
die Wurzel, wo der Sohn ausquillt und der Heilige Geist ausblüht»93.

Form und Energie des Intellekts sind seine Bild-Natur, deren

Intention das Eine, Wahre und Gute ist. Diese grenzüberschreitenden
Intentionen spannen den Intellekt an und zugleich ein in den wesenlosen

Ursprung des Erkennens94. Eckhart beschreibt den formalen Intellekt in
der totalen Selbstüberschreitung ohne Bezug auf das «intelligibile»95; er

entgrenzt und entobjektiviert ihn. Eckhart wußte um den charismatischen

Charakter dieser radikal entgrenzenden Bewegung des
Intellekts96. Es kam ihm sehr darauf an zu zeigen, zu welcher Höhe der
menschliche Intellekt im Glauben befähigt und ertüchtigt wird. Von der
charismatischen Vollendung her wird das eigentliche Wesen des Intellekts

offenbar. Thomas von Aquin begründete die Perfektibilität unseres

Intellekts von dessen eschatologischer Vollendung her, und zwar in
der Spannung von natürlicher und gnadenhaft-übernatürlicher
Wirklichkeit.

92 Ebd. q. 1, ed. 42: «... intelligere est altius quam esse.» Q.2 ed. 50f.: «Sed

species non est aliquo modo ens» (jedenfalls nicht im Sinne der aristotelischen
Kategorientafel).

93 Pr. 40, ed. 348.
94 Pr. 23, ed. 252f.; im Unterschied zu Meister Eckhart sprach Ulrich v.

Straßburg, Lib. De summo bono, II tr. 5 c. 5, ed. 47, von einem «duplex esse» der
«primae intentiones transcendentes».

95 Pr. 40, ed. 347: «Wohlan, nun gebt scharf acht und behaltet dies wohl, -
denn die ganze Predigt habt ihr darin (beschlossen). Bild und Urbild sind so völlig
eins und miteinander vereint, daß man da keinerlei Unterschied erkennen kann. »

96 Pr. 32, ed. 309; Pr. 33, ed. 312: «Ich erschrecke oft, wenn ich von Gott reden
soll, wie völlig abgeschieden die Seele sein muß, die zu jener Einswerdung kommen
will. Das aber darf niemanden unmöglich dünken. »



370 Das «intelligibile» in der scholastischen Erkenntnislehre des 13. Jahrhunderts

d. Bei voller Würdigung der neuplatonischen Orientierung der
Erkenntnislehre hat Thomas diese prinzipiell anders interpretiert, und

zwar auf der Grundlage des aristotelischen Substanzbegriffes. Die Geistseele

ist substanzial Form des Leibes, substanziale Leib-Wirklichkeit. Ihr
inhärieren die Potenzen. Der Intellekt kommt nicht hinzu als höheres

intelligibles Sein, als substanzialer Seinsmodus, sondern inhäriert als

intellektuale Potenz in der Differenz von Akt und Potenz dem Wesen.

Die neuplatonische Idee der Inhärenz, oder - wie Eckhart übersetzte -
des Einhangens unseres Intellekts in einer höheren Intelligenz bzw. im
göttlichen Intellekt, kennt Thomas nicht. So gesehen hat er den Akt und

Vollzug des Erkennens entdivinisiert und naturalisiert, aber nur in
dieser Hinsicht der Inhärenz. Das Wesen und die Funktion des Intellekts
müssen von seinem Akt und Vollzug in der alltäglichen Erfahrung und
Erkenntnis, nicht von seiner charismatischen Ausgestaltung her
verstanden werden, so zwar, daß diese «Alltagssicht» des Intellekts der je
noch höheren, gnadenhaften Vollendung fähig ist.

Der Vollzug der intellektualen Potenz ist ein Prozeß in der Inwendigkeit

des Intellekts, nicht eine Produktion, eine herstellende Tätigkeit.
Diese Bewegung der Erkenntnis setzt (als terminus a quo) das

Selbstbewußtsein des Erkennenden voraus, die Identität des Subjekts in der

Erfahrung und Erkenntnis und die Selbstgegebenheit, Selbstmitteilung,
in der alles Sinnenfällige, Gegenständliche immer nur als Sich-selbst-

Gegebenes empfangen wird. Der Erkenntisprozeß kommt voran
(terminus in quo) im unmittelbaren Erfassen und Berühren des intelligiblen
Wesens der Dinge aufgrund der Selbstbestimmung des Intellekts durch
den «intellectus agens». In dieser Selbstbestimmung tätigt der «intellec-
tus agens» nicht irgend etwas, sondern erweist seine prinzipielle Gestaltkraft

als Form, die alles mannigfach Gestaltete unter die Form des

Einen, Wahren, Guten bringt. In der Flucht und Folge der Erfahrungen
hat der Intellekt das Recht und die Kraft der freien Selbstbestimmung,
die alle vorgegebenen Bestimmtheiten als intelligible Bestimmungen
aufdeckt, offenbar und geltend macht. Der Intellekt betätigt nicht
einfach vorgegebene Muster, holt sie nicht von höheren Intelligenzen
her ein, sondern bringt das «intelligibile» des Wesentlichen in der

Selbstbestimmung des Intellekts zur Geltung. Das «intelligibile» ist

gültige, wahre und geltende, normative Selbstbestimmung des Intellekts.

Der Erkenntnisprozeß kommt in der Aussage und im Urteil ins
Ziel. Das Urteil ist Synthesis, Selbstmitteilung und Selbstbestimmung
in der Aussage.



Das «intelligibile» in der scholastischen Erkenntnislehre des 13. Jahrhunderts 371

Das «medium quo» des Erkennens ist das «intelligibile» als

Selbstbestimmung des Intellekts. Von den Quaestiones disputatae «De ve-
ritate» an, dem Frühwerk, bis zur Summa hat Thomas dieses Mittel-
und Kernstück seiner Erkenntnislehre präziser ausgearbeitet.

1. Die Theorie von den Denkprinzipien und den Transzendentalien
ist ein Wendepunkt in der thomasischen Erkenntnislehre97. Die
transzendenten Bestimmungen des Einen, Wahren und Guten aktivieren,
vollenden nicht die transzendierende Bewegung des possiblen, menschlichen

Geistes im göttlich-aktiven und schöpferischen, sondern sind

Bedingung der Erkenntnis überhaupt, weil sie die Übereinstimmung
und Entsprechung von Denken und Sein (im Unterschiedlichen des je
Eigenen) angeben. Die einende, formende Kraft des Intellekts resultiert
nicht unmittelbar (wie der Lichtfunke) aus dem göttlichen Intellekt,
sondern aus dem Über-eins-sein und Über-ein-kommen von Denken
und Sein in der Einheit, Wahrheit und Gutheit. Die transzendenten

Bestimmungen sind Formelemente der Selbstbestimmung des Intellekts,

der in dieser Kraft alles Materiale unter die Form des Intelligiblen
bringt. Das «intelligibile» ist nicht ein anderer Seinsmodus, der das

Materiale immer schon in den Schatten stellt, sondern ist das (material)
Seiende in einem anderen Modus, nämlich dem seines Erkannt-,
Geschätzt-, Gewertet-Seins. Das Materiale und das Intelligibile sind
nicht verschiedene Objekte, sondern sind das eine Objekt in
unterschiedlicher Bedeutung.

2. In den Anima-Schriften klärte Thomas einerseits das Verhältnis

vom Wesen der Seele und deren Potenzen und bestimmte andererseits
den Intellekt als «agens» und «possibilis»98. Es ist ein und dieselbe

Funktion, in der die Geistseele als substanziale Form die Leibwirklichkeit

durchformt und überformt, und in der der tätige Intellekt das

sinnenhafte Material unter die Form des Intelligiblen bringt. Das leidige

97 Quaest. disp. De veritate, q. 1 a. 1; Thomas verwendet in diesem Quästio-
nenwerk den Begriff «intelligibile» noch immer im Blick auf den ordo intelligibi-
lium, q. 2 a2; q. 10 a. 8, und in der «kurzschlüssigen» Gegenüberstellung zu den
«sensibilia». Der Vergleich der «species intelligibilis» mit der «species sensibilis»
verleitete immer wieder dazu, auch erstere als formale, ursächlich bestimmte Form
zu verstehen.

98 Vgl. Quaestiones disp. De anima, q. un. a. 1-5; a. 4 betrachtet Thomas das

«intelligibile», das nicht ein naturales Etwas (aliquid) sein kann, analog zu den
logischen Ordnungen.



372 Das «intelligibile» in der scholastischen Erkenntnislehre des 13. Jahrhunderts

Problem der arabischen Philosophie in ihrer Theorie von der Einheit
und Einzigkeit des Intellekts kann Thomas als die Frage nach der Einheit
und Universalität des «intelligibile» klären.

3. In der Intellektlehre der Summa konzentrierte Thomas das ganze
Augenmerk auf die noetische Form-Kraft der Intellekts und das «intelligibile»

als Selbstbestimmung (Verwirklichung) des Intellekts". Als zu
bestimmender, empfänglicher Intellekt konvergiert er mit allem konkret

Bestimmten, als sich selbst bestimmender steht er dem höheren
und göttlichen Intellekt nahe. Die Metaphysik des Intellekts, seiner

Struktur und Kraft kann nicht von Gott absehen; die Metaphysik des

Erkenntnisaktes argumentiert allein aus der Natur des Intellekts, der im
Ganzen des Seienden und in der Entsprechung zum Einzelnen sich selbst

bestimmt im Einen, Wirklichen und Wahren. Was der Erkennende als

sich selbst Bestimmender sein kann und sein darf, ist er immer nur als

der so Bestimmte in der Welt.

99 S. th. I, q. 85 a. 2: «... similitudo rei intellectae, quae est species intelligibilis,
est forma secundum quam intellectus intelligit. » Das «intelligibile» ist primär nicht
Gegenstand der Erkenntnis, sondern Form und Vollzug derselben, Bedingung und
Voraussetzung (q.84 a. 3), Zuwendung der Sinneserfahrung in der Einsicht. Die
«species intelligibilis» ist das Fenster, das den Blick freigibt, nicht das Glasfenster,
das Bilder sichtbar macht. Der offene Blick des in sich gekehrten Auges des Geistes
offenbart das Seiende in seiner transzendentalen Bestimmtheit.


	Das "intelligibile" in der scholastischen Erkenntnislehre des 13. Jahrhunderts

