Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 30 (1983)

Heft: 3

Artikel: Das "intelligibile™ in der scholastischen Erkenntnislehre des 13.
Jahrhunderts

Autor: Hodl, Ludwig

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761280

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761280
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Lupwic HopL

Das «intelligibile» in der scholastischen
Erkenntnislehre des 13. Jahrhunderts

In mehreren Untersuchungen zu den geistesgeschichtlichen Aus-
einandersetzungen an der Pariser Universitit vor und nach 1270 hat der
Dominikanertheologe E.-H. Weber gezeigt, wie anregend und frucht-
bar die provozierenden Thesen der averroisch-aristotelischen Philo-
sophie tiber die Ewigkeit der Welt, die Einheit des Intellekts, die
Willensfreiheit und das Bése fiir Thomas von Aquin waren!. Dieser
nahm die geistesgeschichtliche Herausforderung an und dachte aufs
Neue tiber die Perfektibilitat des Kreatiirlichen, der Schépfung und des
menschlichen Geistes nach, und zwar auf der Grundlage der aristoteli-
schen Metaphysik. Die kritische Differenzierung von naturalem Wesen
und dessen Potenzen und deren Verwirklichung und Vervollkomm-
nung in der Zeit und Geschichte brachte Licht, Einsicht und Erkenntnis,
in ein thearchisch-bestimmtes Glaubensdenken. Zu den unmittelbaren
Ergebnissen dieses epochalen Ringens — «des gigantesques discussions»
— gehort auch und vor allem die «Entdivinisierung» des Intellekts und
dessen Analyse als naturale Potenz, die der Perfektibilitit durch das
«intelligibile» fihig ist. Das «intelligibile» ist als «forma intelligibilis»
die formale und wesentliche Vollkommenheit des Erkenntnisvermé-
gens und als solche Bedingung der Mdéglichkeit des Erkennens iiber-
haupt. Im 1. Teil der Summa, den Thomas noch in Italien in Angriff
nahm, in Paris von 1270 an vollendete, analysiert er den Erkenntnisakt
synergetisch vom «intellectus agens» und von der «forma intelligibilis»

' E.-H. WeBer O.P., Les discussions de 1270 i I'université de Paris et leur
influence sur la pensée philosophique de S. Thomas d’Aquin, in: Die Auseinander-
setzungen an der Pariser Universitit im 13. Jh. (= Miscell. Med. Bd. 10), Berlin
1976, 285-316.



346 Das «intelligibile» in der scholastischen Erkenntnislehre des 13. Jahrhunderts

her, d.h. er versteht diesen prinzipiell und transzendental im Sinne
prinzipieller Intelligibilitit.

Die thomasische Lehre von der «forma intelligibilis» griindet
urspriinglich in der thearchischen Illuminationslehre des Ps.-Dionysius.
Im Akt der endgiiltigen Gottesschau durchformt und iiberformt Gott in
seiner wesenhaften, bleibenden Offenbarung unser Erkennen, aktuiert,
verwirklicht und vollendet formal und wesentlich unser Gotterkennen,
nicht im Sinne eines «quod», das wir sehen, sondern eines «quo»:
wodurch, worin, woraufhin wir sehen. Thomas hat den augustinischen
Begriftf der «visio Dei» noetisch gefat und als geistmichtige und
geisterfiillte Vollendung des Menschen interpretiert. Fiir die diesseitige
und jetztzeitige Erkenntnislehre miissen die komplexen und gefiillten
Begriffe von «ousia» (substantia) und «dynamis» (potentia) kritisch,
metaphysisch differenziert werden: Thomas unterschied das Wesen der
Geistseele von den Potenzen und diese von ihrer Aktuierung.

Die Verwirklichung der Potenzen und die damit geschehende
Vervollkommnung der substanzialen Natur ist nicht einfach eine belie-
bige und zufillige Anhiufung oder Anreicherung des Seienden, sondern
dessen Gestalt und Vollzug. Im Akt des Erkennens werden in der
Selbstmichtigkeit und Selbsttatigkeit des Intellekts Erkennen und
Erkanntes eins2. Im Kern dieses Aktes, in dem Erkanntes und Erkennen
eins sind in der Erkenntnis des Wesenhaften und Einfachen, hat die
Frage nach dem Wahr- oder Falschsein gar keinen Sinn, vielmehr kann
immer nur die prinzipielle Bedeutung der uranfinglichen Erkenntnis in
der Einheit von Erkennen und Erkanntem deutlich gemacht werden.
Diese Einheit von Erkennen und Erkanntem darf nicht im Sinne einer
monotonen Einerleiheit verstanden werden, denn so verstanden wiirde
jede Erkenntnistheorie und -kritik nicht nur sinnlos, sondern gegen-
standslos. Diese Einheit von «noesis» und «nooumenon» verschliisselt,
versiegelt sich im «intelligibile». Philosophiegeschichtlich gesehen kam
dieser fiir die Erkenntnistheorie entscheidende Begriff «dazwischeny,
namlich zwischen dem «intellectus» und dem «intelligere». Bezeichnet
er aber ein Anderes, ein Drittes zwischen «intellectus» und «intelligere»
oder das Mutuum (= meum-tuum) der beiden zusammen? Die
Geschichte des Begriffes soll seine Bedeutung klarstellen.

2 ARISTOTELES, De anima Il c. 4, 430 a2f,, c.7, 431al, 431b16f., Metaphys. XII
c.9, 1075a5.



Das «intelligibile» in der scholastischen Erkenntnislehre des 13. Jahrhunderts 347

1. Alberts des Groflen Anstrengungen um den Begriff des «intelligibile»

a. Aristoteles kannte den Begriff des Erkennbaren im Unterschied
zum Erkannten nicht; «noeton» ist das Erkannte, der Erkenntnisgegen-
stand in seinem Erkanntsein®. So setzt er hiufig das «noeton» dem
«aistheton» gegeniiber®. Der gedachte Kreis und die mathematischen
Gegenstinde sind darum ebenso «noeta» wie die Prinzipien®. In der
neuplatonischen Tradition sind die «noeta» im «nous», nicht sachlich,
gegenstindlich wie an einem Ort, nicht vermischt und nebeneinander
wie in einer Sammlung, sondern in der Synthesis des Denkens, in der
Fiille und im Reichtum des «nous». Diese «unvermischte Einheit» der
«noeta» im «nous» hebt die Einfachheit des «nous» nicht auf, weil die
«noeta» Selbstvollzug, Selbstsetzung des «nous» sind®. Die kosmische
Ausfaltung und Offenbarung der «noeta» offenbart diese Fiille immer in
der Differenz des Erkannten und des Erkennens. In der Ordnung der
kreatiirlichen Geistmichte und -krifte steht das Erkannte dem Erkennen
immer vor und iiber; die in ihrem intelligiblen Sein leuchtenden Intelli-
genzen und Engel stehen iiber den erkennenden Geistwesen. In zehn
Ordnungen und Kreisen wird das ein fiir allemal Erkannte zur Erkennt-
nis weitergegeben. Der menschliche Intellekt steht ganz und gar im
Schatten dieser hoheren Intelligenzen, von diesen abgeschirmt und
zugleich iiberwacht. Die kosmische Vermittlung der Erkenntnis hebt
das thearchische Prinzip nicht auf. Die «thearchia», die Herrschaft
Gottes ist das Erkennen, und dieses ist der Ort der kreatiirlichen
Gottesschau.

Diese mehr als ein Jahrtausend tiberlieferte Intellektlehre darf nicht
einfach von den sie begleitenden kosmologischen Vorstellungen her
kritisiert werden. Im zehnfachen «orbis» der Intelligenzen geht das

3Vgl. H. DAHLMANN, Zur Ars Grammatica des Marius Victorinus. (=
Abhandl. der geistes- u. sozialwissenschaftl. Klasse 1970, 2) Mainz 1970, 17:
«... intelligibilis ist zweifellos noete ... es ist das, was intellectu comprehenditur, im
Gegensatz zu sensibile .. .; so libersetzt die lat. Fachsprache oft: z. B. Priscian 3, 108,
16ff. mit intelligibile noeton bei Apollonios Dysk. (211 4,5; 9; 12) . .. intelligibilis =
noetos ...»

* Vgl. AristoTELES, Nikom. Ethik X c. 4, 1174b34; Metaphys. III c. 4, 999b2;
VII c. 10, 1036a3f.

5> Ebd. Metaph. VII c. 10, 1036a3.

¢ Vgl. ProTiN, Ennead. VI, 7, 41: «Ist dagegen Denkendes, Denken und
Gedachtes identisch, so werden sie, indem sie ginzlich Eines werden, sich selber in
sich selbst verschwinden lassen» (Ubersetzung von R. Harder, 1864).



348 Das «intelligibile» in der scholastischen Erkenntnislehre des 13. Jahrhunderts

Erkannte im Erkennen in uns und iiber uns auf, in der kreisenden
Bewegung des Erkennens, das sich selbst genug ist. Einfach und sich
selbst genug begegnen wir im Erkennen dem starken, bleibenden,
universalen Intellekt. Das Erkannte ist immer groBer als unser Erken-
nen! Auch Albert und Thomas konnten sich dem Bann dieser Uberliefe-
rung nicht entziehen. In der Auslegung der Schriften des Ps.-Dionysius,
die Albert seit 1249 an der neugegriindeten Dominikanerschule in K6ln
gab und die sein Schiiler Thomas in seinem bekannten «Neapler Auto-
graph» mitschrieb, begaben sich Meister und Schiiler in diese Tradi-
tion’. Beide haben spiter in der Auseinandersetzung mit der averroisch-
aristotelischen Philosophie das thearchische Prinzip der Erkenntnislehre
kritisch iiberpriift, nie aber aufgegeben. Der ErkenntnisprozeB ist fiir
beide Gelehrte nie einfach nur ein Denken und Reden iiber einen
Gegenstand; Denken fingt nicht-gegenstindlich, partizipierend an. Das
Wissen um das Einfache im Erkennen ist die Bedingung jeder gegen-
stindlichen Erkenntnis. Die jlingsten Untersuchungen iiber die philo-
sophischen Grundlagen der Theologie des Thomas von Aquin haben
wieder diese Tradition seines Denkens aufgedeckt®, und das neu
erweckte und erwachte Interesse an der neuplatonischen Dominikaner-
schule im 13. Jahrhundert vollzieht eine notwendige Korrektur der
tiberkommenen Forschung”.

Albert lieB in seinem Kommentar Super Dionysium «De divinis
nominibus» die dionysische Unterscheidung zwischen intelligiblen,
erkannten und intellektualen, erkennenden Geistwesen (Intelligenzen)
als héheren und niederen nicht gelten'?. Der Gedanke an eine (objek-
tive) Geistesmacht, die nicht auch Subjekt des Erkennens ist, erscheint
ihm abwegig. Er differenziert darum ein «duplex intelligibile»''. Dieses
ist einerseits Objekt der Erkenntnis, das im Akt des Erkennens durch

7 Vgl. ArBerTi MAGNI, Super Dionysium De divinis nominibus (= Opera
omnia XXXVII.1), Miinster 1972, VI-IX.

8 W. KUHN, Das Prinzipienproblem in der Philosophie des Thomas v. Aquin
(Bochumer Stud. z. Philosophie, hrsg. v. K. Flasch, R. Imbach, B. Mojsisch),
Amsterdam 1982.

9 Vgl. B. MojsiscH, Die Theorie des Intellekts bei Dietrich von Freiberg (=
Beihefte zu Dietrich von Freiberg, Opera omnia 1), Hamburg 1977.

19 ALBerTUs M., Super Dionysium (s. Anm. 7) c.4 n. 11, ed. 120,9-17: «Item,
dubitatur de differentia, quam ponit Commentator inter ista; dicit enim sic: Superio-
res dicit intelligibiles, non quod ipsi non sint intellectuales, sed quod intelliguntur ab
inferioribus et sunt cibus inferiorum et, inquantum cibant, superiores sunt.»

1 Ebd. n.12, ed. 121,31-122,14.



Das «intelligibile» in der scholastischen Erkenntnislehre des 13. Jahrhunderts 349

den Intellekt Inhalt des Erkennens und also «intelligibile» wird. Die
Erkenntnisform dieses Steines ist nur insofern intelligibel, als sie durch
den Intellekt und seine Intention als solche erwirkt und erzeugt wird.
Das so bestimmte Aussehen des Steines wird in Ansehung des Intellekts
intelligibel, weil der Intellekt den Stein zu Ansehen bringt. Was so in der
Kraft des Intellekts ausgeformt und ergriffen wird, partizipiert an der
Intellektualitdt. Die objektive Intelligibilitit des Steines ist die «aptitudo
passiva» des Erkanntwerdens, seine Erkennbarkeit'?. Die subjektive
Intelligibilitit bedeutet dagegen die hdochst aktive «aptitudo» der
Erkenntnis, denn sie konstitutiert die intellektuale Wirklichkeit.

Daraus folgert Albert, daB sich die hoheren und niederen Intelligen-
zen nicht einfach unterscheiden wie objektiv Intelligibles und subjektiv
Intellektuales, vielmehr sind die hoheren Geistwesen durch die Einfach-
heit, Universalitit und Kraft ihrer Natur ausgezeichnet. Was sie geist-
michtig erkennen, geben sie in der Hierarchie und Kontinuitit den
niederen Intelligenzen zur Erkenntnis!®. Dieser Unterschied ist konsti-
tutiv fiir Rang und Ordnung der Geistwesen, die von «allen Gelehrten
und Heiligen» in «Intelligenzen, Intellekte und Seelen» gegliedert wer-
den. Die Intelligenzen erfassen im einfachen Zugriff das Wesenhafte und
formen es (nach der antiken Naturphilosophie) in der Ordnung des
oberen Kosmos als deren Beweger aus. Der letzte «motor» des Him-
mels, der sich tiber der Erde wolbt und senkt, ist der universale
Intellekt, der die intelligiblen Formen des Materialen erfaft und in der
Geistseele des Menschen aufgehen 1iBt.

Mit dieser doppelten Unterscheidung unterstreicht Albert die
grundlegende Potentialitit unserer Geistigkeit und Erkenntnis und
warnt mit den griechischen Kommentatoren der nikomachischen Ethik
des Aristoteles, unseren Intellekt mit den Intelligenzen zu verwech-
seln'®. Als geistbegabte Schopfung partizipieren wir an der Geistnatur
und stehen ganz im Schatten einer hoheren Intelligenz, wie das oft
verwendete und vielfach abgewandelte Bild flir unsere eingegrenzte
Geistigkeit lautet’>. Die neuplatonische Geistphilosophie betrachtet die

12 Ebd. 121, 46f.

3 Ebd. 121,49-52: «... lumen superioris simplicius est et formale respectu
inferioris et movens illud, lumen vero inferioris est motum a lumine superioris et
possibile et oboediens sibi. »

4 Ebd. 122,59-61: «Cave, ne animam aliquando simpliciter dicas intellectua-

lem; sic enim non differret ab intelligentiis .. .»
15 Ebd. 122, 50-52.



350 Das «intelligibile» in der scholastischen Erkenntnislehre des 13. Jahrhunderts

Offenbarung des Geistes «secundum prius et posterius» in thearchischer
Hierarchie, in der auch der menschliche Intellekt in seiner ganzen
Potentialitit Austrag der allumfassenden, einen gottlichen Intelligenz
ist. Die menschliche Geistigkeit ist keine spezifisch andere als die
gottliche; aber der Mensch vollzieht und verwirklicht sie in der Po-
tentialitit des Geschopfes.

b. Im Kommentar zu De anima des Aristoteles, den Albert Mitte
der fiinfziger Jahre (um 1256) schrieb’®, ist er ganz mit der doppelten
Potentialitit des menschlichen Intellekts beschiftigt. Das einfache all-
tigliche Beispiel des «Krummnasigen» belehrt ihn, daB das allgemeine,
grundsitzliche Wissen nicht einfach Erleuchtung von oben ist, sondern
in der begrifflichen Anstrengung und Erfahrung entsteht, aufgeht,
wichst!”. Aus der Erfahrung kennen wir das Krumme und das Gerade;
sollen wir aber thr Wesen erkennen, miissen wir uns auf das Erkennen
selbst konzentrieren, nimlich auf die Beziehung von Punkt und Linie.
Das Universale ist weder das Gleichartige, das Entsprechende im Viel-
filtigen, noch eine Sammelbezeichnung, ein Nomen, es hat ontische,
prinzipielle Bedeutung. Wenn das Universale nicht logisch kategorial
bestimmt wird, sondern ontologisch in acht genommen wird, wird es
wirklich zum Testfall der Erkenntnislehre!®.

Der menschliche Intellekt braucht die Sinneserfahrung, er bleibt
aber nicht in ihr haften und begniigt sich nicht, die Erfahrung aufzube-
wahren, zu sammeln und zu sichten, sondern kommt auf sich zuriick
und liest das Zeugnis der Sinne in der prinzipiellen Offenheit und
Griindlichkeit des Intellekts'®. Der Intellekt ist nicht ein Werkzeug
wirkursichlicher Bestimmtheit, sondern eine schopferische Potenz,
deren Aktuierung zugleich ihre Vollendung ist. «Alles Erkennen ist
nichts anderes als die «Riickwendung) (conversio) des Intellekts auf sich
selbst, sofern er offener Grund (subjectum) des Erkannten ist ... Was
wir hier sagen, der Intellekt sei offener Grund (subjectum) des Erkann-
ten, darf nicht so verstanden werden, als wire er fester Triger, weil —so

16 ALBertus M., De anima, ed. C. Stroick (= Opera omnia VII, 1), Miinster
1968.

17 Ebd. III, tr. 2 c. 16, ed. 199-201.

18 Ebd. c.3, ed. 179-182; L. Hopr, Uber die averroistische Wende der lateini-
schen Philosophie des Mittelalters im 13. Jh., in: Rech. Théol. anc. méd. 39 (1972)
171-204.

19 Ebd. c. 15, ed. 198f.



Das «intelligibile» in der scholastischen Erkenntnislehre des 13. Jahrhunderts 351

gesehen — seine Riickkehr auf sich selbst gar nicht wirkliches Erkennen
wire. Er ist Subjekt, offener Grund in einem formalen Sinne, so wie das
Allgemeine und Unbestimmte der offene Grund (Ort der Bestimmung
und der Erfiillung) des ihn Bestimmenden (und Erfiillenden) ist. Darum
haben wir oben dargelegt, daBB Form und Inhalt der Erkenntnis nichts
(anderes) wirken als nur Bestimmung und Vollzug des Intellekts, oder
vielmehr umgekehrt, dafl der Intellekt an Erkenntnisform und -inhalt,
Unterscheidung, Urteil, EntschlieBung u.a. (als seine Bestimmung)
vollzieht. Daraus erhellt, daB die Erkenntnisform im Intellekt nicht wie
eine feste, materiale Form sein kann. Eben darin irrte Avicebron und
viele andere, vor allem irrten darin die Lateiner»?°.

An diesem Satz ist alles bedeutsam! Albert kritisiert die Lateiner,
welche die Geistseele als Ort objektiver, intelligibler Formen verstanden
und darum Herkunft und Wesen der Erkenntnis nicht erkliren konnten.
Erkenntnistheorie ist aber Voraussetzung fiir die Wissenschaft. Wirkli-
ches menschliches Erkennen ist Selbstbestimmung und Selbstvollzug
des Intellekts in der Auskehr und Riickwendung des Intellekts, im
Mitvollzug des titigen, universalen Intellekts, der allen Menschen und
jedem einzelnen vor und iiber ist. In diesem Verstindnis der doppelten
(nicht zweifachen) Potentialitit des Intellekts und des Erkannten wullte
sich Albert mit Averroes in voller Ubereinstimmung?!. An dessen
Intellektlehre kritisierte er nur die These von der iiberindividuellen
Einheit des materialen, potentialen Intellekts?2. In vier Argumenten
wies er diese den Lateinern unverstindliche Theorie zuriick, argumen-
tierte dabei allerdings mit der Einheit von Wesen und Potenz der
Geistseele, eine Argumentation, die mehr Fragen und Probleme schafft
als klirt?. Die iiberindividuelle Einheit und Einzigkeit des «intellectus
agens» lieB Albert im Rahmen seiner Geistphilosophie gelten?*. Intellekt
und Intelligenz, Vernunft und Geist gehdren zusammen, sind aber nicht
dasselbe. Der titige, geistmichtige, universale Intellekt ist der Austrag

20 Ebd. 199, 56-69.

21 Ebd. c.12, ed. 194; c.18, 205; tr. 3 c. 11, ed. 221.

22 Ebd. tr. 2 c.3, ed. 181, 72f.; c. 7, ed. 187,46f.

23 Ebd. tr. 2 ¢c.7, ed. 187f.

24 Ebd. c. 18 ed. 205: «Cum enim anima sit «resultatio quaedam lucis intelligen-
tiae» separatae, erunt in ipsa duo necessaria. Quorum unum est forma lucis, et
alterum est id quod lux recipitur et stat, ut fiat ens aliquod mundi; et ab hoc esse
animae fluunt duae virtutes, quarum una est intellectus agens, qui causatur ab ipsa
luce recepta, et alia est intellectus possibilis, qui causatur ab eo in quo lux recipitur.»



352 Das «intelligibile» in der scholastischen Erkenntnislehre des 13. Jahrhunderts

der kosmischen Intelligenzen; er umfaBt und offenbart alle intelligiblen
Formen unserer materialen Welt. Er schaftt ebenso die intellektuale
Potenz der Seele des Menschen, wie er auch deren erfiillende Kraft
bleibt. In seiner Potentialitit durchdringt und iiberformt der Intellekt
die Geistseele des Menschen und ist darum wie diese individuell®®. In
der Freiheit und Michtigkeit des «intellectus agens» erfiillt und vollen-
det dieser den individuellen Intellekt. In seiner Potentialitit ist er ganz
und gar individuell, eingesenkt in das Leben der Seele; in seiner univer-
salen Aktivitat ist er tiberindividuell, frei und universal. Wie muf} aber
der Zusammenhang gedacht werden, die «continuitas und coniunctio»
zwischen dem potentialen und aktualen Intellekt? Im Anima-Kom-
mentar wird diese Einheit mehr behauptet als begriindet. Albert hat
offensichtlich diesen Mangel selbst empfunden, denn er unterbrach die
Reihe seiner Kommentare zu den naturphilosophischen Schriften des
Aristoteles und schrieb den Traktat «De intellectu et intelligibili», {iber
den Intellekt und das Erkannte?®. Dieser Traktat steht literar- und auch
tiberlieferungsgeschichtlich in Zusammenhang mit den Intellektunter-
suchungen des Alfarabi (T 950), Alkindi (T ¢. 900) und des Alexander
von Aphrodisias (2./3. Jh.). Diese handeln einfach vom Intellekt, von
den verschiedenen Bedeutungen, die «intellectus» und «intellectum» in
der Philosophie haben, und beschreiben Wesen und Weisen der
Erkenntnis, vom potentialen Intellekt des Menschen angefangen bis zu
den kosmischen Intelligenzen?’. Albert thematisiert in seinem Traktat
das Verhiltnis von Intellekt und Erkanntem, sofern dieses durch den
Intellekt in «forma intelligibilitatis» gebracht wird, und skizziert dann
die menschliche Erkenntnis in ihrer ganzen, ausgreifenden Bewe-
gung?®,

Erkennen ist Leben, das sensitive und vegetative Leben durchfor-
mende und iiberformende Lebenskraft; es gehort zur Natur des Men-
schen und qualifiziert diese als geistbegabte, kognitive Natur. In der
Spannung von urspriinglicher, entspringen-lassender und begriindeter
Geistnatur miissen Wesen, Kraft und Wirksamkeit des menschlichen
Intellekts nach den naturalen Prinzipien verstanden werden. Auch die
Geistnatur ist Gegenstand der Naturphilosophie, so provozierend auch

25 Ebd. c.7, ed. 187.

26 ALBERTUS M., Opera omnia, ed. Paris 1890, Bd. IX, 477-521.
27 Tract. De intellectu et intelligibili, I tr. 1 c.2, ed. 479.

28 Ebd. c. 1, ed. 478.



Das «intelligibile» in der scholastischen Erkenntnislehre des 13. Jahrhunderts 353

diese These fiir die Theologie sein mag. Die Natur des Intellekts
unterscheidet sich dadurch vom Sinnenfilligen und Materialen, daB8 sie
deren Kraft und Gestalt in der Einheit und Ganzheit alles Wirklichen
erfaBBt und begreift. Der Intellekt des Menschen ist der Kraft und der
Potenz nach das Ganze des Wirklichen, weil er selbst eine Setzung,
Schopfung des universalen Intellekts ist. Was im «Vor-und-gegen-
iber» der sinnhaften Erfahrung auf uns zukommt, holt der Intellekt in
der Potentialitit seiner Fassungskraft und in der universalen Aktivitit
seiner Formkraft ein und verleiht ihm die Intelligibilitit («forma intelli-
gibilitatis»).

Im Erkennen unterscheidet sich das Erkannte nicht von der
Erkenntnis, Erkennen und Erkanntes verschmelzen im Intellekt: das
Erkannte ist formal und wesentlich das Erkennbare, Frucht und schop-
ferischer Austrag des Intellekts im Erkennen. Hellmachendes Licht und
sichtbare Gestalt konnen wir nicht unterscheiden; Formkraft des Intel-
lekts und die intelligible Form werden im Akt des Erkennens eins?°. Die
Wesensformen haben ihren Bestimmungsort im «intellectus possibilis»
und empfangen diese ihre universale Bestimmung und Geltung vom
«intellectus agens». In der Spannung von Fassungskraft und Gestaltkraft
geht das «intelligibile» im Intellekt auf; und die héhere Intelligenz erfal3t
es universaler, bedeutsamer, einsichtiger®’.

Das «intelligibile» ist das «universale», das zwar durch den Intellekt
in diese Bestimmung und Geltung gebracht wird, unabhingig aber von
ihm und also «in re» die sachliche, quidditative Bestimmung des
Konkreten ist und darum auch von diesem im Urteil ausgesagt werden
kann3!. Das «universale» ist als solches das Erkenntnisgemife, weil der
Intellekt das eindeutige und uniiberholbare Mall des Universalen ist.
Alles Einzelne kann nur durch den Intellekt in dieses Verhiltnis zum
Einen und Universalen gebracht werden und so zur Bedeutung kom-
men. Die MaBstiblichkeit des Intellekts ist das «universum». Die logi-
sche Universalienfrage hat Albert ganz eindeutig auf den Grund des
Erkennens zurilickgebracht und so Noetik und Logik deutlich von-
einander abgehoben. Sofern er auch das Unterscheidende des Erkannten

29 Ebd. Il tr. un. c.5, ed. 511: « .. .intellectus possibilis invenit et intelligit se in
quolibet intellectu secundum actum facto, et quod se ipsum intelligit quando id quod
intelligit in qualibet re intelligibili intelligit, et quod suum intelligere est ipsum in
actu esse.»

30 Ebd. Itr. 1 c.3, ed. 480-483; II tr. un. c.6, ed. 513.

3STEbd. Itr. 2 c.1, ed. 490-492: «Quod nihil intelligitur nisi universale.»



354 Das «intelligibile» in der scholastischen Erkenntnislehre des 13. Jahrhunderts

als des Erkennbaren herausgestellt hat, ohne das «intelligibile» zu ver-
selbstindigen, miilte man mit ihm in der Noetik kritischer nach dem
«noeton» (in einem noetetischen Hauptstiick) fragen. Aber Noetik und
Noetetik blieben fiir ihn nur wissenschaftliche Dienstleistungen der
Erkenntnis selbst. Das 2. Buch seines Traktates nimmt alle Aussagen
und Unterscheidungen zusammen und bezieht sie auf das Verstindnis
des Intellekts, der schrittweise voranschreitet und sich vervollkommnet
in der Angleichung und Einigung mit der gottlichen Wahrheit. In
diesem Buch ist Albert im besten Sinne Schiiler Plotins und des Ps.-
Dionysius und fiihrt diese unaufgebbare Tradition der Theorie von der
Gottverdhnlichung und Gottangleichung im Erkennen voran.

Im 1. Buch interpretierte Albert den Intellekt von der Natur des
Geistes her und fragt nun im 2. Buch nach der Vollkommenbheit dieser
Geistnatur, die immer nur im Blick auf die Offenbarungs- und Entiufle-
rungsbewegung der Intelligenzen und des Intelligiblen verstanden wer-
den kann32 Die Anbindung des menschlichen Intellekts an die Intentio-
nen der Sinne, deren Eingebundenheit in das Leibliche und Materiale
und die Uberformung dieser Intentionen und Potenzen durch den
universalen Intellekt machen deutlich, daBB die Materialisation und die
Intelligibilitit aller kosmischen Formen und Gestalten ihren Grund und
Halt im schopferischen Geist haben, in dem diese Formen und Gestalten
substanzial, lebendig und ungeteilt eins sind*?. Die Offenbarung dieser
Geistmichtigkeit und Geistfiille geschieht nicht in einer kosmisch-
naturalen Emanation, sondern in der Form und Kraft der Theophanie,
in der wie in einem Urblitz das «intelligibile» aufleuchtet, erkannt und
zu erkennen gegeben wird®*. Diese Theophanie macht allererst sehend
und erkennend durch das «intelligibile», so daB3 die héheren Intelligen-
zen das «intelligibile» den niederen zur Erkenntnis geben, weil sie, die
hoheren, das «intelligibile» immer schon aufstrahlen, reflektieren lassen,
der universale Intellekt der Welt in der ganzen Fiille des unteren
Kosmos.

Der menschliche Intellekt ist nicht vollkommen, aber zu vervoll-

32 Ebd. I'tr. 1 c.2, ed. 478: «... oportet nos prius loqui de natura intellectus
secundum quod est intellectus, et deinde de intelligibili secundum quod est de
intellectu, et deinde de unitate et diversitate intellectus ad intelligibilia ...» II tr. un.
c.1, ed. 503: «Post haec autem de perfectione animae intellectualis videtur esse
agendum. Ex perfectione namque natura cognoscitur intellectus. »

33 Ebd. Itr. 2 c.3, ed. 494f.

34 Ebd. Itr. 1 c.3, ed. 480 («lumen irradians»); II tr. un. c.3 u.9, ed. 507, 516.



Das «intelligibile» in der scholastischen Erkenntnislehre des 13. Jahrhunderts 355

kommnen bis zur Vollkommenheit der Gottverihnlichung und Gott-
einigung im Erkennen. Die Stichworte der Kapitel 4-12 (dieses 2.
Buches) bezeichnen die Perfektibilitit: «intellectus possibilis — formalis —
in effectu — adeptus — assimilatus — sanctus — applicabilis — reductus»¢.
Als «possibilis» steht der menschliche Intellekt ganz im bergend-verber-
genden Schatten des universalen Intellekts, der das «intelligibile» in
kosmischer Andersheit und geistseelischer Einheit aufgehen 1iBt3”. Die
Erhellung des Intelligiblen durch den «intellectus agens» und die Uber-
formung des «intellectus possibilis» sind das eine, unteilbare, simultane
Ereignis unserer Intellektualitit. Formkraft (des «intellectus agens») und
Gestaltgrund (des «intellectus possibilis») bringen das «intelligibile» zur
Erkenntnis, und zwar in der Einheit von Intellekt und Erkanntem?3.
Der Intellekt ist wesenhaft «formalis», auf diesen Selbstvollzug hin
angelegt, in dem das «intelligibile» sein ganzes Vermdgen ist. Und des
Intelligiblen michtig erfihrt der Intellekt seine eigene Bestimmung, in
der transzendenten Bewegung des Intellekts, das «intelligibile» in seiner
Fiille, Einfachheit und Einheit einzuholen, bzw. sich selbst davon
einholen zu lassen®®. Der Intellekt wird in der Anstrengung und Bemii-
hung um das «intelligibile» «intellectus adeptus»*°. Was unser Intellekt

35 Ebd. II tr. un. c.3, ed. 507: «Ex hoc patet, quod agens intellectus universali-
ter agit universalitatis ordine intelligibilium quae sibi subjungitur. Ex his etiam
concluditur, quod incessanter agit: non enim est primum agens nisi per hoc quod per
essentiam agit, sicut lux per essentiam lucet ... intellectus agens semper incessanter
agit. Et haec veteres Philosophie intenderunt, cum dixerunt quod sit simplex, et
quod essentialiter agit, et quod indivisae sint intelligentiae in ipso, et quod omnes in
ipso sunt sua substantia et vita et lux sua.»

3 Ebd. II c.4-12, ed. 508-521: «... per huiusmodi intellectum conjungitur
Deo, et stramentum huius intellectus sunt alii intellectus de quibus diximus, qui
quidem in quinque sunt per modos applicationum et assimilationum diversarum, et
intellectus adepti modos, et eius qui est in effectu: sed tamen in genere sunt quinque,
possibilis videlicet, et formalis et principiorum, et ille qui in effectu, et adeptus, et
assimilativus et divinus. His ergo intelligibilibus et intellectibus, ut breviter dicatur,
perficitur anima», ebd. c.9, ed. 517.

37 Ebd. II tr. un. c.3, ed. 506-508.

38 Ebd. c.4, ed. 508-510.

% Ebd. c.5, ed. 511: «Patet igitur ex dictis, quod intellectus possibilis in actu
efficitur per lumen intellectus agentis, et quod in omni eo quod intelligit, hoc
intelligit: et quando etiam seipsum intelligit in actu, se intelligit in lumine agentis . ..
Quo autem intelligitur id quod intelligitur, et quo intelligit id quod intelligit,
maxime intelligitur in omni intellectu secundum actum facto ...»

40 Ebd. c.8, ed. 514-516: «Adeptus igitur intellectus est, quando per studium
aliquis verum et proprium suum adipiscitur intellectum, quasi totius laboris utilita-
tem et fructum.»



356 Das «intelligibile» in der scholastischen Erkenntnislehre des 13. Jahrhunderts

der Potenz nach ist, wird er in Wirklichkeit nur, wenn er alles «intelligi-
bile» erfaBt, das «intelligibile» in seiner Alleinheit wird. Im Intelligiblen
erfat unser Intellekt immer nur das Eigene und Eigentiimliche des
Intellekts. Dagegen, meint Albert*!, kann man nicht einwenden, daB
wir immer von einem zum anderen fortschreiten miissen, denn dieser
Weg des Fortschreitens betrifft nicht das «intelligibile» in seiner Ein-
fachheit und Einheit. Was wir im Erkennen sind, werden wir im
Studium; was wir aber werden, sind wir im Vermdégen des Intelligiblen.

In diesem Ausgreifen und Ausschreiten nahern wir uns dem gottli-
chen Intellekt und werden diesem dhnlich, denn von seinem Ursprung
und von seiner Bestimmung her ist unser Intellekt «assimilativus»*?; er
ist umgeben von der Offenbarung des schépferischen Intellekts Gottes,
der hineinstrahlt in die materialen Formen, aufleuchtet in der Intellek-
tualitit des Menschen, aufstrahlt im universalen Intellekt und hell
leuchtet und blitzt in den Intelligenzen der obigen Welt. Von dieser
Anniherung und Gottverahnlichung im entgrenzten Erkennen sprechen
alle: griechische, arabische und christliche Denker. Vierdimensional ist
diese Geistwirklichkeit in der wir erkennen: im Studium der schénen
Gestalt, in der Erhellung durch das Intelligible, in der Transzendenz, im
Uberstieg iiber Raum und Zeit und in der Einfaltung in das Licht der
héheren Intelligenz*®’. Auf dieser Hohe des Erkennens findet der Intel-
lekt das Licht des Intelligiblen allgegenwirtig, nicht im Sinne einer
substanzialen Gegenwart, sondern im Sinne einer alles durchwaltenden
und durchformenden, die Geistseele erfiillenden und vollendenden
Macht*. So wird die geistbegabte Seele des Menschen «stabilisiert»,
«substantialisiert» und «neuformiert» im géttlichen Sein*>.

Nach diesem Ausgriff auf die Vollendung des Menschen im gottli-
chen Erkennen wendet sich Albert (am SchluBB des Traktates) sofort

41 Ebd. 515.

42 Ebd. c.9, ed. 516-517: «Est autem intellectus assimilativus, in quo homo
quantum possibile sive fas est proportionabiliter surgit ad intellectum divinum, qui
est lumen et causa omnium.»

43 Ebd. 517: «Anima igitur humana concipiendo lumen cui applicatur intellec-
tus agens in ipsa illustratus, applicatur lumen intelligentiarum, et amplius clarescit in
ilo ...»

4 Ebd. c.11 ed. 519: «Intellectus igitur extendens se invenit lumen ubique
praesens, et informatur et imbuitur illo et clarificatur ad pulchritudinem coelestem. »

4 Ebd. c.12, ed. 520: «... stat igitur (anima) substantiata et formata in esse
divino in esse perfecta: et hoc vocaverunt Philosophi caducum alterius et immortalis
vitae, per quam vere probatur animae humanae immortalitas.»



Das «intelligibile» in der scholastischen Erkenntnislehre des 13. Jahrhunderts 357

wieder dem Naheliegenden zu: er muB} die naturphilosophischen Schrif-
ten des Aristoteles weiter auslegen*®. Die Betrachtung der naturalen
Ordnung und Schénheit sammelt und konzentriert; auf den vielfiltigen
Stufen dieses Wissens gewinnt er Einsicht in die intelligible Wirklichkeit
und liBt sich von dem uns umgebenden Geheimnis des Geistes, der
Intelligenzen emporreiBen*’. Dieser Excessus im Erkennen, dessen
Uberschwang, hat nichts zu tun mit «geheimnisvollen», wunderbaren
Erkenntnissen, sondern ist und bleibt Erkennen in der Tiefe und Mitte
des Geheimnisses. Das «intelligibile» ist und bleibt auch in seiner
Geheimnistiefe das Erkannte, das sich in hierarchischer Ordnung und
thearchischer Michtigkeit von oben her zu erkennen gibt und darum im
Aufschwung des Erkennens uns wirklich und wahrhaft héher bringt,
gottihnlich macht. Alles Intelligible ist aber nur Medium des Erken-
nens, in dem der Intellekt sich denkt; in der versteinerten und fixierten
Form von objektiven «intelligibilia» zelebriert das Erkennen seinen
Leerlauf. Es kann aber stets wieder, wie die Geschichte zeigt, zum
lebendigen Erkennen, zum Leben im Erkennen erweckt werden.

2. Kontinuitdt und Wandel im Verstindnis des «intelligibile»

Die Tradition des Begriffes mull sehr sorgsam bedacht werden,
weil sich schon in der Dominikanerschule in St. Jakob in Paris um 1270
die Wege der Erkenntnislehre schieden. Thomas von Aquin beschritt in
dieser Theorie den Weg der abstrakten Erkenntnis, die von einem
vorgegebenen Grund- und Erfahrungswissen ausgeht und den Erkennt-
nisprozel3 objektiviert und wissenschaftlich vergewissert. Ulrich von
StraBburg, Dietrich von Freiberg, Meister Eckhart verstanden weiter
den Weg des Erkennens als Weg der Gottverahnlichung und Gotteini-
gung. Thomas machte die Urteilslehre zum Kernstiick der Erkenntnis-
theorie; die Neuplatoniker konzentrierten sich auf den wahren und
wirklichen Intellekt, der immer schon in der Schau der Wahrheit
begriffen ist. Thomas verstand das «intelligibile» streng im prinzipiellen
Sinn des «objectum quo», das Bedingung moglicher Gegenstandser-
kenntnis ist; die eben genannten Mitbriider der Dominikanerschule

46 Ebd. 531.

47 Ebd. c.8, ed. 514-516: «Est enim mens humana ratio et similitudo quaedam
veritatis primae quae est semen quoddam omnis veritatis: et ideo similis per aliquem
modum omni vero, et dissonans a falso.»



358 Das «intelligibile» in der scholastischen Erkenntnislehre des 13. Jahrhunderts

nahmen es in der Bedeutung des Formalen, das die transzendierende
Bewegung des Geistes anhilt und voranbringt.

a. Ulrich von StraBburg, Schiiler Alberts, schrieb kurz vor 1272
seine Summa De bono, den «Liber de Summo bono», wie der genaue
Titel lautet*®. Aus der Idee des iibervollen, iiberflieBenden Guten ent-
wickelt er systematisch ausgreifend und ausschreitend die ganze Heils-
lehre. Wesen und Weisen der natiirlichen und biblischen Gotteserkennt-
nis unterscheiden sich nicht hinsichtlich der in ihr wirksamen Kraft des
Intellekts, sondern hinsichtlich des Glaubens, der Geist und Herz liu-
tert. Der biblische Glaube verfremdet den Intellekt nicht, sondern formt
und vollendet ihn, so daBl der vom Glauben erhellte Intellekt erlést und
befreit in sein Ziel gelangen kann. In der groBen Tradition des Ps.-
Dionysius ist Gotterkennen Erkennen im Nicht-Erkennen*’. Das
Nicht-Erkennbare ist aber nicht einfach die Grenze unseres Erkennens,
die fiir den Intellekt uniiberschreitbar und undurchlissig wire. Die
Grenziiberschreitung gehort ebenso zum Wesen des Intellekts, der nur
in der Selbstiiberschreitung seine Vollendung findet, wie auch zum
Wesen des uns umgrenzenden Geheimnisses des Geistes. Grenzen und
Gestalten des Intelligiblen grenzen nicht nur ein und ab, sie er-grenzen
das dariiberhinaus Reichende.

Auf der Scala der intelligiblen Formen und Gestalten transzendiert
der Intellekt die Welt hin auf das Gottliche, denn der Intellekt ist in
seinem Wesen, seiner Kraft und Wirktitigkeit auf den schopferischen
Ursprung des Geistes hin orientiert; im schopferischen, unendlichen
Intellekt hat er sein bleibendes, stindiges «oriri». Wesen, Kraft und
Energie unseres Intellekts miissen vom Schopferischen her begriffen
werden, allerdings nicht im Sinne der idealistischen Geistphilosophie,
die dem geschépflichen Geist das Pridikat des Schopferischen zugespro-
chen hat. Der menschliche Intellekt ist in seinem Wesen Bild und
Gleichnis des schopferischen gottlichen Geistes®’. Der Potenz nach als

4 0. LorTiN, in: Bull. théol. anc. méd. VIII. 3142: «On pourrait peut-&tre
préciser davantage et la mettre plus nettement 'une ou I'autre année avant 1272.»

49 ULRICH V. STRASSBURG, Lib. De summo bono, I tr. 1 c.1, ed. ]J. Daguillon,
Bibl. Thom. XII, Paris 1930,6.

S0Ebd. II tr. 5 ¢.2, ed. C.]. Fagin, Toronto 1948, 16: «Haec enim virtus
(mentis nostrae) est ultimum de potentia nobilitatis animae, quae est id quod
divinum est in nobis, scilicet, divina imago et similitudo, per quam tota anima
conjuncta est intellectualibus per conformitatem naturae.»



Das «intelligibile» in der scholastischen Erkenntnislehre des 13. Jahrhunderts 359

«intellectus possibilis» ist er fiir alles «intelligibile» offen und empfing-
lich; er umfingt und erfaB8t es nach MaBBgabe des universalen Intellekts
im MaBstab des Endlichen. Seine — des intellectus possibilis — Wirk-
michtigkeit reflektiert das Licht des «intellectus agens», verwirklicht
und vollendet sich, wird mit Gott verihnlicht und vereinigt®'.

Im 1. Buch seiner Summe begriindet Ulrich die Einheit von
natiirlicher und biblischer Gotteserkenntnis und spricht (en passant) von
den «quinque viae», eine Ausdrucksweise, die man wohl als Hinweis
auf die Summa des Thomas von Aquin verstehen darf>?. Auf diesen
achtet man unwillkiirlich auch in den spiteren Ausfiihrungen des
Ulrich, z.B. in der Antwort auf die Frage, wo die Wahrheit ihren Sitz
habe®3. In der Hierarchie der Intelligenzen ist der menschliche Intellekt
seinem Wesen, seiner Kraft und Wirkweise nach «possibilis»; der «intel-
lectus possibilis» ist darum nicht nur ein Grundelement der Geistigkeit
des Menschen, sondern diese selbst in ihrer Natur. Er wird tiberformt
durch das «intelligibile» und angereichert durch das Wissen. Im Kontakt
mit dem Intelligiblen und in der wissenschaftlichen Forschung erkennt
der Intellekt ebenso seine Bedingtheit wie seine unbegrenzte Moglich-
keit. Der universale, wirkmichtige und schopferische Intellekt Gottes
vergewissert gleichsam als «intellectus agens» den kreatiirlichen Ver-
stand seiner gottlichen Ebenbildlichkeit, Gleichférmigkeit®®. Ulrich
betont immer wieder den Abstand zwischen dem gottlichen und
geschopflichen Intellekt; aber er interpretiert diesen Abstand nicht nach

31 Ebd. I'tr. 1 c.7, ed. J. Daguillon, 19; zu vgl. mit ALBERTUS M., De intellectu
et intelligibili, II tr. un. c.9, ed. 517 (Anm. 35).

52 Ebd. I tr. 1 c.3, ed. J. Daguillon 10: «Ratio autem naturalis quinque viis
proficit in Dei cognitionem»; vgl. THoMas v. AQuIN, S. th. I, q.2, a. 3: «Respondeo
dicendum quod Deum esse quinque viis probari potest.» ULRICH V. STRASSBURG, Lib.
De summo bono, Il tr. 5 ¢. 5, ed. C. ]J. Fagin 43-56, bes. 47; vgl. THOMAS v. AQUIN,
Quaest. disp. De veritate q.1 a. 1.

53 Ebd. II tr. 5 c.6, ed. 57-68: «De veritate nostri intellectus, et de veritate
signi»; vgl. THoMmas, S. th. I, q. 16: De veritate.

3 Vgl. Anm. 51.

S5 Ebd. Il tr. 5 c.2 u. 15, ed. 16 u. 176. IV tr. I c. 3, ed. 43f.: «In solo autem
primo haec sunt unum, scil. quod est et esse. Et ideo sicut secundum essentiam ibi
unum sunt sciens, scilicet intellectus universaliter activus et quo scitur, scilicet lux
eiusdem intellectus, quae est species rerum, et quod scitur, scilicet omnia prout sunt
in hoc lumine vita et lux, ita etiam secundum esse omnino idem sunt.» « ALBERTUS
M., De intellectu et intelligibili, IT tr. un. c.5, ed. 511, differenziert das objectum quo
und quod nicht so scharf wie Ulrich, der die species rerum prizis vom Erkannten

abhebt.



360 Das «intelligibile» in der scholastischen Erkenntnislehre des 13. Jahrhunderts

dem Denkmodell des Kausalnexus, sondern interpretiert diese Span-
nung formalursichlich®.

Weil Gottes unendliches Leben sein schopferisches Erkennen ist,
darum fallen in ihm Sein, Leben und Erkennen («esse, vivere, cognos-
cere») zusammen; Erkennen, Erkanntes und Formalgrund sind eins®’.
Die ungeteilte und unteilbare Identitit von «intellectus» und «intellec-
tum» im gottlichen Erkennen ist der schopferische Ursprung der Geist-
wesen und der universale Wirk- und Formgrund der Erkenntnis. In den
hoheren kosmischen Intelligenzen sind Intellekt und Erkanntes in der
stindigen Schau des Intelligiblen eins; in dieser Geistmachtigkeit sind sie
die formenden und gestaltenden Krifte des oberen Kosmos. Im
menschlichen Intellekt sind Erkenntnis und Erkanntes nur im Akt des
Erkennens eins, in dem unser «intellectus possibilis» durch die Licht-
und Gestaltkraft des universalen schopferischen Intellekts erfafit, iiber-
formt und erfiillt wird. Es ist ein und dasselbe schopferische Ereignis, in
dem die kosmischen Intelligenzen Sein und Erkennen aufstrahlen und
aufgehen lassen. Urtlimlich und urspriinglich haben die intelligiblen
Formen und Gestalten im Intellekt, nicht in der Materie ihren Ort3®,
Sein heillt Erkennen; die materialen Formen sind abstehendes, abstiandi-
ges intelligibles Sein!

Ulrich unterschied ausdriicklich zwischen dem Erkannten und
dem, wodurch dieses erkannt wird, nimlich dem Licht des Intellekts,
«quae est species rerum»®?. Im géttlichen Intellekt fallen diese drei
Elemente, «condiciones» schreibt Ulrich, zusammen: «... intellectus
universaliter activus et quo scitur ... et quod scitur .. .»%°

Wie die Lichtkraft der kosmischen Intelligenzen Gestaltkraft ist, so
wirkt der universale schopferische Intellekt in seiner Offenbarungsbe-
wegung die intelligiblen Formen im menschlichen Intellekt. Diese
haben im Urintellekt Gottes ihren hypostatischen Ursprung, im «intel-
lectus possibilis» ihren Bestimmungsort und in der Erkenntnis ihre

5 Ebd. IV tr. 2c. 1 u. 3, ed. W. J. O’Callaghan, Milwaukee 1970, 9f., 33f.; tr. 5
c.2, ed. 18.

57 Ebd. IV tr.1 c.3, ed. 30-45.

8 Ebd. IV tr. 2¢.5, ed. 72f.: «... formae habent duplicem naturam, unam quae
est hypostasis lucis intellectualis cuius sunt effectus vel imagines vel resultationes vel
resonantiae, et aliam quae est determinatio illius lucis ad determinatam speciem .. .»

IV tr. 1 ¢.3, ed. 43f. (s. Anm. 55).

60 Ebd.



Das «intelligibile» in der scholastischen Erkenntnislehre des 13. Jahrhunderts 361

Erfiillung®!. Sie sind immateriell und ungezeugt das Formale des intelli-
giblen Lichtes, das den ganzen Kosmos der Formen und Gestalt enthilt.
Die Form hat eine doppelte Natur, sofern sie einerseits aus dem Licht
des Intellekts resultiert, andererseits durch den aufnehmenden Grund
determiniert wird®2. Unser Intellekt ist der intelligiblen Form konna-
tural, weil er selbst das Abbild des urspriinglichen Lichtes der Erkennt-
nis ist®. Der schopferische EinfluB8 des urspriinglichen Lichtes auf die
Konstitution der Geistnatur und auf die intelligible Erhellung unter-
scheidet sich nicht®®. Die ontische Konstitution ist die intelligible Ge-
stalt.

Die Form-Licht-Theorie erlaubt es Ulrich, die Schépfung als Urof-
fenbarung des Lichtes zu verstehen und den Primat des Erkennens zu
begriinden. Erkenntnis ist nicht objektivierende Seinshabe, sondern
absolute Seinshéhe. Wahres Erkennen in der Tiefe des Intelligiblen ist
wirkliches Sein, Dasein in der Riickkehr und Riickbezogenheit des Seins
auf Erkennen. Ulrich beschreibt damit zugleich auch den Héhenweg
der Gleichgestaltung und Einigung des menschlichen Intellekts mit dem
absoluten Geheimnis des gottlichen Geistes. In seiner Erkennbarkeit ist
alles Erkannte vor und iiber unserem Erkennen und diesem zugleich als
Ureigenes inne. Wo diese Dimension des Vor-und-iiber im Erkennen
respektiert und in der Riickwendung auf sich selbst reflektiert wird,
offenbart sich das Geheimnis des alleinen und einenden gottlichen
Intellekts. Die «Formalisierung» des Intellekts nimmt aber diesem
zugleich auch seine freie, schdpferische Titigkeit. Das «intelligibile» als
formal bestimmtes Mittleres zwischen Intellekt und Erkanntem kommt
buchstiblich dazwischen, nimlich zwischen dem gottebenbildlichen
Intellekt und dem schopferischen Erkennen. Ulrichs Summe macht
selbst die Grenzen eines formalisierenden Denkens deutlich.

61 Ebd. IV tr. 2 c.1, ed. 11: «Stabiles autem sunt omnes huiusmodi intelligen-
tiae inquantum sumuntur ut fluxus et processiones primi principii, licet sint declives
et distantes magis et minus secundum quod longius procedunt a primo.» — «Et hoc
modo omnes formae sunt intelligibiles et habent esse in intellectu possibili, ut in loco
suo naturali ...»

62 Ebd. IV tr. 2 c.5, ed. 72 (Anm. 58).

63 Ebd. 74: «Et ut dictum est, forma, in quantum forma, est separatum esse
habens. Et ut sic est principium esse et scire eo quod sic est effectus primi formantis
et dantis esse. Et sic etiam est ipsa lumen intellectuale ac per hoc habet connaturalita-
tem ad intellectum nostrum qui est imago primae intellectualis lucis. »

64 Ebd. IV tr. 1 c.5, ed. 62f.



362 Das «intelligibile» in der scholastischen Erkenntnislehre des 13. Jahrhunderts

Exkurs: Das «intelligibile» in der Begriffsgeschichte

1. Die griechische Philosophie konnte sprachlich mit dem Begriff «<noeton»
Erkanntes und Erkennbares nicht unterscheiden. In der Gegeniiberstellung von
«aistheton» und «noeton» ist das Wahrnehmbare das Sinnenfillige, das Erkenn-
bare das Erkannte (vgl. Aristoteles, Metaphysik VII c.10, 1036a3). Platon
bezeichnete mit «noeton» das intelligible Sein. Nach Plotin (Enneades VI, 7, 41)
sind Denkendes, Denken und Gedachtes eins: «... so werden sie, indem sie
ginzlich Eines werden, sich selber in sich selbst verschwinden lassen» wie die
Ubersetzung von Harder auBerordentlich zutreffend formuliert®>.

2. Proklos (1 485) erkannte die Dreiteilung von «erkannt, erkannt-erken-
nend und erkennend». Die neuplatonische Theologie begriff diese wesenhafte
Einheit von «nous» und «noeton» als Denkmodell der trinitarischen Einheit von
Gott-Logos und Geist®®.

3. Cicero kannte den Terminus «intelligibile» nicht; die platonischen
«noeta aei onta» iibersetzte er mit «sempiternae res» und das intellectum ist (De
re publica I 24) das, was mit dem Intellekt erfaBt wird, entsprechend der
Bedeutung von sensibile, das mit den Sinnen wahrgenommen wird.

4. Boethius (in: Isagogen Porphyrii Commenta, ed. Brandt SC 48,8f.)
findet den terminologischen Mangel der lateinischen Sprache unertriglich und
nimmt den Begriff des «intellectibile» aufi «noeta» inquam quoniam latino
sermone numquam dictum repperi, intellectibilia egomet mea verbi composi-
tione vocavi. Est enim intellectibile quod unum atque idem per se in propria
semper divinitate consistens, nullis unquam sensibus sed sola mente tantum
intellectuque capitur ...»

5. Die arabisch-lateinische Ubersetzung von Alfarabis Traktat «De intel-
lectu et intellecto» (ed. E. Gilson, in: Arch. Hist. Doctr. 4 [1929] 115-126)
verwendet den Begriff nicht; die arabisch lateinische Ubersetzung des groBien
Kommentars des Averroes zu De anima des Aristoteles kennt das «intelligibile»
in der Bedeutung des Erkannt-Erkennbaren nicht (vor allem nicht in den groBen
Commenta 5 und 36 zum 3. Buch). Die hebriisch-lateinische Ubersetzung aus
dem 16. Jahrhundert (von Jacobus Mantinus) fiihrt den Terminus immer wieder
an.

6. Im lateinischen Text des Traktates «De intellectu et intellecto» des
Alexander von Aphrodisias ist sehr hiufig von «intelligibilis» bzw. -e die Rede,
und zwar im Sinne von Erkennend-sein (=verniinftig) und Erkannt-werden®’.

65 Vgl. Anm. 6.

% Vgl. L. Aramovski, Drei christologische Untersuchungen, Berlin/New
York 1981, 63f.

7 G. TuEry, Autour du décret de 1210: II. Alexandre d’Aphrodise. Apergu sur
I'influence de sa noétique (Bibl. Thom. VII), Le Saulchoir 1926, 74-82; vgl. E.
GILsON, Les sources gréco-arabes de I’Augustinisme avicennisant, in: Arch. Hist.
doctr. litt. MA 4 (1929) 5-149.



Das «intelligibile» in der scholastischen Erkenntnislehre des 13. Jahrhunderts 363

7. Die Anima-Kommentare, die nach 1250 entstanden sind, sprechen
allgemein vom «intelligibile»: das, was an und fiir sich dem Erkennen gegeben
ist und als solches «intelligible» ist, und das, was nur fiir andere (in der
Erkenntnis) intelligibel ist®.

Das «intelligibile» ist nicht ein Etwas neben oder iiber anderem; es
bedeutet die besondere Dignitit und Bewandtnis des Wirklichen. Albert
der GroBe unterschied im gleichnamigen Traktat «De intellectu et
intelligibili» das doppelte — nicht: zweifache — «intelligibile» als das
«formale quo» des Erkennens und des Erkannt-seins. In der formenden
und gestaltenden Kraft des universalen Intellekts wird dem offenen und
empfinglichen menschlichen Intellekt alles andere nur so gegeben, daf3
die empfingliche Vernunft sich selbst gegeben wird. In der Ausfor-
mung der Erkenntnis kommt der Intellekt selbst in Form®.

Das je Eigene des Intellekts und des Erkannten fallen im Akt des
Erkennens zusammen, weil sie auf einer hoheren Ebene eins sind. Von
jener transzendenten Einheit und Identitit her muB die Perfektibilitit
unseres Intellekts verstanden werden. Dreierlei miissen da nach Albert
unterschieden und zusammengehalten werden: die Formkraft des «intel-
lectus agens», die Uberformung des «intellectus possibilis», des Bestim-
mungsortes des Erkannten, und der durchformte, formale Intellekt’”.
Albert spricht von einem «perfici»! Erkenntnis funktioniert nicht ein-
fach, sondern ist auf die Vollendung hin angelegt und unterwegs. Diese
endgiiltige Bestimmung und Vollendung des Intellekts gehort zu seiner
Natur. Der Naturphilosoph muB} im Selbstverstindnis des Intellekts die
innerweltlichen Grenzen iiberschreiten. Alberts Schiiler Dietrich von
Freiberg und Meister Eckhart folgten diesem Wegweis ihres Lehrers.

b. Dietrichs von Freiberg Traktat iiber die «Visio beatifica» ist eine

Untersuchung iiber die Perfektibilitit des Intellekts in der Spannung

und im Abstand von «intellectus possibilis» und «intellectus agens»”?.

8 ALBERTUS M., De anima, III tr. 2 c. 16, ed. Colon. VII, 1, 201; Quaestiones
in tres libros De anima «Tria sunt dubitanda», ed. J. Vennebusch, III q.70b 1-2,
Paderborn 1963, 308-310.

69 ALBErTUS M., De intellectu et intelligibili, Il tr. un. c. 5, ed. 511, vgl. Anm. 39.

70 Ebd. 511: «Ex omnibus autem inductis patet quod intellectus in homine
tribus in genere perficitur, agente videlicet, et forma agentis in possibili intellectu,
qui est locus intelligibilium et formalis intellectus. »

71 DIETRICH VON FREIBERG, Schriften zur Intellekttheorie. Opera omnia I, Ham-
burg 1977, 9-124.



364 Das «intelligibile» in der scholastischen Erkenntnislehre des 13. Jahrhunderts

Bedenkt man die Geistnatur in ihren unterschiedlichen Vermégen und
den einzigartigen Vorrang des schépferischen Intellekts, den Gott unse-
rer Natur eingepflanzt hat, dann wird deutlich, zu welcher unvermittel-
ten Gottesnihe und Gottahnlichkeit wir befihigt und berufen sind, und
zwar in diesem Leben. Dietrich lehnte die Lehre des Thomas von Aquin
von der doppelten Kraft des menschlichen Intellekts und deren Vollen-
dung in der jenseitigen Gottesschau rundweg ab. Unser Intellekt ist
total empfangender, aufnehmender «intellectus possibilis», der immer,
auch in seiner eschatologischen Vollendung, der iiberformenden Voll-
endung durch den universalen titigen Intellekt bedarf. Nie, auch nicht
jenseits unserer Zeitlichkeit und Geschichtlichkeit, kann Gott in seinem
geheimnistiefen Wesen unmittelbar erkannt werden. Wir haben und
brauchen jetzt und dort die universale Kraft des «intellectus agens», der
Bild und Gleichgestalt des gottlichen Intellekts ist, und der unseren
kreatiirlichen Intellekt in Form bringt, um Gott in dem zu erkennen,
was er fiir uns und unseren Intellekt ist”2

Der «intellectus agens» ist das universale Abbild des géttlichen
Intellekts. Er ist das «abditum mentis», auf sich und nach innen gewen-
dete Form, in sich gekehrter Grund, dessen Formkraft alles umfaBt und
in dieser Kraft ganz und gar von Gott umfaBt ist’’. Der formende,
schopferische Intellekt ist die Form alles Seienden, er ist die nach innen
gewendete, eine und alleinende Form des Wirklichen, das in sich und
nach innen gekehrte Auge des Geistes, das die Formen und Gestalten
nicht im Auseinander der kosmischen Vielfalt, sondern in der Einfach-
heit und Griindlichkeit des Ursprungs reflektiert. Das nach innen
gewendete Auge des Geistes hat alles im Blick, nicht aber das Singulire.

Das ganze Vermdgen des «intellectus possibilis», der die sensitiven
und vegetativen Krifte der Seele iiberformt, ist Voraus-setzung des
titigen Intellekts, dessen Austrag und Ableger. In der Erfahrung und
Wahrnehmung der materialen und sinnenfilligen Formen aktuiert der
titige Intellekt den aufnehmenden, iiberformt ihn im «intelligibile» des
Erkannten; er bringt ihn so in Form, daB seine all-einende Form greift,
auf das Sinnenhafte ausgreift und seine Intelligibilitit ausformt. Wenn
der Zitherspieler, oder — wie wir heute sagen kénnten! — wenn der
Sportler ganz in Form ist, dann ist er ganz und gar Liufer, Springer
usw., die sportliche Form ist seine quasinaturale Bestimmung. In der

2 Ebd. 3.2.2, 71-82, ed. 15-53.
B Ebd. 1.1.6, ed. 31; 1.22.4.2.2,;, ed. 52.



Das «intelligibile» in der scholastischen Erkenntnislehre des 13. Jahrhunderts 365

schopferischen Kraft des Intellekts ist das Intelligibile des Erkannten
ganz und gar die Formkraft des «intellectus possibilis»7*. Die «species
intelligibilis» ist dann nicht etwas vom erkennenden Intellekt Verschie-
-denes, ein Anderes. Wir erkennen einen Menschen nicht, weil das
Erkannte «aliquid intellectualiter ens» wire, sondern weil der Mensch
erkannt wird, darum ist er ein Erkannt-Seiendes’?

Oftener und formgebender Intellekt verhalten sich wie Materie und
Form, Bestimmung und Grund. Das Formale der Erkenntnis ist nicht
Form der Form, d.h. des formgebenden Intellekts, sondern dessen
formende, maBgebende Bestimmung des «intellectus possibilis». So ist
die «ratio rei», der Erkenntnisgrund des Erkannten, die Leistung des
titigen im empfangenden Intellekt. Diese Erkenntnisform des Erkann-
ten, dessen Intelligibilitit ist die letzte duBerste Ausformung des intelli-
giblen Seins in der ganzen Hierarchie des denkbar Einfachen’®. Wesen
und Weisen der Ausformung und Auszeugung der intelligiblen Formen
hingen immer von der Geistmichtigkeit und Geistfreiheit der Intellekte
bzw. Intelligenzen ab. Unser Intellekt kommt durch den «intellectus
agens» in Form. Und sofern sich in seiner Licht- und Formkraft die
«summa ratio intellectorum» Gottes verschliisselt und versiegelt, wer-
den wir in der Intelligibilitit des Erkannten diese «ratio» in der Erkennt-
nis gewahr’”. Wir erkennen Gott nicht in seinem Wesen selbst, sondern
insofern er «ratio» unseres Erkennens ist, mafgebend im Wesenhaften,
Gottlichen, in dem, was gar nicht anders sein kann, weil es urspriingli-
ches Leben ist’®.

Als Gleichnis Gottes ist der titige Intellekt in der Drei-einigkeit von
Wesen, Aktivitit und Objekt zu interpretieren’®. Er ist ein Kraftfeld der

74 Ebd. 4.2.1, ed. 106-110.

5 Ebd. 1.1.7, ed. 32.

76 Ebd. 4.3.2.1, ed. 116f.

77 Ebd. 119, 4.2.1., ed. 108: «Secundum hoc igitur ordine essentiali per prius a
ratione aeterna, quae deus est, fluunt in intellectum nostrum possibilem intellecta.
Fluunt et ab intellectu agente, inquantum lumen rationis aeternae est in ipso
determinatum. Et sic non solum intellectus agens unitur nobis ut forma, inquantum
ipse est ratio intellectorum in nobis, ut dictum est, verum etiam ipse Deus,
inquantum ipse est ratio summa intellectorum in nobis, in qua intelligimus, quldquld
intelligimus, et eam rationem aeternam visu mentis aspicimus etiam in hac vita .

78 Ebd. 109. «... sicut etiam Deum, qui est summa ratio mtellectorum in
nobis, quamvis ipsum inquantum rerum rationem attingamus, ut dictum est, non
tamen ex hoc videmus eum per essentiam inquantum huiusmodi . ..»

72 Ebd. 1.1.3, ed. 26f.: «Omnia enim haec sunt idem, videlicet substantia
intellectus et intellectualis operatio eius et ipsum obiectum intellectualis operationis
intraneum. »



366 Das «intelligibile» in der scholastischen Erkenntnislehre des 13. Jahrhunderts

Intelligenz, dessen Potenz die Dynamik des Wesens selbst ist und dessen
Inhalt das Formale, Intelligible, Nicht-Gegenstindliche dieser Wesens-
dynamik ist. Die Einheit und Identitit dieser Wesenselemente des
titigen Intellekts diirfen aber nicht einfach als Einerleiheit betrachtet
werden; so gesehen wire der Intellekt in seiner Intelligibilitit tiberhaupt
nicht zu verstehen. Diese Identititsthese muB zusammen mit der
bekannten neuplatonischen Trias «ousia-dynamis-energeia» interpre-
tiert werden. In seiner inwendigen, einformenden, offenbarenden Kraft
ist der Intellekt der Grund der Erkenntnis des Erkannten.

Dieser Formalgrund der Erkenntnis durchwaltet und bestimmt
auch den «intellectus possibilis» und befihigt ihn, den wesentlichen,
formgebenden Grund der Erkenntnis als deren absolute Grenze zu
begreifen®’. Die Struktur unseres Erkennens, das immer das des «intel-
lectus possibilis» ist und bleibt, macht deutlich, daB8 der Erkenntnis-
grund ins Offene des Intelligiblen verweist, von dort her seine integrie-
rende (nicht einfach sammelnde, zusammenfligende) Kraft hat und so
das Wesenhafte und Goéttliche offenbart. Die «ratio intelligendi», das
intelligibile» ist nicht ein numerisch selbiges, das x-beliebig kombiniert
werden kann, es ist das Wodurch und Worin der Erkenntnis, wodurch
Gott als das MaBgebende, das Erkannte als MaBnehmendes erkannt
wird®!, Was in der Erkenntnis gar nicht anders sein kann, weil es
wesentlich, einfach, einleuchtend ist, 1aBt immer auch den bleibenden,
wihrenden, ewigen Grund des Erkannten aufgehen. Dieser Grund ist
nicht nur Bedingung jeder wirklichen und wahren Erkenntnis, sie 1Bt
den «intellectus possibilis» in seine Vollendung gelangen®?. In der visio

80 Ebd. 4.3.2.1, ed. 118: «Et hic est ultimus limes et supremus gradus intellec-
tionis, ad quem pervenire potest intellectus possibilis secundum sibi proprium
modum intelligendi, qui est intelligere rem in sua ratione, supremus, inquam, quoad
tria: primo quantum ad obiectum, quod est summum in ordine intelligibilium, quod
est Deus; secundo quoad rationem dicentem quid est, qua ipsum intelligit, quae
conficitur ex aliquibus quasi partibus formalibus ... tertio quoad originem huius
rationis in intellectu. Fluit enim a Deo immediate in intellectum tamquam formale
principium intelligendi, in quo ipse Deus intelligatur in eo, quod quid est.»

81 Ebd.: «Cum igitur ... ratio intelligendi aliquid in eo, quod quid est, non
ponat in numerum cum re intellecta maxime in simplicibus, necessarium est in
intellectione, qua intelligitur Deus in eo, quod quid est, Deum esse ipsam rationem,
in qua intelligitur, et se ipso se facere rationem, qua intelligitur in eo, quod quid est.»

82 Ebd. 119: «... necessarium est intellectum separatum, qui est intellectus
agens, uniri nobis mediante intellectu possibili et ipsi intellectui possibili tamquam
formam eius, intellectui, inquam, possibili facto in acto secundum supremum
gradum et ultimum limitem secundum genus huius intellectionis, quo intelligit
Deum in eo, quod quid est.»



Das «intelligibile» in der scholastischen Erkenntnislehre des 13. Jahrhunderts 367

Dei holt der «intellectus possibilis» seinen Grund ein, vielmehr wird er
von diesem Grund eingeholt, so dal Einheit und Innigkeit, Einfachheit
und Wesentlichkeit, Ewigkeit und Wahrheit seine eigene Bestimmung
werden.

c. Aus dieser Uberzeugung, daB intellektuale Potenz und Form die
Dynamik des Wesens selbst sind und Gott der letzte Beweggrund der
Erkenntnis, die «ratio intelligendi» ist, dachte Meister Eckhart die
Perfektibilitit unseres Intellekts zu Ende. Unser Intellekt ist ganz und
gar «possibilis», in der Sprache Eckharts radikal empfinglich, offen,
leer®®. In diesen Innenraum der Seele schafft Gott das Wunder der
Vernunft, er bildet im Intellekt, im Kraftfeld von Wesen, Potenz und
Form ein Abbild seiner selbst®*. Dieses Kraftfeld, das Innerlichste und
Edelste der Geistnatur, konstituiert sich im stindigen Einflu8 des abso-
luten, schopferischen, gottlichen Intellekts®>. Die Strukturelemente
unseres possiblen Intellekts — Geistnatur, Erkenntnisform, Akt und
Energie — sind im absoluten Intellekt eins in der Identitit von Erkennen-
dem, Erkanntem und Erkennen. Alles Sachliche und Gegenstindliche
verschwindet; der gottliche Intellekt ist ganz und gar Erkennen in der
Form und Freude, in der Kraft und Fiille seines Wesen, wie es Eckhart
im schoénen Gleichnis vom jungen RoB auf der ersten Weide des
Frithlings anschaulich macht. Ro8 und Springen sind eins; Springen
gehort zur Natur des Pferdes, wird zur naturalen Energie, so daBl die
Natur ganz und gar Energie ist®.

Eckhart deutet das Verhiltnis, die Korrelation zwischen dem abso-
luten gottlichen Intellekt und dem possiblen, geschdpflichen nicht mehr
kosmologisch; er 1iBt die Denker der kosmischen Intelligenzen zu Wort
kommen, deutet aber diese Korrelation ganz von der Struktur des
urspriinglich-urbildlichen und des abbildlichen Intellekts her. Die in
Wesen, Potenz und Energie differenzierte Struktur unseres Intellekts
vereinfacht und verinnerlicht sich {iber den Intellekt der Engel zum
gottlichen Intellekt, so daB dieser in seiner Selbigkeit und Innigkeit diese
geschopfliche Struktur bestimmt und durchwaltet. Diese Korrelation

83 MeisTER ECKHART, Deutsche Predigten und Traktate. Hrsg. und iibers. von
J. Quint, Miinchen 19693, 312.

84 Pr. 3, ed. 167, Pr. 56, ed. 412: «Die Seele soll verklirt und eingedriickt und
wieder eingeprigt werden in jenes Bild. Ich sage, wenn die Seele iiber alle Bilder
hinauskommt, so wird sie in jenes Bild eingeprigt, das Gottes Sohn ist.»

%5 Pr. 37 u. 55, ed. 329, 409.

86'Pr. 13, ed. 215.



368 Das «intelligibile» in der scholastischen Erkenntnislehre des 13. Jahrhunderts

kann nicht mit den Begriffen univok, dquivok oder analog bestimmt
werden, denn sie muf als Spannung und Dynamik des Urspriinglichen,
Einfachen und Abhingigen, Differenten verstanden werden®”. In dieser
gottlichen Strukturkraft formt unser Intellekt alles Erkannte aus und
zugleich ein, er formt es aus in der Fassungskraft des possiblen Intellekts
und holt es ein im Licht des gottlichen Intellekts.

Der «intellectus agens» ist keine kosmische Intelligenz und keine
bestimmte Potenz der Geistseele; er ist die Formkraft und Struktur der
Seele in ihrer Gottebenbildlichkeit. Die Geistseele zentriert aufgrund
ihrer Struktur in der Lauterkeit des gottlichen Wesens; sie kann sich
immer nur in der radikalen Empfinglichkeit und grundlosen Offenheit
des Possiblen auf den géttlichen Intellekt konzentrieren®. Durchformt
und tberformt vom Licht des géttlichen Intellekts ist und wird unser
possibler alles, ohne ihn ist er nichts. Der Intellekt ist Bild Gottes, und
dies ist seine ganze Kraft und seine Energie. Form und Erkennen sind
eins, sind die Grundfeste und das Fundament des Seins®®, weil sie das
Sein in seiner Intelligibilitit, Einheit, Wahrheit und Gutheit konstitu-
ieren®®. Der transzendentale Aufweis des Seienden ist die eigentliche
Formkraft des gottebenbildlichen, transzendierenden Intellekts.

Weil Form und Erkenntniskraft eins sind, hat es keinen Sinn, die
Erkenntnisform zu verselbstindigen, das «intelligibile» vom «intellec-
tum» abzul6sen. In den beiden Pariser Quistionen von 1302 {iber Sein
und Erkennen in Gott und im Engel begriindete er die Identititsthese
vom Primat des Erkennens her?!. In einer metaphysischen Innenschau
des Erkennens differenziert er dieses von allem Seienden, das in der
AuBenschau antreffbar und erreichbar ist. Die «species intellectiva» ist
nicht in der Weise Form des «intellectus possibilis», daB sie ein
bestimmtes Subjekt konstituiert (wie Form und Materie im Bereich des

87 B. MojsiscH, in: Meister Eckhart. Analogie, Univozitit und Einheit, Ham-
burg 1983, hat einsichtig gemacht, daB die klassische Unterscheidung von univok
und analog Eckharts Denken nicht trifft, weil er nicht Denker der Substanz, sondern
der Form ist.

88 Pr. 30, ed. 295: «Mit den obersten Kriften beriihrt die Seele Gott; dadurch
wird sie nach Gott gebildet. Gott ist nach sich selber gebildet und hat sein Bild von
sich selber und von niemand sonst. Wenn die Seele ihn beriihrt mit rechter Erkennt-
nis, so ist sie ihm in diesem Bilde gleich.»

89 Pr. 37, ed. 333: «Erkenntnis ist eine Grundfeste und ein Fundament allen
Seins. Liebe (wiederum) kann nirgends anders haften als in Erkenntnis. »

% Pr. 22 u. 23, ed. 252 u. 259.

1 MEeisTER EckHART, Die lat. Werke Bd. 5, 37-54.



Das «intelligibile» in der scholastischen Erkenntnislehre des 13. Jahrhunderts 369

Konkreten), vielmehr konstituiert sie héheres Sein®2. Weil die Erkennt-
nisform Prinzip, Verwirklichung und Vollendung des Erkennens ist,
ihrerseits aber weder Substanz noch Qualitit sein kann, mufl das
Erkennen allem Seienden vor und iiber sein, als urspriingliches Sein, als
Sein in seinem lauteren Ursprung.

«Darum ruht sie (die Vernunft) nimmer, sie bricht ein in den Grund, wo
Gutheit und Wahrheit ausbrechen, und nimmt es (=das gottliche Sein) in
principio, im Beginn, wo Gutheit und Wahrheit ihren Ausgang nehmen,
noch ehe es irgendeinen Namen gewinnt, noch ehe es ausbricht, nimmt es
in einem viel héheren Grunde, als es Gutheit und Weisheit sind. Ihrer
Schwester, dem Willen, dem geniigt’s wohl an Gott, sofern er gut ist. Die
Vernunft aber, die scheidet alles dies ab und geht ein und bricht durch in
die Wurzel, wo der Sohn ausquillt und der Heilige Geist ausbliiht»®>.

Form und Energie des Intellekts sind seine Bild-Natur, deren
Intention das Eine, Wahre und Gute ist. Diese grenziiberschreitenden
Intentionen spannen den Intellekt an und zugleich ein in den wesenlosen
Ursprung des Erkennens®*. Eckhart beschreibt den formalen Intellekt in
der totalen Selbstiiberschreitung ohne Bezug auf das «intelligibile»*>; er
entgrenzt und entobjektiviert ihn. Eckhart wuBte um den charismati-
schen Charakter dieser radikal entgrenzenden Bewegung des Intel-
lekts?®. Es kam ihm sehr darauf an zu zeigen, zu welcher Hohe der
menschliche Intellekt im Glauben befihigt und ertiichtigt wird. Von der
charismatischen Vollendung her wird das eigentliche Wesen des Intel-
lekts offenbar. Thomas von Aquin begriindete die Perfektibilitit unse-
res Intellekts von dessen eschatologischer Vollendung her, und zwar in
der Spannung von natiirlicher und gnadenhaft-tibernatiirlicher Wirk-

lichkeit.

2 Ebd. q.1, ed. 42: «... intelligere est altius quam esse.» Q.2 ed. 50f.: «Sed
species non est aliquo modo ens» (jedenfalls nicht im Sinne der aristotelischen
Kategorientafel).

3 Pr. 40, ed. 348.

% Pr. 23, ed. 252f; im Unterschied zu Meister Eckhart sprach Ulrich v.
StraBburg, Lib. De summo bono, Il tr. 5 c. 5, ed. 47, von einem «duplex esse» der
«primae intentiones transcendentes».

% Pr. 40, ed. 347: «Wohlan, nun gebt scharf acht und behaltet dies wohl, —
denn die ganze Predigt habt ihr darin (beschlossen). Bild und Urbild sind so véllig
eins und miteinander vereint, daB man da keinerlei Unterschied erkennen kann.»

% Pr. 32, ed. 309; Pr. 33, ed. 312: «Ich erschrecke oft, wenn ich von Gott reden
soll, wie vollig abgeschieden die Seele sein muB, die zu jener Einswerdung kommen
will. Das aber darf niemanden unméglich diinken.»



370 Das «intelligibile» in der scholastischen Erkenntnislehre des 13. Jahrhunderts

d. Bei voller Wiirdigung der neuplatonischen Orientierung der
Erkenntnislehre hat Thomas diese prinzipiell anders interpretiert, und
zwar auf der Grundlage des aristotelischen Substanzbegriffes. Die Geist-
seele ist substanzial Form des Leibes, substanziale Leib-Wirklichkeit. Ihr
inhirieren die Potenzen. Der Intellekt kommt nicht hinzu als héheres
intelligibles Sein, als substanzialer Seinsmodus, sondern inhiriert als
intellektuale Potenz in der Differenz von Akt und Potenz dem Wesen.
Die neuplatonische Idee der Inhirenz, oder — wie Eckhart tibersetzte —
des Einhangens unseres Intellekts in einer hoheren Intelligenz bzw. im
gottlichen Intellekt, kennt Thomas nicht. So gesehen hat er den Akt und
Vollzug des Erkennens entdivinisiert und naturalisiert, aber nur in
dieser Hinsicht der Inhirenz. Das Wesen und die Funktion des Intellekts
miissen von seinem Akt und Vollzug in der alltiglichen Erfahrung und
Erkenntnis, nicht von seiner charismatischen Ausgestaltung her ver-
standen werden, so zwar, dall diese «Alltagssicht» des Intellekts der je
noch hoheren, gnadenhaften Vollendung fihig ist.

Der Vollzug der intellektualen Potenz ist ein ProzeB in der Inwen-
digkeit des Intellekts, nicht eine Produktion, eine herstellende Titigkeit.
Diese Bewegung der Erkenntnis setzt (als terminus a quo) das Selbstbe-
wubBtsein des Erkennenden voraus, die Identitit des Subjekts in der
Erfahrung und Erkenntnis und die Selbstgegebenheit, Selbstmitteilung,
in der alles Sinnenfillige, Gegenstiandliche immer nur als Sich-selbst-
Gegebenes empfangen wird. Der Erkenntisproze kommt voran (ter-
minus in quo) im unmittelbaren Erfassen und Beriihren des intelligiblen
Wesens der Dinge aufgrund der Selbstbestimmung des Intellekts durch
den «intellectus agens». In dieser Selbstbestimmung titigt der «intellec-
tus agens» nicht irgend etwas, sondern erweist seine prinzipielle Gestalt-
kraft als Form, die alles mannigfach Gestaltete unter die Form des
Einen, Wahren, Guten bringt. In der Flucht und Folge der Erfahrungen
hat der Intellekt das Recht und die Kraft der freien Selbstbestimmung,
die alle vorgegebenen Bestimmtheiten als intelligible Bestimmungen
aufdeckt, offenbar und geltend macht. Der Intellekt betitigt nicht
einfach vorgegebene Muster, holt sie nicht von héheren Intelligenzen
her ein, sondern bringt das «intelligibile» des Wesentlichen in der
Selbstbestimmung des Intellekts zur Geltung. Das «intelligibile» ist
giiltige, wahre und geltende, normative Selbstbestimmung des Intel-
lekts. Der Erkenntnisproze kommt in der Aussage und im Urteil ins
Ziel. Das Urteil ist Synthesis, Selbstmitteilung und Selbstbestimmung
in der Aussage.



Das «intelligibile» in der scholastischen Erkenntnislehre des 13. Jahrhunderts 371

Das «medium quo» des Erkennens ist das «intelligibile» als Selbst-
bestimmung des Intellekts. Von den Quaestiones disputatae «De ve-
ritate» an, dem Frithwerk, bis zur Summa hat Thomas dieses Mittel-
und Kernstiick seiner Erkenntnislehre priziser ausgearbeitet.

1. Die Theorie von den Denkprinzipien und den Transzendentalien
ist ein Wendepunkt in der thomasischen Erkenntnislehre®’. Die trans-
zendenten Bestimmungen des Einen, Wahren und Guten aktivieren,
vollenden nicht die transzendierende Bewegung des possiblen, mensch-
lichen Geistes im gottlich-aktiven und schopferischen, sondern sind
Bedingung der Erkenntnis iiberhaupt,weil sie die Ubereinstimmung
und Entsprechung von Denken und Sein (im Unterschiedlichen des je
Eigenen) angeben. Die einende, formende Kraft des Intellekts resultiert
nicht unmittelbar (wie der Lichtfunke) aus dem gottlichen Intellekt,
sondern aus dem Uber-eins-sein und Uber-ein-kommen von Denken
und Sein in der Einheit, Wahrheit und Gutheit. Die transzendenten
Bestimmungen sind Formelemente der Selbstbestimmung des Intel-
lekts, der in dieser Kraft alles Materiale unter die Form des Intelligiblen
bringt. Das «intelligibile» ist nicht ein anderer Seinsmodus, der das
Materiale immer schon in den Schatten stellt, sondern ist das (material)
Seiende in einem anderen Modus, nimlich dem seines Erkannt-,
Geschitzt-, Gewertet-Seins. Das Materiale und das Intelligibile sind
nicht verschiedene Objekte, sondern sind das eine Objekt in unter-
schiedlicher Bedeutung.

2. In den Anima-Schriften klirte Thomas einerseits das Verhiltnis
vom Wesen der Seele und deren Potenzen und bestimmte andererseits
den Intellekt als «agens» und «possibilis»®®. Es ist ein und dieselbe
Funktion, in der die Geistseele als substanziale Form die Leibwirklich-
keit durchformt und tiberformt, und in der der titige Intellekt das
sinnenhafte Material unter die Form des Intelligiblen bringt. Das leidige

7 Quaest. disp. De veritate, q.1 a.1; Thomas verwendet in diesem Quistio-
nenwerk den Begriff «intelligibile» noch immer im Blick auf den ordo intelligibi-
lium, q.2 a2; q.10 a.8, und in der «kurzschliissigen» Gegeniiberstellung zu den
«sensibilia». Der Vergleich der «species intelligibilis» mit der «species sensibilis»
verleitete immer wieder dazu, auch erstere als formale, ursichlich bestimmte Form
zu verstehen.

%8 Vgl. Quaestiones disp. De anima, q. un. a. 1-5; a. 4 betrachtet Thomas das
«intelligibile», das nicht ein naturales Etwas (aliquid) sein kann, analog zu den
logischen Ordnungen.



372 Das «intelligibile» in der scholastischen Erkenntnislehre des 13. Jahrhunderts

Problem der arabischen Philosophie in ihrer Theorie von der Einheit
und Einzigkeit des Intellekts kann Thomas als die Frage nach der Einheit
und Universalitit des «intelligibile» kliren.

3. In der Intellektlehre der Summa konzentrierte Thomas das ganze
Augenmerk auf die noetische Form-Kraft der Intellekts und das «intelli-
gibile» als Selbstbestimmung (Verwirklichung) des Intellekts®®. Als zu
bestimmender, empfinglicher Intellekt konvergiert er mit allem kon-
kret Bestimmten, als sich selbst bestimmender steht er dem hoheren
und gottlichen Intellekt nahe. Die Metaphysik des Intellekts, seiner
Struktur und Kraft kann nicht von Gott absehen; die Metaphysik des
Erkenntnisaktes argumentiert allein aus der Natur des Intellekts, der im
Ganzen des Seienden und in der Entsprechung zum Einzelnen sich selbst
bestimmt im Einen, Wirklichen und Wahren. Was der Erkennende als
sich selbst Bestimmender sein kann und sein darf, ist er immer nur als
der so Bestimmte in der Welt.

9 S.th. 1, q.85a.2: «... similitudo rei intellectae, quae est species intelligibilis,
est forma secundum quam intellectus intelligit.» Das «intelligibile» ist primir nicht
Gegenstand der Erkenntnis, sondern Form und Vollzug derselben, Bedingung und
Voraussetzung (q.84 a.3), Zuwendung der Sinneserfahrung in der Einsicht. Die
«species intelligibilis» ist das Fenster, das den Blick freigibt, nicht das Glasfenster,
das Bilder sichtbar macht. Der offene Blick des in sich gekehrten Auges des Geistes
offenbart das Seiende in seiner transzendentalen Bestimmtheit.



	Das "intelligibile" in der scholastischen Erkenntnislehre des 13. Jahrhunderts

