
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 30 (1983)

Heft: 3

Artikel: Praktische Theologie : ein Januskopf?

Autor: Karrer, Leo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761278

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761278
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Leo Karrer

Praktische Theologie - ein Januskopf?

Die Praktische Theologie in der Spannung zwischen

praxisferner Theorie und theorieloser Praxis
Versuch einer Rechenschaft*

I. Problemanzeige und Zielsetzung

Das Anliegen der Praktischen Theologie ist so alt wie das Evangelium

selber, denn es ist gleichsam ein inneres Moment der großen
geschichtlichen Reaktion aufJesus von Nazaret, die wir Kirche nennen.
Die Praktische Theologie als theologische Disziplin ist indes nicht viel
mehr als zwei Jahrhunderte alt. Damit ist indirekt schon einiges
angedeutet. Die Würde einer theologischen Disziplin ist jedoch nicht zuerst

an ihrem Alter bzw. an der Zahl ihrer Jahre zu bemessen, sondern am
Anliegen, in dessen Dienst sie steht, d. h. an ihrem sog. Selbstverständnis.

Freilich ist es weder der Geschichte der Pastoraltheologie bzw. der
Praktischen Theologie noch der gegenwärtigen Diskussion um das

Spezifikum dieses Faches (seit etwa der Zeit nach dem Zweiten
Weltkrieg) gelungen, ein umfassendes und nach allen Seiten gesichertes
Einverständnis über das Fach zu erzielen.

Dabei lohnte sich, eine Reise in die Vergangenheit dieses Faches zu
unternehmen und mit Ehrfurcht vor früheren Leistungen festzustellen,
welch geistige Weite in den Überlegungen eines Johann Michael Sailer

(f 1832), bei den Vertretern der Tübinger Schule oder bei Anton Graf
(f 1867) zu finden ist, bevor dieses Fach dann allmählich zu einer

* Der folgende Aufsatz ist der fur die Veröffentlichung überarbeitete Text der
Antrittsvorlesung vom 23. Februar 1983 als Professor für Praktische Theologie an
der Universität Freiburg i. Ue. (Schweiz).



308 Praktische Theologie - ein Januskopf?

pragmatischen Pastorallehre als kasuistisches «Know-how» für
angehende Priester bzw. Pfarrer und zwar im Sinne einer individualistischen
Pastoral abflachte.

Kennzeichnend für diesen Typ war sowohl in der evangelischen als

auch in der katholischen Theologie die Tatsache, daß die Pastoral-

Theologie als Anwendung der Dogmatik (Lehre) auf die Lebens
wirklichkeit oder gar als Sammelsurium von praktischen Anleitungen sowie

von psychologischen und methodischen Klugheitsregeln begriffen
wurde, die in der Regel aus der einfachen Seelsorgepraxis unmittelbar
(und gleichsam bloß mit gesundem Menschenverstand, der natürlich
weiterhin entscheidend bleibt) gewonnen werden konnten. Darin lag
und liegt zum Teil noch eine der ursprünglichen Ursachen dafür, daß

das intellektuelle und wissenschaftliche Niveau dieses Faches - meist

unausgesprochen natürlich - als niedrig eingeschätzt wurde.
Demgegenüber setzte vor ca. 20 Jahren, vor allem unter dem

Einfluß von Franz Xaver Arnold (f 1969), ein Boom, ja eine wahre

Hochkonjunktur der Diskussion über eine Theorie der Praktischen

Theologie ein, in deren Verlaufsich naturgemäß verschiedene Modelle
und Theorietypen ablösten, ergänzten oder sich gegenseitig
provozierten1.

Zu nennen ist u. a. die von Karl Rahner beeinflußte Definition, die

Eingang in das Standardwerk «Handbuch der Pastoraltheologie»2
gefunden hat. Sie sieht in der Praktischen Theologie die Wissenschaft

vom Selbstvollzug der Kirche3. Damit ist schon der Wandel von der

Pastoraltheologie zur Praktischen Theologie insofern markiert, als es

nicht mehr nur um das pastorale Handeln der Seelsorger bzw. der
Pfarrer allein geht, sondern um alle Beteiligten und alle Dimensionen
des Selbstvollzuges von Kirche. Ein stärker auf Handeln hin orientiertes

Konzept vertreten Hans Dieter Bastian und Karl Wilhelm Dahm mit
dem Begriff der «funktionalen Theorie des kirchlichen Handelns»,

1 Sie hat u. a. im hervorragenden Buch von N. Mette, Theorie der Praxis
(Düsseldorf 1978), ihren Niederschlag gefunden; vgl. ders., Praktische Theologie als

Handlungswissenschaft, in: Diakonia 10 (1979) 190-203; C. Bäumler, Probleme der
Theoriebildung Praktischer Theologie, in: R. Zerfaß/N.Greinacher (Hrsg.), Einfuhrung

in die Praktische Theologie (München 1976) 77-95.
2 F.X. Arnold u.a. (Hrsg.), Handbuch der Pastoraltheologie I—V (Freiburg

1964-72).
3 Cf. dazu und zum folgenden: C. Bäumler, a.a.O., 84-90 (Literatur: 93ff).



Praktische Theologie - ein Januskopf? 309

wonach die Praktische Theologie kirchliches Leben und Handeln radikal
der empirischen Analyse unterwirft und den theoretischen Rahmen von
der Rehgionssoziologie erhält, bei der die integrative Funktion der

Religion im Vordergrund bleibt.
Damit ist beabsichtigt, von der vielbeklagten Rolle einer bloßen

Anwendungswissenschaft wegzukommen. Die Vertreter einer Praktischen

Theologie als «kritische Theorie religiös vermittelter Praxis in der

Gesellschaft», z. B. Gert Otto, mit einigen Vorbehalten Norbert Grei-
nacher und Yorick Spiegel, monieren an der funktionalen Theorie deren

Bezug zur volkskirchlichen Praxis und beanspruchen für sich, die
kritische Reflexion der religiösen Praxis in der Gesellschaft durch
engagierte und aufgeklärte Teilnahme an dieser widerspruchsvollen Praxis

zu leisten. Der Gegenstand dieser praxisorientierten kritischen Theologie

ist durch das Koordinatensystem Rehgion und Weltgesellschaft
bestimmt.

Es versteht sich von selbst, daß die letzten Positionen sich zunehmend

in wissenschaftstheoretische Diskussionen verstrickt haben und

zum Teil wichtige — man könnte auch sagen: komplementäre - Aspekte
eines komplexeren Begriffs betonen. Im Unterschied dazu legen Walter
Neidhart und Wolfgang Steck das Gewicht der Praktischen Theologie
auf die Berufstheorie des Pfarrers. Sie verzichten zugunsten eines

pragmatischen Ansatzes auf eine Gesamttheorie, die angeblich im wissen-
schafts-theoretischen Dickicht stecken bleibe.

Beim handlungswissenschaftlichen Ansatz (der methodisch sehr

hilfreich ist) geht es um den Versuch, die bereits praktizierte, wenn auch

zögernde Zusammenarbeit zwischen den modernen Handlungswissenschaften

und der Praktischen Theologie zu legitimieren. Im Anschluß an
Seward Hiltner hat sie insbesondere RolfZerfaß dargestellt4. Ausgangspunkt

ist die christliche und kirchliche Praxis, deren Defizite und

Störanfälligkeiten einen Handlungsdruck auslösen. Handlungsanweisungen

ergeben sich aus der Konfrontation des aus der christlichen
Überlieferung ermittelten Soll-Wertes mit dem durch die Methoden der
Humanwissenschaften festgestellten Ist-Wert der konkreten Praxis. An
dieser Stelle liegt die Aufgabe der praktisch-theologischen Theoriebildung.

4 R. Zerfass, Praktische Theologie als Handlungswissenschaft, in: Theologische

Revue 69 (1973) 90-98; s. auch F. Klostermann/R. Zerfass, Praktische
Theologie heute (München-Mainz 1974) 166ff.



310 Praktische Theologie - ein Januskopf?

Diese vielleicht schon fast fahrlässig anmutende Auswahl der
Modelle oder Theorietypen zeigt die Disparatheit der Ansätze und

Vorstellungen. Es zeigt sich aber auch das Dilemma, wenn man gleichsam

im Namen der Praktischen Theologie reden möchte. Das Schicksal
der Praktischen Theologie scheint vom Pendeln zwischen den beiden

Extremen der theorielosen Praxis und der praxisfernen Theorie geprägt
zu sein. Ist sie nun eine gleichsam unbekümmert «fröhliche Wissenschaft»

des blinden Aktivismus oder eine im Ansatz schon verwirrte
Krisen-Wissenschaft, die in einer rundum abgesicherten Theoriebildung
das angestrengt sucht, was sich ihr praktisch verweigert? Ist sie also ein

Januskopf, der mit zwei Gesichtern sibyllinisch zur einen und zur
anderen Seite hin geheimnisvoll lächelt?

Ein weiterer Gesichtspunkt, der nicht unterschlagen werden darf,
erschwert eine klare Sicht. Wenn auch die Praktische Theologie nördlich

der Alpen und in manchen angelsächsischen Ländern institutionell
verankert ist, so darf nicht übersehen werden, daß sie in den romanischen

Ländern kaum zu einer eigenständigen Disziplin im Studienbetrieb

gediehen ist. Damit kann eine wichtige Forderung des Zweiten
Vatikanischen Konzils nicht als eingelöst gelten, denn dieses votierte für
eine Pastoraltheologie im engeren Sinn (Optatam totius, 19 f.). Praktische

Theologie wird in den romanischen Ländern eher als unmittelbare
praktische Einführung in die Breite der priesterlichen Aufgaben betrieben

und funktioniert dadurch als pastoralpraktische Anwendung der
Lehre (Doktrin). Aber damit ist eine kritische Verhältnisbestimmung
zwischen theorieorientierter Praxis und praxisgebundener Theorie nicht
gegeben. — So ist psychologisch verständlich, daß sich an einer
Bildungsinstitution im Schnittpunkt des französischen und deutschen

Sprachraums die grundverschiedenen Sichtweisen von Praktischer

Theologie bzw. Pastoraltheologie stoßen müssen und daß es fast

notgedrungen zu Verständigungsschwierigkeiten kommen muß.

Vor diesem skizzierten Hintergrund ist nun der Frage präziser
nachzugehen, ob und in welchem Sinn die Praktische Theologie ein

Januskopf sei. Das Bild vom Januskopf ist mißverständlich. Es kann
Sinnbild sein für Beliebigkeit, für ein unentschiedenes «Sowohl als

auch», für rätselhaftes und wankelmütiges Verhalten; man assoziiert
damit leicht: undurchsichtig, zwiespältig auf alle Fälle unerträglich
für den, der sich der Gewißheit und nichts anderem als der Wahrheit

verpflichtet weiß.

Januskopf kann anderseits positiv anzeigen, daß die eine und selbe



Praktische Theologie - ein Januskopf? 311

Sache zwei entscheidende Gesichtspunkte bzw. Blickrichtungen in sich

zu vereinen suchen muß, die nicht von einander zu trennen sind: der

Kopf darf nicht in seine beiden Gesichter halbiert werden, ohne zerstört
zu werden. - So birgt schon das Wort «Praktische Theologie» die
beiden Spannungspole in sich: die Praxis und die theologische Theorie
(bzw. Theologie). Und beide Blickwinkel zusammen erst definieren
Praktische Theologie. So ist im folgenden ein Plädoyer für eine Praktische

Theologie beabsichtigt, die sich versteht als kritisch-konstruktive
Selbstvergewisserung der kommunikativen und zielorientierten Formen
kirchlich-christlicher Praxis im Horizont des Glaubens an Jesus Christus.

Dabei wird vom Begriff der Erfahrung ausgegangen, um von
daher die Beziehung der Praktischen Theologie zum Ganzen der Theologie

und deren Unterscheidung von den andern theologischen Disziplinen

herauszuarbeiten. Auf dieser Basis ergeben sich Anfragen bzw.
«Anspielungen» auf die Praxis der Praktischen Theologie.

II. Von der Praxis-Dimension der ganzen Theologie zur
«Stabsfunktion» der Praktischen Theologie

1. Zum Begriff der Erfahrung: zwei Aspekte

«Erfahrung» zählt zu den «rätselhaftesten Begriffen der
Philosophie»5. Dies erfährt man schon in der Alltagssprache, wenn die Rede

von einem «Politiker mit Erfahrung» oder von einer «Frau mit Erfahrung»

ist. Auch wenn man höchst unterschiedliche Erfahrungen mit
dem Begriff «Erfahrung» macht, so handelt es sich dabei doch um einen

Schlüsselbegriff in unserem Leben, mit dem behutsam umzugehen ist,
weil er engstens mit unserem Verhältnis und unserem Verhalten zur
Wirklichkeit zusammenhängt.

An einiges sei hier knapp erinnert: Erfahrung weist etymologisch
auf «fahren» hin: man erkundet etwas auf der Fahrt durch die Welt der
konkreten Wirklichkeiten. — Anderseits ist Erfahrung immer auch mehr
als die Summe der Gegebenheiten, Tatbestände und Faktoren der
Lebensfahrt. Wenn man Erfahrung gleichsam konsumiert, wird sie

5 K. Lehmann, Erfahrung, in: Herders Theologisches Taschenlexikon 2 (1972)
164; s. auch F. Courth, Erfahrung - ein theologischer Begriff?, in: Theologie der
Gegenwart 20 (1977) 211-218.



312 Praktische Theologie - ein Januskopf?

nicht automatisch zur Erfahrung bzw. zum Erfahrungswert, wie auch

die Speise nicht schon durch den Verzehr allein, sondern entscheidend
durch das Verdauen zur Nahrung wird.

Im Gegenteil, ich kann mich von der Wirklichkeit bzw. von nur
konsumierten Erfahrungen überfahren und sozusagen überfluten lassen.

Ich kann ziel- und planlos in den Tag hinein leben, ohne daß ich an der

Wirklichkeit wachse und erstarke (so kann man ja bekanntlich auch

Bildung und Wissen konsumieren, ohne daß es zur Lebensweisheit

fuhrt).
Unverdaute Kontakte zur Wirklichkeit können sich als Blockaden

für echte Begegnungen mit ihr entpuppen, für Begegnungen, in denen

man das Bewußtsein erweitert und am Widerstand der Realitäten dieser

Erde erstarkt, d. h. die persönliche Freiheit wagt und dadurch ein
Verhältnis zu sich und zur Umwelt findet.

Erfahrung meint somit Begegnung mit Wirklichkeit, aber eine, die
sich darin erfüllt, sich dieser Wirklichkeit bewußt zu stellen und sie zu
verarbeiten. Entscheidend sind die beiden Pole: Begegnung mit
Wirklichkeit und die diese Wirklichkeit selbst aufschließende Verarbeitung.
Etwas technisch, aber prägnant spricht der Hamburger Soziologe Gregor

Siefer von Wirklichkeitszufuhr und Wirklichkeitsverarbeitung6.
Nur so kann der Weg beschritten werden, auf dem die sog. Realität des

Lebens auf Dauer verkraftet und zur Basis, zum Nährwert und zur
Energievorsorge für die weiteren Wegstrecken werden kann.

Erfahrung ist demnach mehr als Fakten-Konsum, mehr als die

Registrierung oder objektive Auflistung des Erfahrungsmaterials; und
sie ist mehr als reines Geschehen (Happening). Sie ist wahr-genommene
und auf-genommene Wirklichkeit und damit aufschheßender Horizont
und Erlebnishintergrund für die weitere Zukunft der noch ausstehenden

Erfahrungen und für das praktische Verhalten zur Wirklichkeit des

Lebens.

Es handelt sich bei ihr um einen dialektischen Prozeß zwischen
Wirklichkeit und dem Verhalten zu ihr. Je mehr einer dieser beiden Pole
sich absondert, umso störanfälliger wird dieser dialektische Lebens-
Prozeß. So können übernommene Erfahrungsmuster oder eigene
verabsolutierte Interessen zu Sperren für aufschließende Erfahrungen werden

6 Glaube - Wirklichkeit - Erfahrung, in: Dokumentation des BT des ND-
Männerrings v. 16.-21. April 1979 in Ottobeuren/Allgäu, 61.



Praktische Theologie - ein Januskopf? 313

(Traditionalismus, einseitige Ideologisierung politischer Optionen); das

zeigt sich dann darin, daß Argumente keine Kraft entwickeln dürfen,

wo Interessen oder Vorurteile dagegen stehen.

Den Bezug zur Wirklichkeit kann man auch verlieren, wenn man
sie nicht mehr erträglich findet und sich neuen Erfahrungen verweigert
(Flucht). Aber die Wirklichkeit kann mich auch überschwemmen,
überfahren und überwältigen, so daß ich mich ihr nicht mehr zu stellen

vermag, sie nicht mehr «verdauen» kann. Auch das führt zum Tatbestand

des Wirklichkeitsverlustes.

2. Erfahrung als Grund-Dimension der ganzen Theologie

Wie allen bekannt und vernehmlich ist, erleben Kirche und Theologie

tiefgreifende Herausforderungen und unnachgiebige Auseinandersetzungen,

in deren Verlauf sich auch neue Verständniszugänge zur
Offenbarung, zur Geschichtlichkeit des Menschen und der Welt und zu
den gesellschaftlichen Hintergründen und Bedingungen christlicher
Praxis ergeben haben. Wir begannen allmählich zu reahsieren, daß die
biblische Offenbarung selbst eine Geschichte und das Erzählen von
überwältigenden Glaubenserfahrungen ist, die ihrerseits zum Anstoß
werden, neue Betroffenheit und entsprechendes Handeln auszulösen.

Und die Bekehrungsgeschichten jener, die sich durch die Begegnung

mit Jesus von Nazaret zur Nachfolge einladen ließen, sind letztlich
Erfahrungsgeschichten. Die Menschen machten Erfahrungen mit Jesus

von Nazaret, indem er sie in seinem Handeln, in seinem Verhalten und
Reden den Halt spüren und fast handgreiflich erfahren heß, der ihm aus

seinen Erfahrungen mit Gott, den er seinen Vater nennt, zufloß. In
diesem Sinn heß und läßt Jesus von Nazaret authentisch erfahrbar
werden, was Gott mit dieser Welt und mit uns Menschen vorhat.

Erfahrung verdichtet sich in seiner Person zum «Wort» schlechthin, zur
Er-Öffnung neuen Lebens.

Der christliche Glaube gründet erkenntnismäßig auf der historischen

Vermittlung von Glaubens-Erfahrungen jener, die Jesus in Wort
und Tat nachgefolgt sind. Offenbarungsgeschichte und Glaubensgeschichte

geschehen durch das «Material» menschlicher Erfahrungen
hindurch. Praktisch bedeutet dies, daß der Glaube der Christen und
letztlich auch der theologischen Arbeit an die Bedingungen und Gesetze



314 Praktische Theologie - ein Januskopf?

menschlicher Erfahrungen gebunden sind oder sie sind nicht7. Das

heißt: sie sind zeitlich, historisch, örtlich, durch konkrete Menschen mit
ihrer je eigenen Lebensgeschichte, kulturell, politisch, ökonomisch und

gesellschaftlich bedingt. Damit das AnHegen richtig verstanden wird: in
keiner Weise wird dafür plädiert, daß die Bedingungen des Verstehens

unter der Hand zu Inhalten des Verstehens werden, wenn sie freilich
auch im Offenbarungsgeschehen nicht zu desintegrieren sind.

Erfahrung qualifiziert somit sowohl den Prozeß der Theologie als

auch die Dignität ihres Gegenstandes bzw. ihres Themas. Erfahrung
oder Theologie ist ein unechtes Dilemma. Sie können nicht grundsätzlich

gespalten und dann gegeneinander ausgespielt werden.
Der Prozeß der Theologie als kritische Reflexion ist in Anlehnung

an den Erfahrungsbegriff als «Wirkfichkeitszufuhr und Wirklichkeitsverarbeitung»

(G. Siefer) ein dialektischer Prozeß; und zwar dergestalt,
daß die Theologie als Ganzes in methodisch-kritischer, aber in bezogener

(relationaler) Distanz zur christlichen und kirchlichen Praxis immer
wieder eine Theorie des Christentums wagt und versucht. Dadurch
wird verständlich, daß eine ausschließlich hermeneutisch-interpretie-
rende Sicht der Theologie diese zu idealistischer Folgehlosigkeit verfuhren

kann (nicht muß) und daß - ausgehend vom skizzierten Erfahrungsbegriff

- ein Votum flir eine grundlegend erfahrungsorientierte Theologie

abgelegt wird.

3. «Praktische Theologie» in ihrem Verhältnis zu einer grundlegend erfah-

rungs- bzw. praxisorientierten Theologie

Man wird nun vielleicht fragen, ob diese Auffassung von Theologie
überhaupt noch einen spezifischen Platz für die Praktische Theologie
übrigläßt. Und tatsächlich würden sich die Kollegen der andern
theologischen Disziplinen zu Recht für den Verdacht bedanken, daß ihnen
nicht auch die Praxis am Herzen läge.

Während sich die exegetische und historische Theologie mit ihren
Methoden um die Erfahrungen der Menschen mit dem handelnden und
sich offenbarenden Jahwe bzw. mit Jesus von Nazaret sowie mit der

7 Vgl. L. Karrer, Theologische Begründung für Kurzformeln des Glaubens,
in: ders., Der Glaube in Kurzformeln (Mainz 1978) 70-93.



Praktische Theologie - ein Januskopf? 315

historischen Entfaltung des Offenbarungsglaubens in der Geschichte

bemühen, geht es den systematischen Fächern darum, den Inhalt dieser

Glaubenserfahrung im Horizont der jeweiligen Zeit kritisch zu begreifen.

Im Unterschied dazu, aber zugleich im engsten Verbund, versteht
sich die Praktische Theologie im Rahmen der wissenschaftlich
institutionalisierten theologischen Fächer als kritisch-konstruktive Theorie der
kommunikativen und zielstrebig geplanten Formen der kirchlich-christlichen

Praxis, d. h. sie bemüht sich um einen Beitrag, der im Blick auf
konkrete Entscheidungen, Vorgänge, Prozesse und Entwicklungen
diese theoretisch zu erfassen und darzustellen, zu vertiefen und kritisch
zu beleuchten sowie konstruktiv zu begleiten versucht.

Mehrfach bin ich der Frage begegnet, ob denn die Praktische

Theologie nicht so etwas wie eine «theologische Werbeagentur» der

Kirche sei, die sozusagen mit Kniffen und Kunstgriffen das Anliegen
möglichst erfolgreich an den Mann und an die Frau heranzutragen
versuche? - Tatsächlich ist der Frage nicht auszuweichen, ob und wie
sich die Praktische Theologie an die Zuverlässigkeit ihrer Konzepte
bindet und damit an kontrollierbaren Erfolg, an aufzeigbare Ergebnisse
und an statistisch meßbare Bilanzen. Woran und wie lassen sich

religiöse, christliche und kirchliche Erfolge als Leistungen taxieren? Ist die
Praktische Theologie nicht im Ansatz schon zum «äußeren Erfolg»
verurteilt? - So wird der praktische Theologe wie jeder Seelsorger und
Theologe nicht um die (Gewissens-)Frage herumkommen, ob «Erfolg»
und «Leistung» biblische Kategorien sind oder ob es niöht doch ein
«Werben» für die biblische Botschaft um des Menschen willen geben
darf. Das Problem soll wenigstens genannt sein8.

Gegenüber der Gesamttheologie nimmt die Praktische Theologie
eine Art Stabsfunktion wahr und zwar dadurch, daß sie die andern

theologischen Disziplinen an die praktische Ausrichtung aller theologischen

Arbeit erinnert. Theologie ist letztlich kein <art pour l'art>,
sondern - wie schon angedeutet - eine grundsätzlich erfahrungs- bzw.

praxisorientierte Wissenschaft, der das «Moment der Praxis selbst
innewohnt»9, so daß es dieses Moment von den einzelnen Disziplinen selbst

spezifisch zu erkennen und zu wahren gilt. Damit wird in keiner Weise

8 Vgl. J. Horstmann (Hrsg.), Erfolgreiche - nicht-erfolgreiche Gemeinde
(Paderborn 1981).

9 K. Rahner, Die Praktische Theologie im Ganzen der theologischen Disziplinen,

in: ders., Schriften zur Theologie VIII (Einsiedeln 1967) 136.



316 Praktische Theologie - ein Januskopf?

in Anspruch genommen, daß die Praktische Theologie allein das

«Gewissen» der theologischen Fächer sei; wohl wird von einer
Stabsfunktion gesprochen, wonach sie die Theologie an ihre Praxisdimension
erinnert und an die verschiedenen Disziplinen konkrete Problemstellungen

heranträgt, die sie in eigener Kompetenz nicht alleine beantworten
kann (Interdisziplinarität!). So sollten die theologischen Disziplinen
schon um der praxisorientierten Grunddimension der ganzen Theologie
willen an einer Kategorie Praktischer Theologie im Kanon der Fächer

interessiert sein, denn sie löst die grundsätzliche Erfahrungsdimension
der ganzen Theologie im Blick auf die konkrete Praxis ein und im Blick
auf wirksames Handeln.

In diesem Zusammenhang sei ein kleiner Zwischenruf gestattet.
Der handlungstheoretische Ansatz der Praktischen Theologie
beantwortet m. E. nicht klar genug, worin denn der Unterschied der Praktischen

Theologie zur Moraltheologie bestehe, beansprucht letztere doch
auch, christliche Praxis normativ und auf Handeln hin zu bedenken. Es

wäre wohl zu einfach, zur Lösung dieses offenen Problems der Praktischen

Theologie die kirchliche Praxis und der Moraltheologie die

christliche Praxis zuzuweisen. Allerdings kann man sagen, daß es der

Moraltheologie um eine haltungsethische Ebene, d. h. um die Kriterien
für eine verantwortliche Grundgestaltung des individuellen und
gesellschaftlichen Lebens geht. Für die Praktische Theologie konstituiert sich

im Unterschied dazu die Theorie («Selbstvergewisserung») entscheidend

auch aus der Praxis selber. (In der Moraltheologie würde sich dann
die Frage des «Naturalismus» stellen.) Dabei bezieht sich die Praktische

Theologie nicht primär auf das persönliche Weltverhalten des einzelnen
Christen im praktischen Lebensalltag, sondern auf das in gemeinschaftlichen

Formen strukturierte und zielbewußt geplante Verhalten, also auf
kommunikative und «kontrollierbare» Formen kirchlich-christlichen
Handelns (Praxis) in der Gesellschaft. Von daher sind auch die
unterschiedlichen Methoden und wissenschaftlichen Arbeitsweisen vorgegeben.

Nach diesem Zwischenruf ist vielleicht noch deutlicher herauszustreichen,

daß die Praktische Theologie methodisch in der Spannung
zwischen den Polen Theologie und Praxis (Januskopf) steht, wobei sie

dieser Spannung im Blick auf Handeln und Verhalten, also der
kritischen und konstruktiven Begleitung der christlichen und kirchlichen
Praxis und Handlungsbereiche sowie der kirchlich-gesellschaftlichen
Situation verpflichtet ist. Das Richtmaß bzw. das Axiom gewinnt sie



Praktische Theologie - ein Januskopf? 317

von der systematischen Theologie, letztlich von der Offenbarung und

vom Glauben der Kirche an Jesus Christus, womit neben der Praxis als

einem inneren Moment der praktisch-theologischen Theoriebildung ein
weiterer wesentlicher Beziehungspunkt genannt ist (weshalb eine gesell-
schaftlich-funktionalistische Theorie der Praktischen Theologie auch

Mißverständnisse auslösen kann).
Anderseits ist Praxis, sind Erfahrungen und Situationen konkret

immer partikular und in rein systematischen Abstraktionen nicht
einfangbar. Die Vielfalt dieser sog. «Gegenstände» und Faktoren der Praxis

spezialisieren die Praktische Theologie in ein buntes Bouquet von
untereinander nochmals zu differenzierenden Disziplinen, je nachdem
ob es sich um die Liturgie, die Verkündigung (Predigt, Religionsunterricht,

Katechese), seelsorgerliche Aufgabenfelder (Individualseelsorge,
Kasualien die Strukturen und Dienste der Kirche, die Pfarrgemeinde,

die Verbände, die Mission, die Diakonie und Caritas, um
Solidaritätsaktionen und um gesellschaftspolitische Fragen handelt.
Diese Hinweise allein machen schon offenkundig, wie plural die Praktische

Theologie inhaltlich ist. Aber ebenso sind die Methoden
unterschiedlich, denn diese bestimmen sich vom Gegenstand her, was
wiederum zeigt, wie ein einzelner «Pastoraltheologe» hoffnungslos
überfordert wäre, didaktisch und methodisch dieses Fach in seiner Tiefe und
Breite im Alleingang vertreten zu müssen.

Durch die der Praktischen Theologie zukommenden wissenschaftlichen

Wege und empirischen Methoden ist sie von der Natur ihrer
Aufgabenstellung her auf die Zusammenarbeit mit jenen Wissenschaften

angewiesen, die mit Praxis, mit Verhalten und Handeln befaßt sind,
den Humanwissenschaften. Weil eben die Praktische Theologie - wohl
verstanden - keine Anwendungswissenschaft ist, sondern die Praxis in
ihrem Eigengewicht zur Sprache bringen will, sind diese Wissenschaften

nicht einfach Hilfswissenschaften. Deren Methoden und Ergebnisse
sind — soweit wie möglich - vielmehr Voraussetzungen für eine seriöse

Theorie in den einzelnen Praxisfeldern und -bereichen, die es zu reflektieren

gilt. Es geht dabei um ein gleichwertiges Kooperationsverhältnis,
denn weder soll die Praxis von der theologischen Theorie noch das

theologische Anliegen von der Praxis erdrückt bzw. überschwemmt
werden.

Die Praxis der Praktischen Theologie ist - ausgehend vom
Erfahrungsbegriff- ein dialektischer Prozeß und zwar in dem Sinn, daß sich

Theologie und kirchliche bzw. christliche Praxis gegenseitig kritisch



318 Praktische Theologie - ein Januskopf?

befragen und tragen10. Damit waltet auch in einer so verstandenen

praktischen Theologie in spezifischer Form die fur die ganze Theologie
reklamierte «beziehentliche Distanz» zum gelebten Christentum.

Die Methoden bleiben empirisch-analytisch. Sie sind insofern aber
auch wieder «systematisch», als sie mit dem Theorie-Rahmen der

jeweiligen Empirie (Psychologie, Soziologie,Pädagogik usw.) in
Verbindung geraten, aber per definitionem auch mit dem theologischen
Anspruch als ihrem Horizont und Richtmaß. Die Praktische Theologie
ist somit empirisch-systematisch zu verstehen, was ihre Methodenwahl
und Arbeitsweise betrifft; aber sie ist nicht einfach identisch mit den

Fakten und mit der unmittelbaren christlichen und kirchlichen Praxis.
Durch diese methodisch bedingte Distanz erhält die Praktische Theologie

gerade im Blick auf die verschiedenen Formen christlichen Verhaltens

und Handelns in der Gesellschaft und auch im Blick auf kirchliche
Praktiken eine Freiheit und relative Eigenständigkeit, deren Qualität
darin liegen kann, sich für Versuche zu engagieren, die die Defizite und
Differenzen zwischen Anspruch und Wirklichkeit zu benennen und zu
überwinden helfen. - Darin liegen Chancen zu reformerischen Impulsen.

Aber nur dann, wenn die Spannung ausgehalten und nicht die
Flucht zu einem der beiden Pole angetreten wird. In diesem Sinn ist die
Praktische Theologie eine Stabsaufgabe zuhanden des christlichen
Verhaltens und einer christlichen Verhältnisbestimmung zur Wirklichkeit.

III. «Anspielungen» auf die Praxis der Praktischen Theologie

1. Dualismus von Theorie und Praxis?

Der in der Praktischen Theologie vorhandene und prägende dialektische

Prozeß zwischen Theorie und Praxis ist von beiden Extremen
eines theorievergessenen Praktizismus und eines praxisfernen Theoreti-
zismus störanfällig.

10 Dabei sei daraufhingewiesen, daß die «Theoriebildung» über die Praktische
Theologie im eigentlichen Sinn des Wortes keine praktisch-theologische Arbeit ist,
sondern systematische Vergewisserung. So verhalten sich die Überlegungen zur
Praxis der Praktischen Theologie in etwa ähnlich wie die Mathematik zu den
Naturwissenschaften und zur Technik.



Praktische Theologie - ein Januskopf? 319

Bei Fortbildungsveranstaltungen fur Seelsorger ist man gar oft mit
der Forderung konfrontiert (vor allem bei uns pragmatischen Schweizern),

für die Praxis möglichst Praktisches mitzugeben und insbesondere

nicht noch mehr Probleme aufzuwerfen. Man ist schon froh, wenn
man in den vorgespurten Bahnen unter dem Druck der alltäglichen
Herausforderungen nicht aus dem Tritt gerät. Die «intellektuelle» Figur
einer Pragmatik, die sich am unmittelbar Praktischen und an der Alltags-
plausibilität orientiert, heißt: «nur vernünftig bleiben». Das kann
dahingehend mißverstanden werden, daß man sich an das faktisch Gegebene

anpaßt, die Probleme bloß punktuell zu Gesicht bekommt, daß man nur
reagiert, grundsätzliche In-Fragestellungen lediglich in ihrer praktischen
Relevanz taxiert, sich in die Pragmatik von bestimmenden Interessen
oder Machtverhältnissen einordnet und im Teil angemessen funktioniert.
Während im akademischen Studium große Probleme eher die persönliche

Glaubwürdigkeit zu verursachen scheint, ist es in der pastoralen
Praxis eher eine kaum zu bewältigende berufliche Uberforderung.

Die Praktische Theologie gerät dann unter diesem Erwartungsdruck

erneut in Gefahr einer Pastoraltechnologie, die Faustregeln
vermittelt (z. B. «Du kannst über alles und wie du willst predigen, aber ja
nie länger als zehn Minuten ») oder Rezepte verabreicht. Wie soll

man die Prioritäten setzen und die Defizite in der Praxis heilen, wenn
man nicht ein Konzept über den Alltag und seine Pragmatik hinaus

entwickelt? Wie sollen neue Fragen und aufsteigende Probleme in
Gesellschaft und Kirche zur Sprache gelangen und zu verantwortlichen
Strategien führen, wenn sie nicht in einem größeren Rahmen analysiert
und auf Handeln hin zielstrebig überlegt werden? Wie soll das

Zusammengehen von verschiedenen Seelsorgertypen oder die Kooperation
zwischen verschiedenen Gruppen in der Gemeinde funktionieren, wenn
nicht so etwas wie ein Pastoralkonzept entwickelt werden kann?

Die Praxis bedarf der von ihr distanzierenden Theorie, denn sie

kann nicht, ohne gewissermaßen zu sich selbst in reflektierende Distanz

zu treten, sich hinterfragen, beurteilen und eventuell korrigieren. Im
reinen Pragmatismus erstickt man an der Situation oder man erblindet
in einem Aktivismus, der für weiterführende Perspektiven keine Augen
hat, ähnlich wie ein Flugzeug nur in Distanz zum Boden fliegen und
Strecken überwinden kann, ansonsten zerschellt es an dem, was es

überwinden und meistern sollte. Ohne Theoriebildung kirchlich-christlicher

Praxis, wo immer sie geschieht, sind orientierende Perspektiven,
planendes Vorgehen und ausharrender Mut für das Handeln und Ver-



320 Praktische Theologie - ein Januskopf?

halten kaum denkbar. Ohne solche Perspektiven verlieren wir die Kraft
zum Langstreckenlauf; gerade in einer Zeit der Kontestation und der

Verunsicherung brauchen wir die Eigenschaften von Langstreckenläufern,

sonst werden wir auf schnell erreichbare und punktuelle Nahziele
hin fixierte und schnell ermüdende Kurzstreckenläufer. Das Ergebnis
wäre vorzeitiges Resignieren, Restaurieren nach gehabten Mustern oder
unbedachte Flucht nach vorn. Praxis ohne Theorie läßt erblinden.

Allerdings ist eine solche Theorie nicht absolut und perfektionistisch
wie ein starres Gesetz zu lesen, sondern als Anhaltspunkt und als Hilfe,
als Richtungsanweisung.

Auf der andern Seite ist zu fragen, ob es nicht auch eine Form
theoretischer Vergewisserung gibt, die gegenüber der Praxis und ihren
Bedingungen die Augen verschließt, also blendet. Die Stärke der
Theoriebildung Hegt ja darin, daß die Phänomene in einem größeren Rahmen
erklärt und Zusammenhänge offengelegt werden, wie z. B. die
Probleme zwischen der Alten Und der'Dritten Welt oder die internationale
wirtschaftliche Verflechtung, deren Mechanismen ohne große systematische

Arbeit und begründete Arbeitshypothesen im ursprünglichen
Sinn des Wortes un-denkbar wären. Ohne detaillierte Kenntnis und
theoretische Grundlagen kann ich die künftig noch wachsenden

Spannungen des Nord-Süd-Gefälles nicht einmal zur Kenntnis nehmen.
Aber die Theorie, in unserem Fall die theologische Theorie, kann

hoffnungslos verkopfen und sich verselbständigen, wenn sie sich nicht
stets neu durch die Erfahrungen hindurchschleust, d. h. hindurcharbeitet

und sich darin immer wieder bewährt und differenziert. In diesem
Sinn sind die Wirklichkeitserfahrung und die Praxis die Quellen für die
Arbeit der Praktischen Theologie. Dies gilt sowohl für die soziale Praxis
wie für Gebet und Gottesdienst, kirchliche Jugendarbeit, Verkündigung
und Gemeindearbeit, Tourismus und Seelsorge usw. Sonst besteht die

Gefahr, daß aufhoher wissenschaftlicher Abstraktionsebene den Praktikern

sozusagen Schuhgrößen verpaßt und verschrieben werden, in
denen man selber nie zu laufen vermöchte und dies konkret auch nicht
versucht hat. Theorie ohne konkreten Bezug zur Praxis erblaßt zu einer
bleichen und kalten Erfahrungsferne, die sich leicht künstlich maniriert
und «erhitzt». Diese Form des Dualismus ist nur insofern zu überwinden,

als der praktische Theologe seine wissenschaftliche Aufgabe durch
Bezugnahme zur Praxis als zur Quelle seiner Arbeit wahrzunehmen
bemüht ist und anderseits die Praktiker nicht der Anästhesie des

Bewußtseins über die Bedingungen und Ziele ihrer Arbeit und ihres



Praktische Theologie - ein Januskopf? 321

Handelns verfallen. Somit sind konsequenterweise jene als die praktischen

Theologen anzuerkennen und deren Beiträge als die relevantesten

für die praktisch-theologische Theoriebildung einzuschätzen, die ihre
eigene Praxis und Aufgabenbereiche kritisch reflektieren und wohlbedacht

begleiten (lassen).

2. Überwindung des Dualismus von Objekt und Subjekt

Mit dem letzten Hinweis ist eine weitere Variante des Verhältnisses
zwischen Praxis und Theorie angesprochen. Das Christentum ist von
unseren Erfahrungsüberlegungen her nicht in erster Linie eine Doktrin,
die es als geschlossene Lehre einfach von Generation zu Generation
weiterzureichen gilt, sondern Praxis und kommunikativer Vorgang11.
Für die theologische und insbesondere für die praktisch-theologische
Arbeit bedeutet dies vom eigenen Anspruch her, das Subjekt christlicher
und kirchlicher Praxis - soweit als nur möglich - ernstzunehmen, d. h.

es in Kommunikation treten und es damit zum Partner im Ringen um
reflektiertes Handeln werden zu lassen.

Christliche und kirchliche Praxis sollen primär in denjenigen den

Ort ihrer Vergewisserung und Rechenschaft finden, die sie tragen und
ausüben. Das ist im Ansatz keine Theologie für das Volk, sondern eine

Theologie des \ olkes12, die bis zu einem gewissen Grad erreichen kann,
aus dem beklagten «Verlust des Subjekts» in der bürgerlichen Gesellschaft

und in der Kirche herauszukommen13. Wenn diese Anliegen
ernstgenommen werden und nicht geistreiche Theorie über das Volk,
noch tribunenhafte Gesten fiir das Volk bleiben sollen, sind die

Konsequenzen dieses Ansatzes deutlich zu sehen: Aufgabe der Theologen
bzw. der theologischen Wissenschaften ist eine Stabsfunktion, ein
Dienst an der Ver-Gewisserung christlicher Praxis in Kirche und Gesellschaft.

Sie ist nicht selbst schon die reflektierte Praxis, sondern Refle-

11 H. Peukert, Wissenschaftstheorie - Handlungstheorie - Fundamentale
Theologie. Analysen zu Ansatz und Status theologischer Theoriebildung (Düsseldorf

1976) 17; ders., Was ist eine praktische Wissenschaft? Handlungstheorie als

Basistheorie der Humanwissenschaften: Anfragen an die praktische Theologie, in:
Pastoraltheologische Informationen II (1981) 11-27.

12 Vgl. A. Exeler/N. Mette (Hrsg.), Theologie des Volkes (Mainz 1978).
13 Vgl. J. B. Metz, Jenseits bürgerlicher Religion (Mainz 1980).



322 Praktische Theologie - ein Januskopf?

xion der Praxis; sie ist somit nicht Selbstzweck, der sich in akademischer

Absonderung und im elfenbeinernen Turm wissenschaftlicher Theorie
und Genüßlichkeit genügen kann.

Weiter zeigt sich, daß Praktische Theologie nicht auf Pastoraltheologie

einzuengen und zu begrenzen ist in dem Sinne, daß sie zu einer

Pastoraltechnologie oder Rezeptologie für die Professionellen der Kirche

wird; natürlich auch solche Einfuhrung; aber sie bezieht darüber
hinaus die Praxis all jener ein, die Kirche mitgestalten und die ihr Leben
und das gesellschaftliche Miteinander bewußt aus dem Glauben heraus

zu prägen bemüht sind.

In diesem Sinn sind z. B. all die großen Anstrengungen um eine

möglichst mündige christliche Praxis wie die Erwachsenenbildung in
den Pfarrgemeinden oder in den verschiedenen Theologie- und
Glaubenskursen nur dankbar zu begrüßen. Insgesamt haben wir viel zu

wenig überlegt, was diese Prozesse und auch das Theologiestudium
zahlreicher Laien14 für die Zukunft der Kirche und des Christentums —

«intra et extra muros» — bedeuten. — Die Frage nach dem Subjekt der

Theologie ist letztlich eine Frage nach Art und Weise der Theologischen
Verarbeitung konkreter Erlebnisse, Erfahrungen, Prozesse und
Situationen. Sie ist damit auch eine radikale (wurzelhafte) Herausforderung
an die gängige Praxis in Kirche und Gesellschaft, an die gewohnten
theologischen Konzepte und an die herkömmlichen Vollzüge von
Kirche.

Eine auf einen Aspekt fixierte theologische Mono-Theorie wird
durch die Pluralität der Situationen und Probleme notgedrungen
aufgebrochen. Die Fähigkeit, sich auf neue und je neu sich öffnende

Erfahrungen einzulassen und sich selbst damit der Frage auszuliefern, läßt

Vitalität zu. Die Üppigkeit des konkreten Lebens entfaltet sich in einer
Vielfalt von Lebensformen und kaum in der genormten Monokultur
eines Treibhauses der reinen Lehre. Dies wird unmittelbar konkret,
wenn sich die Theologen kritisch-konstruktiv beteiligen und engagieren,

wo Menschen sich über ihre Probleme, Ängste, Unsicherheiten
äußern und über die Gestaltung und die Zukunft der menschlichen
Gesellschaft Sorgen machen. Die vielfältigen Varianten der sog. Theologie

des Genetivs belegen diese erlebten Defizite und erlittenen Nöte:
Theologie der Befreiung, ökologische Theologie, Theologie des Frie-

14 Siehe dazu: L. Karrer, Die Bedeutung der Laientheologen für Kirche und
Gesellschaft, in: Stimmen der Zeit 199 (1981) 268-277.



Praktische Theologie - ein Januskopf? 323

dens und des Gewaltverzichts, Theologie der Ehe und der Familie,

Theologie der Basisgemeinden, Theologie der Geschlechter (warum
nur feministische Theologie?) usw.; Menschen mit ihren betroffen
machenden Erfahrungen sind selbst gerufen, sich «theologisch» im
weiteren Sinn des Wortes zu artikulieren und sich gegebenenfalls auch

kämpferisch zu melden, um aus der Position verhandelter und betreuter

Objekte herauszukommen und um zu Agenten ihrer eigenen Anliegen
werden zu können.

Kritisch ist anzufügen, daß es eine Art der Theoriebildung gibt -
gerade im Rahmen der europäischen Universitätstheologie15 -, die

insofern Subjekt- und damit erfahrungsvergessen ist, als sie das Subjekt
und seine Praxis nur durch die Augen des theoretischen Ansatzes

wahrnimmt.
Die systematisierte Schlüssigkeit der Theorie gibt dabei den

Ausschlag vor der Vielfalt des Lebens, was kaum zu einem wirksamen
Handlungskonzept führt. Diese Tendenz wird psychologisch durch die

Praxisabstinenz des Studiums untermauert. Sie wirkt sich vor allem in
jenen Wissenschaften nachteilig aus, die eine bestimmte Praxis zu ihrem
«Objekt» haben. Solche Theorie verliert leicht ihren Praxisbezug und

degeneriert unter der Hand zum Sandkastenspiel. Deshalb sollte es nicht
verwundern, wenn zuweilen mehr mit intellektueller Bravour und
Schärfe über kirchliche Zustände und über theologische Themen
verhandelt wird als konkret-wirklich, erfahrungsdifferenziert und
situationsgemäß. Wieviel hochwissenschaftliche Theologie gereicht nur den

Fakultäten zur Ehre und bleibt stumm für die konkrete Kirche vor Ort
unter dem Druck der gesellschaftlichen Entwicklung und der ererbten

Selbstbehinderung! Wieviele theologische Aussagen bleiben in ihrer
Gescheitheit so allgemein, daß sie praktisch wehrlos machen und den

Rahmen der schönen Gedankenspiele nicht zu durchbrechen vermögen!
Sie erinnern zuweilen an die Art und Weise, wie weiland Gretchen

schwärmerisch über die Liebe nachsann allerdings, bevor ihm Faust

«in der Tat» begegnet ist.
Aus diesem Grund ist die Forderung mancher Habilitationsordnungen

an bundesdeutschen theologischen Fakultäten nicht unberechtigt,
daß der Habilitand längere Zeit in einem pastoralen Praxisfeld tätig

15 Vgl. A. Exeler, Wege einer vergleichenden Pastoral, in: Theologie der

Gegenwart 23 (1980) 12—20.



324 Praktische Theologie - ein Januskopf?

gewesen sein sollte, um ein Verhältnis zum eigenen Vermögen und

Unvermögen finden zu können und um aus persönlicher Erfahrung
heraus damit verantwortlich umzugehen, daß praktisch manches nicht
oder noch nicht möglich ist, was theoretisch denkbar und schlüssig ist.

Das Plädoyer für die Überwindung der Spaltung von Objekt und

Subjekt in der Theologie (und insbesondere in der Praktischen Theologie)

ist kein verschlüsseltes Eintreten für einen unreflektierten Pragmatismus.

Vielmehr dürfte schon deutlich geworden sein, daß die Theorie
eine unerlässliche und unverzichtbare Arbeitslampe im Atelier der Praxis

ist; ansonsten wird die Praxis auch bald zur Dunkelkammer.
Aber worauf es hier ankommt, ist nicht nur das Eintreten für das

Subjekt in der Theologie, sondern das Eintreten der Praktischen Theologie

für den ganzen Menschen, also nicht nur für den Aspekt
wissenschaftlicher Rationalität, sondern auch für die Werte des Gemüts und
der emotionalen Freiheitsgewinnung und -gewährung, für die
gesamtmenschliche Entfaltung. Das hat Auswirkungen auf die Praxis der
Praktischen Theologie und auf den ganzen Lehr- und Lernbetrieb, auf
die Ausbildung und Praxis von Theologen. Damit ist keine direkte
Ankoppelung des Studiums an die unmittelbare Berufspraxis befürwortet,

wohl gefragt, ob Praktiken des Lehrens und Lernens anwendbar
sind, in denen Verhaltensweisen eingeübt werden, die sich später -
gleich in welchem Praxisfeld — bewähren könnten (wie z. B. Konflikt-
und Kommunikationsfähigkeit, kooperativer Arbeitsstil etc.).

3. Dualismus von «kritisch» und «konstruktiv»?

Die bisherigen Ausführungen haben u. a. deutlich machen wollen:
Praktische Theologie ist nicht nur Pastoraltheologie in dem Sinn, daß

Handeln und Verhalten der kirchlichen und pastoralen Dienstträger
allein Gegenstand ihrer Bemühungen sind. Vielmehr befaßt sie sich mit
Praxisbereichen und Aspekten, die organisiertes und kommunikatives
christliches Handeln in Kirche und Gesellschaft beinhalten. Das kirchliche

Handeln im gesellschaftlichen Rahmen ist gewiß die «expliziteste»
Form christlicher Praxis und insofern auch der hauptsächlichste Bereich

praktisch-theologischer Arbeit. Aber dies ist nicht exklusiv zu verstehen,

insofern es christliches Handeln und Verhalten auch über die

registrierbaren Grenzen der institutionellen Kirchen hinaus gibt (kir-



Praktische Theologie - ein Januskopf? 325

chendistanziertes Verhalten). Auch darauf bezieht sich die Praktische

Theologie. Nur die wenigsten Prozesse in der Kirche lassen sich
kirchenintern analysieren und wenn nötig heilen, wie schon die Probleme
mit der Jugend zeigen. Diese Probleme nur innerkirchhch analysieren
und diagnostizieren zu wollen, bedeutet im Ansatz eine falsche Therapie,

weil die hintergründigen gesellschaftlichen Phänomene entscheidend

miteinzubeziehen sind.

Wie schon angesprochen, bestimmt die Vielfalt der kirchlichen und

gesellschaftlichen Bezugsfelder christlicher Praxis in etwa auch das

Spektrum humanwissenschaftlicher und empirisch-kritischer Methoden,

derer sich die Praktische Theologie kooperativ bedienen muß. Die
Frage stellt sich dann, ob nicht eine unüberbrückbare Kluft zwischen der
Methode und dem Inhalt aufbrechen muß. Das kann sich etwa darin

zeigen, daß man von den Humanwissenschaften handlungstheoretische
Ansätze übernimmt (z.B. emanzipatorische Praxis), um von ihnen her

primär oder allein die Praktische Theologie als Wissenschaft zu definieren.

Das Feld der Praktischen Theologie wird dann funktionalistisch zu
einem Teilaspekt oder Sonderfall einer andern Wissenschaft bzw. eines

bestimmten gesellschaftskritischen Ansatzes.

Die Werte der Kritik bzw. der Maß-Stab für die konkrete Beurteilung

wären nicht mehr der christliche Glaube, sondern ein gleichsam
ausgeborgtes exterritoriales Kriterium, das dem Theorierahmen der

jeweiligen empirischen Methode entnommen ist. Dies zu bedenken,
scheint angesichts der für den Theologen doch auch existentiellen

Spannung zwischen Theorie und Praxis nicht bedeutungslos zu sein.

Wer möchte nicht in einer kritischen Atmosphäre der Wissenschaftlichkeit

sich einer objektiven Gültigkeit seiner Thesen möglichst annähern?

Wenn schon die Voraussetzungen der theologischen Wissenschaft nicht
allgemein anerkannt sind und deshalb im Herzen des einen oder andern

Theologen ein heimhcher Wissenschaftskomplex gären kann, ist es

verständlich, wenn man wenigstens in den eigenen kritischen Theorieansätzen

und Methoden sich unbestritten als ausgewiesenen
Wissenschaftler inthronisieren möchte.

So sehr man auch diszipliniert um methodische Zuverlässigkeit
bemüht sein muß, so bedauerlich wäre es aber auch wieder, wenn man
infolge der zeitgenössischen Kritik an Kirche und Glauben (die nicht
einfach deckungsgleich sind) das eigene Thema nicht mehr wagte und
bei andern Wissenschaften sozusagen «antichambrieren» ginge. Bedauerlich

wäre dies nicht zuletzt deshalb, weil manche Wissenschaften,



326 Praktische Theologie - ein Januskopf?

vorab die Naturwissenschaften, sich selbst bescheiden und die Sinnfrage
an die entsprechenden Wissenschaften zurückzuerstatten scheinen.
Anderseits löst die Theologie allein trotz ihres universalen Anspruchs
(Anwalt des ganzen Menschen) das Anliegen der Praxis allein nicht ein,

mag sie noch so emphatisch beschworen werden. Eine Theorie mit
universalem Gültigkeitsanspruch kann für sehr unterschiedliche und für
widersprüchliche Verhaltensweisen in Anspruch genommen werden.
Sie allein vermag die Praktiken und Taktiken nicht zu erschüttern.
Unterdrückte wie auch Unterdrücker können zur Kommunion gehen
und sich überzeugt auf die wahre Lehre berufen. Die Praxis muß
letztlich selber erweisen, entfalten und sozusagen an den Tag legen,
welches der richtige und welches der verkehrte Weg ist.

Dafür bedarf es aber des analytischen Wahrnehmungsinstrumentariums,

also der kritisch-empirischen Methoden, die das Handeln und die
Situationen in ihren Bedingungen und Verflechtungen aufzeigen und

Wege zur Überwindung der Störungen auskundschaften. Praktische

Theologie «praktiziert» somit mit den Methoden der Handlungs- bzw.
Humanwissenschaften, um das richtige, sachgemäße und zutreffende
Verhalten und Handeln und die angemessenen Entscheidungen zu
ermitteln. Die empirischen und analytischen Methoden beantworten die

Frage nach richtiger und falscher bzw. schlechter Praxis. Ausgangspunkt

Praktischer Theologie ist somit der induktive Ansatz, bei den

Erfahrungen und bei der kritischen Analyse der vielfältigen Wirklichkeit
kirchlicher und christlicher Praxis. Beim heutigen Problemstand und
bei der Kompliziertheit und Komplexität der sich stellenden Probleme
ist sie dabei auf die Zusammenarbeit mit den andern Wissenschaften

angewiesen. Auch für den Seelsorger, der qualifiziert Religionsunterricht

erteilen will, ist das Niveau der gegenwärtigen pädagogischen
Ausbildung eine der Berufsnormen. Darin liegt ein Grund für die

Überforderung im Beruf, daß nämlich in den unterschiedlichen
Aufgabenbereichen der Pfarrerrolle das Niveau eines Spezialisten erwartet
wird. Mit Primärerfahrungen allein wird man der Komplexität der

Probleme weder in der Verwaltung noch im Beratungsgespräch, weder
in der Schule noch beim Gottesdienst gerecht. Schon von daher ist die
Praktische Theologie und alle theologische Arbeit immer auch kritisches

Hinterfragen der kirchlichen und pastoralen Aufgabenwahrnehmung
wie der amtlichen und strukturellen Bedingungen, in denen die Kirche
ihrer Aufgabe in der jeweiligen Gesellschaft nachkommt.

So sehr nun die kritisch-empirischen Methoden Wege und Voraus-



Praktische Theologie - ein Januskopf? 327

Setzungen sind, um sachgemäße und richtige Praxis von trügerischer,
fehlerhafter oder falscher Praxis zu unterscheiden, so sind nicht Methoden

oder ein Theorierahmen die entscheidenden Instanzen, die in letzter

Konsequenz über sinnvolle bzw. theologisch adäquate Praxis und
Zielsetzung ausschlaggebend sind. Die Sinnhaftigkeit christlicher Praxis ist

vom christlichen Glauben her bestimmt. Diese Dimension ist somit wie
die Praxis selber ein inneres Moment praktisch-theologischer Theoriebildung.

In diesem Sinn wurde die Praktische Theologie formuliert als

kritisch-konstruktive Selbstvergewisserung (Theorie) der kommunikativen

und zielorientierten Formen christlicher und kirchlicher Praxis im
Horizont des Glaubens an Jesus Christus.

Dieser Horizont (Fundament) gibt allen Erfahrungen und allem
Handeln von Christen die theologische Qualität. Und auch die

praktisch-theologische Theoriebildung gewinnt hier erst ihre tiefste
Legitimation zur konstruktiven Kritik, d. h. zur Vermittlung von
Orientierungshilfen für das gegenwärtige und künftige kirchliche Handeln. Die
Praktische Theologie ist somit nicht nur der Analyse und Interpretation
verpflichtet, sondern auch dem Planen wirksamer Schritte bzw. einer

«Futurologie» der Kirche allerdings unter dem Vorbehalt, daß die

pneumatisch-prophetische Lebendigkeit der Kirche immer gestaltungskräftiger,

schöpferischer, genialer, überraschender, origineller, humorvoller,

einfallsreicher, eigengesetzlicher, erfreulicher und erfüllender ist
als alle grundsätzlichen Überlegungen, Theorien und alles noch so

gutgemeinte Wollen und notwendige Planen.

«Konstruktiv» bedeutet somit Dienst an einer grundlegenden
theologischen Option, die aber konkret-praktisch auch eine «kritische» ist
und zwar insofern, als gelegen oder ungelegen Kritik geübt wird an
Situationen, Handlungsweisen und Strukturen, die diese Grundoption
verraten oder kompromittieren. So kann man kritisch fragen, ob die
Indienstnahme von Katecheten oder Pastoralassistenten, die ein Novum
in der Kirche darstellen, eventuell Praktiken oder Strukturen stabilisieren,

die es vielleicht zu überwinden gilt (Passivität der Laien
Ebenfalls kann man konstruktiv-kritisch die Bemühungen der Kirche
um die Anerkennung der Menschenrechte oder gegen das Wettrüsten
werten und unterstützen, gleichzeitig aber auch fragen, wo in der

eigenen kirchlichen Praxis die an die Welt zu Recht gerichteten Anliegen
auf ihre Einlösung warten.

Ein weiteres naheliegendes Beispiel: der praktische Theologe wird
fragen müssen, warum die Einzelbeichte oder die sonntägliche Teil-



328 Praktische Theologie - ein Januskopf?

nähme an der Eucharistiefeier normativ so betont werden, obwohl man
doch weiß, daß solche Forderungen infolge des zunehmenden Priestermangels

praktisch nicht zu garantieren sind. Das System würde doch
einen Boom von Beichtwilligen und Gottesdienstbesuchern vom Personal

her gesehen gar nicht verkraften. Es lebt praktisch davon, daß die

eigenen Forderungen nicht vollumfänglich erfüllt werden.
Ebenfalls spielt hier das schon erwähnte Anliegen der Überwindung

des Dualismus von Objekt und Subjekt. Es ist leicht, auf die

Veränderung inkriminierter Zustände und Praxisweisen zu drängen und
mit revolutionärem Pathos ein System durch ein besseres ersetzen zu

wollen, solange sie nicht auch in der eigenen Praxis zur Geltung
kommen und nicht sozusagen in die eigene Tat umgesetzt wird, was

man im großen und kleinen von andern fordert. Glaubwürdig wird
letztlich jene Kritik, die ihrerseits sich selbst der postulierten Alternative
unterwirft. Das wäre Kritik-kritisch in dem Sinn, als die eigene Praxis

und Theoriebildung in das kritische Bemühen einbezogen werden.

Kritik ist ein wichtiges Instrument wissenschaftlichen Arbeitens und des

mündigen Verhaltens. Aber man kann auch unkritisch kritisch sein;

Kritik ist nämlich ein heikles Instrument - sowohl wissenschaftlich als

auch zwischenmenschlich. Daran muß es m. E. wohl liegen, daß Kritik
eine hohe und einsame Kunst ist, deren Schicksal leider darin liegt, daß

sich ihrer mehr Techniker bemächtigen als Künstler.
So gilt auch für den praktischen Theologen der Anspruch, im

Gespräch mit den «Praktikern» und in der Offenheit gegenüber den

Erfahrungen selbst einholbar, aber auch hinterfragbar zu sein. Denn

gerade die Praxis und letztlich das konkrete Leben sind mehr als die

Summe aller theoretisierbaren Aspekte. Die Praxis ist offen nach vorne
und in die Üppigkeit des Lebens und in dem Sinn ein nie ganz
einholbares Arbeitsfeld.

Ist die Praktische Theologie also einJanuskopf mit zwei Gesichtern:

zur Praxis und zur Theorie hin? Ja, aber diese beiden Gesichter kennen
viele Blickwinkel, Blickrichtungen und Herausforderungen, die nicht
gegeneinander zu isolieren sind. In der praktisch-theologischen Arbeit
wird das Pendel einmal auf diese Seite und dann wieder mehr auf die

andere Seite ausschlagen und auch ausschlagen dürfen. Dabei darf
jedoch der dialektische Prozeß zwischen Praxis und Theorie nicht
unbewacht bleiben; denn der Dienst des praktischen Theologen sowie
die Praxis, der er verpflichtet ist, sind von den beiden Extremen eines

theorievergessenen Praktizismus als auch eines praxisfernen Theoreti-



Praktische Theologie - ein Januskopf? 329

zismus her anfällig. Aber der praktische Theologe teilt mit allen pastoral
Tätigen und Theologen das Los, daß die Schwierigkeit der Aufgabe
nicht deren Notwendigkeit und deren Bedeutung sowie die Freude an
ihr aufhebt. So enthüllt in letzter Konsequenz das Verhalten zur Praktischen

Theologie und ihrer Aufgabe das Verhältnis insgesamt zur Theologie.




	Praktische Theologie : ein Januskopf?

