Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 30 (1983)

Heft: 3

Artikel: Praktische Theologie : ein Januskopf?
Autor: Karrer, Leo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761278

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761278
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Leo KARRER

Praktische Theologie — ein Januskopf?

Die Praktische Theologie in der Spannung zwischen
praxisferner Theorie und theorieloser Praxis
Versuch einer Rechenschaft®

I. PROBLEMANZEIGE UND ZIELSETZUNG

Das Anliegen der Praktischen Theologie ist so alt wie das Evange-
lium selber, denn es ist gleichsam ein inneres Moment der grofen
geschichtlichen Reaktion auf Jesus von Nazaret, die wir Kirche nennen.
Die Praktische Theologie als theologische Disziplin ist indes nicht viel
mehr als zwei Jahrhunderte alt. Damit ist indirekt schon einiges ange-
deutet. Die Wiirde einer theologischen Disziplin ist jedoch nicht zuerst
an ihrem Alter bzw. an der Zahl ihrer Jahre zu bemessen, sondern am
Anliegen, in dessen Dienst sie steht, d. h. an threm sog. Selbstverstind-
nis. Freilich ist es weder der Geschichte der Pastoraltheologie bzw. der
Praktischen Theologie noch der gegenwirtigen Diskussion um das
Spezifikum dieses Faches (seit etwa der Zeit nach dem Zweiten Welt-
krieg) gelungen, ein umfassendes und nach allen Seiten gesichertes
Einverstindnis {iber das Fach zu erzielen.

Dabei lohnte sich, eine Reise in die Vergangenheit dieses Faches zu
unternehmen und mit Ehrfurcht vor fritheren Leistungen festzustellen,
welch geistige Weite in den Uberlegungen eines Johann Michael Sailer
(T 1832), bei den Vertretern der Tiibinger Schule oder bei Anton Graf
(t1867) zu finden ist, bevor dieses Fach dann allmihlich zu einer

* Der folgende Aufsatz ist der fiir die Verdffentlichung iiberarbeitete Text der
Antrittsvorlesung vom 23. Februar 1983 als Professor fiir Praktische Theologie an
der Universitit Freiburg i. Ue. (Schweiz).



308 Praktische Theologie — ein Januskopf?

pragmatischen Pastorallehre als kasuistisches «Know-how» flir ange-
hende Priester bzw. Pfarrer und zwar im Sinne einer individualistischen
Pastoral abflachte.

Kennzeichnend fiir diesen Typ war sowohl in der evangelischen als
auch in der katholischen Theologie die Tatsache, dal die Pastoral-
Theologie als Anwendung der Dogmatik (Lehre) auf die Lebenswirk-
lichkeit oder gar als Sammelsurium von praktischen Anleitungen sowie
von psychologischen und methodischen Klugheitsregeln begriffen
wurde, die in der Regel aus der einfachen Seelsorgepraxis unmittelbar
(und gleichsam blo8 mit gesundem Menschenverstand, der natiirlich
weiterhin entscheidend bleibt) gewonnen werden konnten. Darin lag
und liegt zum Teil noch eine der urspriinglichen Ursachen dafiir, daB3
das intellektuelle und wissenschaftliche Niveau dieses Faches — meist
unausgesprochen natiirlich — als niedrig eingeschatzt wurde.

Demgegeniiber setzte vor ca. 20 Jahren, vor allem unter dem
Einflu von Franz Xaver Arnold (T 1969), ein Boom, ja eine wahre
Hochkonjunktur der Diskussion iiber eine Theorie der Praktischen
Theologie ein, in deren Verlauf sich naturgemil verschiedene Modelle
und Theorietypen ablGsten, erginzten oder sich gegenseitig provo-
zierten'.

Zu nennen ist u. a. die von Karl Rahner beeinflufite Definition, die
Eingang in das Standardwerk «Handbuch der Pastoraltheologie»?
gefunden hat. Sie sieht in der Praktischen Theologie die Wissenschaft
vom Selbstvollzug der Kirche®. Damit ist schon der Wandel von der
Pastoraltheologie zur Praktischen Theologie insofern markiert, als es
nicht mehr nur um das pastorale Handeln der Seelsorger bzw. der
Pfarrer allein geht, sondern um alle Beteiligten und alle Dimensionen
des Selbstvollzuges von Kirche. Ein stirker auf Handeln hin orientiertes
Konzept vertreten Hans Dieter Bastian und Karl Wilhelm Dahm mit
dem Begriff der «funktionalen Theorie des kirchlichen Handelns»,

! Sie hat u.a. im hervorragenden Buch von N. MEeTTE, Theorie der Praxis
(Diisseldorf 1978), ihren Niederschlag gefunden; vgl. DERs., Praktische Theologie als
Handlungswissenschaft, in: Diakonia 10 (1979) 190-203; C. BAUMLER, Probleme der
Theoriebildung Praktischer Theologie, in: R. ZerfaBB/N.Greinacher (Hrsg.), Einfiih-
rung in die Praktische Theologie (Miinchen 1976) 77-95.

2F.X. ArRNOLD u.a. (Hrsg.), Handbuch der Pastoraltheologie I-V (Freiburg
1964-72).

? Cf. dazu und zum folgenden: C. BAUMLER, a.a. O., 84-90 (Literatur: 93ff).



Praktische Theologie — ein Januskopf? 309

wonach die Praktische Theologie kirchliches Leben und Handeln radikal
der empirischen Analyse unterwirft und den theoretischen Rahmen von
der Religionssoziologie erhilt, bei der die integrative Funktion der
Religion im Vordergrund bleibt.

Damit ist beabsichtigt, von der vielbeklagten Rolle einer bloBen
Anwendungswissenschaft wegzukommen. Die Vertreter einer Prakti-
schen Theologie als «kritische Theorie religids vermittelter Praxis in der
Gesellschaft», z. B. Gert Otto, mit einigen Vorbehalten Norbert Grei-
nacher und Yorick Spiegel, monieren an der funktionalen Theorie deren
Bezug zur volkskirchlichen Praxis und beanspruchen fiir sich, die
kritische Reflexion der religidsen Praxis in der Gesellschaft durch enga-
gierte und aufgeklirte Teilnahme an dieser widerspruchsvollen Praxis
zu leisten. Der Gegenstand dieser praxisorientierten kritischen Theolo-
gie ist durch das Koordinatensystem Religion und Weltgesellschaft
bestimmt.

Es versteht sich von selbst, da3 die letzten Positionen sich zuneh-
mend in wissenschaftstheoretische Diskussionen verstrickt haben und
zum Teil wichtige — man konnte auch sagen: komplementire — Aspekte
eines komplexeren Begriffs betonen. Im Unterschied dazu legen Walter
Neidhart und Wolfgang Steck das Gewicht der Praktischen Theologie
auf die Berufstheorie des Pfarrers. Sie verzichten zugunsten eines prag-
matischen Ansatzes auf eine Gesamttheorie, die angeblich im wissen-
schafts-theoretischen Dickicht stecken bleibe.

Beim handlungswissenschaftlichen Ansatz (der methodisch sehr
hilfreich ist) geht es um den Versuch, die bereits praktizierte, wenn auch
z6gernde Zusammenarbeit zwischen den modernen Handlungswissen-
schaften und der Praktischen Theologie zu legitimieren. Im AnschluB an
Seward Hiltner hat sie insbesondere Rolf ZerfaB dargestellt*. Ausgangs-
punkt ist die christliche und kirchliche Praxis, deren Defizite und
Storanfilligkeiten einen Handlungsdruck auslésen. Handlungsanwei-
sungen ergeben sich aus der Konfrontation des aus der christlichen
Uberlieferung ermittelten Soll-Wertes mit dem durch die Methoden der
Humanwissenschaften festgestellten Ist-Wert der konkreten Praxis. An
dieser Stelle liegt die Aufgabe der praktisch-theologischen Theoriebil-
dung.

4 R. Zerrass, Praktische Theologie als Handlungswissenschaft, in: Theologi-
sche Revue 69 (1973) 90-98; s. auch F. KrosTERMANN/R. ZEerrass, Praktische
Theologie heute (Miinchen—Mainz 1974) 166ff.



310 Praktische Theologie — ein Januskopf?

Diese vielleicht schon fast fahrlissig anmutende Auswahl der
Modelle oder Theorietypen zeigt die Disparatheit der Ansitze und
Vorstellungen. Es zeigt sich aber auch das Dilemma, wenn man gleich-
sam im Namen der Praktischen Theologie reden mochte. Das Schicksal
der Praktischen Theologie scheint vom Pendeln zwischen den beiden
Extremen der theorielosen Praxis und der praxisfernen Theorie geprigt
zu sein. Ist sie nun eine gleichsam unbekiimmert «fréhliche Wissen-
schaft» des blinden Aktivismus oder eine im Ansatz schon verwirrte

. Krisen-Wissenschaft, die in einer rundum abgesicherten Theoriebildung
das angestrengt sucht, was sich ihr praktisch verweigert? Ist sie also ein
Januskopf, der mit zwei Gesichtern sibyllinisch zur einen und zur
anderen Seite hin geheimnisvoll lichelt?

Ein weiterer Gesichtspunkt, der nicht unterschlagen werden darf,
erschwert eine klare Sicht. Wenn auch die Praktische Theologie nérd-
lich der Alpen und in manchen angelsichsischen Lindern institutionell
verankert ist, so darf nicht tibersehen werden, daB sie in den romani-
schen Lindern kaum zu einer eigenstindigen Disziplin im Studienbe-
trieb gediehen ist. Damit kann eine wichtige Forderung des Zweiten
Vatikanischen Konzils nicht als eingelost gelten, denn dieses votierte fiir
eine Pastoraltheologie im engeren Sinn (Optatam totius, 19 f.). Prakti-
sche Theologie wird in den romanischen Lindern eher als unmittelbare
praktische Einfiihrung in die Breite der priesterlichen Aufgaben betrie-
ben und funktioniert dadurch als pastoralpraktische Anwendung der
Lehre (Doktrin). Aber damit ist eine kritische Verhiltnisbestimmung
zwischen theorieorientierter Praxis und praxisgebundener Theorie nicht
gegeben. — So ist psychologisch verstindlich, daB sich an einer Bil-
dungsinstitution im Schnittpunkt des franzosischen und deutschen
Sprachraums die grundverschiedenen Sichtweisen von Praktischer
Theologie bzw. Pastoraltheologie stoBen miissen und daB es fast notge-
drungen zu Verstindigungsschwierigkeiten kommen muf.

Vor diesem skizzierten Hintergrund ist nun der Frage priziser
nachzugehen, ob und in welchem Sinn die Praktische Theologie ein
Januskopf sei. Das Bild vom Januskopf ist miBverstindlich. Es kann
Sinnbild sein fiir Beliebigkeit, fiir ein unentschiedenes «Sowohl als
auch», flr ritselhaftes und wankelmiitiges Verhalten; man assoziiert
damit leicht: undurchsichtig, zwiespiltig ..., auf alle Fille unertriglich
fiir den, der sich der GewiBheit und nichts anderem als der Wahrheit
verpflichtet weil3.

Januskopf kann anderseits positiv anzeigen, dafl die eine und selbe



Praktische Theologie — ein Januskopf? 311

Sache zwei entscheidende Gesichtspunkte bzw. Blickrichtungen in sich
zu vereinen suchen mub, die nicht von einander zu trennen sind: der
Kopf darf nicht in seine beiden Gesichter halbiert werden, ohne zerstort
zu werden. — So birgt schon das Wort «Praktische Theologie» die
beiden Spannungspole in sich: die Praxis und die theologische Theorie
(bzw. Theologie). Und beide Blickwinkel zusammen erst definieren
Praktische Theologie. So ist im folgenden ein Plidoyer fiir eine Prakti-
sche Theologie beabsichtigt, die sich versteht als kritisch-konstruktive
Selbstvergewisserung der kommunikativen und zielorientierten Formen
kirchlich-christlicher Praxis im Horizont des Glaubens an Jesus Chri-
stus. Dabei wird vom Begriff der Erfahrung ausgegangen, um von
daher die Beziehung der Praktischen Theologie zum Ganzen der Theo-
logie und deren Unterscheidung von den andern theologischen Diszipli-
nen herauszuarbeiten. Auf dieser Basis ergeben sich Anfragen bzw.
«Anspielungen» auf die Praxis der Praktischen Theologie.

II. VoN DER PRAXIS-DIMENSION DER GANZEN THEOLOGIE ZUR
«STABSFUNKTION» DER PRAKTISCHEN THEOLOGIE

1. Zum Begriff der Erfahrung: zwei Aspekte

«Erfahrung» zihlt zu den «ritselhaftesten Begriffen der Philo-
sophie»®. Dies erfihrt man schon in der Alltagssprache, wenn die Rede
von einem «Politiker mit Erfahrung» oder von einer «Frau mit Erfah-
rung» ist. Auch wenn man hdéchst unterschiedliche Erfahrungen mit
dem Begriff «Erfahrung» macht, so handelt es sich dabei doch um einen
Schliisselbegriff in unserem Leben, mit dem behutsam umzugehen ist,
weil er engstens mit unserem Verhiltnis und unserem Verhalten zur
Wirklichkeit zusammenhingt.

An einiges sei hier knapp erinnert: Erfahrung weist etymologisch
auf «fahren» hin: man erkundet etwas auf der Fahrt durch die Welt der
konkreten Wirklichkeiten. — Anderseits ist Erfahrung immer auch mehr
als die Summe der Gegebenheiten, Tatbestinde und Faktoren der
Lebensfahrt. Wenn man Erfahrung gleichsam konsumiert, wird sie

5 K. LEHMANN, Erfahrung, in: Herders Theologisches Taschenlexikon 2 (1972)
164; s. auch F. CourtH, Erfahrung — ein theologischer Begriff?, in: Theologie der
Gegenwart 20 (1977) 211-218.



312 Praktische Theologie — ein Januskopf?

nicht automatisch zur Erfahrung bzw. zum Erfahrungswert, wie auch
die Speise nicht schon durch den Verzehr allein, sondern entscheidend
durch das Verdauen zur Nahrung wird.

Im Gegenteil, ich kann mich von der Wirklichkeit bzw. von nur
konsumierten Erfahrungen tiberfahren und sozusagen tiberfluten lassen.
Ich kann ziel- und planlos in den Tag hinein leben, ohne daf} ich an der
Wirklichkeit wachse und erstarke (so kann man ja bekanntlich auch
Bildung und Wissen konsumieren, ohne daB8 es zur Lebensweisheit
fiihrt).

Unverdaute Kontakte zur Wirklichkeit kénnen sich als Blockaden
fiir echte Begegnungen mit ihr entpuppen, fiir Begegnungen, in denen
man das BewuBtsein erweitert und am Widerstand der Realititen dieser
Erde erstarkt, d.h. die personliche Freiheit wagt und dadurch ein
Verhiltnis zu sich und zur Umwelt findet.

Erfahrung meint somit Begegnung mit Wirklichkeit, aber eine, die
sich darin erfuillt, sich dieser Wirklichkeit bewuBt zu stellen und sie zu
verarbeiten. Entscheidend sind die beiden Pole: Begegnung mit Wirk-
lichkeit und die diese Wirklichkeit selbst aufschlieBende Verarbeitung.
Etwas technisch, aber prignant spricht der Hamburger Soziologe Gre-
gor Siefer von Wirklichkeitszufuhr und Wirklichkeitsverarbeitung®.
Nur so kann der Weg beschritten werden, auf dem die sog. Realitit des
Lebens auf Dauer verkraftet und zur Basis, zum Nihrwert und zur
Energievorsorge fiir die weiteren Wegstrecken werden kann.

Erfahrung ist demnach mehr als Fakten-Konsum, mehr als die
Registrierung oder objektive Auflistung des Erfahrungsmaterials; und
sie ist mehr als reines Geschehen (Happening). Sie ist wahr-genommene
und auf-genommene Wirklichkeit und damit aufschlieBender Horizont
und Erlebnishintergrund fiir die weitere Zukunft der noch ausstehenden
Erfahrungen und fiir das praktische Verhalten zur Wirklichkeit des
Lebens.

Es handelt sich bei ithr um einen dialektischen ProzeB zwischen
Wirklichkeit und dem Verhalten zu ihr. Je mehr einer dieser beiden Pole
sich absondert, umso storanfilliger wird dieser dialektische Lebens-
ProzeBl. So kénnen iibernommene Erfahrungsmuster oder eigene verab-
solutierte Interessen zu Sperren fiir aufschlieBende Erfahrungen werden

¢ Glaube — Wirklichkeit — Erfahrung, in: Dokumentation des BT des ND-
Minnerrings v. 16.-21. April 1979 in Ottobeuren/Allgiu, 61.



Praktische Theologie — ein Januskopf? 313

(Traditionalismus, einseitige Ideologisierung politischer Optionen); das
zeigt sich dann darin, da} Argumente keine Kraft entwickeln diirfen,
wo Interessen oder Vorurteile dagegen stehen.

Den Bezug zur Wirklichkeit kann man auch verlieren, wenn man
sie nicht mehr ertriglich findet und sich neuen Erfahrungen verweigert
(Flucht). Aber die Wirklichkeit kann mich auch tiberschwemmen,
tiberfahren und iiberwiltigen, so daB ich mich ihr nicht mehr zu stellen
vermag, sie nicht mehr «verdauen» kann. Auch das fiihrt zum Tatbe-
stand des Wirklichkeitsverlustes.

2. Erfahrung als Grund-Dimension der ganzen Theologie

Wie allen bekannt und vernehmlich ist, erleben Kirche und Theolo-
gie tiefgreifende Herausforderungen und unnachgiebige Auseinander-
setzungen, in deren Verlauf sich auch neue Verstindniszuginge zur
Offenbarung, zur Geschichtlichkeit des Menschen und der Welt und zu
den gesellschaftlichen Hintergriinden und Bedingungen christlicher
Praxis ergeben haben. Wir begannen allmihlich zu realisieren, daB die
biblische Offenbarung selbst eine Geschichte und das Erzihlen von
iberwiltigenden Glaubenserfahrungen ist, die ihrerseits zum Anstof3
werden, neue Betroffenheit und entsprechendes Handeln auszuldsen.

Und die Bekehrungsgeschichten jener, die sich durch die Begeg-
nung mit Jesus von Nazaret zur Nachfolge einladen lieBen, sind letztlich
Erfahrungsgeschichten. Die Menschen machten Erfahrungen mit Jesus
von Nazaret, indem er sie in seinem Handeln, in seinem Verhalten und
Reden den Halt spiiren und fast handgreiflich erfahren lieB, der ihm aus
seinen Erfahrungen mit Gott, den er seinen Vater nennt, zufloB. In
diesem Sinn lieB und 1iBt Jesus von Nazaret authentisch erfahrbar
werden, was Gott mit dieser Welt und mit uns Menschen vorhat.
Erfahrung verdichtet sich in seiner Person zum «Wort» schlechthin, zur
Er-Offnung neuen Lebens.

Der christliche Glaube griindet erkenntnismiBig auf der histori-
schen Vermittlung von Glaubens-Erfahrungen jener, die Jesus in Wort
und Tat nachgefolgt sind. Offenbarungsgeschichte und Glaubensge-
schichte geschehen durch das «Material» menschlicher Erfahrungen
hindurch. Praktisch bedeutet dies, daB der Glaube der Christen und
letztlich auch der theologischen Arbeit an die Bedingungen und Gesetze



314 Praktische Theologie — ein Januskopf?

menschlicher Erfahrungen gebunden sind ... oder sie sind nicht’. Das
heiBt: sie sind zeitlich, historisch, ortlich, durch konkrete Menschen mit
ihrer je eigenen Lebensgeschichte, kulturell, politisch, 6konomisch und
gesellschaftlich bedingt. Damit das Anliegen richtig verstanden wird: in
keiner Weise wird dafiir plidiert, daB die Bedingungen des Verstehens
unter der Hand zu Inhalten des Verstehens werden, wenn sie freilich
auch im Offenbarungsgeschehen nicht zu desintegrieren sind.

Erfahrung qualifiziert somit sowohl den ProzeB der Theologie als
auch die Dignitit ihres Gegenstandes bzw. ihres Themas. Erfahrung
oder Theologie ist ein unechtes Dilemma. Sie konnen nicht grundsitz-
lich gespalten und dann gegeneinander ausgespielt werden.

Der ProzeB8 der Theologie als kritische Reflexion ist in Anlehnung
an den Erfahrungsbegrift als « Wirklichkeitszufuhr und Wirklichkeits-
verarbeitung» (G. Siefer) ein dialektischer ProzeB; und zwar dergestalt,
daBl die Theologie als Ganzes in methodisch-kritischer, aber in bezoge-
ner (relationaler) Distanz zur christlichen und kirchlichen Praxis immer
wieder eine Theorie des Christentums wagt und versucht. Dadurch
wird verstindlich, daB eine ausschlieBlich hermeneutisch-interpretie-
rende Sicht der Theologie diese zu idealistischer Folgehlosigkeit verfiih-
ren kann (nicht muB) und daB — ausgehend vom skizzierten Erfahrungs-
begriff — ein Votum fiir eine grundlegend erfahrungsorientierte Theolo-
gie abgelegt wird.

3. «Praktische Theologie» in ihrem Verhdltnis zu einer grundlegend erfah-
rungs- bzw. praxisorientierten Theologie

Man wird nun vielleicht fragen, ob diese Auffassung von Theologie
tiberhaupt noch einen spezifischen Platz fiir die Praktische Theologie
tibrigliBt. Und tatsichlich wiirden sich die Kollegen der andern theolo-
gischen Disziplinen zu Recht fiir den Verdacht bedanken, dafl ihnen
nicht auch die Praxis am Herzen lige.

Wihrend sich die exegetische und historische Theologie mit ihren
Methoden um die Erfahrungen der Menschen mit dem handelnden und
sich offenbarenden Jahwe bzw. mit Jesus von Nazaret sowie mit der

7 Vgl. L. Karrer, Theologische Begriindung fiir Kurzformeln des Glaubens,
in: DERS., Der Glaube in Kurzformeln (Mainz 1978) 70-93.



Praktische Theologie — ein Januskopf? 315

historischen Entfaltung des Offenbarungsglaubens in der Geschichte
bemiihen, geht es den systematischen Fichern darum, den Inhalt dieser
Glaubenserfahrung im Horizont der jeweiligen Zeit kritisch zu begrei-
fen. Im Unterschied dazu, aber zugleich im engsten Verbund, versteht
sich die Praktische Theologie im Rahmen der wissenschaftlich institu-
tionalisierten theologischen Ficher als kritisch-konstruktive Theorie der
kommunikativen und zielstrebig geplanten Formen der kirchlich-christ-
lichen Praxis, d.h. sie bemiiht sich um einen Beitrag, der im Blick auf
konkrete Entscheidungen, Vorginge, Prozesse und Entwicklungen
diese theoretisch zu erfassen und darzustellen, zu vertiefen und kritisch
zu beleuchten sowie konstruktiv zu begleiten versucht.

Mehrfach bin ich der Frage begegnet, ob denn die Praktische
Theologie nicht so etwas wie eine «theologische Werbeagentur» der
Kirche sei, die sozusagen mit Kniffen und Kunstgriffen das Anliegen
moglichst erfolgreich an den Mann und an die Frau heranzutragen
versuche? — Tatsichlich ist der Frage nicht auszuweichen, ob und wie
sich die Praktische Theologie an die Zuverlissigkeit ihrer Konzepte
bindet und damit an kontrollierbaren Erfolg, an aufzeigbare Ergebnisse
und an statistisch meBbare Bilanzen. Woran und wie lassen sich reli-
gidse, christliche und kirchliche Erfolge als Leistungen taxieren? Ist die
Praktische Theologie nicht im Ansatz schon zum «iuBeren Erfolg»
verurteilt? — So wird der praktische Theologe wie jeder Seelsorger und
Theologe nicht um die (Gewissens-)Frage herumkommen, ob «Erfolg»
und «Leistung» biblische Kategorien sind oder ob es ni¢ht doch ein
«Werben» fiir die biblische Botschaft um des Menschen willen geben
darf. Das Problem soll wenigstens genannt sein®.

Gegeniiber der Gesamttheologie nimmt die Praktische Theologie
eine Art Stabsfunktion wahr und zwar dadurch, daB8 sie die andern
theologischen Disziplinen an die praktische Ausrichtung aller theologi-
schen Arbeit erinnert. Theologie ist letztlich kein <art pour l'art,
sondern — wie schon angedeutet — eine grundsitzlich erfahrungs- bzw.
praxisorientierte Wissenschaft, der das «Moment der Praxis selbst inne-
wohnt»®, so daB es dieses Moment von den einzelnen Disziplinen selbst
spezifisch zu erkennen und zu wahren gilt. Damit wird in keiner Weise

8 Vgl. J. HorstmaNN (Hrsg.), Erfolgreiche — nicht-erfolgreiche Gemeinde
(Paderborn 1981).

? K. RAHNER, Die Praktische Theologie im Ganzen der theologischen Diszipli-
nen, in: DERS., Schriften zur Theologie VIII (Einsiedeln 1967) 136.



316 Praktische Theologie — ein Januskopf?

in Anspruch genommen, daB die Praktische Theologie allein das
«Gewissen» der theologischen Ficher sei; wohl wird von einer Stabs-
funktion gesprochen, wonach sie die Theologie an ihre Praxisdimension
erinnert und an die verschiedenen Disziplinen konkrete Problemstellun-
gen herantrigt, die sie in eigener Kompetenz nicht alleine beantworten
kann (Interdisziplinaritit!). So sollten die theologischen Disziplinen
schon um der praxisorientierten Grunddimension der ganzen Theologie
willen an einer Kategorie Praktischer Theologie im Kanon der Ficher
interessiert sein, denn sie 10st die grundsitzliche Erfahrungsdimension
der ganzen Theologie im Blick auf die konkrete Praxis ein und im Blick
auf wirksames Handeln.

In diesem Zusammenhang sei ein kleiner Zwischenruf gestattet.
Der handlungstheoretische Ansatz der Praktischen Theologie beant-
wortet m. E. nicht klar genug, worin denn der Unterschied der Prakti-
schen Theologie zur Moraltheologie bestehe, beansprucht letztere doch
auch, christliche Praxis normativ und auf Handeln hin zu bedenken. Es
wire wohl zu einfach, zur Losung dieses offenen Problems der Prakti-
schen Theologie die kirchliche Praxis und der Moraltheologie die
christliche Praxis zuzuweisen. Allerdings kann man sagen, daf3 es der
Moraltheologie um eine haltungsethische Ebene, d.h. um die Kriterien
fiir eine verantwortliche Grundgestaltung des individuellen und gesell-
schaftlichen Lebens geht. Fiir die Praktische Theologie konstituiert sich
im Unterschied dazu die Theorie («Selbstvergewisserung») entschei-
dend auch aus der Praxis selber. (In der Moraltheologie wiirde sich dann
die Frage des «Naturalismus» stellen.) Dabei bezieht sich die Praktische
Theologie nicht primir auf das personliche Weltverhalten des einzelnen
Christen im praktischen Lebensalltag, sondern auf das in gemeinschaft-
lichen Formen strukturierte und zielbewuBt geplante Verhalten, also auf
kommunikative und «kontrollierbare» Formen kirchlich-christlichen
Handelns (Praxis) in der Gesellschaft. Von daher sind auch die unter-
schiedlichen Methoden und wissenschaftlichen Arbeitsweisen vorge-
geben.

Nach diesem Zwischenruf ist vielleicht noch deutlicher herauszu-
streichen, dal3 die Praktische Theologie methodisch in der Spannung
zwischen den Polen Theologie und Praxis (Januskopf) steht, wobei sie
dieser Spannung im Blick auf Handeln und Verhalten, also der kriti-
schen und konstruktiven Begleitung der christlichen und kirchlichen
Praxis und Handlungsbereiche sowie der kirchlich-gesellschaftlichen
Situation verpflichtet ist. Das RichtmaBl bzw. das Axiom gewinnt sie



Praktische Theologie — ein Januskopf? 317

von der systematischen Theologie, letztlich von der Offenbarung und
vom Glauben der Kirche an Jesus Christus, womit neben der Praxis als
einem inneren Moment der praktisch-theologischen Theoriebildung ein
weiterer wesentlicher Beziehungspunkt genannt ist (weshalb eine gesell-
schaftlich-funktionalistische Theorie der Praktischen Theologie auch
MiBverstindnisse auslosen kann).

Anderseits ist Praxis, sind Erfahrungen und Situationen konkret
immer partikular und in rein systematischen Abstraktionen nicht ein-
fangbar. Die Vielfalt dieser sog. «Gegenstinde» und Faktoren der Praxis
spezialisieren die Praktische Theologie in ein buntes Bouquet von
untereinander nochmals zu differenzierenden Disziplinen, je nachdem
ob es sich um die Liturgie, die Verkiindigung (Predigt, Religionsunter-
richt, Katechese), seelsorgerliche Aufgabenfelder (Individualseelsorge,
Kasualien ...), die Strukturen und Dienste der Kirche, die Pfarrge-
meinde, die Verbinde, die Mission, die Diakonie und Caritas, um
Solidarititsaktionen und um gesellschaftspolitische Fragen handelt.
Diese Hinweise allein machen schon offenkundig, wie plural die Prakti-
sche Theologie inhaltlich ist. Aber ebenso sind die Methoden unter-
schiedlich, denn diese bestimmen sich vom Gegenstand her, was wie-
derum zeigt, wie ein einzelner «Pastoraltheologe» hoffnungslos tiber-
fordert wire, didaktisch und methodisch dieses Fach in seiner Tiefe und
Breite im Alleingang vertreten zu miissen.

Durch die der Praktischen Theologie zukommenden wissenschaft-
lichen Wege und empirischen Methoden ist sie von der Natur ihrer
Aufgabenstellung her auf die Zusammenarbeit mit jenen Wissenschaf-
ten angewiesen, die mit Praxis, mit Verhalten und Handeln befaBt sind,
den Humanwissenschaften. Weil eben die Praktische Theologie — wohl
verstanden — keine Anwendungswissenschaft ist, sondern die Praxis in
ihrem Eigengewicht zur Sprache bringen will, sind diese Wissenschaf-
ten nicht einfach Hilfswissenschaften. Deren Methoden und Ergebnisse
sind — soweit wie moglich — vielmehr Voraussetzungen fiir eine seridse
Theorie in den einzelnen Praxisfeldern und -bereichen, die es zu reflek-
tieren gilt. Es geht dabei um ein gleichwertiges Kooperationsverhiltnis,
denn weder soll die Praxis von der theologischen Theorie noch das
theologische Anliegen von der Praxis erdriickt bzw. {iberschwemmt
werden.

Die Praxis der Praktischen Theologie ist — ausgehend vom Erfah-
rungsbegriff — ein dialektischer ProzeB und zwar in dem Sinn, daB sich
Theologie und kirchliche bzw. christliche Praxis gegenseitig kritisch



318 Praktische Theologie — ein Januskopf?

befragen und tragen!®. Damit waltet auch in einer so verstandenen
praktischen Theologie in spezifischer Form die fiir die ganze Theologie
reklamierte «beziehentliche Distanz» zum gelebten Christentum.

Die Methoden bleiben empirisch-analytisch. Sie sind insofern aber
auch wieder «systematisch», als sie mit dem Theorie-Rahmen der
jeweiligen Empirie (Psychologie, Soziologie,Pidagogik usw.) in Ver-
bindung geraten, aber per definitionem auch mit dem theologischen
Anspruch als threm Horizont und RichtmalB. Die Praktische Theologie
ist somit empirisch-systematisch zu verstehen, was ihre Methodenwahl
und Arbeitsweise betrifft; aber sie ist nicht einfach identisch mit den
Fakten und mit der unmittelbaren christlichen und kirchlichen Praxis.
Durch diese methodisch bedingte Distanz erhilt die Praktische Theolo-
gie gerade im Blick auf die verschiedenen Formen christlichen Verhal-
tens und Handelns in der Gesellschaft und auch im Blick auf kirchliche
Praktiken eine Freiheit und relative Eigenstindigkeit, deren Qualitat
darin liegen kann, sich flir Versuche zu engagieren, die die Defizite und
Differenzen zwischen Anspruch und Wirklichkeit zu benennen und zu
iberwinden helfen. — Darin liegen Chancen zu reformerischen Impul-
sen. Aber nur dann, wenn die Spannung ausgehalten und nicht die
Flucht zu einem der beiden Pole angetreten wird. In diesem Sinn ist die
Praktische Theologie eine Stabsaufgabe zuhanden des christlichen Ver-
haltens und einer christlichen Verhiltnisbestimmung zur Wirklichkeit.

III. « ANSPIELUNGEN» AUF DIE PRAXIS DER PRAKTISCHEN THEOLOGIE
1. Dualismus von Theorie und Praxis?

Der in der Praktischen Theologie vorhandene und prigende dialek-
tische ProzeB zwischen Theorie und Praxis ist von beiden Extremen
eines theorievergessenen Praktizismus und eines praxisfernen Theoreti-
zismus storanfillig.

10 Dabei sei darauf hingewiesen, daB die «Theoriebildung» iiber die Praktische
Theologie im eigentlichen Sinn des Wortes keine praktisch-theologische Arbeit ist,
sondern systematische Vergewisserung. So verhalten sich die Uberlegungen zur
Praxis der Praktischen Theologie in etwa dhnlich wie die Mathematik zu den
Naturwissenschaften und zur Technik.



Praktische Theologie — ein Januskopf? 319

Bei Fortbildungsveranstaltungen fiir Seelsorger ist man gar oft mit
der Forderung konfrontiert (vor allem bei uns pragmatischen Schwei-
zern), flir die Praxis mdglichst Praktisches mitzugeben und insbeson-
dere nicht noch mehr Probleme aufzuwerfen. Man ist schon froh, wenn
man in den vorgespurten Bahnen unter dem Druck der alltiglichen
Herausforderungen nicht aus dem Tritt gerit. Die «intellektuelle» Figur
einer Pragmatik, die sich am unmittelbar Praktischen und an der Alltags-
plausibilitit orientiert, heiBt: «nur verniinftig bleiben». Das kann dahin-
gehend miBverstanden werden, dal man sich an das faktisch Gegebene
anpalt, die Probleme bloB punktuell zu Gesicht bekommt, da man nur
reagiert, grundsitzliche In-Fragestellungen lediglich in ihrer praktischen
Relevanz taxiert, sich in die Pragmatik von bestimmenden Interessen
oder Machtverhiltnissen einordnet und im Teil angemessen funktioniert.
Wihrend im akademischen Studium grofBle Probleme eher die personli-
che Glaubwiirdigkeit zu verursachen scheint, ist es in der pastoralen
Praxis eher eine kaum zu bewiltigende berufliche Uberforderung.

Die Praktische Theologie gerit dann unter diesem Erwartungs-
druck erneut in Gefahr einer Pastoraltechnologie, die Faustregeln ver-
mittelt (z. B. «Du kannst iiber alles und wie du willst predigen, aber ja
nie langer als zehn Minuten ...») oder Rezepte verabreicht. Wie soll
man die Priorititen setzen und die Defizite in der Praxis heilen, wenn
man nicht ein Konzept iliber den Alltag und seine Pragmatik hinaus
entwickelt? Wie sollen neue Fragen und aufsteigende Probleme in
Gesellschaft und Kirche zur Sprache gelangen und zu verantwortlichen
Strategien fiihren, wenn sie nicht in einem gréBeren Rahmen analysiert
und auf Handeln hin zielstrebig tiberlegt werden? Wie soll das Zusam-
mengehen von verschiedenen Seelsorgertypen oder die Kooperation
zwischen verschiedenen Gruppen in der Gemeinde funktionieren, wenn
nicht so etwas wie ein Pastoralkonzept entwickelt werden kann?

Die Praxis bedarf der von ihr distanzierenden Theorie, denn sie
kann nicht, ohne gewissermalen zu sich selbst in reflektierende Distanz
zu treten, sich hinterfragen, beurteilen und eventuell korrigieren. Im
reinen Pragmatismus erstickt man an der Situation oder man erblindet
in einem Aktivismus, der fiir weiterfithrende Perspektiven keine Augen
hat, dhnlich wie ein Flugzeug nur in Distanz zum Boden fliegen und
Strecken iiberwinden kann, ansonsten zerschellt es an dem, was es
tiberwinden und meistern sollte. Ohne Theoriebildung kirchlich-christ-
licher Praxis, wo immer sie geschieht, sind orientierende Perspektiven,
planendes Vorgehen und ausharrender Mut fiir das Handeln und Ver-



320 Praktische Theologie — ein Januskopf?

halten kaum denkbar. Ohne solche Perspektiven verlieren wir die Kraft
zum Langstreckenlauf; gerade in einer Zeit der Kontestation und der
Verunsicherung brauchen wir die Eigenschaften von Langstreckenliu-
fern, sonst werden wir auf schnell erreichbare und punktuelle Nahziele
hin fixierte und schnell ermiidende Kurzstreckenliufer. Das Ergebnis
wire vorzeitiges Resignieren, Restaurieren nach gehabten Mustern oder
unbedachte Flucht nach vorn. Praxis ohne Theorie 1i8t erblinden.
Allerdings ist eine solche Theorie nicht absolut und perfektionistisch
wie ein starres Gesetz zu lesen, sondern als Anhaltspunkt und als Hilfe,
als Richtungsanweisung.

Auf der andern Seite ist zu fragen, ob es nicht auch eine Form
theoretischer Vergewisserung gibt, die gegeniiber der Praxis und ihren
Bedingungen die Augen verschlieBt, also blendet. Die Stirke der Theo-
riebildung liegt ja darin, daB die Phinomene in einem gréBeren Rahmen
erklirt und Zusammenhinge offengelegt werden, wie z. B. die Pro-
bleme zwischen der Alten und der'Dritten Welt oder die internationale
wirtschaftliche Verflechtung, deren Mechanismen ohne grof3e systema-
tische Arbeit und begriindete Arbeitshypothesen im urspriinglichen
Sinn des Wortes un-denkbar wiren. Ohne detaillierte Kenntnis und
theoretische Grundlagen kann ich die kiinftig noch wachsenden Span-
nungen des Nord-Siid-Gefilles nicht einmal zur Kenntnis nehmen.

Aber die Theorie, in unserem Fall die theologische Theorie, kann
hoffnungslos verkopfen und sich verselbstindigen, wenn sie sich nicht
stets neu durch die Erfahrungen hindurchschleust, d. h. hindurcharbei-
tet und sich darin immer wieder bewihrt und differenziert. In diesem
Sinn sind die Wirklichkeitserfahrung und die Praxis die Quellen fiir die
Arbeit der Praktischen Theologie. Dies gilt sowohl fiir die soziale Praxis
wie fiir Gebet und Gottesdienst, kirchliche Jugendarbeit, Verkiindigung
und Gemeindearbeit, Tourismus und Seelsorge usw. Sonst besteht die
Gefahr, daf3 auf hoher wissenschaftlicher Abstraktionsebene den Prakti-
kern sozusagen SchuhgréBen verpaBt und verschrieben werden, in
denen man selber nie zu laufen verméochte und dies konkret auch nicht
versucht hat. Theorie ohne konkreten Bezug zur Praxis erblat zu einer
bleichen und kalten Erfahrungsferne, die sich leicht kiinstlich maniriert
und «erhitzt». Diese Form des Dualismus ist nur insofern zu iiberwin-
den, als der praktische Theologe seine wissenschaftliche Aufgabe durch
Bezugnahme zur Praxis als zur Quelle seiner Arbeit wahrzunehmen
bemiiht ist und anderseits die Praktiker nicht der Anisthesie des
BewuBtseins iiber die Bedingungen und Ziele ihrer Arbeit und ihres



Praktische Theologie — ein Januskopf? 321

Handelns verfallen. Somit sind konsequenterweise jene als die prakti-
schen Theologen anzuerkennen und deren Beitrige als die relevantesten
fiir die praktisch-theologische Theoriebildung einzuschitzen, die ihre
eigene Praxis und Aufgabenbereiche kritisch reflektieren und wohlbe-
dacht begleiten (lassen).

2. Uberwindung des Dualismus von Objekt und Subjekt

Mit dem letzten Hinwelis ist eine weitere Variante des Verhiltnisses
zwischen Praxis und Theorie angesprochen. Das Christentum ist von
unseren Erfahrungsiiberlegungen her nicht in erster Linie eine Doktrin,
die es als geschlossene Lehre einfach von Generation zu Generation
weiterzureichen gilt, sondern Praxis und kommunikativer Vorgang''.
Fiir die theologische und insbesondere fiir die praktisch-theologische
Arbeit bedeutet dies vom eigenen Anspruch her, das Subjekt christlicher
und kirchlicher Praxis — soweit als nur méglich — ernstzunehmen, d. h.
es in Kommunikation treten und es damit zum Partner im Ringen um
reflektiertes Handeln werden zu lassen.

Christliche und kirchliche Praxis sollen primir in denjenigen den
Ort ihrer Vergewisserung und Rechenschaft finden, die sie tragen und
ausiiben. Das ist im Ansatz keine Theologie fiir das Volk, sondern eine
Theologie des \ olkes'?, die bis zu einem gewissen Grad erreichen kann,
aus dem beklagten «Verlust des Subjekts» in der biirgerlichen Gesell-
schaft und in der Kirche herauszukommen'3. Wenn diese Anliegen
ernstgenommen werden und nicht geistreiche Theorie #iber das Volk,
noch tribunenhafte Gesten fiir das Volk bleiben sollen, sind die Konse-
quenzen dieses Ansatzes deutlich zu sehen: Aufgabe der Theologen
bzw. der theologischen Wissenschaften ist eine Stabsfunktion, ein
Dienst an der Ver-Gewisserung christlicher Praxis in Kirche und Gesell-
schaft. Sie ist nicht selbst schon die reflektierte Praxis, sondern Refle-

"' H. Peukert, Wissenschaftstheorie — Handlungstheorie — Fundamentale
Theologie. Analysen zu Ansatz und Status theologischer Theoriebildung (Diissel-
dorf 1976) 17; pErs., Was ist eine praktische Wissenschaft? Handlungstheorie als
Basistheorie der Humanwissenschaften: Anfragen an die praktische Theologie, in:
Pastoraltheologische Informationen II (1981) 11-27.

12Vgl. A. ExeLerR/N. METTE (Hrsg.), Theologie des Volkes (Mainz 1978).

13 Vgl. J. B. MEtz, Jenseits biirgerlicher Religion (Mainz 1980).



322 Praktische Theologie — ein Januskopf?

xion der Praxis; sie ist somit nicht Selbstzweck, der sich in akademischer
Absonderung und im elfenbeinernen Turm wissenschaftlicher Theorie
und GeniiBlichkeit geniigen kann.

Weiter zeigt sich, daB Praktische Theologie nicht auf Pastoraltheo-
logie einzuengen und zu begrenzen ist in dem Sinne, daB sie zu einer
Pastoraltechnologie oder Rezeptologie fiir die Professionellen der Kir-
che wird; natiirlich auch solche Einfiihrung; aber sie bezieht dariiber
hinaus die Praxis all jener ein, die Kirche mitgestalten und die ihr Leben
und das gesellschaftliche Miteinander bewuB3t aus dem Glauben heraus
zu prigen bemiiht sind.

In diesem Sinn sind z. B. all die groBen Anstrengungen um eine
moglichst miindige christliche Praxis wie die Erwachsenenbildung in
den Pfarrgemeinden oder in den verschiedenen Theologie- und Glau-
benskursen nur dankbar zu begriifen. Insgesamt haben wir viel zu
wenig Uberlegt, was diese Prozesse und auch das Theologiestudium
zahlreicher Laien!* fiir die Zukunft der Kirche und des Christentums —
«intra et extra muros» — bedeuten. — Die Frage nach dem Subjekt der
Theologie ist letztlich eine Frage nach Art und Weise der Theologischen
Verarbeitung konkreter Erlebnisse, Erfahrungen, Prozesse und Situa-
tionen. Sie ist damit auch eine radikale (wurzelhafte) Herausforderung
an die gingige Praxis in Kirche und Gesellschaft, an die gewohnten
theologischen Konzepte und an die herkdmmlichen Vollziige von
Kirche.

Eine auf einen Aspekt fixierte theologische Mono-Theorie wird
durch die Pluralitit der Situationen und Probleme notgedrungen aufge-
brochen. Die Fihigkeit, sich auf neue und je neu sich 6ffnende Erfah-
rungen einzulassen und sich selbst damit der Frage auszuliefern, 1Bt
Vitalitit zu. Die Uppigkeit des konkreten Lebens entfaltet sich in einer
Vielfalt von Lebensformen und kaum in der genormten Monokultur
eines Treibhauses der reinen Lehre. Dies wird unmittelbar konkret,
wenn sich die Theologen kritisch-konstruktiv beteiligen und engagie-
ren, wo Menschen sich iiber ihre Probleme, Angste, Unsicherheiten
duBern und iiber die Gestaltung und die Zukunft der menschlichen
Gesellschaft Sorgen machen. Die vielfiltigen Varianten der sog. Theo-
logie des Genetivs belegen diese erlebten Defizite und erlittenen Note:
Theologie der Befreiung, 6kologische Theologie, Theologie des Frie-

14 Siehe dazu: L. KARRER, Die Bedeutung der Laientheologen fiir Kirche und
Gesellschaft, in: Stimmen der Zeit 199 (1981) 268-277.



Praktische Theologie — ein Januskopf? 323

dens und des Gewaltverzichts, Theologie der Ehe und der Familie,
Theologie der Basisgemeinden, Theologie der Geschlechter (warum
nur feministische Theologie?) usw.; Menschen mit ihren betroffen
machenden Erfahrungen sind selbst gerufen, sich «theologisch» im
weiteren Sinn des Wortes zu artikulieren und sich gegebenenfalls auch
kimpferisch zu melden, um aus der Position verhandelter und betreuter
Objekte herauszukommen und um zu Agenten ihrer eigenen Anliegen
werden zu konnen.

Kritisch ist anzufiigen, daf} es eine Art der Theoriebildung gibt —
gerade im Rahmen der europiischen Universititstheologie!® —, die
insofern subjekt- und damit erfahrungsvergessen ist, als sie das Subjekt
und seine Praxis nur durch die Augen des theoretischen Ansatzes
wahrnimmt.

Die systematisierte Schliissigkeit der Theorie gibt dabei den Aus-
schlag vor der Vielfalt des Lebens, was kaum zu einem wirksamen
Handlungskonzept fiihrt. Diese Tendenz wird psychologisch durch die
Praxisabstinenz des Studiums untermauert. Sie wirkt sich vor allem in
jenen Wissenschaften nachteilig aus, die eine bestimmte Praxis zu ihrem
«Objekt» haben. Solche Theorie verliert leicht ihren Praxisbezug und
degeneriert unter der Hand zum Sandkastenspiel. Deshalb sollte es nicht
verwundern, wenn zuweilen mehr mit intellektueller Bravour und
Schirfe tiber kirchliche Zustinde und tiber theologische Themen ver-
handelt wird als konkret-wirklich, erfahrungsdifferenziert und situa-
tionsgemiB. Wieviel hochwissenschaftliche Theologie gereicht nur den
Fakultiten zur Ehre und bleibt stumm fiir die konkrete Kirche vor Ort
unter dem Druck der gesellschaftlichen Entwicklung und der ererbten
Selbstbehinderung! Wieviele theologische Aussagen bleiben in ihrer
Gescheitheit so allgemein, dafl sie praktisch wehrlos machen und den
Rahmen der schonen Gedankenspiele nicht zu durchbrechen vermégen!
Sie erinnern zuweilen an die Art und Weise, wie weiland Gretchen
schwirmerisch iiber die Liebe nachsann ... allerdings, bevor ihm Faust
«in der Tat» begegnet ist.

Aus diesem Grund ist die Forderung mancher Habilitationsordnun-
gen an bundesdeutschen theologischen Fakultiten nicht unberechtigt,
daB der Habilitand lingere Zeit in einem pastoralen Praxisfeld titig

15 Vgl. A. ExeLEr, Wege einer vergleichenden Pastoral, in: Theologie der
Gegenwart 23 (1980) 12-20.



324 Praktische Theologie — ein Januskopf?

gewesen sein sollte, um ein Verhiltnis zum eigenen Vermogen und
Unvermdégen finden zu kénnen und um aus persénlicher Erfahrung
heraus damit verantwortlich umzugehen, daB praktisch manches nicht
oder noch nicht moglich ist, was theoretisch denkbar und schliissig ist.

Das Plidoyer fiir die Uberwindung der Spaltung von Objekt und
Subjekt in der Theologie (und insbesondere in der Praktischen Theolo-
gie) ist kein verschliisseltes Eintreten fiir einen unreflektierten Pragma-
tismus. Vielmehr diirfte schon deutlich geworden sein, da8 die Theorie
eine unerlissliche und unverzichtbare Arbeitslampe im Atelier der Pra-
xis ist; ansonsten wird die Praxis auch bald zur Dunkelkammer.

Aber worauf es hier ankommt, ist nicht nur das Eintreten fiir das
Subjekt in der Theologie, sondern das Eintreten der Praktischen Theo-
logie fiir den ganzen Menschen, also nicht nur flir den Aspekt wissen-
schaftlicher Rationalitit, sondern auch fiir die Werte des Gemiits und
der emotionalen Freiheitsgewinnung und -gewihrung, fiir die gesamt-
menschliche Entfaltung. Das hat Auswirkungen auf die Praxis der
Praktischen Theologie und auf den ganzen Lehr- und Lernbetrieb, auf
die Ausbildung und Praxis von Theologen. Damit ist keine direkte
Ankoppelung des Studiums an die unmittelbare Berufspraxis beftirwor-
tet, wohl gefragt, ob Praktiken des Lehrens und Lernens anwendbar
sind, in denen Verhaltensweisen eingeiibt werden, die sich spiter —
gleich in welchem Praxisfeld — bewihren konnten (wie z. B. Konflikt-
und Kommunikationsfihigkeit, kooperativer Arbeitsstil etc.).

3. Dualismus von «kritisch» und «konstruktiv»?

Die bisherigen Ausfiihrungen haben u. a. deutlich machen wollen:
Praktische Theologie ist nicht nur Pastoraltheologie in dem Sinn, daB3
Handeln und Verhalten der kirchlichen und pastoralen Diensttriger
allein Gegenstand ihrer Bemiihurigen sind. Vielmehr befaB3t sie sich mit
Praxisbereichen und Aspekten, die organisiertes und kommunikatives
christliches Handeln in Kirche und Gesellschaft beinhalten. Das kirchli-
che Handeln im gesellschaftlichen Rahmen ist gewiBl die «expliziteste»
Form christlicher Praxis und insofern auch der hauptsichlichste Bereich
praktisch-theologischer Arbeit. Aber dies ist nicht exklusiv zu verste-
hen, insofern es christliches Handeln und Verhalten auch iiber die
registrierbaren Grenzen der institutionellen Kirchen hinaus gibt (kir-



Praktische Theologie — ein Januskopf? 325

chendistanziertes Verhalten). Auch darauf bezieht sich die Praktische
Theologie. Nur die wenigsten Prozesse in der Kirche lassen sich kir-
chenintern analysieren und wenn nétig heilen, wie schon die Probleme
mit der Jugend zeigen. Diese Probleme nur innerkirchlich analysieren
und diagnostizieren zu wollen, bedeutet im Ansatz eine falsche Thera-
pie, weil die hintergriindigen gesellschaftlichen Phinomene entschei-
dend miteinzubeziehen sind.

Wie schon angesprochen, bestimmt die Vielfalt der kirchlichen und
gesellschaftlichen Bezugsfelder christlicher Praxis in etwa auch das
Spektrum humanwissenschaftlicher und empirisch-kritischer Metho-
den, derer sich die Praktische Theologie kooperativ bedienen muf3. Die
Frage stellt sich dann, ob nicht eine uniiberbriickbare Kluft zwischen der
Methode und dem Inhalt aufbrechen muB. Das kann sich etwa darin
zeigen, dafl man von den Humanwissenschaften handlungstheoretische
Ansitze tibernimmt (z. B. emanzipatorische Praxis), um von ihnen her
primir oder allein die Praktische Theologie als Wissenschaft zu definie-
ren. Das Feld der Praktischen Theologie wird dann funktionalistisch zu
einem Teilaspekt oder Sonderfall einer andern Wissenschaft bzw. eines
bestimmten gesellschaftskritischen Ansatzes.

Die Werte der Kritik bzw. der MaB3-Stab fiir die konkrete Beurtei-
lung wiren nicht mehr der christliche Glaube, sondern ein gleichsam
ausgeborgtes exterritoriales Kriterium, das dem Theorierahmen der
jeweiligen empirischen Methode entnommen ist. Dies zu bedenken,
scheint angesichts der fiir den Theologen doch auch existentiellen
Spannung zwischen Theorie und Praxis nicht bedeutungslos zu sein.
Wer mochte nicht in einer kritischen Atmosphire der Wissenschaftlich-
keit sich einer objektiven Giiltigkeit seiner Thesen mdoglichst annihern?
Wenn schon die Voraussetzungen der theologischen Wissenschaft nicht
allgemein anerkannt sind und deshalb im Herzen des einen oder andern
Theologen ein heimlicher Wissenschaftskomplex giren kann, ist es
verstindlich, wenn man wenigstens in den eigenen kritischen Theorie-
ansitzen und Methoden sich unbestritten als ausgewiesenen Wissen-
schaftler inthronisieren mochte.

So sehr man auch diszipliniert um methodische Zuverlissigkeit
bemiiht sein muB, so bedauerlich wire es aber auch wieder, wenn man
infolge der zeitgendssischen Kritik an Kirche und Glauben (die nicht
einfach deckungsgleich sind) das eigene Thema nicht mehr wagte und
bei andern Wissenschaften sozusagen «antichambrieren» ginge. Bedau-
erlich wire dies nicht zuletzt deshalb, weil manche Wissenschaften,



326 Praktische Theologie — ein Januskopf?

vorab die Naturwissenschaften, sich selbst bescheiden und die Sinnfrage
an die entsprechenden Wissenschaften zuriickzuerstatten scheinen.
Anderseits 16st die Theologie allein trotz ihres universalen Anspruchs
(Anwalt des ganzen Menschen) das Anliegen der Praxis allein nicht ein,
mag sie noch so emphatisch beschworen werden. Eine Theorie mit
universalem Giiltigkeitsanspruch kann fiir sehr unterschiedliche und fiir
widerspriichliche Verhaltensweisen in Anspruch genommen werden.
Sie allein vermag die Praktiken und Taktiken nicht zu erschiittern.
Unterdriickte wie auch Unterdriicker kénnen zur Kommunion gehen
und sich iiberzeugt auf die wahre Lehre berufen. Die Praxis muf3
letztlich selber erweisen, entfalten und sozusagen an den Tag legen,
welches der richtige und welches der verkehrte Weg ist.

Dafiir bedarf es aber des analytischen Wahrnehmungsinstrumenta-
riums, also der kritisch-empirischen Methoden, die das Handeln und die
Situationen in ihren Bedingungen und Verflechtungen aufzeigen und
Wege zur Uberwindung der Stérungen auskundschaften. Praktische
Theologie «praktiziert» somit mit den Methoden der Handlungs- bzw.
Humanwissenschaften, um das richtige, sachgemiBe und zutreffende
Verhalten und Handeln und die angemessenen Entscheidungen zu
ermitteln. Die empirischen und analytischen Methoden beantworten die
Frage nach richtiger und falscher bzw. schlechter Praxis. Ausgangs-
punkt Praktischer Theologie ist somit der induktive Ansatz, bei den
Erfahrungen und bei der kritischen Analyse der vielfiltigen Wirklichkeit
kirchlicher und christlicher Praxis. Beim heutigen Problemstand und
bei der Kompliziertheit und Komplexitit der sich stellenden Probleme
ist sie dabei auf die Zusammenarbeit mit den andern Wissenschaften
angewiesen. Auch flir den Seelsorger, der qualifiziert Religionsunter-
richt erteilen will, ist das Niveau der gegenwirtigen pidagogischen
Ausbildung eine der Berufsnormen. Darin liegt ein Grund fiir die
Uberforderung im Beruf, daB nimlich in den unterschiedlichen Aufga-
benbereichen der Pfarrerrolle das Niveau eines Spezialisten erwartet
wird. Mit Primirerfahrungen allein wird man der Komplexitit der
Probleme weder in der Verwaltung noch im Beratungsgesprich, weder
in der Schule noch beim Gottesdienst gerecht. Schon von daher ist die
Praktische Theologie und alle theologische Arbeit immer auch kritisches
Hinterfragen der kirchlichen und pastoralen Aufgabenwahrnehmung
wie der amtlichen und strukturellen Bedingungen, in denen die Kirche
ihrer Aufgabe in der jeweiligen Gesellschaft nachkommt.

So sehr nun die kritisch-empirischen Methoden Wege und Voraus-



Praktische Theologie — ein Januskopf? 327

setzungen sind, um sachgemaBe und richtige Praxis von triigerischer,
fehlerhafter oder falscher Praxis zu unterscheiden, so sind nicht Metho-
den oder ein Theorierahmen die entscheidenden Instanzen, die in letzter
Konsequenz iiber sinnvolle bzw. theologisch adiquate Praxis und Ziel-
setzung ausschlaggebend sind. Die Sinnhaftigkeit christlicher Praxis ist
vom christlichen Glauben her bestimmt. Diese Dimension ist somit wie
die Praxis selber ein inneres Moment praktisch-theologischer Theorie-
bildung. In diesem Sinn wurde die Praktische Theologie formuliert als
kritisch-konstruktive Selbstvergewisserung (Theorie) der kommunika-
tiven und zielorientierten Formen christlicher und kirchlicher Praxis im
Horizont des Glaubens an Jesus Christus.

Dieser Horizont (Fundament) gibt allen Erfahrungen und allem
Handeln von Christen die theologische Qualitit. Und auch die prak-
tisch-theologische Theoriebildung gewinnt hier erst ihre tiefste Legiti-
mation zur konstruktiven Kritik, d.h. zur Vermittlung von Orientie-
rungshilfen flir das gegenwirtige und kiinftige kirchliche Handeln. Die
Praktische Theologie ist somit nicht nur der Analyse und Interpretation
verpflichtet, sondern auch dem Planen wirksamer Schritte bzw. einer
«Futurologie» der Kirche ..., allerdings unter dem Vorbehalt, daB die
pneumatisch-prophetische Lebendigkeit der Kirche immer gestaltungs-
kriftiger, schopferischer, genialer, liberraschender, origineller, humor-
voller, einfallsreicher, eigengesetzlicher, erfreulicher und erfiillender ist
als alle grundsitzlichen Uberlegungen, Theorien und alles noch so
gutgemeinte Wollen und notwendige Planen.

«Konstruktiv» bedeutet somit Dienst an einer grundlegenden theo-
logischen Option, die aber konkret-praktisch auch eine «kritische» ist
und zwar insofern, als gelegen oder ungelegen Kritik geiibt wird an
Situationen, Handlungsweisen und Strukturen, die diese Grundoption
verraten oder kompromittieren. So kann man kritisch fragen, ob die
Indienstnahme von Katecheten oder Pastoralassistenten, die ein Novum
in der Kirche darstellen, eventuell Praktiken oder Strukturen stabilisie-
ren, die es vielleicht zu tiberwinden gilt (Passivitit der Laien...).
Ebenfalls kann man konstruktiv-kritisch die Bemiihungen der Kirche
um die Anerkennung der Menschenrechte oder gegen das Wettriisten
werten und unterstiitzen, gleichzeitig aber auch fragen, wo in der
eigenen kirchlichen Praxis die an die Welt zu Recht gerichteten Anliegen
auf ihre Einlésung warten.

Ein weiteres naheliegendes Beispiel: der praktische Theologe wird
fragen miissen, warum die Einzelbeichte oder die sonntigliche Teil-



328 : Praktische Theologie — ein Januskopf?

nahme an der Eucharistiefeier normativ so betont werden, obwohl man
doch weiB, daf solche Forderungen infolge des zunehmenden Priester-
mangels praktisch nicht zu garantieren sind. Das System wiirde doch
einen Boom von Beichtwilligen und Gottesdienstbesuchern vom Perso-
nal her gesehen gar nicht verkraften. Es lebt praktisch davon, dafl die
eigenen Forderungen nicht vollumfinglich erfiillt werden.

Ebenfalls spielt hier das schon erwihnte Anliegen der Uberwin-
dung des Dualismus von Objekt und Subjekt. Es ist leicht, auf die
Verinderung inkriminierter Zustinde und Praxisweisen zu dringen und
mit revolutionirem Pathos ein System durch ein besseres ersetzen zu
wollen, solange sie nicht auch in der eigenen Praxis zur Geltung
kommen und nicht sozusagen in die eigene Tat umgesetzt wird, was
man im grofBlen und kleinen von andern fordert. Glaubwiirdig wird
letztlich jene Kritik, die ihrerseits sich selbst der postulierten Alternative
unterwirft. Das wire Kritik-kritisch in dem Sinn, als die eigene Praxis
und Theoriebildung in das kritische Bemiihen einbezogen werden.
Kritik ist ein wichtiges Instrument wissenschaftlichen Arbeitens und des
miindigen Verhaltens. Aber man kann auch unkritisch kritisch sein;
Kritik ist nimlich ein heikles Instrument — sowohl wissenschaftlich als
auch zwischenmenschlich. Daran muB es m. E. wohl liegen, daB Kritik
eine hohe und einsame Kunst ist, deren Schicksal leider darin liegt, daf3
sich ihrer mehr Techniker bemichtigen als Kiinstler.

So gilt auch fiir den praktischen Theologen der Anspruch, im
Gesprich mit den «Praktikern» und in der Offenheit gegeniiber den
Erfahrungen selbst einholbar, aber auch hinterfragbar zu sein. Denn
gerade die Praxis und letztlich das konkrete Leben sind mehr als die
Summe aller theoretisierbaren Aspekte. Die Praxis ist offen nach vorne
und in die Uppigkeit des Lebens und in dem Sinn ein nie ganz
einholbares Arbeitsfeld.

Ist die Praktische Theologie also ein Januskopf mit zwei Gesichtern:
zur Praxis und zur Theorie hin? Ja, aber diese beiden Gesichter kennen
viele Blickwinkel, Blickrichtungen und Herausforderungen, die nicht
gegeneinander zu isolieren sind. In der praktisch-theologischen Arbeit
wird das Pendel einmal auf diese Seite und dann wieder mehr auf die
andere Seite ausschlagen ... und auch ausschlagen diirfen. Dabei darf
jedoch der dialektische ProzeB zwischen Praxis und Theorie nicht
unbewacht bleiben; denn der Dienst des praktischen Theologen sowie
die Praxis, der er verpflichtet ist, sind von den beiden Extremen eines
theorievergessenen Praktizismus als auch eines praxisfernen Theoreti-



Praktische Theologie — ein Januskopf? 329

zismus her anfillig. Aber der praktische Theologe teilt mit allen pastoral
Titigen und Theologen das Los, dal die Schwierigkeit der Aufgabe
nicht deren Notwendigkeit und deren Bedeutung sowie die Freude an
ihr aufhebt. So enthiillt in letzter Konsequenz das Verhalten zur Prakti-
schen Theologie und ihrer Aufgabe das Verhiltnis insgesamt zur Theo-
logie.






	Praktische Theologie : ein Januskopf?

