
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 30 (1983)

Heft: 3

Artikel: Aufklärung durch Offenbarung?

Autor: Vergauwen, Guido

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761277

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761277
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Guido Vergauwen

Aufklärung durch Offenbarung?

Fundamentaltheologische Ansätze im Erbe des neuzeitlichen Denkens

Einleitung: Aufklärung - ein unabgeschlossener,
VIELSCHICHTIGER PROZESS

Die Frage - Aufklärung durch Offenbarung? - setzt ein dialektisches

Verhältnis von neuzeitlichem, aufgeklärtem Denken und christlicher

Theologie der Offenbarung voraus: sie erinnert daran, daß die

Aufklärung als geschichtliche Bewegung der Neuzeit sich «aus einem
bewußten Gegensatz zum Offenbarungsglauben heraus»1 profilierte
und daß «das christliche Offenbarungsverständnis erst in diesem

Spannungsverhältnis sein eigentliches Profil gewonnen hat»2. Die Frage läßt
auch durchschimmern, daß es einen sachlichen Bezug zwischen (Aufklä-

rung> und (Offenbarung) gibt, daß sich das Offenbarungsdenken als

(wahre Aufklärung) dort durchsetzen kann, wo es selber in den von der

Aufklärung eröffneten geschichtlichen Prozeß eintritt, um darin die von
der Aufklärung selber nicht hinterfragten Prämissen zu kritisieren oder
aber um deren noch nicht verwirklichten positiven Ansätze als ihre

eigenen Aufgaben zu entdecken und auszufuhren. So spricht J. S. Drey
z.B. von der (Fackel der Offenbarung)3, mit der die Vernunft ihre

eigenen Tiefen beleuchten soll.

1 Max Seckler, Aufklärung und Offenbarung, in: Christlicher Glaube in
moderner Gesellschaft, Bd. 21, Freiburg 1980, S. 10.

2 Ebd.
3J. S. Drey, Die Apologetik I, Mainz 1838, S. 297; vgl. auch J. Kuhn,

Katholische Dogmatik I, Tübingen21859, S. 232: «Das Licht des Glaubens löscht das

Licht der Vernunft nicht aus, sondern verscheucht nur die Finsternisse der
Vernunft es gibt ihm seinen ursprünglichen Glanz zurück und erhöht ihn. »



276 Aufklärung durch Offenbarung?

Es geht mir nicht um die apologetisch-polemische Kampfansage
einer sogenannten <Offenbarungsreligion> gegen die <Vernunftreligion),
die darauf abzielte, in einer Abwehrhaltung das andere zu negieren oder
aufzulösen und — ohne den angeblichen Gegensatz selber zu hinterfragen

- hinter das geschichtlich Gewordene zurückzugehen. Meine Frage

(Aufklärung durch Offenbarung?) setzt voraus, daß einerseits die

Aufklärung, deren Anliegen es nach I. Kant ist, die Menschen zum
(Selbstdenken), zu einem freiheitlichen, und «in allen Stücken öffentlichen
Gebrauch» ihrer Vernunft zu bringen4, ein unabgeschlossener,
vielschichtiger Prozeß ist, in dem die Vernunft selber daran interessiert ist,
über sich selbst (Aufklärung) zu erhalten; daß der Offenbarungsglaube
anderseits ein Interesse daran hat, seinen Sinn vor der fragenden
Vernunft zu verantworten, und «dies nicht nur durch Ausrufen der
Botschaft im Modus der Verkündigung, sondern auch durch verständige
Darlegung dessen, was der Glaube in das Ringen der Menschheit um
Wahrheit und Heil wirklich einzubringen hat»5.

Die Geschichte der Fundamentaltheologie ist über weite Strecken
als Auseinandersetzung mit einer bestimmten Auffassung von (Aufklärung)

zu verstehen, gegen die sich der christliche Glaube und die

Theologie mit Hilfe des Offenbarungsbegriffs in ihrem Selbstverständnis

zu behaupten versuchten. Man kann aber auch sagen: gerade der
kritischen Einstellung der Aufklärung gegen überkommene Autoritäten,

Bindungen und Institutionen, die der kritischen Prüfung einer
selbstbewußten und verantwortlichen Vernunft nicht standhalten, ist es

zu verdanken, daß das Christentum sich zunehmend als Offenbarungsreligion

verstanden hat. Die Lehre von der Offenbarung erscheint somit
nicht als ein theologischer Traktat unter vielen anderen, sondern als

deren grundlegende Voraussetzung. Offenbarung wird zur (Grundtatsache)

und zur (Grundwahrheit) des Christentums in seinem Ursprung
erklärt. Offenbarung ist - wie J. S. Drey betont — «der transzendentale
Grund alles empirisch Christlichen»6, die Bedingung der Möglichkeit
des christlichen Glaubens und der christlichen Theologie: d. h. sie meint
nicht nur den unverfügbaren Inhalt des christlichen Glaubens in seinem

4 I. Kant, Beantwortung der Frage: was ist Aufklärung?, in: Werke (Hg. W.
Weischedel), Bd. 6, S. 55.

5 Max Seckler, o. c., S. 64.

6J. S. Drey, Apologetik I, S. 15.



Aufklärung durch Offenbarung? 277

endgültigen Wahrheitsanspruch, sondern sie ist zugleich das Prinzip der

gläubigen Annahme und der letzte Gewißheit vermittelnden Erkenntnis
dieses Inhalts, über den die Theologie nachdenkt.

Es geht hier nicht darum aufzuzeigen, wie die christlichen Theologien

der Neuzeit gerade durch das Offenbarungsdenken in einer sie

umgreifenden Einheit zu erfassen sind7, wohl aber möchte ich nachzuweisen

versuchen, welche Rolle das christliche Offenbarungsdenken gerade bei der

kritischen Fortführung der Anliegen der neuzeitlichen Aufklärung spielt und wo
dieses Offenbarungsdenken fundamentaltheologisch verankert ist.

1. Die neuzeitliche Aufklärung

Es ist fast unmöglich, ohne Verkürzungen die europäische
Geistesbewegung, die sich im 18. Jahrhundert den programmatischen Namen
(Aufklärung) gegeben hat, in einem Begriff zusammenzufassen;8 dies

hängt zusammen mit dem je verschiedenen Selbstverständnis ihrer
Vertreter in den europäischen Ländern, mit der vorwiegend negativen
Bewertung, die diese geschichtliche Bewegung im 19. Jahrhundert
erfuhr, und mit dem heutigen Bedürfnis, ihre fuhrenden Begriffe
(Autonomie, Vernunft, Fortschritt, Freiheit, Mündigkeit u. a.) in ihrer
praktischen Zielsetzung neu zu definieren und geschichtlich zu begründen.

Dennoch kann man sie als «eine Bewegung der Emanzipation
unter dem Kriterium der Vernunft, mit dem praktischen Ziel der

Vernünftigkeit der menschlichen Verhältnisse»9 ansehen. Ihre kritische
Einstellung, der Wille, das Bestehende und Überlieferte zu prüfen,
enthält somit eine ethische Komponente, weil sie aus der Überzeugung
heraus entsteht, daß der Mensch als sittliches Subjekt in unvertretbarer

Selbstverantwortung sein Leben in die Hand nehmen muß — was
durchaus nicht als radikale Ablehnung jeghchen Transzendenzbezugs

interpretiert zu werden braucht.

7 Vgl. P. Eicher, Theologie. Eine Einfuhrung in das Studium, München 1980,
S. 172-209.

8 «Es gibt in den Wissenschaften, in den sozialen Institutionen und Systemen
sowie im Leben und Zusammenleben der Individuen keinen Konsens darüber, was
Aufklärung konkret ist und sein soll. » W. Oelmüller, Am Ende der Aufklärung?,
in: Ev. Komm. 1976, S. 334.

9 M. Seckler, o. c., S. 20.



278 Aufklärung durch Offenbarung?

1.1 «Habe Mut, dich deines eigenen Verstandes zu bedienen.» (I. Kant)

Dieses ethische Anliegen klingt durch in Kants Aufruf: «Habe Mut,
dich deines eigenen Verstandes zu bedienen»10; es geht, wie es in seiner

berühmten (Beantwortung der Frage: was ist Aufklärung?) heißt, um
den «Ausgang des Menschen aus seiner selbst verschuldeten
Unmündigkeit»11: es ist nicht nur der <Beruf> des Menschen, selbst zu denken,
es ist sogar sein (heiliges Recht). Kant meint, daß der Mensch (vorzüglich

in Religionssachen) sich seines eigenen Verstandes bedienen kann
und soll, weil die Unmündigkeit in diesem Bereich «die schädlichste,
also auch die entehrendste unter allen ist»12 - zumal hier die Gefahr
besteht, daß das Volk unter (eine unaufhörliche Obervormundschaft)
der (Gesellschaft von Geistlichen) gestellt wird, die sich darauf einigen,
«auf immer alle weitere Aufklärung vom Menschengeschlecht abzuhalten»13.

Die kurzschlüssige Einschätzung der Aufklärung als Rationalismus,

der religions- und also auch offenbarungsfeindlich sei, belastet als

negatives Vorurteil die sachliche Auseinandersetzung. Außerdem muß

berücksichtigt werden, daß ein bestimmtes, sogenanntes supranaturalistisches

Offenbarungsdenken kritisiert wird, weil dieses Offenbarung
«als Legitimator in bestimmten Immunisierungsstrategien»14 einsetzt:
als Bezeichnung eines Erkenntnisbereichs, der wegen seines

religiösgöttlichen Charakters a priori der Vernunftkritik und der Prüfung
entzogen ist.

1.2 Der theologische EntwurfJ. S. Dreys

1.2.1 «Alles von Gott - durch die Vernunft - undfür sie» (J. S. Drey)

Nun war das eigentliche Anliegen der Aufklärung nicht die Ablehnung

von jeglicher Offenbarung, sondern die Versöhnung bzw. die
Vereinbarkeit von Vernunft und Offenbarung herbeizufuhren: die
Vernunft soll nicht zu kapitulieren brauchen angesichts der Autorität dieser

10 I. Kant, Beantwortung der Frage: was ist Aufklärung? o. c., Bd. 11, S. 53.
11 Ebd.
12 I. Kant, o. c., S. 60.
13 I. Kant, o. c., S. 57.
14 M. Seckler, o. c., S. 30.



Aufklärung durch Offenbarung? 279

Instanzen, die Offenbarungswahrheit vermitteln. Es gibt keine doppelte
Wahrheit; die Offenbarung kann dem Kriterium der Vernunft unterstellt

werden, «so daß sie von dieser einmal als solche erkannt, ihrem
Inhalt nach verstanden, ihrem Zwecke nach begriffen, ihrer Wirkung
nach in Gesinnung und das Leben umgesetzt» wird15 — wobei die
Vernunft hier freilich nicht rationalistisch eingeengt und als in sich

abgeschlossen betrachtet wird; sie ist theonom verstanden, als «das

Organ im Menschen, mit dem er das Übersinnliche, also auch das

Göttliche, schaut und vernimmt»16 - was aber zugleich heißt, daß das,

was Gott dem Menschen von sich offenbart, dieser theonomen
Vernunft gemäß sein und als von Gott Mitgeteiltes für die Vernunft
einsichtig bleiben muß. «Alles von Gott — durch die Vernunft - und für
sie»17.

(Vernunft) bedeutet hier nicht ein aus allen anderen LebensVollzügen

isoliertes Erkenntnisvermögen, sondern den ganzen Menschen als

Gemüt, mit seiner Fähigkeit, Ideen zu erfassen und sie mit seinem
Willen zu verwirklichen. (Offenbarung) hat zum Ziel, das ganze
religiöse Leben des Menschen, das sich in diesen drei Grundvermögen
äußert, «aus seinem Keime zur Entwicklung zu bringen, wo es sinken

will, es neu anzufachen, wo es eine falsche Richtung genommen, es in
die rechte Bahn wieder zurückzuführen, es auf dieser zu unterstützen
und zu kräftigen»18. Diese (Lösung) des Verhältnisses von Vernunft und
Offenbarung entspricht dem aufgeklärten Programm, das J. S. Drey
bereits 1819 in seiner Schrift (Kurze Einleitung in das Studium der

Theologie mit Rücksicht auf den wissenschaftlichen Standpunkt und
das katholische System) vorgelegt hat und dessen Reichtum an Ideen
und Anregungen für die heutige Fundamentaltheologie und theologische

Enzyklopädie noch lange nicht ausgeschöpft ist. Er weist darauf
hin, daß es einer kritischen, wissenschaftlichen Theologie um die
«innere Wahrheit der christlichen Religion»19 gehen soll - daß dies aber
die Kenntnis der «historischen Tatsachen des Christentums»20 voraussetzt,

was wiederum das Bibelstudium und die Bibelkritik erfordert21.
Er weist darauf hin, daß eine Theorie der historischen Kritik der

15 J. S. Drey, Apologetik I, S. 290.
16 J. S. Drey, o.e., S. 250.
17 J. S. Drey, o.e., S. 291.
18 J. S. Drey, o.e., S. 290.
19 J. S. Drey, Kurze Einleitung, § 230 (vgl. auch § 250).
20 J. S. Drey, o.e., § 250.



280 Aufklärung durch Offenbarung?

Beschäftigung mit der Bibel zugrunde gelegt werden soll22. Aus
demselben Grund ist auch das Studium der Kirchengeschichte von größter
Bedeutung. Diese Theologie soll aber keine müßige Spekulation sein:

«Die Theologie, obwohl ein Wissen, ist schon für sich selbst zugleich
praktisch, da man überhaupt nie wissen soll nur um zu wissen ,»23 —

weil überhaupt erst «das Sein und das Tun»24 es dem Menschen

erlauben, für sich den Namen eines Christen in Anspruch zu nehmen,
und nur der soll sich als Theologe betätigen, der «den Stoff der

Theologie zu einem lebendigen Wissen zu verarbeiten und es in praktischer

Richtung fruchtbar und wohltätig in der Kirche anzuwenden»25

weiß. Das erkenntnisleitende Interesse der theologischen Wissenschaft

ist demnach letzten Endes praktischer Art, weil das Lebenselement der

Kirche «nicht das Wissen, sondern praktische Religiosität»26 ist. Dies
bedeutet - das sei nebenbei vermerkt -, daß der Theologe einen

kritischen Beitrag zur Entwicklung der kirchlichen Lehre, aber auch zur
Bildung und Erhaltung der (öffentlichen Meinung) in der Kirche zu
leisten hat. Dies setzt natürlich voraus, daß diese öffentliche Meinung
auch bei der Kirchenleitung gehört wird. Fundamentaltheologisch stellt
sich hier die Frage nach der Konsensbildung in der Kirche und nach der

Beziehung von Glaubenslehre und Glaubensvollzug.

1.2.2 J. S. Dreys Offenbarungsverständnis und die neuzeitliche Aufklärung

Der Schlüssel zum Verständnis dieser harmonisierenden Lösung
des Verhältnisses von Vernunft und Offenbarung liegt bei J. S. Drey
eindeutig in seinem besonderen Offenbarungsverständnis - das später in
der katholischen Auseinandersetzung mit dem Aufklärungsdenken
nicht mehr zum Zuge kam, wie wir gleich noch sehen werden.

21 J. S. Drey, o. c., § 115: «Die biblisch-historische Kenntnis ist die Bedingung

und Grundlage der wissenschaftlichen Verarbeitung und Darstellung desselben

[= des Systems der christlichen Religion] sowie der persönlichen Erhebung an
ihm die biblische Theologie muß also als die Grundlage der gesamten Wissenschaft

betrachtet werden. »

22 J. S. Drey, o.e., § 141-145.
23 J. S. Drey, o. c., § 52 (vgl. § 54).
24 J. S. Drey, o.e., § 36.
25 J. S. Drey, o.e., § 99.
26 J. S. Drey, o.e., § 344.



Aufklärung durch Offenbarung? 281

Die Grundidee des Christentums, die durch die konkretgeschichtliche

<Offenbarung> in der Person Jesu Christi gegeben - d. h. «durch den

von außen anregenden Strahl der erziehenden Offenbarung zum freien
Hervortreten in der Vernunft geweckt wurde»27 -, ist die wahre
Vernunftidee: nämlich die Idee des Reiches Gottes. Sie ist nicht bloß eine

äußere Belehrung des Menschen, sondern auch und vor allem eine <neue

Erweckung>, ein Appell an die Freiheit des Menschen, in Wahrheit
dasjenige zu verwirklichen, woraufhin er von der Schöpfung her ausgerichtet

ist: eine Gemeinschaft, die von der Liebe, Gerechtigkeit und vom
Respekt vor der Menschenwürde getragen ist.

Gerade durch die Idee des Reiches Gottes wird die Vernunft über
ihre eigene Geschichtlichkeit aufgeklärt. Denn in der geschichtlichen
«lebendigen Selbstüberlieferung»28 der Offenbarung erfaßt die
Vernunft ihre Geschichtlichkeit, indem sie, über die individuelle Selbsterfahrung

hinaus, praktisch die objektive Gültigkeit ihrer Grundidee im
Zustandekommen einer lebendigen Gemeinschaft erfährt. Ich möchte
darauf hinweisen, daß in der christlichen Reich-Gottes-Hojfnung positive
Kriterien für eine christliche Beurteilung der neuzeitlichen Gesellschaft
und der Situation des Glaubens gegeben sind: der Friede, die Gerechtigkeit

und Freiheit, die Christen erhoffen, und deren konkrete Gestalt im
Wort und in den Taten Jesu aufleuchtet, sind nicht identisch mit ihren
Realisierungen in der gesellschaftlichen Wirklichkeit. Damit sind Fragen
nach der Privatheit und Öffentlichkeit des Glaubens, nach dem Verhältnis

von Staat und öffentlich rechtlich anerkannter Religion, nach dem
Verhältnis von Wohlstand und christlichem Heil und nach dem Stellenwert

christlicher Solidarität in gesellschaftlicher Teilnahmslosigkeit und
im <Kampf ums Überleben) aufgeworfen283.

J. S. Drey hat diese theologischen Ansätze, die bereits einen Teil der

Antwort auf unsere Eingangsfrage vorwegnehmen, in konsequenter
Auseinandersetzung mit der Philosophie der Aufklärung entfaltet. So

versuchte er u. a. die Anliegen des historisch-kritischen Denkens, Les-

sings Überlegungen zur Offenbarung und wohl auch Fichtes (Versuch
einer Kritik aller Offenbarung) in eine höhere Synthese aufzulösen. Was

auf dem Spiel steht, ist, wie gesagt, nicht die Eliminierung des Offen-

27J. S. Drey, o.e., § 65.
28 J. S. Drey, Apologetik I, S. 398.
28a Vgl. W. Müller, Bürgertum und Christentum, in: Christi. Glaube in

moderner Gesellschaft, Bd. 18, S. 8-58.



282 Aufklärung durch Offenbarung?

barungsbegriffs, sondern die kritische Verständigung darüber, was das

wahre Wesen der Offenbarungsreligion eigentlich ausmacht.
Es ist genügend bekannt, daß der Begriff <Offenbarung> in der

Geschichte der theologischen Reflexion nicht die zentrale Stellung
einnahm, die er seit der Auseinandersetzung mit der Aufklärung erhalten
hat. So wird (Offenbarung) in der mittelalterlichen Theologie durchaus
als Aussage über den göttlichen, nicht objektivierbaren Ursprung der
Heilslehre verstanden. Ein eigener Offenbarungstraktat hat sich in der
katholischen Theologie erst im 18. Jahrhundert herausgebildet, wobei
(Offenbarung) angesichts der Aufklärungskritik als Legitimationsgrund
für die behauptete Gewißheit des Glaubens und der Wahrheit der
christlichen Religion funktionierte29.

Es war das Anliegen der Aufklärung, nur noch das als vernünftig
gelten zu lassen, was der Mensch aufgrund der ihm innewohnenden

Prinzipien und nach eigener Prüfung eingesehen hat. Problematisch
wurde daher eine Offenbarung, die einerseits bloß als eine geschichtliche,

äußere Form eines ewigen Inhalts gesehen, anderseits aber «als

eine quantitative Hinzufügung neuen, für die Vernunft unzugänglichen
Wissens zu den vernunftgemäß erworbenen Wahrheiten dargestellt
wurde»30.

Die Theologie sah sich also einer doppelten Kritik gegenüber: einer
Kritik der Geschichte, der die Möglichkeit, göttlich-bleibende Inhalte

zu vermitteln, abgesprochen wird, und einer Kritik der entfremdenden

Unterwerfung der Vernunft unter eine in heiligen Texten enthaltene

göttliche Information. Lessing hat diese Kritik in dem bekannten Satz

ausgedrückt: «Wenn keine historische Wahrheit demonstriert werden
kann: so kann auch nichts durch historische Wahrheiten demonstriert
werden. Das ist: zufällige Geschichtswahrheiten können der Beweis von
notwendigen Vernunftwahrheiten nie werden»31. - Darin drückt sich

die Frage nach der Bestimmung des Christentums als historisch begründeter

Offenbarungsreligion aus sowie die Infragestellung der biblischen

Ojfenbarungsgeschichte durch die Bibelkritik. Diese muß hier nicht von
ihren Ursprüngen bei Hugo Grotius (1583-1645), Benedictus de

Spinoza (1632-1677) und Richard Simon (1638-1712) her nachgezeichnet

29 Vgl. P. Eicher, Offenbarung, München 1977, S. 87-108.
30 E. Schillebeeckx, Christus und die Christen, Freiburg 1977, S. 37.
31 Lessings Werke (Hg. J. Pedersen und W. von Olshausen, Berlin-Leipzig

1924), Bd. 23, S. 47.



Aufklärung durch Offenbarung? 283

werden. Wichtig ist es, daran zu erinnern, daß diese Kritik in «der

ungeschichtlichen und dogmatisch undifferenzierten Betrachtungsweise
der Bibel als Wort Gottes»32 ihren Angelpunkt gefunden hatte. Diese
Identifikation von Bibel und Wort Gottes fand im <sola scriptura>-
Prinzip der Reformation und in der Lehre der Verbalinspiration
orthodox-protestantischer Prägung ihre ganze Anwendung. Eine kritische
Betrachtung der biblischen Überlieferung - ihre prinzipielle Gleichsetzung

mit anderen historisch-literarischen Erzeugnissen - wird daher als

Kritik an der Offenbarung selber und als Untergrabung des

Offenbarungsglaubens empfunden33.
Es war bekanntlich Johann Salomo Semler (f 1791), der dem

historisch-kritischen Denken zu einem ersten Durchbruch verhalf. Er
unterscheidet zwischen Wort Gottes und dem Schrifttext34 - zwischen

32 Max Seckler, o. c., S. 36.
33 So relativiert Spinoza durch seine historische Kritik die Bedeutung der Texte:

sie sind Handlungsanweisungen fur das Leben der Gemeinschaft der Israeliten in
einer konkreten, geschichtlich bedingten Situation. Diese Lebensregeln sind daher
auch keineswegs fur immer verbindlich, außer in der Forderung des Gehorsams

gegen Gott, der «ausschließlich in der Liebe zum Nächsten besteht» (zit. bei R.
Schaeffler, Glaubensreflexion und Wissenschaftslehre, Freiburg 1980, S. 77). Durch
die Propheten fordert Gott von den Menschen «die Erkenntnis seiner göttlichen
Gerechtigkeit und Liebe, d. h. solcher Attribute Gottes, die die Menschen durch eine
bestimmte Lebensweise nachahmen können» (zit. ebd.). Diese Einsichten könnten
aber fur sich auch durch Anstrengung der Vernunft erreicht werden: in allem geht es

um die Gottesliebe (amor Dei intellectualis) als «die Liebe Gottes selbst, durch
welche Gott sich selbst liebt» (zit. bei R. Schaeffler, o. c., S. 78). Richard Simon wollte
in seiner kritischen Geschichte der Texte des AT und NT die relativierenden
Konsequenzen, die Spinoza gezogen hat, vermeiden: das geschichtliche Entstehen
der Texte braucht ihre Geltung nicht zu vermindern. Ihre Authentizität zeigt sich in
ihrer Maßgeblichkeit für das Leben der Gemeinde und «die wahre Deutung der
Schrift wird also gewonnen durch ihre Einordnung in die Geschichte der Glaubensgemeinde

von Moses bis heute» (R. Schaeffler, o.e., S. 80). Die Tradition als

Vollzug des Glaubensverständnisses wird somit zum hermeneutischen Schlüssel für
den Zugang, zu dem was die Schrift zu sagen hat. «An die Stelle des von den
Reformatoren behaupteten Gegensatzes zwischen Schrift und Tradition tritt so ein
hermeneutisches Wechselverhältnis: die Schrift als Norm und die Tradition als

faktisch-historischer Vorgang legen sich gegenseitig aus» (ebd.).
Bekanntlich konnten sich Simons Ansichten in der katholischen Kirche nicht

durchsetzen, was J. S. Drey (etwa 130 Jahre später) folgenderweise beklagt: «Wie
lange ist es seit Richard Simon, und wie wenig ist für eine genaue Theorie der Kritik
geschehen» (KE, § 142). Dreys Wunsch ging in der katholischen Kirche erst (noch
einmal) mehr als 100 Jahre später in Erfüllung!

34 M. Seckler, o. c., S. 32: «Wort Gottes und Heilige Schrift sind zu unterscheiden,

historische Kanonizität ist nicht gleichbedeutend mit theologischer Normativität,
das Offenbarungsgeschehen fällt mit dem Zustandekommen der Sätze und Texte

der Bibel nicht zusammen ...»



284 Aufklärung durch Offenbarung?

göttlicher Offenbarung und literarischem Zeugnis: eine Einsicht, die
heute selbstverständlich, für alle kritische Schriftauslegung zentral ist,
die aber zugleich das hermeneutische Problem der Unterscheidung
zwischen Form und Gehalt, zwischen Einkleidung und Kern der
Botschaft ins Leben ruft. Vertreter der Aufklärung haben dieses hermeneutische

Problem dahingehend zu lösen versucht, daß sie eben das Kriterium

der Unterscheidung im vernünftig-sittlichen Bereich suchten.

Dies entsprach nicht bloß dem neuen Enthusiasmus für die Freiheit und
die Würde der autonomen Persönlichkeit in ihrer Vernünftigkeit,
sondern es verriet auch, daß die Aufklärung ihre Wurzeln im Pietismus
hatte: man könnte die Aufklärung als eine Art säkularisierende Bekräftigung

der pietistischen Ansprüche auf Verinnerlichung und Subjektivie-
rung des Glaubens und als eine Überführung dieser Ansprüche auf die
Ebene der <theonomen> Vernunft sehen. De facto äußert sich dies

hermeneutisch im Rekurs auf persönliche Erfahrung) und im Bestreben,

die innere vernünftig erfaßte Wahrheit sowie ihre Autorität als

kritische Distanz gegen alle äußeren Autoritätsansprüche von Schrift,
Dogma und Kirche aufzustellen und gelten zu lassen35.

1.2.2.1 < Versuch einer Kritik aller Offenbarung> (J. G. Fichte)

Nicht von ungefähr entwarf Fichte seinen < Versuch einer Kritik aller

Offenbarung> (11791) als eine Theorie der religiösen Erfahrung: in der
theonomen Vernunft kündigt Gott sich als Urheber des Moralgesetzes

an, woraus folgt, daß diese Vernunft Kriterien zur Beurteilung der von
außen an den Menschen herantretenden Offenbarungsansprüche aufstellen

kann und darf. Diese Kriterien sind nicht dogmatischer, sondern

praktischer Art, ist doch der Endzweck jeder Offenbarung reine Morali-
tät, die nur durch Freiheit möglich ist und sich nicht erzwingen läßt

(§ 10). «Nur diejenige Offenbarung, welche ein Prinzip der Moral,
welches mit dem Prinzip der praktischen Vernunft übereinkommt, und
lauter solche moralische Maximen aufstellt, welche sich davon ableiten

lassen, kann von Gott sein»36. Dieser Offenbarung entspricht ein soge-

35 Zum Verhältnis von Aufklärung und Pietismus, vgl. A. Schilson,
Geschichte im Horizont der Vorsehung, Mainz 1974, S. 116-118 (mit Literaturhinweisen).

36 Johann Gottlieb Fichte, Versuch einer Kritik aller Offenbarung, § 11.



Aufklärung durch Offenbarung? 285

nannter Vernunftglaube, im Unterschied zum empirisch bedingten
Offenbarungsglauben; er läßt sich nicht aufdrängen und darf auch von
niemandem eingefordert werden. «Der Glaube an Offenbarung aber
kann sich nur kategorisch ausdrücken: eine gewisse Erscheinung ist
Offenbarung; nicht: sie muß notwendig Offenbarung sein...»37,
m. a. W.: unter den von kritischer Vernunft aufgestellten Bedingungen
wird der Offenbarungsbegriff von einer gegebenen Erfahrung einer
bestimmten Erscheinung ausgesagt. Es ist eine Illusion, «durch eine

Offenbarung erweiterte Aussichten in die übersinnliche Welt zu bekommen»38.

Ein vernünftiger Offenbarungsglaube, der uns Gott als moralischen

Gesetzgeber ankündigt, hat zum Ziel — und damit wäre nach
Fichte auch dem Christentum Genüge getan —, den Menschen «durch

Entwicklung des Moralgefuhls das Gute erst recht lieb und wert zu
machen, und dadurch den Entschluß, gute Menschen zu werden, in
ihnen erwecken ,»39

Man wird diesem Versuch der Kritik aller Offenbarung in seinem

transzendentalphilosophischen Ansatz zugute halten müssen, daß er
konsequent gegen ein heteronomes Offenbarungsverständnis
angekämpft hat. Er hat darauf hingewiesen, daß die Kriterien der Offenbarung

nicht nur äußerlich, formal sein dürfen; sie sollen am Inhalt der

Offenbarung in seiner vielfältigen Bezeugung gewonnen werden. Dieser

soll sich - wenigstens auch - als Beitrag zu einem freiheitlichen
Glauben, ohne Furcht und Schrecken, erweisen, der im Tun des Guten
sich bewahrt. Das Problem der geschichtlichen Vermittlung der Wahrheit

dieser Offenbarungsinhalte ist somit freilich noch nicht gelöst.

1.2.2.2 (Offenbarung als Erziehung> (G. E. Lessing)

Die Geltung geschichtlicher Offenbarung und deren Überlieferung
bzw. die Schwierigkeit der kritischen Vernunft, «geschichtliche
Vergangenheit in ihrer Legitimität für die Gegenwart zu erweisen»40, stand

im Vordergrund bei der 1774-78 als (Fragmente eines Wolfenbüttel-
schen Ungenannten) von Lessing veröffentlichten Schrift von Hermann

37 J. G. Fichte, o.e., § 14.
38 J. G. Fichte, o. c. Schlußanmerkung.
39 Ebd.
40 A. Schilson, o. c., S. 90.



286 Aufklärung durch Offenbarung?

Samuel Reimarus (f 1768), <Apologie oder Schutzschrift für die
vernünftigen Verehrer Gottes>. Der darin gemachte Unterschied zwischen
der Lehre Jesu und der Lehre der Apostel, zwischen dem Jesus der
Geschichte und dem Christus des Glaubens, m. a. W. zwischen dem was

war und dem was andere daraus gemacht haben, riß - erkenntnistheoretisch

- den (garstigen, breiten Graben) aufzwischen der historischen und
religiös-metaphysischen Beweisart. Der historische Begründungszusammenhang

kann nur (zufällige), d. h. als überlieferte Fakten aus der

Vergangenheit feststellbare Wahrheiten aufweisen. Dies reicht nicht
aus, um vor der kritischen Vernunft diese Wahrheit auch als (notwendige),

d. h. als hier und jetzt erlebte Wahrheiten, die von der Erfahrung
eine innere Evidenz besitzen, gelten zu lassen.

Eine wirkliche Offenbarungsreligion sollte ihre Wahrheit darin
erweisen, daß ihre Inhalte hier und jetzt zur inneren Erfahrungsevidenz,
d. h. zur notwendigen Vernunftwahrheit werden können. Lessing
anerkennt durchaus die historische Verfaßtheit und Kontingenz des

Christentums als Offenbarungsreligion; die positive historische Offenbarung

hat seiner Meinung nach lediglich eine «helfende Spurfunktion»41.
Sie bringt die Vernunft auf die richtige Spur in ihrer Suche nach der

Wahrheit; Lessing gebraucht das Bild der (Erziehung): «Positive
Offenbarung ist nach Lessings Auffassung ein (Stoß in eine bestimmte
Richtung), ein Impuls, der in den Kinderjahren der Menschheit und des

Individuums notwendig war und auf indirekte Weise die Kenntnis der
evidenten VernunftWahrheit vermittelt hat, zu welcher der Mensch -
wenn auch auf vielen Umwegen - aus eigener Kraft hätte kommen
können. Was die als Erziehung verstandene göttliche Offenbarung uns
in der konkreten Geschichte von Menschen anbietet, ist und war schon

in unserem Menschsein selbst (angelegt); die göttliche Pädagogik der

Offenbarung gibt dem Menschen nur schneller und leichter, was er in
und aus sich selbst, aufgrund des Vernunftprinzips, hätte finden
können»42. Die gewisse Relativierung der positiven Offenbarung bedeutet

keineswegs eine Leugnung ihrer Wahrheit; diese aber ist letztlich eine

innere Wahrheit. «Die Religion ist nicht wahr, weil die Evangelisten sie

lehrten, sondern sie lehrten sie, weil sie wahr ist. Aus ihrer inneren
Wahrheit müssen die schriftlichen Überlieferungen erklärt werden, und

41 E. Schillebeeckx, Jesus, Freiburg 31975, S. 517.
42 Ebd.



Aufklärung durch Offenbarung? 287

alle schriftlichen Überlieferungen können ihr keine innere Wahrheit
geben, wenn sie keine hat»43. Aber diese innere Wahrheit «ist keine
wächserne Nase, die sich jeder Schelm nach seinem Gesicht bossieren

kann, wie er will»44. M. a. W. die innere - der unmittelbaren
Erfahrungsevidenz der Vernunft zugängliche - Wahrheit des Christentums
soll an eine geschichtliche Überlieferung zurückgebunden werden.

Offenbarung wirkt also nur dann <aufklärend>, wenn ihre Wahrheit mit
der Vernunft in Einklang gebracht werden kann, aber die Kongruenz
von Offenbarungs- und VernunftWahrheit ist selber das Ziel einer

göttlichen, geschichtlichen Pädagogik; sie ist möglich, weil beide -
Offenbarung und Vernunft - in Gott ihren Ursprung haben: ohne das

Licht der Vernunft bleibt eine geschichtliche Offenbarung nur eine

Anhäufung zufälliger, unverbindlicher Tatsachen; ohne das Licht der

geschichtlichen Offenbarung ist die Vernunft in der Gefahr, die Spur zu

verlieren, in die Irre zu gehen, weil ihr sozusagen das Erfahrungsmaterial

fehlt. Diese Dialektik stellt auch heute die Fundamentaltheologie
vor die Herausforderung, das Verhältnis von «Wahrheit» und
«Geschichte» mit Hilfe des Offenbarungsbegriffs zu reflektieren: es

kommt darauf an, Offenbarung als dieses historische Geschehen zu
reflektieren, das - in Gottes Freiheit gründend - dem Menschen eine

neue Art des Selbst- und Weltverständnisses ermöglicht. Der
Ereignischarakter geschichtlich vermittelter und überlieferter Glaubenswahrheit
soll Wegweisung für den Menschen auf seiner Suche nach Wahrheit
sein. Es ist die Aufgabe der Fundamentaltheologie zu untersuchen, wie
die neuzeitliche Theologie auf diese Herausforderung geantwortet hat.

Dazu muß sie die verschiedenen Modelle oder Entwürfe theologischen
Denkens im Hinblick auf das darin enthaltene Offenbarungsverständnis
analysieren (unter besonderer Berücksichtigung des darin mitreflektier-
ten Verhältnisses von Wahrheit und Geschichte). Dabei fällt es auf, daß

die Vernunft in ihrer geschichtlichen Konstituierung und theonomen

Verankerung durch den Offenbarungsbegriff über sich selbst Aufklärung

zu erhalten versucht, daß sich aber anderseits der Offenbarungsbegriff

selber in dieser Auseinandersetzung allmählich geändert hat. Ich
möchte dies hier nur in ganz knappen Zügen andeuten.

43 Zit. bei A. Schilson, o.e., S. 102.
44 Zit. bei A. Schilson, o. c., S. 103.



288 Aufklärung durch Offenbarung?

1.3 Offenbarung als übernatürliche Belehrung (Vaticanum I)

Es zeigt sich - nach den vorausgegangenen geschichtlichen
Reminiszenzen - zunächst einmal, daß der Begriff (Offenbarung) gerade dann

«zum theologischen Generalinterpretament des ontologischen Fundaments

des Christentums»45 wurde, als (Offenbarungen) - außerordentliche

Erfahrungen des Göttlichen, das sich dem Sehen, Hören zeigt,
kundtut - vor dem Urteil der kritischen Vernunft suspekt wurden.

«Aus dem Erfahrungsplural (Offenbarungen) wird der Reflexionssingular

(Offenbarung)»46. Diese Offenbarung als Bezeichnung fur die

unverfugbare Grundlage und den transzendenten Ursprung des

Christentums wird nun - in der Konfrontation mit der Kritik der Aufklärung

- eindeutig aufeine übernatürliche, göttliche Belehrung eingeengt.
Offenbarung wird zur Mitteilung von übervernünftigen Wahrheiten,
die in ihrem Inhalt das Begreifen übersteigen, die nur im Glaubensgehorsam

zu bejahen sind. Gemeint ist konkret das satzhaft gefaßte
System göttlicher Lehren in der Kirche, deren göttlich begründete
Autorität die Glaubensvergewisserung vermittelt. Die Tatsache einer
solchen Kundgabe göttlicher Wahrheit ist durch die Vernunft erweisbar

- sie kann durch äußere Argumente beglaubigt, also als glaubwürdig
bezeugt werden -, der Inhalt jedoch, die Wahrheit selber, kann nur in
radikalem Glaubensgehorsam angenommen werden. Diese Auffassung
von Offenbarung und deren Verhältnis zur Vernunft wurde in der
Barockscholastik vorbereitet, sie kam in der Konstitution Dei Filius
(1870) des 1. Vatikanischen Konzils voll zum Tragen.

Hier wird der Glaube definiert als «das Geoffenbarte für wahr
halten, nicht wegen der den Dingen innerlichen Wahrheit, die wir durch
das Licht der Vernunft erkennen, sondern wegen der Autorität des

offenbarenden Gottes, der selber nicht irren noch andere in Irrtum
fuhren kann» (Dei Filius, cap. 3). Gerade das Anliegen der Aufklärung,
die innere Wahrheit der Offenbarung vor der Vernunft zu verantworten,

wird hier unter Berufung auf Gottes Autorität und Wahrhaftigkeit
zurückgewiesen. Die Vermittlung von Vernunft und Geschichte kann
nicht weiter reichen als bis zum Nachweis der Tatsache eines geschehe-

45 M. Seckler, Dei verbum religiose audiens: Wandlungen im christlichen
Offenbarungsverständnis, in: J. Petuchowski/W. Strolz (Hg.), Offenbarung im
jüdischen und christlichen Glaubensverständnis, Freiburg 1981, S. 218.

46 M. Seckler, o.e., S. 223.



Aufklärung durch Offenbarung? 289

nen Faktums und der äußeren Beglaubigung autoritativ vermittelter
Lehrsätze.

Dieser autoritär verstandene Offenbarungsbegriff klärt die
Vernunft nur über ihre Grenzen auf: sie gesteht ihr zwar den natürlichen
Erweis der Existenz eines Schöpfergottes zu, der sich offenbaren kann,
sowie den Nachweis einer faktisch geschehenen Offenbarung, deren

mitgeteilte Wahrheiten durch göttliche Autorität und kirchlich unfehlbare

Lehrautorität vermittelt werden. Diese Wahrheiten selber werden

jedoch nur im Glauben erkannt - und durch äußere Zeichen beglaubigt.
Die Ansprüche einer autonomen Vernunft werden zurückgewiesen.
Nur eine vom Glauben erleuchtete Vernunft «gewinnt, wenn sie mit
Hingebung, aber auch voll Frömmigkeit und Besonnenheit forscht, mit
Gottes Beistand einen gewissen, übrigens höchst fruchtbaren Einblick
in die Glaubensgeheimnisse niemals aber wird sie imstande sein, die

Glaubensgeheimnisse so zu durchschauen wie jene Wahrheiten, die
ihren eigentlichen Erkenntnisgegenstand ausmachen» (Dei Filius, cap.
4). «Geht die Vernunft in der rechten Weise voran, so weist sie die

Grundlagen des Glaubens auf (recta ratio fidei fundamenta demonstret)
und baut, durch dessen Licht erleuchtet, die theologische Wissenschaft
weiter aus. Der Glaube hingegen befreit und bewahrt die Vernunft vor
Irrtümern und bereichert sie mit mannigfachen Erkenntnissen» (ebd.).

Fundamentaltheologisch wäre hier natürlich über die Theologie als

Glaubenswissenschaft zu diskutieren. Bekanntlich steht diese Sicht der Dinge
am Ursprung der dogmatischen Systementwürfe scholastischer Prägung.
Aber noch zu wenig wurde z. B. der dogmatische Ansatz eines Johannes

Kuhn für die heutige Theologie fruchtbar gemacht, weil er von der
neoscholastischen Welle überrollt wurde. Dieser Tübingertheologe hat die

Frage nach dem Verhältnis von Glaube und Vernunft, bzw. von Offenbarung

und Geschichte so zu lösen versucht, daß er - anders als dies später
möglich war - die Offenbarung als Vollendung der Vernunft und ihre
Wahrheit als das Konkretum der VernunftWahrheit ansah; indem er anderseits

anerkannte, daß die Vernunft von der Offenbarung vorausgesetzt
wird. Offenbarung wird für ihn noch nicht instruktionstheoretisch aufeine

Mitteilung göttlicher Wahrheiten reduziert. Sie ist - unter Voraussetzung
der Schöpfung - die äußere Darstellung Gottes in Jesus Christus, wodurch
er den Menschen mit sich einigen will. Die in dieser Offenbarung enthaltene

Wahrheit ist aber nicht heteronom, von außen mitgeteilt - sie ist aber

auch nicht eine subjektive, innere Wahrheit. Mit der äußeren Erscheinung
wird auch objektiv der Geist mitgeteilt, der es ermöglicht, daß der jeweils
Glaubende diese ihm geschichtlich begegnende Wahrheit als freies



290 Aufklärung durch Offenbarung?

Bewußtsein der christlichen Wahrheit auffassen kann. Offenbarung ist das

Werk der Liebe Gottes; ihr Ziel die Wiederherstellung der persönlichen, auf
Freiheit gegründeten Beziehung zu Gott. Daher ist «Offenbarung» nicht
eine Mitteilung wirklicher Erkenntnis in fertigen Vorstellungen und

Begriffen, sondern Bereicherung des Quells, aus welchem die wirkliche
Gotteserkenntnis durch die Selbsttätigkeit des Geistes hervorgeht, welche
hiebei allerdings von dem göttlichen Geist geleitet zu denken ist» (J. Kuhn,
Dogm. I, S. 229). «Das Licht des Glaubens löscht das Licht der Vernunft
nicht aus, sondern verscheucht nur die Finsternis der Vernunft, es gibt ihm
seinen ursprünglichen Glanz zurück und erhöht ihn» (S. 232). Die Wahrheit,

mit der der Glaube und die Theologie zu tun haben, ist dem Denken

gegeben; das Denken ist nur das Mittel ihrer Erkenntnis. Diese Wahrheit
hat - ihrer Form nach - eine Geschichte: so daß die kirchliche Lehrtradition
nicht die kontinuierliche Repetition der ursprünghchen Wahrheit in der

ursprünglichen Form, sondern die kontinuierliche Reproduktion derselben

in immer neuen geschichtlichen Formen ist (vgl. S. 219). Kuhn betont
daher den menschlich-geschichtlichen Charakter der dem Glauben
innewohnenden Erkenntnis der göttlich-geoffenbarten Wahrheit - was ihn von
der thomistischen Interpretation unterscheidet und ihn der Feindschaft der
Neothomisten auslieferte -, ohne daß er deswegen den Gnadencharakter
des Glaubens leugnete; dieser ist für Kuhn «eine Lebenserfahrung, die der
Mensch nur an der Hand Gottes machen kann» (S. 264).

1.4 Offenbarung als personale Selbstoffenbarung Gottes

Wir müssen uns also fragen, ob nicht ein anderes, breiteres

Offenbarungsverständnis imstande ist, die berechtigten Anliegen der neuzeitlichen

Aufklärung - das freie Streben nach Wahrheit, die Suche nach

Selbstverantwortung in religiöser (und natürlich auch in sozialer, politischer

und wirtschaftlicher) Hinsicht — von innen her zu begleiten und
kritisch zu fordern. Dies setzt voraus, daß <Offenbarung> gewissermaßen

radikalisiert, d. h. zu ihrer Wurzel zurückgeführt wird, daß sie als

Eröffnung von Geschichte durchdacht und in ihrem Text neu entdeckt
wird. Verschiedene, einander zum Teil entgegengesetzte Theologien
haben sich dieser Aufgabe gewidmet: ich denke hier an die theozentri-
sche Radikalisierung des Offenbarungsbegriffs bei Karl Barth, in der

Gott allein der Offenbarer, das Geoffenbarte und die Offenbarung ist46a,

46a Offenbarung wird zum «Geschehen der Anteilhabe am Sein dessen, der sich
offenbart» (E. Jüngel, Gott als Geheimnis der Welt, Tübingen 1977, S. 309) - ein
Geschehen, das Geschichte begründet und dessen Drama in der Schrift bezeugt wird.



Aufklärung durch Offenbarung? 291

und an die ihr entgegengesetzte transzendentale Theologie (K. Rahner),
für die der Gott der Offenbarung als Ermöglichungsgrund der Erkenntnis

erscheinender Gegenstände im Vorgriff immer schon anvisiert wird:
das geschichtliche Ereignis wird zur <kategorialen Offenbarung), die das

zur Anschauung bringt, woraufhin der Mensch aufgrund göttlicher
Begnadung schon immer angelegt war. Ich denke an die Offenbarungstheologie

W. Pannenbergs, die die Offenbarung als Kategorie universalen

Geschichtsdenkens für die Erfahrung zurückgewinnen will, - ich
denke auch an die theologische Hermeneutik, die in ihrer existentialen

Interpretation den bibhschen Text als Ruf in die Entscheidung und,
individualisierend, als das Geschenk eines neuen Existenzverständnisses,
als Ermöglichung eines authentischen Menschseins aufgrund des

verkündigten Wortes versteht (R. Bultmann), so daß Offenbarung je nur
geschieht, wo dieses Wort in diesem Sinne aufgegriffen wird.

Diese verschiedenen Ansätze offenbarungstheologischen Denkens

- die in einer Fundamentaltheologie kritisch besprochen werden und
hier nur exemplarisch genannt wurden - haben wohl alle gemeinsam,
daß sie die Offenbarung nicht länger nur als <kognitive Selbsterschlie-

ßung) Gottes verstehen, die sich zu einer göttlich verbürgten und

glaubend für wahr zu haltenden Lehre herauskristallisiert. Offenbarung
ist hier - mit allem Unterschied - «Selbstvermittlung der Wirklichkeit
Gottes zur erlösenden Teilhabe für das Geschöpf»47. Sie ist im Grunde das

Heilsgeschehen selbst, und zwar so, «daß Gott nicht Wahrheit über das

Heil kundtut sondern daß er selbst in seiner erlösenden Wirklichkeit
sich realiter (und nicht nur verbaliter) mitteilt»48. Nur so kann Offenbarung

Aufklärung sein, d. h. (Zuwachs an lichtvoller Wahrheit), der dem
Menschen nicht bloß als Wahrheit einzuleuchten vermag, sondern ihn
auch als Liebenden für die Verwirklichung ihrer Ansprüche in der

Menschengeschichte engagiert. Bevor wir diesen Punkt weiter entfalten,

sei noch auf die Offenbarungskonstitution des 2. Vatikanischen
Konzils hingewiesen.

In der Offenbarungskonstitution <Dei Verbum> wird der

Offenbarungsbegriff aus der apologetischen Engführung des 19. Jahrhunderts
befreit: bei der Offenbarung geht es grundsätzlich um Gott selber, so

wie er sich als Heil des Menschen mitteilt. Offenbarung ist «eine

47 M. Seckler, o. c., S. 219.
48 M. Seckler, o. c., S. 228.



292 Aufklärung durch Offenbarung?

interpersonale reale Seinsmitteilung»49, die sich geschichtlich in Jesus

von Nazaret, in seinen Worten und Taten, in seinem ganzen Geschick
manifestiert hat und worüber die Schrift ein qualifiziertes Zeugnis
ablegt. Offenbarung ist somit als geschichtliche und christologisch
vermittelte Begegnung von Gott und Mensch zu denken, die auf
Verwandlung der Existenz ausgerichtet ist; das Kriterium dieser
Offenbarung liegt somit in ihrem Inhalt selber, sofern er sich als <Licht> und
<Leben> für ein sinnvolles Handeln des Menschen in der Geschichte
erweist. Wer also nach Offenbarung fragt, soll nicht zunächst nach

bestimmten revelatorischen Erfahrungen, aber auch nicht primär nach

dem Inhalt einer göttlichen Instruktion fragen. Offenbarung ist das

Heilsgeheimnis der göttlichen Selbstmitteilung, die geschichtlich
vermittelte Heils-Wirklichkeit, die Ziel und Richtung des Lebens
bestimmt: ihre Wahrheit ist Norm und Kriterium der Lebensgestaltung
aus dem Glauben. Der Glaube an die personale Selbstoffenbarung
Gottes, die ihre konkrete Gestalt in der sich entäußernden Liebe — in
Jesus Christus - gefunden hat, ist ein alle menschlichen Kräfte umfassender

und sie einschließender Lebensentwurf, der seinen letzten Grund
und seine Gewißheit in der Wahrheit Gottes selbst findet, wenn diese

dem Menschen als <Selbstevidenz der Liebe> aufleuchtet. Dies geschieht

allerdings nur in menschlicher, geschichtlicher Vermittlung, im Fragment

solidarischen Zeugnisses.

2. Aufklärung durch Offenbarung?

Ich meine, daß im Lichte dieses Offenbarungsbegriffs gewisse

Anliegen der neuzeitlichen Aufklärung kritisch weitergeführt werden
können. Es geht nicht länger um den abstrakten Gegensatz von
Vernunft und Offenbarung, wobei die (Offenbarung? als Ausdruck eines

autoritären Denkens im Namen der Freiheit einer autonomen Vernunft
zurückzuweisen wäre. Nicht nur der Offenbarungsbegriff hat sich

verändert, so daß er als konkretes Sinnangebot sozusagen (gesprächsfähig)

geworden ist. Auch die Vernunft hat die Grenzen ihrer Selbstaufklärung

zu entdecken begonnen; sie möchte sich als geschichtlich
vermittelt erfassen und zu einer realen, praktischen Freiheit finden. Man

49 M. Seckler, o. c., S. 231.



Aufklärung durch Offenbarung? 293

kann sich also fragen, ob (Aufklärung durch Offenbarung) heute nicht
bedeuten könne, daß die theonome Vernunft, die ihre Geschöpflichkeit
anerkennt, sich über die persönlichen und gesellschaftlichen Bedingungen

für die praktische Verwirklichung der Freiheit aufklären läßt, nicht
aus Verzweiflung über ihre Rationalität, sondern aus Verantwortung
für das Erhalten ihrer Freiheit50.

Zwei Anliegen sollten daher in die fundamentaltheologische Reflexion

eingebaut werden - ich möchte sie hier nur ansatzweise entfalten —:

eine Reflexion über Gottes schaffendes und offenbarendes Handeln in
der Geschichte als Grundlage einer theologischen Bestimmung des

menschlichen freiheitlichen Handelns, und eine Besinnung auf das

Traditionsprinzip.

2. i Offenbarung und Schöpfung

Die Fundamentaltheologie muß davon ausgehen, daß der

Erfahrungskontext, in dem heute von (Offenbarung) geredet wird, vom
Grundprinzip des neuzeitlichen Denkens, vom Prinzip der Subjektivität
weitgehend bestimmt ist51. Der Mensch hat sich daran gewöhnt, durch
eigenes Handeln seine Umwelt zu gestalten und über sich selbst zu
bestimmen. Das Wissen um seine Freiheit, die er zur Selbstentfaltung
und Weltveränderung einsetzen kann, wird vordergründig auch als

Befreiung aus religiösen Denk- und Verhaltens mustern erfahren. Etwas

vom Pathos dieser Freiheit drückte der junge Schelling einmal so aus:

«Willst du frei handeln, so mußt du handeln, ehe ein objektiver Gott ist;
denn, daß du an ihn glaubst, erst wenn du gehandelt hast, trägt nichts

aus: ehe du handelst und ehe du glaubst, hat seine Kausalität die deinige
zernichtet»52. In dieser Perspektive erscheint die Geschichte als eine

50 Vgl. M. Seckler, Aufklärung und Offenbarung, S. 72-74.
51 Vgl. W. Kasper, Jesus der Christus, Mainz 1974. «Subjektivität bezeichnet

die Tatsache, daß der Mensch sich selbst als Ausgangspunkt und Maß ftir das

Verständnis der gesamten Wirklichkeit setzt Der Mensch versteht sich nicht
mehr aus dem Gesamtzusammenhang einer ihn umgreifenden, ihm Maß und
Ordnung setzenden Wirklichkeit, er wird vielmehr selbst zum Bezugspunkt der
Wirklichkeit» (S. 46f.).

52 F. W. J. Schelling, Philosophische Briefe über Dogmatismus und Kritizismus,

Werke I, S. 290.



294 Aufklärung durch Offenbarung?

praktisch zu realisierende Freiheitsgeschichte, als Prozeß der Emanzipation

(der autonomen Selbstbefreiung) aus jeglicher autoritären
Vormundschaft.

Unterdessen setzte sich die Einsicht durch, daß diese Freiheitsgeschichte

ein vielschichtiger Prozeß mit Fort- und Rückschritten ist, und
daß Kants Warnung, es bestehe immer die Gefahr, <in die alte Rohigkeit>
zurückzufallen, nicht umsonst war. Kant wollte, als Postulat der praktischen

Vernunft, wenigstens die Offenheit für ein <fremdes Angebot, das

nicht auf ihrem Boden erwachsen, aber doch hinreichend beglaubigt
ist>, lebendig erhalten: die endliche Freiheit bekommt ihren Sinn letztlich

durch die Hoffnung auf die Verwirklichung des höchsten Gutes
durch einen gnädigen und gerechten Gott. Die Freiheitsgeschichte bleibt
ein Menschenwerk - es enthält in sich die Spannung zwischen Entwurf
und Ergebnis; wo dies nicht eingesehen wird, wird die Freiheit selbst

zum Mythos, zur Perversion ihrer selbst in der selbstgemachten Diktatur

ihrer verabsolutierten, endlichen Zwecke.
Vor allem die Erfahrungen von Unrecht, Haß und Leiden in der

Geschichte verschärfen das Bewußtsein, daß die Geschichte keineswegs
eine homogene, vernünftig zu verantwortende Entwicklung der Freiheit

darstellt. Es gibt immer den <nie aufgehenden Rest>, «das, was sich

mit der größten Anstrengung nicht in Verstand auflösen läßt»53. Aller
Aufklärung zum Trotz erfährt der Mensch, daß seine Freiheit «auf einen

beweglichen Grund»54 gestellt ist. Die Freiheitsgeschichte kann über
weite Strecken als eine Leidensgeschichte gelesen werden — als

Geschichte verdrängter Schuld und enttäuschter Hoffnungen.
In den letzten Jahren haben J. B. Metz und auch E. Schillebeeckx

immer wieder daran erinnert, daß es so etwas wie eine (Kontrasterfahrung)

gibt, die die Erinnerung an die faktisch in der menschlichen
Geschichte angehäuften Leiden in sich trägt. Sie weisen daraufhin, daß

das Leiden einen eigenen Erkenntniswert hat, der sich sowohl vom
zweckgebundenen, weltbeherrschenden Erkennen in Wissenschaft und
Technik wie auch vom spekulativen Denken, das den universalen Sinn
der Geschichte theoretisch zu verstehen sucht, unterscheidet. Die
Leidenserfahrung kann eine praktisch-kritische Denkkraft freisetzen. Sie

53 F. W. J. Schelling, Philosophische Untersuchungen über das Wesen der
menschlichen Freiheit, Werke VII, S. 360.

54 F. W.J. Schelling, o.e., S. 373f. u.ö.



Aufklärung durch Offenbarung? 295

appelliert an eine zukunfteröffnende Praxis und enthält die Hoffnung
auf eine Erlösung, die auf den Menschen zukommt. «In der negativen
Erfahrung wird auf indirekte Weise das Fehlen dessen, was sein müßte,
erfahren, und so bekommt man das, was hier und jetzt getan werden
muß, in den Blick ,»55

Freilich steht dieses Wissen noch einmal in der Spannung von
Macht und Ohnmacht und unter der Voraussetzung einer vom Bösen
verkehrten Seinsordnung. «Versuchen wir gegen ungerechte Gewalt
vorzugehen, müssen wir selbst Gewalt anwenden; wir tragen damit in
die angestrebte Ordnung bereits den Keim neuer Unordnung und
Verbitterung hinein»56.

Eine Aufklärung über die Möglichkeiten, Ziele und Grenzen sowie
über den Grund der menschlichen Freiheit drängt sich unter den

Voraussetzungen der Neuzeit auf. Es muß daran erinnert werden, daß

Freiheit menschenverachtend wird, wenn sie nicht zugleich
Verantwortungsbewußtsein einschließt.

H. G. Gadamer meint in diesem Zusammenhang, daß Aufklärung
heute als Ausgang des Menschen aus seiner selbstverschuldeten

Unmündigkeit bedeutet, daß wir uns befreien sollen aus der Benommenheit

von dem technologischen Traum und aus der (Besessenheit von
der emanzipatorischen Utopien Gerade weil das Selbstbewußtsein des

Menschen im Ideal vom Machenkönnen gründet, kommt es zunehmend

in den Zwang des Machen-müssens. Wir brauchen das rechte
Bewußtsein unserer Lage in der Welt - wohl auch die Reflexion über

gesellschaftliche Zielvorstellungen und Prioritäten.
«Die Welt muß anders gewußt werden als nur die Welt der

unbegrenzten Möglichkeiten. Der Mensch wird durch seine eigene Wissenschaft

und die Erkenntnis, die sie vermittelt, darauf zurückgewiesen,
sich weit mehr als Pächter auf der Erde zu wissen, d. h. als einer, der den

Ort seines Wirkens und Lebens zu pflegen hat. Das ist die Botschaft der
modernen Wissenschaft an uns, die nicht deswegen an Glaubwürdigkeit
und Dringlichkeit verliert, weil sie mit der religiösen Botschaft der

Schöpfungstheologie übereinstimmt»57.

55 E. Schillebeeckx, Jesus, S. 551f.
56 W. Kasper, o. c., S. 67.
57 H. G. Gadamer, Wissenschaft als Instrument der Aufklärung, in: Ev.

Komm. 1972, S. 587.



296 Aufklärung durch Offenbarung?

2.1.1 Ziele und Grenzen menschlicher Freiheitsgeschichte

Gerade die Schöpfungstheologie erinnert daran, daß der Mensch
«sein ganzes Dasein und seine ganze Tätigkeit zutiefst vom schöpferischen

Gott her bezieht. Er ist sozusagen zuerst von Gott und erst darin
und dadurch er selbst; sein Dasein und sein Leben gründen in Gott»58.

In seinem Handeln ist der Mensch von Gottes Freiheit getragen. Seine

Eigenheit und Selbständigkeit sind ein Hinweis auf Gottes transzendente

Schöpfungstätigkeit. Dies bedeutet in unserem Kontext
fundamentaltheologisch dreierlei: erstens ist Gottes <offenbarendes) Handeln
in der Geschichte keine Intervention, die das menschliche Handeln in
der Geschichte aufhebt; es kann auch nicht addiert werden zu dem, was
die Geschichte als (Produkt) des Handelns der Menschen schon ist -
wohl aber wird dieses transzendente, schöpferische Handeln in unserer
Geschichte zur Sprache gebracht, insofern der Glaubende Spuren dieses

Handelns im menschlich geschichtlichen Handeln zu erfahren imstande
ist. Dies bedeutet, daß das Reden von einer Offenbarung in der
Geschichte die Schöpfungstätigkeit Gottes voraussetzt, damit diese

Geschichte Hinweis auf diesen sich offenbarenden Gott werden kann59.

«In der Vermittlung von befreiendem Handeln von Menschen auf
der Suche nach Heil von Gott her offenbart sich Gott in der Geschichte
(indirekt) als Heil für Menschen Wenn Gottes Heilshandeln wirkliche

und göttliche Realität ist, werden sich in unserer Geschichte
(Zeichen) von Gottes befreiendem Tätigsein mit den Menschen finden lassen

- Zeichen, die bemerkt, gesehen und interpretiert werden müssen, weil
sie in sich, wie jedes historische Phänomen, doppeldeutig, ambivalent
sind und nach Interpretation verlangen. Erst in der Interpretation, erst
soweit sie von Menschen erfahren und zur Sprache gebracht sind,
werden sie als Zeichen des Heilshandelns Gottes in der dennoch von
Menschen gemachten Geschichte erkannt»60. Es ist daher die Aufgabe
der Fundamentaltheologie, eine Kriteriologie zu entwerfen, die es

58 E. Schillebeeckx, Jesus, S. 557.
59 «Weil die Offenbarungstätigkeit ihr Objekt (ihren Gegenstand) an dem

Produkt der Schöpfungstätigkeit hat, und sich an diesem nur umbildend äußert,
kann sie an ihm auch nichts aufheben oder vertilgen, was wahres und ursprüngliches
Erzeugnis der Schöpfungstätigkeit, und von dem Schöpfer selbst als Natur und
Gesetz in die Dinge gelegt ist » J. S. Drey, Apologetik I, S. 200.

60 E. Schillebeeckx, Jesus, S. 563.



Aufklärung durch Offenbarung? 297

ermöglicht, dieses offenbarende Heilshandeln in der Geschichte zu lesen

und zu deuten. Dies impliziert eine Konfrontation der biblischen
Botschaft mit der aus der Aufklärung und ihrer Kritik entstandenen
Glaubenssituation, dem Selbstverständnis des Menschen und seinem
gesellschaftlichen Handeln.

J. B. Metz hat in seinen Studien zu einer praktischen Fundamentaltheologie

Kategorien fur eine solche Konfrontation bereit gestellt
(Erinnerung - Erzählung — Solidarität). Ich meine, daß die Fundamental théologie

gerade im Hinblick auf das Verständnis von <Offenbarung in der
Geschichte) diese Ansätze aufnehmen muß, vor allem wenn es darum
geht, zu verstehen, wie diese (Offenbarung) im kommunikativen Handeln

freier Subjekte geschichtlich die Gestalt der Nachfolge annimmt.

2.1.2 Die göttliche Freiheit als Wollen der Liebe

Dies bedeutet - und das ist eine zweite Konsequenz aus dem
Verhältnis von Schöpfung und Offenbarung —, daß die Fundamentaltheologie

sich auch ihrerseits um eine Bestimmung der menschlichen
Freiheit bemühen muß. Das neuzeitliche Motiv der Freiheit soll durchaus

ernst genommen werden. Die Freiheit kann sogar zur Bestimmung
der Wirklichkeit als ganzer - zum (Mittelpunkt des Systems) (Schelling)

- werden. Wenn nun aber die Wirklichkeit als ganze unter dem Primat
der Freiheit gedacht wird, so kann das (System) nicht eine in sich

geschlossene Weltansicht sein: das (Unvollendete) und je neu Mögliche
soll darin einen Platz erhalten.

Die alles tragende und bestimmende Freiheit kann nicht die endliche,

menschliche Freiheit, sondern nur die absolute, schöpferische
Freiheit Gottes sein. So ist Schelling in seiner Spätphilosophie zur
Einsicht gekommen, daß diese göttliche Freiheit ein Wollen der Liebe ist,
das die Schöpfung ermöglicht und das Geschöpf in die Möglichkeit eines

Dialogs der Liebe hineinstellt. In seinem neuerdings erschienenen Buch
(Der Gott Jesu Christi) hat W. Kasper konsequent versucht, Gott im
Horizont der Freiheit zu denken, als die vollendete Freiheit einer sich
selbst mitteilenden Liebe - als das subsistierende Sein, das Freiheit in der
Liebe ist. Gott ist nicht der konkurrierende Ursprung neben oder gegen
die menschliche Freiheit, sondern die konkret ermöglichende,
seinlassende Freiheit der menschlichen Freiheit. Der Mensch wird zu seiner

eigenen Freiheit befreit. Somit wird der Mensch von der zerdrückenden



298 Aufklärung durch Offenbarung?

Last der Selbstbegründung und Selbstrechtfertigung befreit - auch

wenn er in der jeweiligen Entscheidung, in seiner sozialen und politischen

Verflechtung der verantwortliche Mitgestalter der Geschichte ist.
Denn die Freiheit des Menschen ist nie abstrakt: sie ist Freiheit in der

Begegnung und Auseinandersetzung mit der Freiheit anderer
Menschen, sie verwirklicht sich in den vorgegebenen Bedingungen
bestehender Macht- und Arbeitsstrukturen der Gesellschaft, sie ist einer
konkreten Situation, Natur- und Wirtschaftsverhältnissen ausgesetzt.
Gerade weil die menschliche Freiheit so situiert ist, weil sie immer
Macht und Ohnmacht zugleich ist, bleibt es wichtig, daran zu erinnern,
«daß es auch und gerade in politischer Hinsicht verderblich wäre, die

Hoffnung des Glaubens in ein bloßes Postulat der politisch-praktischen
Vernunft zu verwandeln ,»61

Weil es ihr um <Offenbarung> geht, muß die Fundamentaltheologie
daran erinnern, daß ein kommunikatives Handeln, das auf Freiheit und
Sinn angelegt ist, nicht aus einer selbstgegebenen Qualifikation heraus

erwächst; das Reich der Gerechtigkeit, des Friedens und der Liebe ist
zutiefst ein Geschenk der Erlösung von Gott her. Aller Reflexion, aller

Entscheidung und allem Tun liegt die Gabe des (neuen) Seins voraus -
aufgrund des Erbarmens Gottes, das erst Subjekt-sein ermöglicht. Von
(Offenbarung) reden, heißt also auch, über die Bedingungen der Freiheit
aufzuklären: daran erinnern, daß die verstandene Korrelation von
Glaubensbotschaft und Gegenwartserfahrung nur dann legitim zu einer
Praxis qualifiziert, wenn diesem Tun der Wahrheit eine «Ertüchtigung
zum Handeln»62 vorausliegt.

Diese soll ihre Kraft, ihr Ziel und ihre Mittel aus der Erinnerung an
das Leben, den Tod und die Auferstehung Jesu Christi erhalten, d. h. aus

der persönlichen Auseinandersetzung mit Jesus Christus als dem eigentlichen

Inhalt des Christentums. In ihm zeigt sich (Offenbarung) konkret
als ein personal und geschichtlich vermitteltes, geschenktes und befreiendes

(Wunder der Liebe)63 - dies aufzuzeigen ist das dritte, aufklärende

Anliegen der fundamentaltheologischen Besinnung auf Gottes Handeln
in der Geschichte.

61 R. Schaeffler, Glaubensreflexion und Wissenschaftslehre, Freiburg 1980,
S. 171.

62 R. Schaeffler, o. c., S. 185.
63 Vgl. F. W. J. Schelling, Philosophie der Offenbarung, Werke XIV, S. 197.



Aufklärung durch Offenbarung? 299

2.1.3 Die Erinnerung an Jesus Christus und die Sprache der Offenbarung

Das Leben und Geschick Jesu als Offenbarung Gottes zeigt, daß die
christliche Wahrheit und das darin zugesagte Heil «nicht nur für
gesellschaftlich und wirtschaftlich und darum intellektuell Privilegierte»64
gelten sollen. Die Fundamentaltheologie muß den universalen

Anspruch des christlichen Heils im Rahmen einer Erinnerung an die

menschliche Leidensgeschichte und deren Suche nach Befreiung zu

verantworten versuchen. Sie muß reden vom Heil unter den Bedingungen

der Endlichkeit, des Scheiterns und der fragmentarischen Praxis der

Versöhnung65. Sie muß um die Differenz von Emanzipationsgeschichte
und Geschichte der Erlösung von Gott her wissen und so einen Beitrag
zur Aufklärung der Aufklärung leisten. Dies beinhaltet fundamentaltheologisch

eine Erörterung über das Verhältnis von Glauben und

Erfahrung: es kommt darauf an, den geschichtlichen, endlichen Charakter

der Erfahrung als Lebens- und Lernprozeß und im Zusammenspiel
von objektiver Widerfahrnis und subjektiver Interpretation zu erörtern.
Die Eigenart religiöser Erfahrung als Erschließungssituation und als

vieldeutiger Hinweis auf das Geheimnis der Geschichte muß herausgestellt

werden, und schließlich darf die Fundamentaltheologie daran

erinnern, daß christliche Erfahrung eine Erfahrung <gegen> alle Erfahrung

ist, weil sie aus dem Glauben an die Überwindung des Todes in
der Auferstehung Jesu lebt.

«Der christliche Auferstehungsglaube ist daher ein fundamentaler
Protest gegen alle Vergewaltigung persönlicher Freiheit, weil dieser

christliche Glaube nur aus der Überzeugung geboren werden kann, daß

ein definitiver Sinn möglich ist für die menschliche persönliche Freiheit
innerhalb des Gesamtsinns der ganzen Menschheitsgeschichte»66. Dieses

<Wunder der Liebe> hat nicht die Gestalt einer knechtenden
Herrschaft: sie ist dienende Liebe, sie ist Gottes ohnmächtige Liebe. «In der

(vergeblichen) Liebe Jesu, die weiß, daß ihr Maßstab nicht im Erfolg,
sondern in sich selbst als radikaler Liebe und Identifizierung hegt, wurde
uns das wahre Antlitz sowohl Gottes als auch des Menschen gezeigt»67.

Die Fundamentaltheologie muß sich schließlich auch damit befassen,

64 E. Schillebeeckx, Erfahrung und Glaube, in: Christlicher Glaube in moderner

Gesellschaft, Bd. 25, S. 107.
65 Vgl. E. Schillebeeckx, Christus und die Christen, Freiburg 1977, S. 804 ff.
66 E. Schillebeeckx, o. c., S. 783.
67 E. Schillebeeckx, o. c., S. 820.



300 Aufklärung durch Offenbarung?

wie diese neue Freiheit <Kommunikation> stiften kann - sie muß sich mit
den Bedingungen und Formen christlicher Praxis befassen und diese ins

Gesamte menschlicher Gemeinschaftsbildung einordnen
(liturgischsakramentale und diakonale Praxis, Reflexion über Kerygma und Lehre,
über Verhältnis von Theologie - Kirche - Lehramt). Eine besondere

Aufmerksamkeit verdient in diesem Zusammenhang die Besinnung auf
den Wortcharakter menschlicher Wirklichkeitserfahrung und auf die

Bedeutung sogenannter (religiöser Sprache).
Dies beinhaltet auch eine biblische und theologische Erörterung

über <Wort Gottes) in seiner vielfältigen sprachlichen Gestalt - als

prophetische, narrative, weisheitliche, apokalyptische und homologische

Offenbarungsrede -, das, entsprechend der theozentrischen
Radikalisierung des Offenbarungsbegriffs, «Gott selbst im Ereignis seiner

Offenbarung und im Akt seiner Selbstmitteilung»68 ist, und das uns im
Menschenwort, d. h. im menschlichen Sprechen von Gott begegnet. In
diesem Zusammenhang kann die Fundamentaltheologie vor allem auf
die Sprachgestalt der Gleichnisrede und der Metapher eingehen, weil
diese auf eine eigentümliche Art (aufklärende) Sprache sind69; sie bringt
ein (Mehr an Sein) zur Sprache. In ihr wird das Alltägliche zum
Ausdruck für die Macht göttlicher Liebe, damit der Hörer seine eigene
Welt nun kritisch, aus einer neuen Perspektive betrachtet und verändert70.

Die religiöse Sprache der Offenbarung, die dieses Geschehen

geschenkter Freiheit für alle zu künden hat, ist (aufklärend), weil in ihr
so von der Wirklichkeit geredet wird, daß darin ein (Mehr an Wirklichkeit)

aufleuchtet. (Gott) kommt in ihr zur Sprache als das Woraufhin
menschlichen Denkens, als das Woher seines Handelns - als die begründende

Wahrheit menschlicher Freiheit und Erkenntnis. Dies bedeutet,
daß das Handeln und Denken noch einmal umfassender verwurzelt sind
in einer Wirklichkeit, auf die der Mensch handelnd und denkend

vorausgreift, die seiner Tätigkeit und Erkenntnis einen Sinn verleiht.

68 M. Seckler, Was heißt (Wort Gottes)?, in: Christi. Glaube in moderner
Gesellschaft, Bd. 2, S. 80.

69 Vgl. E. Jüngel, Metaphorische Wahrheit, in: Entsprechungen, München
1980, S. 103-157: «Es muß also von Gott so geredet werden, daß mit den Mitteln der
Welt in der Welt genau der Raum für Gott gewonnen wird, den dieser beansprucht
hat, als er in Jesus Christus zur Welt gekommen ist» (S. 156).

70 Zur (erzählenden Tiefenstruktur der praktisch-kritischen Vernunft): cf. J. B.

Metz, Glaube in Geschichte und Gesellschaft, Mainz 1977, S. 181-203.



Aufklärung durch Offenbarung? 301

Für die Theologie stellt sich somit die Frage, wie diese umfassende

Wirklichkeit als Geheimnis des Seins und als Sinntotalität dem Menschen

präsent ist: muß sie nicht davon ausgehen, daß diese Wirklichkeit sich

einem Glauben zu erkennen gibt, der die ursprüngliche, seinsmäßige
und konstitutive Bezogenheit des Menschen auf dieses Geheimnis

bejaht? Ein solcher Glaube, der erst Handeln und Denken frei setzt, weil
er den ganzen Menschen für das Tun des Guten und die Erkenntnis der
Wahrheit in Anspruch nimmt, ist ein Glaube, der am Reich Gottes sein

Maß hat.
Dieser Glaube als konkrete Gotteserkenntnis bezieht sich nicht

primär auf einen begrifflich formulierten Inhalt - er ist selber vielmehr
das Licht, von woher die Welterfahrung zu dem Ort wird, in dem sich

die Gottesbeziehung expliziert und im geschichtlichen Tun bewährt.

2.2 Offenbarung und Überlieferung

Ein zweites Hauptanliegen der Fundamentaltheologie im Erbe
neuzeitlicher Aufklärung muß die Auseinandersetzung mit dem Traditionsprinzip

sein.

Mit einer Besinnung auf den Stellenwert einer lebendigen - gelebten

und erzählenden - Tradition übernimmt die Fundamentaltheologie
ihren Beitrag zur Weiterfuhrung der unvollendeten Freiheitsgeschichte:
sie steht somit in der Linie neuerer Aufklärungstheoretiker, die darauf
hinweisen, daß die kritische Erinnerung sowie das Bewahren von
Traditionen zur notwendigen Voraussetzung für das Überleben in einer
humanen Gesellschaft gehören71.

Die neuzeitliche Traditionskrise war und ist grundsätzlich eine

Weise der Legitimation überkommener Geltungsansprüche. - Jede
Tradition muß es sich gefallen lassen, «auf ihre Vernünftigkeit und
Zweckdienlichkeit hin überprüft zu werden»72. Damit soll aber die Tradition
als anthropologische Konstante nicht restlos in Frage gestellt werden.

71 Vgl. Leszek Kolakowski, Vom Sinn der Tradition, Merkur 1909, S. 1085-
1092: «Die Tradition ist das einzige Werkzeug, das es ermöglicht, uns Werte zu eigen
zu machen» (1086).

72 M. Seckler, Tradition und Fortschritt, in: Christi. Glaube in moderner
Gesellschaft, Bd. 23, S. 12.



302 Aufklärung durch Offenbarung?

Der Mensch gewinnt seine Identität durch Teilhabe am Lebensstrom
der Tradition, in dem er sich kritisch und verantwortlich mit ihr
auseinandersetzt73.

Die Besinnung auf das Traditionsprinzip sollte aus der Überzeugung

geschehen, daß «die geschichtliche Erinnerung Alternativen
zur Gegenwart aufleuchten»74 läßt. Dies hat also nichts mit Konservatismus

zu tun; es geht darum, im Namen einer ehrlichen Wahrheitssuche

und in kritischer Auseinandersetzung mit Erfahrungen der Vergangenheit,

Orientierungshilfe für die Zukunft zu finden.
Die Fundamentaltheologie muß sich also mit dem Begriff der

Tradition als anthropologischer Konstante auseinandersetzen. Dabei
muß sie - mit Rücksicht auf die neuzeitliche Kritik an einer als entfremdete

Autorität und als negatives Vorurteil mißdeuteten Tradition -
einen am Leben orientierten Überlieferungsbegriff verwenden: die

Wahrheit, die in einzelnen Äußerungen der Tradition (Bräuchen, Riten,
schriftlichen Fixierungen) zum Ausdruck kommt, darf mit diesen nicht
identifiziert werden. Die Wahrheit ist in ihrer kritischen Kraft dem
Bewußtsein gegenüber immer größer als ihre jeweiligen zeitlichen

Objektivierungen.
«In der Wahrheit der Geschichte gilt auch das unbekannt

Gebliebene»75. Ein lebendiges Verständnis von Tradition bedingt also einerseits,

daß Tradition und Interpretation nicht voneinander getrennt
werden: «Wir besitzen die einzelnen Traditionen nur im Akt lebendiger
Aneignung, Übersetzung und Erneuerung»76. Es kommt darauf an, den

in ihnen wirksamen Geist zu entdecken; es bedingt aber anderseits, daß

die Treue zur Tradition nicht identisch ist mit der unveränderlichen
Treue zu ihrem jeweiligen Ausdruck. J. S. Drey hat diesen Traditionsbegriff

als lebendige Fortbewegung und Selbstüberlieferung der Offenbarung

entfaltet. Er hat vor allem auch auf die Menschlichkeit ihrer

73 Der Anthropologe A. Gehlen unterstreicht die Entlastungsfunktion der
Tradition. Wer in einer Tradition steht, ist von der zerdrückenden Last befreit,
immer wieder von vorne anfangen zu müssen; er wird frei für den Fortschritt. Auch
Niklas Luhmann weist daraufhin, daß die Komplexität der heutigen Gesellschaft so
groß ist, daß der Mensch auf<Sinnsedimente der Vergangenheit) zurückgreifen muß,
will er noch sinnvoll handeln können: die gespeicherten Erfahrungen früherer
Generationen haben kognitive Vorteile.

74 W. Kasper, Tradition als Erkenntnisprinzip, in ThQ 155 (1975) S. 201.
75 M. Buber, Werke III, S. 744.
76 W. Kasper, o. c., S. 209.



Aufklärung durch Offenbarung? 303

Vermittlung hingewiesen77 und daran erinnert, daß das Entstehen einer

lebendigen Gemeinde den praktischen Beweis für die Offenbarung in
ihrem Fortschreiten liefert. J. Kuhn hat die Tradition als lebendige
Selbstüberlieferung der Offenbarung dann in konsequenter
Auseinandersetzung mit Hegel und unter Berücksichtigung ihrer kirchlichen und

pneumatischen Dimension weiter entfaltet. Seine Schlußfolgerungen
bezüglich der Dogmenbildung und dem Verständnis der Rechtgläubigkeit

sind auch heute noch für die Fundamentaltheologie beachtenswert78.

Wenn nun das Reden von Offenbarung in ihrer Selbstüberlieferung
ein Beitrag zur Fortführung der unvollendeten Freiheitsgeschichte sein

soll, so muß die Fundamentaltheologie darauf hinweisen, daß sich die

göttliche Wahrheit in der Geschichte bewährt: allerdings in der
offenzuhaltenden Spannung von Heilsverheißung und gegenwärtiger Verwirklichung,

die jede kurzschlüssige Identifikation vom Reich Gottes mit
den geschichtlichen Errungenschaften von Freiheit und Gerechtigkeit
verhindert und sie für die je größere Erfüllung von Gott her offenhält.
Außerdem muß die Fundamentaltheologie an den personalen, christolo-

77 Zit. J. S. Drey, Apologetik I, S. 397: «Gott hat ursprünglich gewirkt und
gesprochen, aber Menschen haben die Taten und Worte Gottes aufgezeichnet
diese haben das Aufgezeichnete in die Hände anderer Menschen niedergelegt, und
von diesen ist es im Laufe der Zeiten durch tausend Hände bis zu uns herabgekommen,

nehmen wir an, diese tausend Hände seien treu und rein, die Köpfe dazu
erleuchtet und die Herzen voll guten Willens, aber es wären Hände, Köpfe und
Herzen von Menschen. »

78 Kuhn betont, daß <Dogmenbildung> nicht eine Erweiterung, Vervollständigung

oder Ergänzung der substantiellen christlichen Wahrheit ist; sie ist vielmehr-
unter der Leitung des Heiligen Geistes - die objektive Dialektik dieser Wahrheit,
deren Formulierung auf die Bedürfnisse der Zeit, ihre geistigen Strömungen und
Gegensätze Rücksicht nimmt.

Rechtgläubigkeit bedeutet also Konformität mit dem ausdrücklichen
Glaubensstandpunkt der Kirche in einer bestimmten Zeit - was allerdings den Geist der
Prüfung nicht ausschließt. Das Verhalten zum Dogma drückt objektiv die
Rechtgläubigkeit und somit auch das Verhältnis zur Kirche aus. «Durch dieses Verhältnis
aber ist das Verhältnis zu Gott, aus welchem für uns die Seligkeit entspringt, zwar
wohl vermittelt, keineswegs aber ist es mit demselben identisch.» «Diese
Übereinstimmung mit der Kirche im Glauben ist wesentlich eine qualitative und nicht eine

quantitative, und gestaltet sich unbeschadet ihrer Wahrheit, Innigkeit und Kraft zu
mannigfaltiger Weise nach der Verschiedenheit der Subjekte in Bezug auf die Stufe
ihrer Bildung und ihrer Entwicklung» (S. 200). Die Antwort auf die Frage <was

zu glauben sei um selig zu werden) kann also nicht für alle ohne Unterschied und für
immer beantwortet werden - es soll auf alle Fälle das subjektive Moment des
konkreten Verhältnisses des einzelnen zur Kirche mitberücksichtigt werden.



304 Aufklärung durch Offenbarung?

gischen Charakter der Überlieferung erinnern. Dies kann u. a. bedeuten,

daß gegen die unpersönliche Vereinnahmung des Menschen durch
fortschreitende Rationalisierung in der Gesellschaft oder durch
Machtstrukturen jeder Art protestiert wird. Das Bewußtsein, daß der Sabbat

um des Menschen willen geschaffen worden ist und nicht der Mensch

um des Sabbats willen (Mk 2,27), bleibt eine zentrale Kritik an jeder
Tradition und ihrer Auslegung, die den Menschen zum unpersönlichen
Ausfiihrer des Gesetzes macht. Der freie Gehorsam Jesu, der sich für alle

ausgeliefert hat, bleibt der zentrale Inhalt der christlichen Tradition. In
seinem Geschick wurde «die Wahrheit über Gott und den Menschen

endgültig in der Geschichte offenbar»79. Diese Wahrheit geschieht nun
weiter in der <im Geist geschehenden memoria Jesu Christi): Tradition
ist «das durch den Geist in den Herzen der Gläubigen lebendige Wort
Gottes»80 - in ihr wird der im Geist gegenwärtige auferstandene Herr
zum umbildenden Prinzip neuen Lebens in der Nachfolge. In diesem

Sinn geschieht im Zeugnis, im Leben (gemäß diesem Wort) eine

Fortführung der Freiheitsgeschichte, ohne Vereinnahmung und Zwang.
«Wo der Geist des Herrn ist, da ist Freiheit» (2 Kor 3,17). Da wird der
Mensch für die Zukunft befreit, indem er sich mit dem Geist seiner Zeit
auseinandersetzt, ohne daß er diesem Zeitgeist zu verfallen braucht81.

Diese Auseinandersetzung ist von der Ausrichtung auf ein Ziel, auf
diesen Zustand hin getragen, in dem Gott alles in allem sein wird (1 Kor
15,28). Die (Aufklärung) über dieses Ziel geschieht in der Erinnerung an

Jesus Christus: in der Bindung an die Zeugnisse seines Weges und in der
Freiheit für die je größere Wahrheit Gottes: Gerade darum kann Theologie

zum «Anwalt des konkreten geschichtlichen Menschen werden; in
prophetischer Fürsprache und in sorgevollem Widerspruch lebt sie von
den kritisch geläuterten Erfahrungen, welche sie mit dem bleibenden

geschichtlichen Ursprung des Glaubens und dessen Vermittlung durch

79 W. Kasper, o.e., S. 211.
80 Ebd.
81 In einem beachtenswerten Aufsatz, (Die dogmatische Denkform als herme-

neutisches Problem) (in: Gegenwart des Glaubens, Mainz 1974), hat Karl Lehmann
auf die Bedeutung des geschichtlich konkret bestimmten Überlieferungsgeschehens
fur das Verstehen hingewiesen. Er zeigt, daß die dogmatischen Aussagen im
Medium der jeweiligen menschlichen Wirklichkeitserfahrung ausgelegt und auf
deren konkrete Realität hin verifiziert werden müssen. Das Selbstverständnis des

Menschen ist daher nicht nur Anknüpfungspunkt, sondern ein unentbehrlicher locus
theologicus (S. 47). Dies schließt aber eine kritische Haltung dem Zeitgeist gegenüber

ein.



Aufklärung durch Offenbarung? 305

den Gang der Jahrhunderte machen kann»82. Aber die Rückbindung an
eine erinnerte Vergangenheit und das hoffende Ausschauen nach Gottes

größerer Wahrheit befreit vom Zwang, nur hier und jetzt die
«Apotheose der faktischen Geschichte zu leisten»83. Offenbarung klärt uns
darüber auf, daß eine der Gegenwart überlegene Wahrheit tragender
Grund zur Gestaltung einer menschlichen Welt ist: daß das (Wunder der
Liebe> unsere weltverändernde Liebe ermöglicht und zugleich den Mut
zur Ausdauer schenkt.

82 K. Lehmann, o. c., S. 48.
83 K. Lehmann, o.e., S. 52.




	Aufklärung durch Offenbarung?

