
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 30 (1983)

Heft: 3

Artikel: Die Zeichen der Zeit als locus theologicus

Autor: Füssel, Kuno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761276

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761276
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kuno Füssel

Die Zeichen der Zeit als locus theologicus

Ein Beitrag zur theologischen Erkenntnislehre

1. Wissenschaftstheoretische Standortbestimmung

In einem 1969 erschienenen Lexikonartikel über theologische
Erkenntnis- und Methodenlehre legt K. Rahner deren Begriff
folgendermaßen fest: «Theologische Erkenntnis- und Methodenlehre ist der
Teil der Theologie, der auf Eigenart und Methodik des theologischen
Erkennens und Aussagens reflektiert, in dem also die Theologie (in
ihrem methodischen Vorangehen) sich selbst nochmals zu ihrem
Gegenstand macht»1.

Er grenzt sich damit nicht nur gegenüber älteren Definitionsversuchen

wie z. B. dem von A. Lang ab, der unter theologischer Erkenntnislehre

die Reflexion auf «die Grundlagen und Gesetze der auf der

gläubigen Hinnahme der göttlichen Offenbarung beruhenden Erkenntnis»,

also auf «die übernatürliche Glaubenserkenntnis schlechthin»2

versteht, wogegen Rahner einwendet, daß bei anerkannter Einheit von
theologischer Erkenntnis und Glaubenserkenntnis deren Differenz nicht
gebührend thematisiert wird, sondern Rahner unterstreicht auch deutlicher

als seine Vorgänger den metatheoretischen Charakter der theologischen

Erkenntnislehre und bereitet damit der dann in den siebziger

1 K. Rahner, Theologische Erkenntnis- und Methodenlehre, in: Sacramentum
Mundi, Bd. IV, Sp. 885.

2 A. Lang, Erkenntnis- und Methodenlehre, Theologische Erkenntnis, in:
LTHK III, Sp. 1003.



260 Die Zeichen der Zeit als locus theologicus

Jahren sich entfaltenden wissenschaftstheoretischen Selbstreflexion der

Theologie den Boden.
In diesem Sinne ist wohl auch seine angesichts der bereits in der

mittelalterlichen Scholastik vorhandenen erkenntnistheoretischen
Überlegungen3 eher wie eine Untertreibung klingende Behauptung zu
verstehen, daß im Rahmen der katholischen Theologie eine eigenständige
Erkenntnislehre thematisch noch gar nicht ausgebildet sei4. Registriert
man jedoch den Tatbestand, daß seitdem auch in der Theologie
wissenschaftstheoretische und methodenkritische Untersuchungen erheblich

an Zahl zugenommen haben5, so scheint die in Rahners Behauptung
liegende Provokation sich produktivitätssteigernd ausgewirkt zu haben.

Rahner hatte mit seinem Artikel jedoch nicht nur ein wichtiges
wissenschaftslogisches Signal gesetzt, sondern vor allem auch
nachdrücklich in Erinnerung gerufen, daß metalogische ebenso wie
metaphysische Reflexion über Existenz und Wesen der Theologie deren
inhaltlichen Vollzug nicht zu ersetzen vermag sondern notwendig
voraussetzt: «Es läßt sich also aus einem formalen Glaubens- oder
Theologiebegriff allein nicht deduzieren, was < Gegenstand) des Glaubens oder
einer theologischen Aussage sein könne und was nicht; es kann ein
solcher Begriffnicht zum souveränen Kriterium dafür erhoben werden,
ob etwas Inhalt solcher Aussagen sein könne. Denn die konkrete
Inhaltlichkeit eines solchen Begriffs ist nur zu finden in der Geschichte

selbst, die der Inhalt des Begriffes treibt, also in der Heils- und
Offenbarungsgeschichte selbst, die erfahren, nicht deduziert wird, ganz aber

erst verstanden ist in der Differenzierung ihrer selbst in ihren transzendentalen

Grund und dessen geschichtliche Erscheinung»6.
Mit dieser Aussage Rahners gelangen wir mitten in das Zentrum

jener Problematik, die für die theologische Erkenntnislehre konstitutiv

3 Als wegweisende Einfuhrungen und Überblicke sind immer noch zu
empfehlen: M. Grabmann, Die theologische Erkenntnis- und Einleitungslehre des hl.
Thomas von Aquin auf Grund seiner Schrift «In Boethium de Trinitate», Fribourg
1948; A. Lang, Die theologische Prinzipienlehre der mittelalterlichen Scholastik,
Freiburg 1964; M.-D. Chenu, La théologie comme science au XIIe siècle, Paris3
1969.

4 K. Rahner, a. a. O., Sp. 887.
5 Man vgl. hier vor allem die Arbeiten von W. Pannenberg, H. Peukert und

G. Sauter. Zu diesen Autoren habe ich eine kritische Analyse und Kommentierung
vorgelegt in: K. Füssel, Sprache, Religion, Ideologie, Frankfurt/Bern 1982.

6 K. Rahner, a. a. O., Sp. 890.



Die Zeichen der Zeit als locus theologicus 261

ist. Hier ergibt sich nämlich die Notwendigkeit sowohl des Rückgriffs
auf die Anfänge einer systematischen Darstellung der theologischen
Erkenntnislehre bei Melchior Cano (gestorben 1560) in Gestalt der

Frage nach den Quellen der Erkenntnis als auch der kritischenÜberprü-
fung des in den traditionellen Beiträgen zur theologischen Erkenntnis-
lehre normativ wirksamen Erkenntnisbegriffs. Wenn nun aber dabei die

Dialektik von transzendentalem Urgrund und historischer Manifestation

der als Heilszusage an den Menschen ergangenen Offenbarung
Gottes als grundlegend anerkannt werden soll, dann müssen sich unsere
Überlegungen im Umkreis der Frage bewegen: Wie ist eine theologische

Erkenntnislehre als Theorie geschichtlich orientierter Erkenntnis
möglich?7

Nähert man sich einer Beantwortung dieser Frage, dann sind

zugleich Vorsicht und Bescheidenheit geboten, denn es ist eine

wissenschaftsgeschichtliche Tatsache, daß weder Aristoteles noch Thomas von
Aquin noch Kant die Frage nach den konstitutiven Prinzipien von
Geschichte als Wissenschaft explizit gestellt und bearbeitet haben. Auch
Kant hat bestenfalls dem auf ihn folgenden deutschen Idealismus die

Frage vererbt, wie Geschichte überhaupt möglich sei, was wiederum die

Kritiker des deutschen Idealismus auf die Idee gebracht hat, dessen

Antworten vom Kopf auf die Füße zu stellen, d. h. die Wissenschaft von
der Geschichte bei der materiellen Produktion der unmittelbaren
Lebenszusammenhänge beginnen zu lassen8.

Wir sind also gut beraten, wenn wir uns einerseits an den Leitfaden
Geschichte halten, andererseits aber die Bedingungen der Möglichkeit
von geschichtlicher Erkenntnis nicht vorschnell, d. h. rein spekulativ
festschreiben. In den theologischen Kontext zurückübersetzt heißt dies:

Es kommt nicht darauf an, im Gefolge der positiven Vollendung des

Idealismus Hegelscher Prägung die realen Verhältnisse aus dem Zeitgeist

abzuleiten, sondern es kommt darauf an, die Zeichen der Zeit zu
verstehen und die in ihnen aufgetragene Veränderung alles Bestehenden

zu benennen. Wenn damit Theologie eindeutig auf eine geschichtliche

7 G. Söhngen hat mich mit seinem Werk: Philosophische Einübung in die
Theologie, Freiburg/München2 1964, S. 59f. auf diese Frage aufmerksam gemacht;
auch Kardinal J. Ratzinger geht in seinem neuesten Werk: Theologische Prinzipienlehre.

Bausteine zur Fundamentaltheologie, München 1982, von der gleichen Problematik

aus, wenn er auch das Problem mit anderen Interessen und in einer anderen
Begrifflichkeit entfaltet; vgl. hierzu bes. sein Vorwort, a.a.O., S. 5.

8 Vgl. K. Marx, F. Engels, Die deutsche Ideologie, MEW 3, S. 18ff.



262 Die Zeichen der Zeit als locus theologicus

Veränderungspraxis verwiesen und damit als Funktion dieser

Veränderungspraxis begriffen wird, so darf sie jedoch nicht vergessen, daß ihre

eigene Betätigungsform die einer theoretischen Praxis ist. Es wäre
nämlich der Gipfel idealistischer Selbstüberschätzung zu glauben, daß

eine bestimmte theoretische Praxis allein schon die Realität als solche
verändern würde. Wohl aber fuhrt eine produktive theoretische Arbeit
zur Klärung unserer Ideen und zur Veränderung unserer Erkenntnis,
wodurch eine vernünftige Veränderungspraxis erst ermöglicht wird.
Wenn hier dafür plädiert wird, den Zeichen der Zeit sowohl im Sinne
der klassischen Auffassung Melchior Canos als auch der heutigen Theologie

der Befreiung den Rang eines locus theologicus zuzuerkennen,
dann soll in diesem Sinne ein Stück theoretischer Praxis inszeniert
werden.

2. Die Entwicklung der Kategorie «Zeichen der Zeit»

a) Die biblische Redeweise von den «Zeichen der Zeit», wie sie sich
bei Matthäus und Lukas findet9, wurde vor allem von Papst Johannes
XXIII. in seiner Enzyklika «Pacem in Terris» wieder aufgegriffen und
zu einer Kategorie theologischer Situationsanalyse gemacht, die dann
auch in verschiedene Dokumente des 2. Vatikanischen Konzils Eingang
fand, von wo aus sie nachhaltigen Einfluß auf die beiden großen
lateinamerikanischen Bischofsversammlungen von Medellin und Puebla
und damit auf die Theologie der Befreiung ausübte.

Auch wenn wir den primären biblischen Bezug nie aus den Augen
verlieren dürfen, so hat die Kategorie der «Zeichen der Zeit» doch erst
ihre ekklesiologische Aktualität dadurch bekommen, daß sie nicht als

zufällige Wendung, sondern konstitutiv in päpstliche Dokumente
Eingang fand10.

Jeder der vier Hauptabschnitte der Enzyklika Pacem in Terris endet

mit einer Aufzählung von «Zeichen der Zeit»11, die die Kirche darauf

9 Vgl. Mt 16,1-4 und Lk 12,54-56.
10 Der Ausdruck «Zeichen der Zeit» findet sich nicht im lateinischen Text der

Enzyklika, wird aber in den fremdsprachigen Übersetzungen als gliedernde
Zwischenüberschrift verwendet; dieses Verhalten kann sich jedoch auf die wörtliche
Verwendung durch Papst Johannes XXIII. in seiner Einberufungsbulle für das

Konzil, «Humanae salutis», vom 25. Dez. 1961 berufen.
11 Vgl. Pacem in Terris, Nr. 39-45; 75-79; 126-129; 142-145.



Die Zeichen der Zeit als locus theologicus 263

hinweisen, daß durch die geschichtlichen Bewegungen hindurch sich

die Perspektive des Evangeliums zu Wort meldet. An erster Stelle unter
den «Zeichen der Zeit» nennt Papst Johannes «den wirtschaftlichsozialen

Aufstieg der Arbeiterklasse», die Emanzipation der Frau, den

Selbstbestimmungswillen der Kolonialvölker, die Forderung nach

Wahrung der Menschenrechte, die Entlarvung des Rüstungswahn-
12sinns
Mit der Kategorie der «Zeichen der Zeit» wird nicht nur die

Geschichtlichkeit der Welt, sondern auch der Herausforderungscharakter
dieser Geschichtlichkeit fur die Kirche voll anerkannt. Wer diese

Kategorie so gebraucht wieJohannes XXIII. (und dann auch das Konzil)
gibt zu, daß es aus der Zeit selbst für die Kirche etwas zu lernen gibt,
zumindest aber, daß sich die Kirche den Fragen der Zeit stellen muß.

Trotz mancherlei Bedenken, die in der Vorbereitungsphase der pastora-
len Konstitution über die Kirche in der Welt von heute gegen eine
Aufnahme dieser Kategorie in das Abschlußdokument erhoben wurden,
wird sie dann doch verwendet, um die Bedingungen zu benennen, die
eine sohdarische Verbundenheit der Kirche mit der Welt sowie den

Dienst an allen Menschen allererst ermöglichen: «Zur Erfüllung dieses

ihres Auftrags obliegt der Kirche allzeit die Pflicht, nach den Zeichen
der Zeit zu forschen und sie im Licht des Evangeliums zu deuten»13.

Noch einmal aufgegriffen wird der hinter der Rede von den «Zeichen
der Zeit» stehende Grundgedanke in Artikel 11 von «Gaudium et spes»,

wo es heißt, daß das Volk Gottes, im Glauben an die Kraft des «Geistes
des Herrn» bemüht ist, «in den Ereignissen, Bedürfnissen und
Wünschen, die es zusammen mit den übrigen Menschen unserer Zeit teilt, zu
unterscheiden, was darin wahre Zeichen der Gegenwart oder der
Absicht Gottes sind»14.

b) Auch wenn es noch weitere Verwendungsstellen in den Konzilstexten

gibt, so genügen doch die hier angeführten Belege, um deutlich
zu machen, welche Art von Zeichen hier gemeint ist: Es geht weder um
natürliche Zeichen, so wie Rauch auf Feuer verweist; noch um konventionell

eingeführte Zeichen wie ein Händedruck oder eine Verkehrsampel;

es geht vielmehr um geschichtliche Zeichen, die den Charakter
eines Ereignisses haben, das über seine unmittelbare faktische Bedeu-

12 Vgl. ebd., Nr. 40-44; Nr. 126-129.
13 Pastoralkonstitution «Gaudium et Spes», Art. 4, in: LTHK Erg. Bd. III,

S. 295.
14 Ebd., S. 313.



264 Die Zeichen der Zeit als locus theologicus

tung hinaus zum Ausdruck einer höheren Wirklichkeit wird. Für die

Römer war die Kreuzigung Jesu nur die Hinrichtung eines jüdischen
Aufrührers, für die Christen aber wurde sie zum Zeichen der Erlösung.
«Von daher gesehen ist nicht die bare Faktizität des Ereignisses, so
bedeutend sie auch sei, das ausschlaggebende Moment, sondern die

Bewußtseinsbildung, die es bewirkt, die Bündelung von Energien und

Hoffnungen eines ganzen Kollektivs von Menschen, jenseits und
unabhängig von der reflektierenden Intelligenz des einen oder anderen
Individuums. In Wirklichkeit schreitet die Geschichte nicht fort in Form
einer Verkettung von Einzelfakten, sondern durch solche kollektiven,
um nicht zu sagen massenhaften Bewußtwerdungsprozesse, die plötzlich

die Menschen ungeahnte geistige Räume durchmessen lassen»15.

Dies widerspricht nicht der Tatsache, daß diese weiterfuhrende Bedeutung

geschichtlicher Ereignisse in ihrer ganzen Tragweite oft zuerst von
einzelnen wahrgenommen wird, die aber so intensiv mit dem Leben

ihrer Gemeinschaft verbunden sind, daß sie auf einen Schlag begreifen,
was sich erst nach und nach einstellt. Von dieser Art sind die Propheten,
die sich nicht durch analytisches Kalkül sondern durch eine gefühlsmäßige

Verbundenheit mit den Hoffnungen des Volkes auszeichnen. «Der

Prophet ist realistischer als der Gelehrte», sagt Pater Chenu, «denn er
versteht in der Geschichte zu lesen»16.

Diese Sensibilität des Propheten braucht die Kirche, um die «Zeichen

der Zeit» richtig zu deuten, z. B. um den in der heutigen
Friedensbewegung sich artikulierenden Willen zum Verzicht auf die gewaltsame
Vernichtung des Gegners in seinem eschatologischen Gehalt zu würdigen.

Schließt man sich der-von Pater Chenu gewählten Perspektive an,
dann kann man die in der Diskussion der Vorbereitungsphase von
«Gaudium et spes» gegen die Kategorie »Zeichen der Zeit»
vorgebrachte bibeltheologische Kritik, daß bei Matthäus und Lukas damit auf
Jesus selber als «eschatologisches Gotteszeichen an seine Zeit»17 verwiesen

werde, was zunächst einmal nichts mit heutiger Situationsanalyse
gemeinsam hätte, nicht so ohne weiteres teilen. Diese Kritik vertritt
zwar das berechtigte Anliegen, eine vorschnelle Parallelisierung zu
verhindern, übersieht aber nicht nur die auch schon bei Jesus
angemahnte prophetische Qualität der «Zeichen der Zeit», deren Deutung

15 M.-D. Chenu, Les signes des temps, in: NRTh 87 (1965) 32.
16 Ebd., S. 34.
17 Kommentar von J. Ratzinger zu «Gaudium et Spes», in: LTHK Erg. Bd.

III, S. 313.



Die Zeichen der Zeit als locus theologicus 265

sich daher notgedrungen von landläufiger Wetterkunde unterscheidet,
sondern übersieht auch, daß es beiJesus damals wie bei uns heute um die

Fähigkeit geht, die Möglichkeit des Heils hinter der Doppeldeutigkeit
des gesellschaftlichen Verblendungszusammenhangs wahrzunehmen.
Gefordert ist nach wie vor die das Augenfällige durchstoßende
kontrafaktische Lektüre des Bestehenden. Was daher die jüdischen Zeitgenossen

Jesu und uns heute verbindet, ist somit ein doppeltes: Das immer
noch gleiche, in Jesus uns allen zugesagte Heil einerseits, und die

gesellschaftlich notwendig erzeugte Unfähigkeit zur Wahrnehmung
dieses Heils, marxistisch Ideologie geheißen, andererseits.

Es ist daher nicht weiter verwunderlich, daß gerade die lateinamerikanische

Kirche durch diese von Chenu und auch Congar legitimierte
Interpretation gestärkt, sich in ihren offiziellen Dokumenten und der
diesen verbundenen Theologie der Befreiung fleißig und mit Bedacht
der «Zeichen der Zeit» als kirchenlehramtlicher Kategorie bedient,
wenn sie die Konsequenzen des 2. Vatikanums für Lateinamerika zu
ziehen sucht.

Bekanntlich entschied sich die Kirche Lateinamerikas auf der
Generalversammlung des lateinamerikanischen Episkopats 1968 in Medellin
einstimmig für eine umfassende Entwicklung und Befreiung des

Menschen, vornehmlich aber der armen und ausgebeuteten Massen der
Völker Lateinamerikas. Die Bischöfe verpflichteten sich insbesondere,
für die Beseitigung jener Strukturen einzutreten, die diese Befreiung
konstitutionell verhindern und daher als strukturelle Gewalt bezeichnet
werden. Was seit diesen Beschlüssen von Medellin in Lateinamerika an

neuer kirchlicher Realität gewachsen ist (Theologie der Befreiung,
Basisgemeinden, revolutionäre Märtyrer, neue Spiritualität) zieht nicht
nur die Aufmerksamkeit der übrigen Welt auf sich, sondern gibt auch

vielen Kirchen-verdrossenen europäischen Christen neuen Mut zum
Christsein.

Wie hat die lateinamerikanische Kirche dieses neue Verständnis
ihrer Sendung entdeckt? In ihrer den Texten von Medellin vorangestellten

«Botschaft an die Völker Lateinamerikas» geben die Bischöfe
folgende Begründung ab: «Im Lichte des Glaubens, haben wir uns
bemüht, den Plan Gottes in den Zeichen der Zeit zu erkennen. Wir
deuten die Bestrebungen und Klagen Lateinamerikas als Zeichen, die die

Ausrichtung des Gottesplanes offenbaren, der in der Erlöserliebe Christi
wirkt. Diese verankert die Bestrebungen im Bewußtsein einer brüderlichen

Solidarität. Aus Treue zu diesem Plan Gottes und um den in die



266 Die Zeichen der Zeit als locus theologicus

Kirche gesetzten Hoffnungen zu entsprechen, möchten wir das anbieten,

was wir als Ureigenstes haben: eine Gesamtsicht des Menschen und
der Menschheit und die ganzheitliche Sicht des lateinamerikanischen
Menschen in der Entwicklung. Darum fühlen wir uns solidarisch mit
den Verantwortungen, die in dieser Etappe der Umwandlungen
Lateinamerikas aufgetreten sind»18. Es ist also das doppelte Bemühen um
mehr Treue zum Evangelium und um Verdeutlichung des Weges der
lateinamerikanischen Völker zu ihrer ganzheitlichen Befreiung, was den

Umbruch der Kirchen Lateinamerikas in Medellin ausgelöst und das

Abschütteln der kolonialistischen Ideologien bewirkt hat. Diese Linie,
die sich sowohl bezüglich der Methode der theologischen Reflexion als

auch des pastoralen Verhaltens der Kirche gegenüber der Welt an der

Pastoralkonstitution «Gaudium et spes» orientiert, wird folgerichtig
und nuanciert 1979 bei der 3. Vollversammlung des lateinamerikanischen

Episkopats in Puebla fortgesetzt19.
Artikel 12 des Schlußdokuments von Puebla hebt diese Kontinuität

bewußt hervor: «Insbesondere seit Medellin erforscht die Kirche im
klaren Bewußtsein ihrer Sendung und bereit zum fairen Dialog die
Zeichen der Zeit, und sie ist bereit zur Evangelisierung, um ihren

Beitrag zum Aufbau einer neuen Gesellschaft zu leisten, einer Gesellschaft,

die gerechter und brüderlicher ist, wie unsere Völker sie unüber-
hörbar fordern»20. Die ideologiekritische Stoßrichtung der Lektüre der
Zeichen der Zeit bewährt sich im Durchdringen der kulturellen
Entfremdung und der Unterscheidung der Geister, vor allem aber bei der

Entlarvung der technologischen Götzen mit kapitalistischem Geist, die
den historischen Prozeß der Abhängigkeit nähren21. Gegen diesen

Ungeist richtet sich der Geist Gottes, der nicht müde wird in der

18 Dokumente von Medellin, Hg. Bischöfliche Aktion Adveniat, Essen 1970,
S. 8.

19 Die Texte von Puebla wurden herausgegeben vom Sekretariat der Deutschen
Bischofskonferenz, Bonn, als Nr. 8 der «Stimmen der Weltkirche»: Die Evangelisierung

Lateinamerikas in Gegenwart und Zukunft, Bonn 1979; nützliche Kommentare
zu Puebla finden sich in: H. Schöpfer, E. Stehle, Kontinent der Hoffnung. Beiträge
und Berichte zu Puebla, München/Mainz 1979; B. Schlegelberger, J. Sayer, K.
Weber, Von Medellin nach Puebla, Düsseldorf 1980.

20 Die Evangelisierung Lateinamerikas in Gegenwart und Zukunft, S. 19; häufiger

noch als die Dokumente von Medellin bedient sich das Schlußdokument von
Puebla der Kategorie «Zeichen der Zeit», vgl. a. a. O., Nr. 12, 15, 420, 473, 653, 847,
1115, 1128.

21 Ebd., Nr. 420, 493-497.



Die Zeichen der Zeit als locus theologicus 267

Geschichte, sein Volk dazu anzuleiten, «in den tiefsten menschlichen
Sehnsüchten und Problemen den Plan Gottes für die Berufung des

Menschen zur Erbauung einer Gesellschaft zu erkennen, die menschlicher,

gerechter und brüderlicher werden soll»22.

Die prophetische Qualität der Rede von den «Zeichen der Zeit»
macht überdeutlich, daß nur der sie richtig zu lesen vermag, der eine

bestimmte Praxis hat, d.h. in der befreienden Praxis messianischer

Nachfolge steht. Doch damit ist nur die Zugangsweise zur richtigen
Erkenntnis genannt, noch nicht das Funktionieren dieser Erkenntnisweise

erklärt. Wir müssen uns also noch der Frage zuwenden, inwiefern
Zeichen der Zeit ein Ort theologischer Erkenntnis sind.

3. Vom Ort der Erkenntnis zu ihrer Struktur oder von der Topik zur Analytik

a) Wenn es darum geht, erkenntnistheoretische Bemühungen
innerhalb der Theologie aufzuspüren, dann können wir den Beitrag von
M. Cano nicht außer acht lassen, der in seinem (postum) 1563 erschienenen

Werk «De locis theologicis» versucht hat, ausgehend vom aristotelischen

Wissenschaftsbegriff die theologische Methodologie zu formali-
sieren23. Nach Aristoteles ist eine Wissenschaft dadurch gekennzeichnet,

daß sie ihre Aussagen deduktiv aus unbestreitbaren Axiomen oder

ersten Prinzipien ableitet. Bezüglich der Sicherung der Gewißheit dieser

ersten Prinzipien kennt Aristoteles zwei Verfahren: Das eine findet sich

in seiner Topik, einer heuristischen Logik, die die Gültigkeitsregeln für
einen argumentativen Diskurs aus von allen Diskursteilnehmern akzeptierten

Topoi, allgemeinen Grundsätzen bzw. Gemeinplätzen, zu

gewinnen sucht. Diese Regeln sind zwar konsensfähig, aber sie stiften
keine unmittelbare Gewißheit. In seinen Analytica posteriora, seiner

zweiten Analytik, entfaltet Aristoteles daher ein weiteres Beweisverfahren,

wonach erste Prinzipien nur solche sein können, die in sich
einleuchtend, allgemein und notwendig sind24.

22 Ebd., Nr. 1128.
23 Vgl. A. Lang, Die Loci theologici des Melchior Cano und die Methode des

dogmatischen Beweises. Ein Beitrag zur theologischen Methodologie und ihrer
Geschichte, München 1925.

24 Vgl. hierzu G. Söhngen, Philosophische Einübung in die Theologie, S. 42fF.;
W. Kern, F.-J. Niemann, Theologische Erkenntnislehre, Düsseldorf 1981, S. 46ff.



268 Die Zeichen der Zeit als locus theologicus

Seit den erkenntnistheoretischen Überlegungen von Thomas von
Aquin25 ist es üblich, die Frage nach der Wissenschaftlichkeit der

Theologie durch Rückgriff auf diesen aristotelischen Wissenschaftsbegriff

zu beantworten. Die Prinzipien der Theologie werden dabei durch
die articuli fidei, die Sätze des christlichen Glaubensbekenntnisses,

geliefert, in denen die inhaltliche Fülle der geoffenbarten Glaubenswahrheit

mit zweifelsfreier Gewißheit zum Ausdruck kommt. Offen blieb
mit dieser Identifikation jedoch noch die Frage, wie denn die Theologie
diese ihre ersten Prinzipien gewinnt, d. h. die Frage nach den
Erkenntnisquellen der Theologie.

Dieser Frage stellt sich Melchior Cano, in dem er - vermittelt durch
den Humanisten R. Agricola (gestorben 1485) - an die Topik des

Aristoteles anknüpft, worauf schon der Titel seines Werkes verweist.
Als Theologe des Tridentinum möchte er sich gleichzeitig semantisch

vom verwandten Sprachgebrauch der Protestanten abgrenzen: «Cano
wollte nicht wie Melanchthon die loci nach dem theologischen Stoff
bestimmen, sondern umgekehrt die theologischen Wahrheiten aus den

loci gewinnen»26. Es ging ihm also nicht um die Systematisierung
dogmatischer Inhalte, sondern um deren Auffindung und Rechtfertigung.

«Nun fließt die Beweiskraft der theologischen Wahrheiten nicht
aus inhaltlichen Gesichtspunkten, sondern aus der äußeren Tatsache
ihrer Bezeugung; nicht der Inhalt entscheidet über ihren theologischen
Charakter, sondern der Nachweis ihres Geoffenbartseins, nicht die
innere Evidenz, sondern die äußere Autorität. Für Cano konnte deshalb

nur die verschiedene Art der Bezeugung der theologischen Wahrheiten
als Fundort für dieselben in Betracht kommen, und es war folgerichtig,
wenn er die verschiedenen Erkenntnisquellen der Theologie, die Schrift,
die Tradition, die Kirche usw. als die loci theologici bezeichnete»27.

Nach Cano gibt es zehn loci theologici28, die er in verschiedenen

Unterteilungen zusammenfaßt. Es gibt zwei große Hauptgruppen: die

eigentlichen theologischen Erkenntnisquellen, loci theologici proprii
genannt, die von der offenbarungskonstitutiven Untergruppe Schrift

25 Zur Erkenntnistheorie bei Thomas von Aquin vgl. insbesondere seine
Werke: Summa theologica, q. 1; In Boethium de Trinitate; Summa contra Gent.,
Kap. 1-26.

26 A. Lang, Die Loci Theologici des Melchior Cano S. 70f.
27 Ebd., S. 71.
28 Ebd., S. 85ff.



Die Zeichen der Zeit als locus theologicus 269

und Tradition (Nr. 1 u. 2) bis zu den scholastischen Theologen (Nr. 7)

reicht; sodann die zusätzlich berücksichtigten «fremden» Erkenntnisquellen

der menschlichen Vernunft, der Philosophie und der Weltgeschichte

(Nr. 8, 9, 10), loci theologici alieni genannt. Aus diesen loci
werden dann die klar formulierten und genau bewerteten theologischen
Aussagen gewonnen, die die Grundlage des theologischen Beweises
liefern29.

Im Rahmen unserer Thematik scheint es nun sehr naheliegend, die
«Zeichen der Zeit» beim Ort der Weltgeschichte unterzubringen und
damit die Tafel des Cano als auch für eine moderne Theologie noch
immer hinreichend weit genug zu akzeptieren. Nun könnte es aber sein,
daß die «Zeichen der Zeit» an diesem Ort eher begraben als gut
aufgehoben wären. Zu dieser Vorsicht mahnt nicht nur die
selbstverständliche Bindung des Cano an den kulturellen Kontext der damaligen
Zeit, sondern auch der wissenschaftstheoretisch eher archivierend-repe-
titiv als analytisch-konstruktiv anmutende Grundzug seines methodologischen

Entwurfs30.
Wenn die «Zeichen der Zeit» den ihnen nach den lehramtlichen

Dokumenten zukommenden Rang eines locus theologicus, eines Ortes

theologischer Erkenntnisgewinnung, einnehmen können sollen, dann
bedarf es nicht nur einer umfassenden Inventarisierung der Orte,
sondern einer Erklärung der kritisch-produktiven Leistung theologischer
Erkenntnis. Gerade weil die Deutung der «Zeichen der Zeit» diese nicht
als facta bruta nehmen darf, sondern ihre weiterfuhrende Bedeutung,
d. h. Gottes Denken und Planen für den Menschen, vermitteln soll,
muß sie die gegebene Erkenntnismaterie in etwas Neues verwandeln.
Auch das zugehörige Wissenschaftsverständnis muß daher mit dem

Wort Wissenschaft ernstmachen, d.h. Wissenschaft nicht als ein gut
sortiertes Archiv von Erkenntnissen, sondern als ein Tun, ein
Unternehmen, eine Anstrengung begreifen, die Wissen schafft. So nützlich
die Topik von Cano für den traditionellen dogmatischen Beweis gewesen

sein mag, so wenig scheint sie daher wegen des dahinterstehenden
deduktiv-statischen Erkenntnismodells geeignet, eine direkte Basis für
eine heute notwendige kritische Theorie der Theologie zu liefern.

29 Ebd., S. 73.
30 Eine äußerst scharfe Ablehnung der Vorgehensweise von M. Cano findet

sich bei E. Gilson, der sie schon im Augenblick ihres Entstehens als fur überholt
erklärt, in: Virgile 4 (1931) 74.



270 Die Zeichen der Zeit als locus theologicus

b) Wir benötigen also einen Ansatz, der es gestattet, Wissenschaft
als Produktion von Erkenntnis, als Veränderungsprozeß und nicht nur
als systematisches Archiv von Wissensbeständen, d. h. als autonomen
Regeln folgende theoretische Praxis zu begreifen.

Bekanntlich hat der französische Philosoph L. Althusser hierzu
einschlägige Vorarbeit geliefert31, an die wir uns daher anschließen

können.

Mit Althusser gehen wir davon aus, daß der Prozeß der theoretischen

Praxis drei Momente umfaßt: (1) Eine Allgemeinheit I A I, (2)

eine Allgemeinheit II A II, (3) eine Allgemeinheit III A III. Wenn
Althusser hier den Begriff «Allgemeinheit» benutzt, so deswegen, weil
der Erkenntnisprozeß - und hierin stimmen die metaphysische und die
dialektische Erkenntnistheorie überein32 - sich mit dem Universalen
und nicht mit dem singulären bzw. dem konkret «außerhalb des Kopfes»

(Marx) oder «extra animam» (Thomas von Aquin) Existierenden

beschäftigt. Schon für die griechische und scholastische Tradition sind
das Realobjekt (die Sache an sich) und das Erkenntnisobjekt (der Begriff
bzw. die Idee der Sache) zwei völlig verschiedene Dinge. Althusser
schließt also an diese klassische Tradition an, wenn er gegen Empirismus

und Sensualismus betont, daß es in der theoretischen Praxis nicht

um die unmittelbare Aufnahme des konkreten, sondern um die

Umwandlung einer durch die verschiedenen sozialen Praxisarten
(technische, ästhetische, ideologische Praxis usw.) bereits bearbeiteten
theoretischen Grundmaterie A I in jene Allgemeinheit III, die wir Erkenntnis

nennen, geht. Das, was im Erkenntnisvorgang die eigentliche Arbeit
leistet, ist also A II. Es handelt sich dabei um die theoretischen
Produktionsmittel, das «Gebäude der Begriffe, deren mehr oder weniger
widersprüchliche Einheit die Theorie der Wissenschaft im jeweiligen
(historischen) Augenblick bildet»33. Das Produkt der Arbeit von A II ist
A III, die nicht mehr abstrakte, sondern konkrete Allgemeinheit oder

31 Vgl. L. Althusser, Für Marx, Frankfurt 1968, S. 124-137; in analoger Weise
wie es hier geschieht und ich es auch in meinem Buch «Theologie als materialistische
Theorie messianischer Praxis», Münster 1983, durchgeführt habe, knüpft auch
Clodovis Boff an die Erkenntnistheorie Althussers an: vgl. C. Boff, Theologia e

prâtica. Theologia do Politico e suas mediaçoes, Petropolis/Brasil 1978.
32 Man muß z.B. nur L. Althusser u.a., Lire le capital, Bd. I, Paris 1968,

S. 46ff., und Thomas von Aquin, Summa theologica, q. 86, a. 1, c. miteinander
vergleichen.

33 L. Althusser, Für Marx, S. 126.



Die Zeichen der Zeit als locus theologicus 271

das Konkret-Gedankliche. A III ist jenes durch Erkenntnis geschaffene
Wissen, das dem jeweiligen Prozeß zu Recht den Namen «Wissenschaft»

verleiht. Wir können also definieren, «daß die theoretische
Praxis durch die Arbeit der Allgemeinheit II an der Allgemeinheit I
Allgemeinheiten III produziert»34.

Wie diese theoretische Praxis funktioniert, haben zwei Meister des

Denkens in ganz unterschiedlichen Kontexten hervorragend gezeigt:
Thomas von Aquin in seiner «Summa theologica» und Karl Marx in
«Das Kapital»35.

Die Ansicht, daß diese beiden Denker erkenntnistheoretische Brüder

sein könnten, wobei der eine seine Erkenntnistheorie nur mit einem
idealistischen Lexikon und der andere mit Hilfe eines materialistischen
Lexikons formuliert hat, um es einmal linguistisch auszudrücken, gründet

sich auf die weiterfuhrende Hypothese, daß auch der Prozeß der

theologischen Erkenntnis denselben Strukturprinzipien gehorcht wie
jede andere theoretische Praxis auch, weswegen allein die Theologie ja
den Namen «Wissenschaft» verdient.

c) Es bedarf keiner Geistesakrobatik, um die geschilderte Struktur
der theoretischen Praxis in der Theologie wiederzufinden.

Wenn die klassische theologische Erkenntnislehre von den articuli
fidei (hier gleichbedeutend mit Glaubensinhalt, Glaubenswahrheit,
geoffenbarte Wahrheit usw.) als den Prinzipien der Theologie spricht,
so können wir sagen, daß hier A II ins Spiel kommt, denn die
Glaubenswahrheiten bilden die Instanz, mit deren Hilfe man theologisiert, die

nicht nur die Begriffe, sondern auch die eigentümliche Perspektive
liefern, unter der die Erkenntnismaterie betrachtet und bearbeitet wird.
Um diesen Zusammenhang zu bezeichnen, verwendet Thomas von
Aquin die Unterscheidung von objectum quo, welches die Form der

theologischen Sehweise bestimmt (Formalobjekt) und objectum quod,
welches zu untersuchen ist (Materialobjekt).

Grundsätzlich kann alles, was existiert oder denkbar ist, Materialobjekt

eines theologischen Diskurses, also A I, werden, denn die

34 Ebd., S. 127.
35 Daß K. Marx und Thomas von Aquin auch noch auf anderen Ebenen etwas

miteinander zu tun haben könnten, darauf macht T. R. Peters aufmerksam in
seinem Beitrag: Contemplata aliis tradere. Thomas von Aquin grüßt Karl Marx, in:
Christen fur den Sozialismus (Hrsg.), Zur Rettung des Feuers, Münster 1981,
S. 272-279.



272 Die Zeichen der Zeit als locus theologicus

Theologie darf sich fur alles interessieren, wiewohl sie dies nicht immer
in wünschenswerter Weise tut. Seine spezifische Form erhält der theologische

Diskurs durch die ratio qua der Betrachtungsweise und diese ist
die der divinae revelationis. Folglich ist eine Theorie nur dann eine

theologische, wenn sie diesen wesentlichen Bezug aufdie Positivität des

Glaubens realisiert, d. h. alles «im Lichte der Offenbarung» betrachtet.

Nun darf man sich hier aber nicht zu einer vorschnellen Identifikation

von A II und Offenbarungswahrheit hinreißen lassen, denn auch in
der Theologie fallen die richtigen Ideen nicht vom Himmel, sondern
kommen genau aus der theoretischen Praxis, die wir hier beschrieben
haben. Die Instanz A II, die die Theologizität des theologischen Diskurses

ausmacht, wird aus den Erkenntnisquellen, den loci theologici,
nämlich erst durch einen eigenen Reflexionsakt gewonnen. Dieser Akt
ist identisch mit dem Schritt, der zur Auffindung der Quellen überhaupt
führt. Man nennt ihn Glaube. Diese Doppelstruktur des Glaubens

würde eine gründlichere Untersuchung verlangen, die ich hier jedoch
nicht anstellen kann. Ich beschränke mich darauf, die beiden konstitutiven

Momente zu nennen, die dabei nach Auffassung der klassischen

Theologie die Reflexion leiten: auctoritas und ratio. Die Prinzipien
vervollständigen sich zu A II durch Hinzutritt des Regelsystems, das

ihre Handhabung festlegt.
Die so konstituierte A II erzeugt nun eine spezielle theologische

Theorie A III, je nachdem von welchem Erkenntnisobjekt A I sie

ausgeht. Entfaltet A II z. B. den in den articuli fidei gegebenen Gehalt,
so entsteht als A III das Lehrgebäude der klassischen Dögmatik. Nimmt
man als A I die gesellschaftliche Instanz des Politischen, so erhalten wir
eine politische Theologie oder eine Theologie der Befreiung. Die spezifische

theoretische Leistung der Theologie der Befreiung liegt dabei

z. B. darin, ausgehend vom politischen Befreiungsbegriff (in A I) mit
Hilfe des Erlösungsgedankens (aus A II) eine Theorie der Einheit von
Befreiung und Erlösung (A III) zu machen. Im übrigen erfüllt z.B. die

Definition der Theologie der Befreiung von G. Gutierrez in geradezu

auffälliger Weise das hier erarbeitete Strukturmodell von Theologie als

theoretischer Praxis, wenn es bei ihm heißt: Theologie der Befreiung ist
«kritische Reflexion der geschichtlichen Praxis im Lichte des

Glaubens»36.

36 G. Gutierrez, Teologia de la liberaciön, Lima 1971, S. 31.



Die Zeichen der Zeit als locus theologicus 273

Zusammenfassend erhalten wir damit folgendes Strukturschema
fur Theologie als theoretische Praxis:

Glaube

Wiss.

Erkenntnis

auditus fidei

+

intellectus fidei

« credere est cum
assensione cogitare

Offenbarung

Loci theologici

I
Prinzipien der Theologie

A I Gegebene —
Erkenntnismaterie

• A II Prinzipien + Regelsystem

A III spezielle theol. Theorie

Wir können also sagen, daß die theologische Erkenntnisleistung
darin besteht, daß eine zu A II ausgearbeitete Positivität des Glaubens

eine Erkenntnismaterie A I in eine theologische Erkenntnis A III
umwandelt.

4. Ergebnisse:

a) Die Ableitung der Struktur theoretischer Praxis erklärt sehr gut,
warum und in welcher Weise theologische Erkenntnislehre eine Meta-
theorie ist.

b) Ausgehend von der Kategorie «Zeichen der Zeit» läßt sich für
die theologische Topik eine neue analytische Qualität gewinnen, womit
deutlich wird, warum es sich um eine Quelle von Erkenntnis und nicht

nur um eine bloße Archivierung von Themata handelt. Gleichzeitig
wird sichtbar, warum die Zeichen der Zeit den Ausgangspunkt für eine

neue Art, Theologie zu treiben, bilden.

c) Die Strukturanalogie zwischen theologischer Erkenntnis und
theoretischer Praxis im allgemeinen gestattet es nicht nur, die theologische

Erkenntnisleistung präzise zu benennen, sondern liefert auch ein
Kriterium für die Wissenschaftlichkeit der Theologie.



274 Die Zeichen der Zeit als locus theologicus

d) Die Re-lektüre eines Stückes der klassischen Theologie vom
Standpunkt einer marxistischen Erkenntnistheorie aus zeigt, daß die

theologische Perspektive dabei keineswegs verlorengeht, sondern daß

sie ihren Blickwinkel noch bedeutend zu vergrößern vermag. Dabei
werden alte Denker wieder lebendig und nützen den Lebenden, was
etwas anderes ist als heutiges Denken auf scholastische Distinktionen zu
reduzieren. Dies wäre allerdings nicht mehr, als daß Tote ihre Toten
begraben (vgl. Mt 8,22)37.

37 Ich beziehe mich hiermit auf das Schlußwort von G. Söhngen in seinem
Buch «Philosophische Einübung in die Theologie», S. 137.


	Die Zeichen der Zeit als locus theologicus

