
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 30 (1983)

Heft: 3

Artikel: Gott handelt durch sein Wort

Autor: Eicher, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761275

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761275
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Peter Eicher

Gott handelt durch sein Wort
Zur handlungstheoretischen Grundlegung der Fundamentaltheologie

«Wir haben nicht den Geist der Welt empfangen,
sondern den Geist aus Gott, damit wir wissen,

was uns von Gott gegeben ward» (1 Kor 2,12).

1. Das Skandalon

«Wer hat die Macht, Sünden zu vergeben außer Gott allein?» Das

Evangelium des Neuen Testamentes überliefert nicht nur das offenbar
mächtige Handeln Jesu Christi, «damit ihr wißt, daß des Menschen
Sohn die Macht hat, auf Erden Sünden zu vergeben» (Lk 5,21-24),
sondern es überliefert diese messianische Macht auch allen, die in der

Nachfolge Jesu Christi glaubend handeln. Denn so sollen die Jünger ja
zu beten wagen: «Vergib uns unsere Sünden, wie auch wir einem jeden
vergeben, der uns etwas schuldet» (Lk 11,4). Als einzigen Kommentar
zum Gebet des Herrn fugt Matthäus ein: «Denn wenn ihr den Menschen
ihre Sünden vergebt (si enim dimiseritis hominibus peccata eorum, übersetzt
die Vulgata zu Recht das 'Eàv yàç> aqprjxe xoîç àvdQœjtoiç tà JxaQCUTxœ-

gaxa àuxrôv), so vergibt auch euch euer himmlischer Vater. Wenn ihr
aber den Menschen nicht vergebt, so vergibt euer Vater eure Sünden
nicht» (Mt 6,14 f.)1. Noch etwas schärfer formuliert wird diese große

1 Zur Einfuhrung vgl. J. Jeremias, Das Vater-Unser im Lichte der neueren
Forschung. Stuttgart 1962. Nach der Literarkritik von M. E. Boismard, Synopse des

quatre évangiles en français. Ed. P. Benoit, M. E. Boismard. T. II. Commentaire.
Paris 1980, 152, 275, soll trotz Dt 15,1 und Sir 28,2 und trotz der Bezeugung in Q Lk
11,4, Mt 6,14f und Mk 11,25 nicht ursprünglich sein, sondern auf die mittlere
Redaktion des Mt zurückgehen. Der angeführte Grund ist rein theologisch: «une
sérieuse difficulté théologique», a.a.O., 275: wenn theologische Schwierigkeiten
zum literarkritischen Maßstab werden, wird Jesu Verkündigung zur wächsernen
Nase jeweiliger Theologie.



234 Gott handelt durch sein Wort

messianische Vollmacht nach Markus: «Vergebet damit (acptete

tva xal) euer Vater in den Himmeln auch eure Sünden vergibt» (Mk
11,25)2. Was Gott allein tun kann, das tut der Menschen SohnJesus von
Nazaret, und das gibt er seinen Jüngern zu tun. Ganz offensichtlich gibt
das Mensch gewordene Wort Gottes, Jesus von Nazaret, nicht nur zu
denken, sondern es gibt zu tun. Aber es gibt nicht so zu tun, daß durch
das Handeln von glaubenden Menschen Gottes eigenes Handeln aufgehoben

würde, vielmehr ruft eines das andere. DieJünger erflehen Gottes
endzeitliches Handeln: «Vergib uns die Schuld» eingedenk dessen, was
Gott an ihnen getan hat: «Gott aber, reich an Erbarmen, hat uns, die wir
tot waren durch Sünden, mit Christus zusammen lebendig gemacht
erschaffen in Christus Jesus, um in guten Werken zu leben» (Eph
2,10). Dessen eingedenk, was Gott getan hat, schreien die Christen nach

dem, was Gott allein tun kann: «Dein Reich komme Dein Wille
geschehe». Ist das Entfremdung vom eigenen Tun? Offenbar - wie der
Blick auf die Sündenvergebung zeigt - ist das Gegenteil gemeint: die
erinnernde Macht des Eingedenkens und die bittende Macht der escha-

tologischen Erwartung ermächtigen zum versöhnenden Handeln, das

selbst ein Zeichen der Herrschaft Gottes gibt. Der Bitte «Dein Wille
geschehe» entspricht nicht die Logik der Resignation oder die Zynik
asozialer Passivität, sondern das Tun des Willens Gottes: «Nicht jeder,
der zu mir sagt, Herr, Herr, wird eingehen in das Reich der Himmel,
sondern wer den Willen meines Vaters im Himmel tut» (Mt 7,21). Das

Gebet aus dem eschatologischen Urgestein des Evangeliums, das -
unbeschadet der kirchlichen Bußdisziplin (vgl. Jo 20,23) - allen Christen

die Macht gibt, Sünden zu vergeben, erinnert nicht nur daran, in
welcher Art und Weise das Glauben praktisch ist, das Evangelium von
der Vergebung weist vielmehr auch auf die untrennbare Verbindung
dieser Praktik3 mit dem eschatologischen Handeln Gottes in seinem
Worte Jesus Christus hin. Theoretisch formuliert: es gibt intersubjektive

2 Wie stark die Sperrung gegenüber dieser eschatologischen Vollmacht durch
die kathoüsche Bußtheologie wirkt, zeigt sich noch im Kommentar von R. Pesch,
Das Markusevangelium. II. Teil. Freiburg, Basel, Wien 1977, 207, wo zur Stelle das

àcpiévai fur Gott durch «Vergeben», für die Menschen immer nur mit «Verzeihen»
übersetzt wird.

3 Der Begriff der «Praktik», den F. NiETZSCHEzur Bezeichnung des Lebens des

Erlösers beizieht, unterscheidet sich vom Begriffder «Praxis» gerade dadurch, daß er
seine Sache nicht von einer Theorie abhebt, sondern das Evangelium als Handeln
bezeichnet; vgl. Der Antichrist, in: Werke in drei Bänden. Hrsg. K. Schlechta.
Bd. I. München 71973, 1161-1235, 1195 (No 33).



Gott handelt durch sein Wort 235

Handlungen in unserer eigenen Geschichte, die ohne den sie erst
ermöglichenden Bezug auf das vergangene Handeln Gottes in seinem

menschgewordenen Worte und ohne glaubende Vorwegnahme des eschatologi-
schen Handelns Gottes nicht vollziehbar sind. Dies macht fur den

neuzeitlichen Handlungszusammenhang das Skandalon des Glaubens

aus. Und so formuliert denn auch Immanuel Kant auf die Frage, ob wir
nicht aufgrund von göttlicher Offenbarung die Wohltat der Vergebung
Gottes erhoffen dürfen:

«Antwort: Eine unmittelbare göttliche Offenbarung, in dem
tröstenden Ausspruch: <dir sind deine Sünden vergeben), wäre eine

übersinnliche Erfahrung, welche unmöglich ist. Aber diese ist
auch nicht nötig»4.

2. Das für sich selbst sprechende Handeln des Bürgertums

Was hat dies zu bedeuten, daß neuzeitlich die Glaubenserfahrung
von Gottes gerechtem, barmherzigen und treuen Handeln «unmöglich»
und Gottes schöpferisches und erlösendes Handeln in der Geschichte
«nicht nötig» sein soll? «Nicht nötig» — für wen? Und «unmöglich»

- in welchen Begründungszusammenhängen? Der Blick aufKant macht

deutlich, wie fundamental Gottes Handeln in der Gott los gewordenen
Praxis der bürgerlichen Gesellschaft5 in Frage gestellt wurde. Die
praktische Glaubensvergewisserung der Theologie kann nur als

argumentative Konfrontation mit der stärksten Bestreitung des göttlichen
Handelns selbst geführt werden, ich meine der Bestreitung von Gottes
Handeln durch die Würde der eigenen Freiheit. Wenn René Descartes -
wie Hegel meint — deshalb als der «wahrhafte Anfänger der modernen

Philosophie» gelten darf, weil er mit «Hintansetzung aller Voraussetzung

vom Denken angefangen» hat und zwar vom klar unterschei-

4 I. Kant, Der Streit der Facultäten (1798), in: ders., Werke in zehn Bänden.
Hrsg. W. Weischedel. Bd. 9. Darmstadt 1968, 263-393, 314 (A 69).

5 Zur kritischen Diskussion der Religion in der bürgerlichen Gesellschaft vgl.
P. Eicher, Theologie. Eine Einfuhrung in das Studium. München 1980, 93f., 122ff.,
218f; ders., Der bürgerliche Christus, in: J. Thiele, R. Becker, Chancen und Grenzen
religiöser Erziehung. Düsseldorf 1980, 53-96; ders.. Von den Schwierigkeiten
bürgerlicher Theologie mit den katholischen Kirchenstrukturen, in: H. Fries, K.
Rahner, Theologie in Freiheit und Verantwortung. München 1981, 96-137; ders.,
Le Christ selon les penseurs de la société civile bourgeoise, in: RSPhTh 66 (1982)
199-224; ders., Bürgerliche Religion. Eine theologische Kritik. München 1983.



236 Gott handelt durch sein Wort

denden Denken6, so darf Immanuel Kant als der Vollender der klar
unterscheidenden Vernunft gewürdigt werden. Bei Descartes blieb
noch unklar, wie das sich selbst begründende Denken auf das christliche
Handeln gemäß der Schrift zu beziehen sei. Und unklar blieb, wie sich

der die Wissenschaft begründende Gott auf den in Jesus Christus
handelnden Gott überhaupt noch beziehen könne. Kant schafft auch

darin Klarheit, indem er theoretisch unterscheidet, was praktisch im
europäischen Bürgertum zur Zeit der französischen Revolution - also in
der wirklichen Aufklärung - endgültig auseinandergetreten war: er
unterscheidet den Schein der Lebenswelt von der wissenschaftlichen
Wahrheit der Welt und den kirchlichen Glauben von der bürgerlichen
Religion; er unterscheidet darin das glaubend nur vorgestellte Handeln
Gottes vom aufgeklärten Handeln des Bürgers selbst. Etwas theoretisch

zu unterscheiden ist nun allerdings nicht dasselbe wie es praktisch zu

trennen, im Gegenteil: Kants Theorie fügt praktisch zusammen, was

politisch, sozial und institutionell längst auseinandergefallen war7.
Gerade weil der Theoretiker aus Königsberg den großen Mut hatte, sich
seines Verstandes zu bedienen, wurde er zum praktischsten aller Aufklärer,

was alle befremden muß, die gewohnt sind, die Theorie von der
Praxis zu trennen. Kant dagegen zeigte als erster - und darin bis heute
nicht überholt -, daß die Unterscheidung von Theorie und Praxis, von
Wissenschaft und Freiheitsinteresse selbst eine praktische Unterscheidung

ist. Jede Theorie (d.h. jedes wissenschaftliche Verständnis der

Welt) und alle Methaphysik (d. h. jede vernünftige Vorstellung von der

Wirklichkeit) wird geleitet und bestimmt von praktischen Interessen —

und alle Praxis wird ermöglicht durch die theoretischen Anschauungen,
Gesetze und Ideale. Praxis ohne Theorie wird blind — Theorie ohne
Praxis bleibt leer.

Was das für unsern Zusammenhang bedeutet, hat Kant mit
wünschenswerter Deutlichkeit im Streit der Fakultäten von 1798 formuliert:

«alles kommt in der Religion aufs Tun an und diese Endabsicht,
mithin auch ein dieser gemäßer Sinn muß allen biblischen
Glaubenslehren unterlegt werden»8.

6 G. W. F. Hegel, Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie. Theorie-
Werkausgabe. Bd. 20. Frankfurt a. M. 1971, 123.

7 Vgl. W. Oelmüller, Die unbefriedigte Aufklärung. Beiträge zu einer Theorie

der Moderne von Lessing, Kant und Hegel. Frankfurt a. M., 1969, 188f.
8 Der Streit der Facultäten, a. a. O., 307 (A 56).



Gott handelt durch sein Wort 237

Daß in der Religion alles aufs Tun ankommt, war zwar für das

aufgeklärte europäische Bewußtsein nicht gerade neu9. Neu aber ist die
kritische Unterscheidung zwischen der biblischen Vorstellung von Gottes

Handeln und der eigenen Praxis der vernünftigen Religion. Gewiß
zielen beide, der Offenbarungsglaube und die aufgeklärte Religionspraxis,

auf die Verwirklichung des Reiches Gottes, aber der Glaubende
maßt sich dazu noch die Vorstellung an, daß dieses Reich von Gott
selbst heraufgeführt werde - während der religiös Vernünftige sich

bescheidet und nur so handelt, als ob er dieses Reich zu verwirklichen
habe. Kritisch unterscheiden heißt also sich zu bescheiden mit dem, was
den Menschen möglich ist. Und «schlechterdings unmöglich» — das war
das Ergebnis der Kritik der reinen Vernunft - ist, «daß der Mensch
durch seine Sinne den Unendlichen fassen, ihn von Sinneswesen
unterscheiden, und ihn woran kennen solle»:

«Denn wenn Gott zum Menschen wirklich spräche, so kann dieser
doch niemals wissen, daß es Gott sei, der zu ihm spricht»10.

Ein vorgestellter Gott wäre ein verdinglichter Gott, ein Stück der
theorisierten Natur - kein Gott der Freiheit. Es hilft also nichts, daß der
historisch-kritische Bibeltheologe auf die Zeugnisse verweist, nach
denen Gott in der Geschichte gehandelt habe, denn auch dieser Verweis
kommt nicht weiter als bis zu vergangenen Vorstellungen von Gottes
Handeln. Und deshalb macht die historisch-kritische Arbeit zwar
gelehrt - nicht aber selig:

«Daß aber ein Geschichtsglaube Pflicht sei und zur Seligkeit
gehöre, ist Aberglaube»11.

Aber was an religiöser Vorstellung unmöglich ist, das ist nun auch

nicht nötig. Um aus Freiheit so zu handeln, daß dadurch die Befreiung
aller Menschen möglich wird, um also moralisch nach dem Gesetz der

Freiheit zu leben, ist nur die praktische Religion unbedingt nötig. Um
Freiheit wahrzunehmen, muß man an sie glauben: denn Freiheit kann

9 Nach Spinoza schon darf der Sinn der biblischen Religion nurmehr in der
Erfüllung der Nächstenliebe und kann nicht mehr in ihrer Wahrheitsprätention
liegen.

10 Der Streit der Facultäten, a. a. O., 333 (A 103). Zur katholischen Apologetik
der Aufklärungszeit, der es angesichts dieser Fragestellung um die quaestio facti von
Offenbarung ging, vgl. P. Eicher, Offenbarung - Prinzip neuzeitlicher Theologie.
München 1977, 73-164.

11 Der Streit der Facultäten, a.a.O. 335 (A 107).



238 Gott handelt durch sein Wort

sich nach Kants Voraussetzungen in der Welt der Erscheinungen, die

unter dem Naturgesetz steht, nirgends selber zeigen12. Der reine

Vernunftglaube an die Freiheit aber ist unbedingt notwendig für Menschen,
die vom bösen Prinzip beherrscht13 werden und den Naturgesetzen in
allem, was sie sind und tun, unterworfen bleiben: zwar muß Gott nicht
gedacht werden, um praktisch aus Freiheit handeln zu können, aber er
darf postuliert werden, um das Wunder der freien Widerstandskraft

unserer Freiheit gegen die Zwänge der Bedürfnisse begründen zu können.

Das war im wesentlichen das Ergebnis der Kritik der Religion
innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft von 1793. Doch der solchermaßen

postulierte Gott, der das Wunder unseres guten Handelns zu
denken erlaubt, darf gerade nicht als ein selber an uns handelnder

vorgestellt werden. Und deshalb ist - wie Kant in einer Anmerkung zu
seinem Flugblatt von 1796 «Von einem neuerdings erhobenen vornehmen

Ton in der Philosophie» notiert - schon der Begriff von einem
Willen Gottes «entweder ein leerer oder (welches noch schlimmer ist)
ein anthropomorphistischer Begriff, der alle Religion verdirbt, und
sie in Idolatrie verwandelt»14. Ein Gott, der etwas von uns wollen
könnte, wäre nicht nur ein allzu menschlicher Gott, sondern ein geradezu

unmenschlicher: er raubte uns die Würde der eigenen Freiheit.
Hermeneutisch ergibt sich für diese Handlungstheorie der einzig mögliche

Schluß, daß das biblische Zeugnis nicht aus Gottes eigenem Wort
und nicht in seinem Geiste ausgelegt werden kann, sondern göttlichen
Sinn erst durch unser Handeln erhält. Die Orthopraxie ist der herme-
neutische Schlüssel dieser Handlungstheorie: die Schrift ist wahr, insofern

sie praktisch ist, sie muß im Licht der moralischen Anlage in uns
ausgelegt werden:

«Der Gott in uns selbst ist der Ausleger», weil «die Göttlichkeit
einer an uns ergangenen Lehre durch nichts als durch Begriffe
unserer Vernunft, sofern sie rein-moralisch und hiemit untrüglich
sind, erkannt werden kann»15. «Die Schriftstellen also, die eine bloß

12 Darauf zielte die kritische Unterscheidung der dritten Antinomie zwischen
Natur- und Freiheitskausalität; vgl. I. Kant, Kritik der reinen Vernunft. Werke,
a.a.O., Bd. 4,427-433 (A 443-451), 488-506 (A 532-559).

13 Vgl. I. Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft.
Werke, a. a. O., Bd. 7, 647-879, 665- 705 (AB 3 - A 58/B 64).

14 In: Werke, a.a.O., Bd. 5, 375-397, 390 (A 414).
15 Der Streit der Facultäten, a.a.O., 315 (A 71).



Gott handelt durch sein Wort 239

passive Ergebung an eine in uns Heiligkeit wirkende Macht zu
enthalten scheinen, müssen so ausgelegt werden, daß daraus

erhelle, wir müssen an der Entwicklung jener moralischen Anlage
in uns selbst arbeiten»16.

Im Blick auf eine Fundamentaltheologie, die in der gesellschaftlichen

Verfassung der bürgerlichen Neuzeit sich des kirchlichen Glaubens

(nomen actionis) als eines kommunikativen Handelns zu vergewissern
sucht, das aus der Erlösung zur Freiheit (vgl. Gal 5,1) lebt, sind hier vier
grundlegende Einsichten zu gewinnen:

1. Die kritische Unterscheidung zwischen der Religion der praktischen

Vernunft und dem Offenbarungsglauben hat ihren Kern in der

Handlungstheorie. Die Theorie des vernünftigen Handelns reflektiert
die historisch gewordene Spaltung zwischen dem kirchlichen und dem
öffentlichen Handeln, wobei das öffentliche Handeln seine Moralität
selbständig religiös legitimiert. Jede öffentliche Verantwortung des

Glaubens und damit jede Kritik an der diffus bürgerlichen Religion des

europäisch-nordamerikanischen Bürgertums hat zu zeigen, wie sich das

Zeugnis von Gottes sprechendem Handeln auf die Würde des freiheitlichen

Handelns bezieht (erscheine dies nun als emanzipiertes, demokratisches,

solidarisches oder kommunikativ verantwortetes).

2. Der fundamentaltheologische Streit ist auf der Ebene der
kritischen, und das heißt, der praktischen Hermeneutik auszutragen. Von
Kant über Max Weber bis zu Jürgen Habermas ist nicht vergessen, daß

sich das gesellschaftliche Handeln nicht in einer spontanen Generation
herausbildet, sondern nur aus einer geschichtlichen Herkunft und
Zukunft verstehen läßt. Die streitbare Würde der Theologie macht es

aus, die Tradition der Schriftauslegung nicht im Nachweis dessen

aufgehen zu lassen, was man in unserem Handeln eben nur historisch
erklären kann, und auch nicht darin, den biblischen Text — wie Kant
formuliert - dem Wortlaut «zuwider»17 für unser Handeln praktisch zu
machen. Die Theologie gibt vielmehr dem freien Worte Gottes selbst
die Ehre und zwar in der Zuversicht, der Freiheit damit nicht nur zu
ihrer Würde, sondern zu ihrer Erlösung zu verhelfen. Kants Anweisungen

zur Schriftauslegung sperren sich nicht nur vom Handlungscharak-

16 A.a.O., 308 (A 60).
17 A.a.O., 308 (A 59).



240 Gott handelt durch sein Wort

ter des biblischen Wortes selber ab, sondern auch von der Verständigung

über den Text des Evangeliums. Kant liest die Schrift unter dem
Primat einer praktischen Vernunft, die recht eigentlich sprachlos bleibt,
einer Freiheit, die sich mit keiner andern über den befreienden Anspruch
des Textes verständigt, sondern einsam in den mechanischen Hallen der
Wissenschaft von Newton die eigene Freiheit zu verwirkhchen sucht.

Indem Kant jedoch darauf aufmerksam macht, daß Freiheit innerhalb

gesetzmäßiger Erscheinungen wirklich sein kann, bereitet er die
Einsicht der kommunikativen Handlungstheorie vor, für die alles darauf
ankommt, daß sich Freiheit durch die gesetzmäßige Erscheinung
mitteilt, die uns Verständigung ermöglicht: durch die Sprache. Und das

gibt für die Grundlegung einer fundamentaltheologischen Handlungstheorie

am meisten zu denken.

3. Kant argumentiert unter den Bedingungen der bürgerlichen
Neuzeit. Der Begriffder Neuzeit aber ist nicht äußerlich zu nehmen, als

ginge es in ihr nur um neue wirtschaftliche, soziale, wissenschaftliche
und politische Verhältnisse; der Begriff geht vielmehr an die Wurzel des

Neuen selbst: an die Verhältnisse des Bürgers zur menschlichen Zeit
überhaupt, an das Bewußtsein von der eigenen Geschichte. Die menschliche

Wirklichkeit, die Kant bedenkt, ist die Geschichte ohne Drama

von Schöpfung, Erlösung und eschatologischem Ende. Was sein theologischer

Zeitgenosse, der Exeget Thomas Wizenmann 1789 in seiner
Geschichte Jesu programmatisch formuliert: «Die Geschichte ist die

Quelle, aus der alles geschöpft werden muß»18, das macht auch Kants

Voraussetzung aus, wobei für ihn die Vollendung der Geschichte in
weltbürgerlicher Absicht erst noch aus unserem Freiheitsvermögen
geschaffen werden muß. Wenn aus der Geschichte alles geschöpft
werden kann, dann erübrigt sich die Erwartung von Gottes Handeln,

wenn aus ihr alles geschöpft werden muß, dann kann der Mensch nur zu
sich selbst kommen, indem er bei sich selbst — in seiner Geschichte —

bleibt. Und dabei gibt es nichts, was des Menschen würdig ist,das nicht
erarbeitet werden muß. Wenn die Theologie den pragmatischen Ansatz
der Handlungstheorie kritisch auf das Handeln beziehen will, das aus

Gottes schöpferischem, erlösendem und auf uns zukommendem Worte
lebt, dann muß sie diese Grenze sprengen, sie muß die geschichtliche

18 T. Wizenmann, Die Geschichte Jesu nach dem Matthäus als Selbstbeweis
ihrer Zuverlässigkeit betrachtet. Hrsg. J. F. Kleuken. Leipzig 1789, 651.



Gott handelt durch sein Wort 241

Selbstverwirklichung durch Arbeit in die Dialektik zur Selbstverleugnung

der Nachfolge Christi bringen, sie muß die Gnade, die bei Kant

nur das Ergebnis der Tugendarbeit sein kann19, als Voraussetzung
befreiten Handelns erweisen.

4. Schließlich ist auf den Widerspruch der von Kant bedachten

Freiheitsgeschichte selber aufmerksam zu machen. Aus der marxistischen

Analyse des Selbstwiderspruchs zwischen der universalen Morali-
tät des bürgerlichen Handelns und ihrer kolonialistischen Voraussetzung

im universal unterdrückerischen Geschäft des Welthandels kann
ebenso wie aus dem Widerspruch zwischen Kants Vertrauen in die
Frieden schaffende Konkurrenz der Geldwirtschaft20 und dessen

proletarischen Folgen auf dem Arbeitsmarkt im Äußeren gelernt werden,
was die bürgerliche Selbstbegründung der Freiheit zumindest auch

gerechtfertigt hat. Aus dem Innern des Freiheitsbegriffs selber ist aber

weiter zu fragen, wie denn der nur moralisch Gerechtfertigte der

Verzweiflung entrinnen will21, die für jede Freiheit darin liegt, nicht zu

können, was sie soll, ja nicht einmal frei wollen zu können, was
wirklich Freiheit bringt. Zur Freiheit kommt nur, wer von anderer

Freiheit anerkannt, befreit und gewollt wird, aus der Not der eigenen
Freiheit findet nur, wem die Schuld seiner Freiheit schon vergeben ist.

Damit aber stehen wir wieder am Anfang, belehrt allerdings durch
die Kritik, die zur Bescheidung zwingt und historisch gelehrt durch die

widersprüchliche Erfahrung der neuzeitlichen Freiheitsgeschichte selbst.

Das kirchhche Handeln beansprucht auch in dieser Geschichte nur, ganz
und gar Zeuge von Gottes erlösendem Handeln zu sein. Kann die

Theologie dieses Zeugnis handlungstheoretisch als des Glaubens würdig

19 Vgl. das im Schlußsatz gezogene Fazit der Kritik der Religion innerhalb der
Grenzen der reinen Vernunft, a. a. O., 879 (B 314/A 296): «Noch aber hat man nicht
gesehen: daß jene, ihrer Meinung nach, außerordentlich Begünstigten (Auserwählten)

es dem natürlichen ehrlichen Manne, auf den man im Umgange, in Geschäften
und in Nöten vertrauen kann, im mindesten zuvortäten, dass sie vielmehr, im ganzen
genommen, die Vergleichung mit diesem kaum aushalten dürften; zum Beweise,
daß es nicht der rechte Weg sei, von der Begnadigung zur Tugend, sondern vielmehr
von der Tugend zur Begnadigung fortzuschreiten.»

20 Vgl. I. Kant, Zum ewigen Frieden. Ein philosophischer Entwurf (1795), in:
Werke, a.a.O., Bd. 9,191-251, 226.

21 Vgl. E. Drewermann, Strukturen des Bösen, Die jahwistische Urgeschichte
in exegetischer, psychoanalytischer und philosophischer Sicht. Teil III. Die jahwistische

Urgeschichte in philosophischer Sicht. Paderborn 1978, 12-59.



242 Gott handelt durch sein Wort

erweisen? Und wenn ja, wird dann nicht der Reichtum Jesu Christi, die
Tiefe der Erkenntnis des Alten und des Neuen Evangeliums pragmati-
stisch verkürzt, wird dann nicht a priori Gottes selber handelndes Wort
funktionalisiert und der Glaube zum Gespött aller gemacht, die wissen,

was praktisch nicht nur mit dem neuzeitlichen Bürgertum, sondern
auch mit der Geschichte der Kirche der Fall ist? Läuft dies alles nicht auf
eine unmögliche via empirica hinaus? So berechtigt diese kritischen
Fragen auch sein mögen, so können sie doch selber eine unpraktische
Bibel und einen unvernünftigen kirchlichen Glauben nicht beabsichtigen

wollen. Denn darin zumindest ist Kant recht zu geben: «Eine

Religion, die der Vernunft unbedenklich den Krieg ankündigt, wird es

auf die Dauer gegen sie nicht aushalten»22. Und so bleibt nur der Weg,
der neuzeitlichen Herrschaftsvernunft, die sich im Verblendungszusammenhang

ihrer produktiven Entäußerung bis zur Selbstvernichtung
tödlich gefährdet, «bedenklich» den Krieg anzukündigen. Theologisch
ist dies allerdings nur möglich, indem ihr zwar nicht der Krieg, wohl
aber der Friede bedenklich angekündigt wird. Wie der Friede Jesu

Christi, wie Gottes eigene Versöhnungstat dem Handeln eines Bürgertums

zuzumuten ist, das auf der Würde seiner Freiheit besteht, das wird
zur Grundfrage für das kirchliche Handeln, das sich als Verkündigung,
solidarische Praxis und Reflexion zwar nicht zu verteidigen, wohl aber

zu verantworten hat. Daß dies möghch ist, kann eine fundamentaltheologische

Handlungstheorie zeigen, die zur praktischen Theorie der

Schriftauslegung wird. Ich entfalte diese praktische - und also kritische

- Hermeneutik in drei Schritten.

3. Das für uns handelnde Wort Gottes

3.1 Glauben als irrationales Handeln

Im Blick aufeine praktische Fundamentaltheologie ist der Kirchenvater)

der gegenwärtig im deutschen Sprachraum herrschend werdenden

Handlungstheorien, Max Weber, nicht zu umgehen, weil er den
Glauben an Gottes Handeln, wie ihn Israels Propheten bezeugten,
rational zu erklären sucht. Er hält - mit Kant - das spezifisch biblische
Handeln der Offenbarungsbezeugung für zumindest vernünftig erklärbar,

ja sogar für notwendig, um den Geist der gegenwärtigen Hand-

22 Kritik der Religion, a. a. O., 657 (A XIX).



Gott handelt durch sein Wort 243

lungszusammenhänge, den Geist des Kapitalismus, in seiner rationalen
Wurzel zu fassen. Allerdings muß der Geist der biblischen Prophétie auf
dem Boden der sozialen, wirtschaftlichen und rechtlichen Verhältnisse
in einer «rein empirischen Analyse» objektiv erklärt und nicht rehgiös
wertend verstanden werden23. Aber verstanden werden muß zuerst
einmal, daß die Propheten innerhalb der konkurrenzlosen Beziehung

von Jahwe auf Israel handeln: «Man sieht: alles, sowohl in der außenpolitischen

wie in der innenpolitischen Haltung war rein religiös motiviert,

nicht realpolitisch»24. So wenig die nichtkultischen Propheten
ihre <Orakel> um eines Erwerbes willen abgaben, so wenig geht es ihnen

um den besten Staat: sie hängen allein an Gottes Wort, von dem sie sich

gesandt wissen25. Ihr Gott war «ein Gott des Handelns, nicht: der

ewigen Ordnung»26, von seiner gnädigen Zuwendung hing alles ab.

Die Leistung der Propheten von Hosea bis Deuterojesaia besteht nach

Max Weber darin, daß sie das auf Israel beschränkte Handeln Jahwes in
der katastrophalen Kriegssituation mit Assyrern, Neubabyloniern und
Persern rationalisierten. Die Rationalisierungsleistung lag darin, daß die

Propheten den Glauben Israels von seinen sozialen Trägern, den

Priestern und Königen ablösten, um ihn auf die ganze Geschichte und darin
auf jeden einzelnen zu beziehen. Der Universahsierung des alten Glaubens

entspricht seine Individualisierung und damit seine ethische

Fassung: der einzelne wird Subjekt von Schuld und Gnade27. Die Propheten

wären soweit Intellektuelle28, die Israels Kriegsangst rationalisierten
und darin den «Weltschöpfer und Lenker der Universalgeschichte»
produzierten. Zur höchsten Leistung bringt es Deuterojesaia, der im
unverdienten Leiden des Gottesknechtes Israels Not rational als Erlösung

durch Jahwe deutet - und damit die Bergpredigt vorwegnimmt29:

«Der Sinn des Ganzen ist eben: die Verklärung der Pariavolkslage
und des geduldigen Ausharrens in ihr»30.

23 M. Weber, Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie. Bd. III. Das antike
Judentum. Tübingen 1971, 2; vgl. W. Schluchter, Max Webers Studie über das

antike Judentum. Frankfurt a. M., 1981.
24 M. Weber, a. a. O., 296.
25 A.a.O., 313, Weber spricht deshalb - im Unterschied zur Divination in

Delphi - hier von den «Sendungspropheten», a. a. O.
26 A.a.O., 326.
27 Vgl. a.a.O., 356.
28 Vgl. a.a.O., 392.
29 Vgl. a.a.O., 314f„ 317, 319, 326, 336f.
30 A.a.O., 392.



244 Gott handelt durch sein Wort

Spätestens hier wird deutlich, wie die sozialwissenschaftliche Erklärung

das religiöse Handeln versteht, das allein aus Gottes Wort und
seiner Inkarnation im leidenden Gottesknecht lebt. Das Zeugnis von
Gottes Handeln in der Geschichte erscheint als intellektuelle Rationalisierung

von erklärbarer Angst, als Produkt eines Krisenkultes und muß
deshalb als irrationale Handlung erklärt werden, sozusagen als eine

irrationale Rationalisierungsleistung31. So bleiben die Propheten fiir
Max Weber nicht mehr nur «Intellektuelle», sondern sie werden in ihrer
Agitation gegen die priesterliche und royalistische Ordnung zu wilden
«Demagogen», ihre Friedensvision wird zur «Utopie»32, der durch
Leiden erlösende Gott «bleibt also alles in allem ein furchtbarer Gott»33,
die universale Ethik Israels wird als «eine miserabilistische Ethik des

Nichtwiderstandes»34 abgetan. Die Botschaft von der Erlösung durch
das stellvertretend sühnende Leiden wird unter das Niveau der eigenen
sozialwissenschaftlichen Rationalität gebracht. Vor dem Anspruch der
versachlichten Welt wird alles Glauben an Gottes Handeln disqualifiziert:

die Berechenbarkeit steht über der religiösen Begegnung, die

Weltbeherrschung über dem Unverfügbaren des Schöpfungs- und
Erlösungsglaubens, das zweckhafte Handeln über dem sinnvollen Tun. In
der Hochschätzung des politischen Kalküls, der militärischen Macht
und dem bürokratisierten Recht verkommt der alte Glaube der Propheten

und seine Brüderlichkeitsethik (der doch einstmals die europäische
Kultur zur individualisierten Universalethik rationalisierte) zum selber

irrationalen Tun, was Weber immerhin noch als die Tragik der
Moderne zu sehen verstand35.

Es bleibt ein für allemal merkwürdig, wie der Neukantianer Weber
mit der Trennung von Werturteilen und wissenschaftlicher Rationalität
hinter Kants eigene Einsichten zurückging. Denn der oberste Wert der
wertfreien Analyse Webers, die versachlichte Rationalität kann doch
selber wiederum nur pragmatisch erklärt werden, als ein praktischer
und an einer bestimmten Gesellschaftsform interessierter Glaube - wie

31 Vgl. die entsprechende Analyse von H. Peukert, Kontingenzerfahrung und
Identitätsfindung, in: J. Blank, G. Hasenhüttl (Hrsg.), Erfahrung, Glaube und
Moral. Düsseldorf 1982, 76-102, 83ff.

32 A.a.O., 335f., vgl. 288, 334, 395.
33 A.a.O., 324.
34 A.a.O., 392.
35 Vgl. M. Weber, Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie. Bd. 1.

Tübingen 61972, 536-573.



Gott handelt durch sein Wort 245

Weber selber einmal paradox formulierte -, als ein Glaube an die
Wissenschaft36. Jürgen Habermas hat diesen unaufgeklärten Glauben

energisch kritisiert37, weil erstens die in Webers Rationalitätsurteil
enthaltenen ethischen Wertungen nicht zum Bewußtsein gekommen
seien und weil Weber zweitens (mit Marx und der kritischen Theorie)
nicht gesehen hätte, daß Handeln etwas anderes heißt als Zwecke zu
verwirklichen38. Denn wirklich rationales und also bewußtes ethisches

Handeln ist für Habermas zu unterscheiden

— vom bloßen Verhalten, das seine Zwecke nicht selber setzt (und z. B.

physiologisch zu erklären ist),

- vom instrumenteilen Tun, das subjektiv gemeinte und objektiv
analysierbare Zwecke verwirklicht (worunter er auch die Arbeit
versteht),

— und auch vom Handeln, das sich durch Symbole selber ausdrückt

(z.B. schreiben oder etwas aussprechen).

Rational darf- nach Habermas — erst ein verständigungsorientiertes
Handeln heißen, also das sogenannte «kommunikative Handeln». Erst
das kommunikative Handeln erlaubt es wirklich, das Tun und Handeln
in der gesellschaftlichen Interaktionsgemeinschaft zu verantworten.
Und verantwortet werden kann alles instrumenteile und symbolische
Tun - hier werden die Grenzen von Max Weber gesprengt - nur durch
die sprachliche Verständigung mit allen andern Handelnden. Und
«Verständigung» meint «die auf gültiges Einverständnis abzielende
Kommunikation»39. Nur wer sein Tun im lebensweltlichen Sprachzusammenhang

intersubjektiv zu begründen fähig und willens ist, handelt rational

- das ist die These. Und fähig dazu kann nur sein, wer jederzeit bereit
ist, die Geltung seines Tuns in Frage stellen zu lassen und den Konsens

36 Daß die wertfreie Analyse den Glauben an den Wert der Wissenschaft
voraussetzt, sieht Weber selbst, ohne daraus allerdings methodologische Konsequenzen

zu ziehen; vgl. M. Weber, Gesammelte Aufsätze zur Wissenschaftslehre, Tübingen

41973, 146-214, vgl. bs. 193-213.
37 Zuletzt in; J. Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns. Bd. 1.

Handlungsrationahtät und gesellschaftliche Rationalisierung. Frankfurt a. M. 1981,
205-366.

38 Vgl. a.a.O., 208.
39 A.a.O., 525; einen lehrreichen Überblick über die Genese der Theorien

kommunikativen Handelns gibt E. Arens, Kommunikative Handlungen. Die
paradigmatische Bedeutung der Gleichnisse Jesu für eine Handlungstheorie. Düsseldorf
1982.



246 Gott handelt durch sein Wort

über die Ansprüche zu suchen, die mit seinem Tun immer verbunden
sind. Die Theorie heißt «Universalpragmatik», weil sie restlos alle

menschliche Arbeit und alle Handlungen - also auch die religiösen -
durch eine universal gültige Regel als rational oder irrational zu beurteilen

erlaubt. Salopp formuliert heißt die Regel: wer allzeit bereit ist, sein

Handeln zu begründen und gegebenenfalls kritisieren zu lassen, der
handelt rational. Der Sinn des Handelns stellt sich in der Verständigung
selber her. Und damit dies möglich ist, muß jeder Handelnde gegen
allen Anschein der repressiven Verhältnisse (auch der intellektuellen

Begründungsdiktaturen) von jedem anderen Handelnden glauben, daß

er sagt, was er denkt, daß er die Wahrheit sucht und gerecht handeln

will. Ohne diese «Unterstellung» an die Wahrheitsfähigkeit, den

Gerechtigkeitswillen und die Wahrhaftigkeit der Gesprächspartner
bleibt Reden ziellos und rationales Handeln unmöglich. Zu dieser Stufe

der Reflexivität hat sich der moderne Mensch als das offenbar rationalste
Wesen der Geschichte - mirabile dictu - emporentwickelt.

Darf man jetzt aufatmen und sich religiös wenigstens insofern
rational verhalten, als man dieses Handeln theologisch begründen kann

(obzwar eine für wahrhaft Glaubende entsetzliche Vorstellung)? Kann
über das Zeugnis von Gottes Wort ein Konsens hergestellt werden, der

den Anforderungen des kommunikativen Handelns genügt? Obwohl
viele Theoriegläubige annehmen möchten, daß Habermas bereit wäre,
zumindest einen theologischen Konsens als Argument für religiöses
Handeln zu würdigen, wird ihnen mit der Theorie klargemacht, daß

dies unmöglich sei: die moderne, reflexive Rationalität hat «die
bannende Kraft des Heiligen» und ihre irrationale Tradition längst subli-
miert und in die geradezu religiös «bindende Kraft» der argumentativ
rechtfertigenden Diskurse überführt40. Max Weber wird nicht

vorgeworfen, daß er die jüdisch-christliche Religion letztlich wegen ihres

Pazifismus (Gesinnungsethik!), der ihm aus nationalstaatlichen Gründen
im 1. Weltkrieg unverantwortlich erschien, als eine irrational gewordene

Tradition deklassierte, sondern vorgeworfen wird ihm nur, daß er
«eine von ihrer erlösungsreligiösen Grundlage entkoppelte kommunikative

Ethik nicht in Betracht zieht»41. Jede Rechtfertigung eines Glau-

40 J. Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns. Bd. 2. Zur Kritik der
funktionalistischen Vernunft. Frankfurt a.M. 1981, 119; vgl. a.a.O., Bd. 1, 317-
321.

41 Theorie des kommunikativen Handelns, a.a.O., Bd. 1, 331.



Gott handelt durch sein Wort 247

bens aus Gottes handelndem Wort erscheint evolutionstheoretisch überholt

und durch den Standart einer Rationalität aufgehoben, die sich im
kommunikativen Handeln ihr Ethos selbst voraussetzt.

Was nun? Ist das Leben aus der Versöhnungstat Gottes in Jesus

Christus durch die kommunikative Vernunft der Neuzeit definitiv
irrational geworden?

3.2 Die aporetische Lösung

Zwischen der Evolutionstheorie, die Habermas zur Erklärung der

Religionsgeschichte beizieht, und seineY eigenen Theorie des kommunikativen

Handelns, welche ja auch für Religionswissenschaft und Theologie

normativ zu sein beansprucht, klafft ein unlösbarer Widerspruch:
die evolutionstheoretische Erledigung jeder Glaubensbegründung als

nurmehr irrationalem Anspruch setzt einen objektivistischen
Beurteilungsstandpunkt voraus, den der kommunikative Diskurs gerade
verbietet. Wenn jeder wissenschaftliche Diskurs - und der humanwissenschaftliche

zumal - sich nur als ein verständigungsorientiertes Handeln
recht versteht, dann kann auch die sozialwissenschaftliche Theorie der

Religion keine nomothetische Evolutionslogik zum Kriterium ihrer
Ver-Urteilung von Glauben als irrationalem Handeln erheben. Über die

Rationalität von Glauben wird dann vielmehr in einem Diskurs zu
handeln sein, welcher den interpretatorischen Charakter der beigezogenen

Kategorien und Theorien berücksichtigt und das heißt, den eigenen
historischen Standpunkt der Beurteilung kritisch offenhält gegenüber
dem Rationalitätsanspruch des glaubenden Gesprächspartners. In
Habermas theoretischer Verortung von Religion wird das Gelingen von
Verständigungsprozessen im Interesse eines kooperativen gesellschaftlichen

Handelns gar nicht mehr angezielt, obwohl der Wille zu dieser

Intersubjektivität nach der Theorie die Mindestvoraussetzung
kommunikativer Rationalität auch gegenüber expressiven Äußerungen zu sein

hätte: «in theoretischen, praktischen und explikativen Diskursen müssen

die Argumentationsteilnehmer von der (oft kontrafaktischen)
Voraussetzung ausgehen, daß die Bedingungen einer idealen Sprechsituation

in hinreichender Annäherung erfüllt sind. Von <Diskursen> will ich

nur dann sprechen, wenn der Sinn des problematisierten Geltungsanspruches

die Teilnehmer konzeptuell zu der Unterstellung nötigt, daß

grundsätzlich ein rational motiviertes Einverständnis erzielt werden



248 Gott handelt durch sein Wort

könnte, wobei (grundsätzlich) den idealisierten Vorbehalt ausdrückt:

wenn die Argumentation nur offen genug geführt und lange genug
fortgesetzt werden könnte»42.

Die kontrafaktische Unterstellung dieser Theorie verrät ein
Zweifaches: Erstens die entschiedene Stellungnahme zugunsten der universalistischen

Vernunftforderungen bürgerhcher Aufklärung, die sich auch
nach dem faschistischen Staatsterror dieses Bürgertums nicht beirren
läßt im Glauben an den Fortschritt des praktischen Bewußtseins. Und
zweitens die fatale Trennung der Theorie in ihrem unendlich offenen

Entwicklungsgang von der Realgeschichte43, die nicht nur für die in ihr
Leidenden und Hoffenden, sondern auch für die Geschichte-Denkenden

jeweils unerbittlich ein Ende hat. Habermas sucht die kritische Theorie
gerade in ihrer realgeschichtlichen Dialektik gegenüber den Verheerungen

der bürgerlichen Aufklärung durch die Theorie des kommunikativen

Handelns aufzuheben. Aber dafür muß erst einmal die Theorie
immunisiert werden gegenüber den Schrecken dieser Geschichte, zu
denen ihr (möglicherweise selbst provoziertes) Ende ebenso gehört wie
die in ihr wirksame Macht des Bösen. Der unterstellte Fortschritt der
Rationalität läßt nicht nur die Vernunft der Glaubenstraditionen
verschwinden, die dem Bösen ins Angesicht zu sehen sich nicht scheuen, er
unterdrückt auch die Hoffnung aufein Jenseits der Geschichte, das diese

Geschichte selbst bewegen könnte.
In seiner feinsinnigen Rekonstruktion der Wissenschaftstheorie, die

er vom logischen Positivismus bis zu ihrer Habermasschen Fundierung
in der Theorie kommunikativen Handelns verfolgt, greift Helmut Peu-

kert in seiner theologischen Basistheorie44 auf die kritische Theorie
zurück, um den von Habermas abgebrochenen Diskurs von Theologie
und Wissenschaften argumentativ neu in Gang zu bringen. Für unseren
Zusammenhang ist dabei allein die Frage entscheidend, ob und wie es

42 A.a.O., 71.
43 Zu dieser Trennung vgl. M. Theunissen, Zwangszusammenhang und

Kommunikation, in: Suhrkamp Informationen. Philosophie 1981. Frankfurt a. M. 1981,
19-27, 21.

44 Vgl. H. Peukert, Wissenschaftstheorie-Handlungstheorie-Fundamentale
Theologie. Analysen zu Ansatz und Status theologischer Theoriebildung. Frankfurt
a. M. 1978; ders., Was ist eine praktische Wissenschaft? Handlungstheorie als
Basistheorie der Humanwissenschaften: Anfragen an die praktische Theologie, in: Christen

fur den Sozialismus - Münster (Hrsg.), Zur Rettung des Feuers. Solidaritätsschrift

fur K. Füssel. Münster 1981, 280-294; ders., Kontingenzerfahrung und
Identitätsfindung, a. a. O.



Gott handelt durch sein Wort 249

Peukert gelingt, das Zeugnis von Gottes Handeln in der Geschichte so

mit dem neuzeitlichen Handlungsbegriff zu vermitteln, daß zumindest
die Selbstwidersprüchlichkeit jeder Theorie kommunikativen Handelns
offenbar wird, die von ihrer rationalen Selbstbehauptung das glaubende
Sich-Einlassen auf das schöpferische und erlösende Handeln Gottes
exkommuniziert. Peukert stellt die transzendentallogisch nicht zu widerlegende

Theorie kommunikativen Handelns in die historische Dialektik
der Aufklärung zurück: «gerade eine sich normativ verstehende
kommunikative Vernunft droht an ihren eigenen Paradoxien zu scheitern,

wenn sie die Reflexion auf Unbedingtheits- und Vernichtungserfahrungen

in InterSubjektivitäten abbricht»45. Soweit ich zu sehen

vermag, enthält diese vorsichtige Feststellung eine dreifach massive

Aufsprengung der kommunikativen Handlungstheorie von Habermas:

- Sie macht den neuzeitlichen Rationalitätsanspruch der Theorie
verantwortlich für die Uneinlösbarkeit der in ihm enthaltenen Forderungen:
«Die Krise scheint ja tatsächlich eine neue Qualität dadurch zu gewinnen,
daß die großen Hoffnungen der Neuzeit auf fortschreitende Beherrschung

der Natur, gesteuerte Höherentwicklung der Gesellschaft und

Befriedigung der Glückswünsche des Individuums sich nicht nur nicht
zu erfüllen, sondern in einer seltsamen Dialektik um so unerreichbarer

zu werden scheinen, je entschiedener die klassischen Mittel der Neuzeit
eingesetzt werden»46.

- Sie zeigt an dem von Habermas unlösbaren Grenzproblem seiner

Theorie, nämlich der Sterblichkeit der Kommunikationsteilnehmer und
der Vergessenheit jener Toten, die unsere Kommunikation ermöglicht
haben, wie von dieser Todesgrenze her «in der Mitte dieser Konzeption
eine elementare Aporie besteht»47: die Theorie schließt - gegen ihre

Voraussetzung universaler Kommunikationsgemeinschaft - die durch
biologischen und sozialen Tod zum Verstummen Gebrachten von
ihrem Diskurs aus.

- Schließlich unterdrückt die bisher entwickelte Basistheorie der
Sozialwissenschaften aber auch gerade die hermeneutisch greifbare Unbe-

45 Kontingenzerfahrung und Identitätsfindung, a.a.O., 99.
46 A.a.O., 78f.
47 Wissenschaftstheorie, a.a.O., 300.



250 Gott handelt durch sein Wort

dingtheitserfahrung aller, die angesichts des Todes der Andern diese

nicht dem Vergessen anheimgeben, sondern im Glauben an die Aufer-
weckung des Gekreuzigten mit ihnen solidarisch bleiben. Dies schließt
die unbedingte Zuwendung der glaubend Handelnden an alle sozial

Getöteten ein.

Die Wahrnehmung des Evangehums von der Auferweckung Jesu

zwingt dazu, die kommunikative Handlungstheorie wiederum zu einer
wirklich kritischen Theorie werden zu lassen und damit den Begriff der
«Rationalität» um den Begriff der «universalen Solidarität» zu erweitern.

Begründet wird diese Erweiterung von Peukert durch den
theologischen Diskurs, der zumindest zeigen kann, wie sich die Botschaft von
der Auferweckung des Gekreuzigten durch das wahrhaft solidarische
Handeln begründen läßt, das nach den Evangelien Jesu Botschaft vom
Reiche Gottes auslegt48. Aber dieser Diskurs kann seine Wahrheit nicht
objektivistisch außerhalb solidarisch kommunikativen Handelns

bewähren, sondern allein im Vollzug einer Praxis, die aufden andern im
unbedingten Vertrauen so zugeht, daß Gott dadurch zu unserer
Wirklichkeit kommt.

Indem Peukert den der kommunikativen Handlungstheorie
immanenten Begriff der «Rationalität» kritisch erweitert durch den Begriff
der «anamnetischen Solidarität»49, d.h. eines solidarischen Handelns,
das sich in der unbedingten Anerkennung des tödlich verkannten
Lebens vollzieht, kritisiert er das neuzeitliche Handlungsverständnis
radikal, an seine Wurzel gehend. Die auch im wissenschaftlichen Handeln

angelegte Progression der Macht wird - Habermas eingeschlossen

- ihrer Absurdität überführt. Die Frage ist allerdings, ob die von
Peukert dazu energisch festgehaltene Todesgrenze nicht selbst jene
bürgerliche Angst vor dem Tode voraussetzt, die den neuzeitlichen

Selbsterhaltungswillen wie ein Schatten begleitet. Die inneren Aporien
der Handlungstheorie, die er im Blick auf die Botschaft von der

Auferweckung des Gekreuzigten als dem hermeneutischen Schlüssel des

praktischen Redens von Gott im christlichen Glauben entwickelt,
verlangen für die reflexive Grundlegung einer fundamental praktischen

48 Vgl. a.a.O., 325-331.
49 Vgl. a.a. O., 331 f.; zur Einfuhrung des Begriffs vgl. J. B. Metz, Glaube in

Geschichte und Gesellschaft. Studien zu einer praktischen Fundamentaltheologie.
Mainz 1977, 161-211.



Gott handelt durch sein Wort 251

Theologie zumindest nach drei Erweiterungen, die in Peukerts
Basistheorie der Theologie bisher nicht explizit entfaltet wurden:

- Die Rede von Gottes auferweckendem und also schöpferischem Handeln

an den Toten, das sich auf die Botschaft von der Auferweckung
Jesu bezieht, setzt nicht nur eine Reflexion auf den Vollzug
solidarischen Glaubenshandelns voraus, sondern auch eine explizite Theologie
des Wortes Gottes, durch welches sein Handeln erst glaubend erfahren
werden kann. Wie bezieht sich die Solidargemeinschaft der Handelnden
auf Gottes eigenes Handeln, wenn doch gerade keine Theorie, sondern

nur die in der Kommunikation der Interaktionsgemeinschaft einander

zugemutete Verkündigung ein Handeln als Gottes Tat bewußt machen
kann?

- Der faktische Mangel der Kommunikation wird bei Peukert in seiner

strukturellen Ermöglichung von Täuschung und Lüge stets mit dem
Hinweis auf das falsche Bewußtsein erklärt, wie es Marx, Nietzsche und
Freud markieren50. Aber dabei wird die Verfehlung der Freiheit selbst,
ihre Schuldigkeit und die Irre ihrer konkreten Sünde nicht thematisiert.
Damit aber bleibt der soteriologische Charakter allen theologischen
Redens unterbelichtet: das solidarische Handeln wird nicht aus dem

vergebenden Tun, sondern allein aus der Rettung vom Tode her

begründet. Ist aber die Schuld nicht der Grund der Angst zum Tode?

Und die Vergebung der Anfang des Lebens?

- Schließlich liegt im Ansatz des kommunikativen Handelns ein eminent

ekklesiologischer Bezug, der nicht nur die sprechende
Handlungsgemeinschaft der Glaubenden unter sich denken läßt, sondern diese

Gemeinschaft wesentlich auf die Gesellschaft bezieht, innerhalb derer
und für die allein die Solidargemeinschaft der Glaubenden ihr Zeugnis
gebendes Handeln vollzieht.

Diese anstehenden Erweiterungen einer handlungstheoretisch
reflektierten Fundamentaltheologie können hier nicht durchgeführt

50 Vgl. H. Peukert, Wissenschaftstheorie, a.a.O., 297f; Kontingenzerfahrung
und Identität, a. a. O., 89f,; ders., Pädagogik - Ethik - Politik. Normative Implikationen

pädagogischer Interaktion, in: H. Heid, K. Mollenhauer u. a. (Hrsg.), Das
politische Interesse an der Erziehung und das pädagogische Interesse an der Gesellschaft.

Beiträge vom 7. Kongreß der Deutschen Gesellschaft für Erziehungswissenschaft

von 17.-19. März 1980 in der Universität Göttingen. Weinheim, Basel 1981,
63f.



252 Gott handelt durch sein Wort

werden51, aber ihr Ansatz, der abschließend skizziert wird, gibt Rechenschaft

vom kritischen Standpunkt, von dem aus nicht die Grenze,
sondern die Mitte der bürgerlichen Selbstrechtfertigung dialektisch auf
die Botschaft von Gottes Handeln zu beziehen ist.

3.3 Das sprechende Handeln Gottes

Gottes Wort wahrzunehmen und seinen Willen zu tun ist schlechterdings

unmöglich - das wurde spätestens seit Kant theoretisch klar -,
wenn die Naturgeschichte und darin die menschliche Freiheitsgeschichte

alles ist, was wahrgenommen und was getan werden kann.

«Mit einer Religion», konstatierte deshalb Friedrich Engels 1882, wird
man «erst fertig sobald man ihren Ursprung und ihre Entwicklung
aus den historischen Bedingungen zu erklären versteht, unter denen sie

entstanden und zur Herrschaft gekommen ist. Und namentlich beim
Christentum»52. Nun enthält die Theorie des kommunikativen Handelns

aber zumindest zwei Einsichten, die es nötig machen, diesen

Geschichtsbegriff zu sprengen, und die es möglich machen, die

vorgetragenen Argumente gegen die glaubende Wahrnehmung vom
sprechenden Handeln Gottes in der Geschichte zu widerlegen.

Die erste Einsicht zeigt, daß der theoretischen Trennung von Natur
und Freiheit eine praktische Einheit vorausgeht, die alle (uns bedingende,

von uns hergestellte und von uns erzählte) Geschichte immer
schon überschritten hat: die Sprache. Denn die Sprache, die nach Regeln
strukturiert ist, transportiert eine ständig gegenseitige Anerkennung der
Freiheit. Wir ordnen das Haus der Welt nicht mit ewigen Gesetzen

unseres Verstandes (Kant), sondern in der geschichtlichen Verständigung

über sie, im sprachlichen Einverständnis über unsere Handlungen.
Die Verständigung über die von uns erarbeitete und begriffene Welt
setzt aber die Anerkennung der freien Gesprächspartner voraus,

genauer: in der sprachlichen Verständigung über unser Handeln wird

51 Den soteriologischen Zusammenhang mit der befreienden Praxis von Glauben

formuliert intensiv J. B. Metz, Glaube in Geschichte und Gesellschaft, a. a. O.,
108—119. Die Kritik von K. F. Reith, Mikrologie. Reflexionen zu einer kritischen
Theorie. Frankfurt a. M., Bern 1982, 72-92, trifft nur unter der Voraussetzung von
Reiths reduktiver Kritik allen metaphysischen Redens von Gott zu und wird deshalb
Peukerts Intention nicht gerecht.

52 F. Engels, Bruno Bauer und das Urchristentum (1882), in: K. Marx, F.

Engels, Werke. Bd. 19. Berlin 1978, 297-305, 298.



Gott handelt durch sein Wort 253

Freiheit gewährt. Wir reden über die Welt (in 3. Person), indem wir
mit-einander reden (in 1. und 2. Person). Das Miteinander-Reden aber

hört bekanntlich mit der Behauptung derer auf, die das letzte Wort
haben wollen: ein letztes Wort über unsere Geschichte zu haben, heißt
die freie Verständigung über sie verweigern, heißt selber ungeschichtlich

reden. Und deshalb wird auch keine historische Erklärung mit dem
Christentum «fertig»: es gilt auch hier das zu Habermas kritisch
Bemerkte. Die zweite Einsicht fuhrt aus solchen Formalismen heraus. Sie

wird durch die Sprechakttheorie begründet53 und hegt in folgender
Pointe: Wenn wir miteinander über die Welt reden, dann handeln wir
auch aneinander. Nicht nur in Sprachvollzügen, die selber tun, was sie

sagen (evident im Fall von: «Ich heirate dich», «Ich liebe dich»), sondern
auch in aller informativen Rede sind Aufforderungen enthalten. Wer
Wahrheit aussagt, gibt zugleich einen Wink, wie die effektiven oder

supponierten Gesprächspartner sich zur Welt verhalten können oder
sollen. Und es gibt kein menschliches Tun und Handeln, das nicht
sprachlich verfaßt ist. Wenn also menschliche Worte Freiheit gewähren
und damit immer auch das Handeln bestimmen können, warum soll es

dann nicht möglich sein, im sprechenden Handeln ein uns erlösendes
und richtendes Wort uns gegenseitig zuzumuten und anzuerkennen, das

zum befreienden Handeln fuhrt? Max Weber betonte zu Recht, daß

Propheten wie Arnos und Jeremias gegen alle plausible Erfahrung Israels

allein aus Gottes Wort handelten, aber es ist zu präzisieren, daß dieses

Wort sich gegen alle diplomatischen und militärischen Herrschaften
gerade darin als mächtig erweist, daß es selber schöpferisch tut, was es

sagt:
«Siehe: ich lege meine Worte in deinen Mund, Königreiche und
Völker auszureuten und einzureißen, zu bauen und zu pflanzen»
(Jer 1,10).

Gerade dies bezeugt die älteste Reflexion aufJahwes Sprechen, daß Gott
nicht unabhängig von seinem Wort, das in der Geschichte schöpferisch
wirkt, Herr dieser Geschichte sein will:

«So wirkt mein Wort aus meinem Munde. Es kommt nicht leer zu
mir zurück, ohne vollbracht zu haben, was ich wollte, und ausgeführt

zu haben, wozu ich es sandte» (Jes 55,11).

53 Zur theoriegeschichtlichen Entwicklung im Blick auf die Theologie vgl. E.
Arens, Kommunikative Handlungen, a. a. O.



254 Gott handelt durch sein Wort

Was evident ist fiir den Fall des sehr irdischen Heiratens, wird erst
recht evident im Glauben an das schöpferische Wort. Das sprechende
Handeln eines anderen wahrnehmen, fordert nicht nur, daß ich ihm
glaube, was er an mir tut, indem er es sagt, sondern verlangt auch, daß

ich die Intention seines handelnden Sprechens frei anerkenne und durch
das eigene sprachliche Handeln beantworte. Nicht erst den modernen
Sozialwissenschaftlern und den Theoretikern kommunikativen Handelns

wurde klar, daß keine Erfahrung beweisen kann, daß und wie ein

geschichtliches Ereignis durch menschliche Freiheit oder durch göttliches

Handeln gewirkt ist, diese Not des Glaubens hat vielmehr schon

die Propheten dazu gebracht, nur dies zu erwähnen: daß das handelnde

Wort Jahwes durch die Umkehr derer, die dieses Wort trifft, seine

rettende Macht erweise. Nach jüdischer Tradition hat Martin Buber
dies so expliziert:

«Als Gott, so wird erzählt, seine Schöpfung vorbedachte und sie

vor sich auf einen Stein hinritzte, wie ein Baumeister sich den
Grundstein zeichnet, sah er, daß die Welt keinen Bestand haben

würde. Da schuf er die Umkehr: nun hatte die Welt Bestand, denn

nun war ihr, wenn sie sich von Gott weg, in Abgründe der Selbst-
heit verlief, die Rettung erschlossen, der in eigener Bewegung zu
vollziehende Rückschwung gnadenhaft gewährt»54.

Die Umkehr führt zur theologischen Rede von Gott zurück, die aus

der Wurzel des alt- und neutestamentlichen Evangeliums dazu gezwungen

wird, die vorliegenden Ansätze kritisch weiterzuführen.
Die dritte Einsicht zertört den freiheitlichen Schein der kommunikativen

Handlungstheorie. Daß in der menschlichen Verständigung nicht
Freiheit waltet, sondern - wie Augustinus notierte - die libido domi-
nandi der civitas terrena (der Wille zur Macht, der im Staat seine volle
Gewalt erst zeigt)55, das weiß auch die Universalpragmatik heute:

Freiheit, Wahrheit und Gerechtigkeit erscheinen nur verzerrt im
sprechenden Handeln der Kommunikationspartner. Die transzendentalen
Ideale erscheinen in der Form von Normen und Gesetzen. Aber sie

müssen postuliert werden, damit Interaktionspartner menschlich han-

54 M. Buber, Der Jude und sein Judentum. Köln 1965, 193, vgl. 56.
55 Die praefatio von Augustinus, De civitate Dei (PL 41,14) zeigt, daß dieses

Thema der humilitas Christi und der libido dominandi für ihn die Dialektik der
Geschichte bestimmt.



Gott handelt durch sein Wort 255

dein können. Was die moderne Theorie dabei überspielt, klang bei Kant
noch an: die unwiderstehliche Macht der Sünde (bei Kant das Prinzip
des Bösen). Was heißt es denn realgeschichtlich, daß die
Kommunikationsteilnehmer gerade das, was sie als ethische Norm postulieren
müssen, die freie gegenseitige Anerkennung, faktisch nicht erfüllen und
im Verblendungszusammenhang der beherrschten Verhältnisse auch

gar nicht erfüllen können? Es heißt, daß alle Menschen, die in diese Welt
kommen, indem sie ihre Freiheit wahrnehmen, an ihrer Freiheit auch

scheitern, theologisch gesprochen: schuldig werden. Da wir einander
nicht zur Freiheit erlösen können, erreicht das kommunikative Handeln
nicht, was es will und was es soll. Es fuhrt deshalb wohl zur Verurteilung

anderer und zur Verzweiflung des Selbst, aber nicht zur wirklichen
Befreiung. Denn in jeder Befreiungstat, das kann die kommunikative
Handlungstheorie ja gerade kritisch aufdecken, wird die Freiheit des

andern immer auch beherrscht. Die kommunikativ Handelnden werden
aneinander schuldig. Wenn Befreiung wirklich werden soll, dann muß
die Freiheit selbst in unseren Verblendungszusammenhang erlösend
eintreten und uns durch ihr handelndes Wort versöhnen. Ein theisti-
scher Gott, der Tote auferweckt, um sie unserem Vergessen zu entreißen,

würde noch immer an unserer Freiheit vorbei etwas tun, was für
schuldige Tote vielleicht so erstrebenswert gar nicht wäre. Und deshalb
kann keine theologische Handlungstheorie gedacht werden, es sei denn
als die Wahrheit des Mensch gewordenen Wortes Gottes selbst, das uns
in unserem eigenen kommunikativen Lebenszusammenhang zur Freiheit

befreit. Freiheit kann nur theologisch zu Ende gedacht werden, weil
sie realgeschichtlich nur als schuldige sich realisieren kann.

Ein historisch rekonstruierter Jesus, der ein sympathischer
Gleichniserzähler oder radikaler Befreier gewesen wäre, stände wie alle
Menschen in der ausweglosen Dialektik von Befreiung und neuer Versklavung.

Aber nicht davon, sondern von etwas ganz anderem gibt das im
kirchlichen Lebenszusammenhang an uns handelnde Wort Gottes ein

Zeugnis: das im Anfang von Gott ausgesprochene Wort ist als ewig auf
uns bezogenes Mensch geworden, nicht ein vom Schuldzusammenhang
ideal herausgenommener Mensch, sondern der Mensch, der die Fülle

von Gottes Zorn (Rm 1,18—3,20) und die Fülle der menschlichen

Unterdrückung bis zum Tode, ja bis zum Tod am Kreuz auf sich

genommen hat. In der Anerkennung dieser Tat Gottes für uns verkündet

Paulus das Ungeheuerliche: «Christus hat uns vom Fluch des

Gesetzes losgekauft, indem er selbst für uns zum Fluch geworden ist» -



256 Gott handelt durch sein Wort

yev6|X8VOÇ imeg f|[xü>v xatctQa - (Gal 3,13), ja - so im Römerbrief -
«Gott verurteilte die Sünde im Fleisch, indem er seinen Sohn sandte» -
èv ö[xoiü)|iaTi oaQxöo oipaQTiag - in der Gleichgestalt der sündigen
Welt» (Rm 8,3). Indem der Fluch, die Schuld, der Zorn Gottes von den

Schuldigen getötet wurde, hat er in seinem freiwilligen Tod den sozialen

Tod getötet, der unseren Verblendungszusammenhang beherrscht: den

Tod der Schuld. Zu bezeugen, daß dieses Mensch gewordene Wort
hinfort die Geschichte beherrscht, heißt unserer schuldigen Freiheit

zuzumuten, daß sie erlöst ist zur herrhehen Freiheit der Kinder Gottes.
Eine Kommunikationsgemeinschaft, die einander dieses uns gesagte
Wort zuspricht, trifft die tödlichen Herrschaftsverhältnisse alles letztlich

nur für sich selbst sprechenden Handelns in der Wurzel. Sie wird zur
Freiheit befreit. Und das ermächtigt sie dazu, der neuzeitlichen
Herrschaftsvernunft auch in ihrer theoretischen Verblendung den Frieden
bedenklich anzukündigen; es befähigt sie dazu, von dem her, der
Frieden schafft, der Friede ist und Friede evangelisiert (Eph 2,14-17),
selber Frieden zu schaffen (Mt 5,9). Dadurch wird man zwar nicht im
neuzeitlichen Sinn der Bedarfs- und Bedürfnisbefriedigung glücklich,
wohl aber im Sinne der evangelischen Bedürftigkeit - «selig».

Wenn Gottes freie Tat der Selbsthingabe seines Sohnes unser
Handeln zur Freiheit erlösen kann, dann bleibt als letzte Einsicht allein
der Glaube. Denn gerade das heißt Glauben, diesen Willen Gottes zu tun
und also auch selber Schuld zu vergeben. Das aber ist in der Tat keine

Möglichkeit der unversöhnten Freiheit - und insofern schweigt sich die

philosophische Reflexion der Neuzeit darüber auch konsequent aus. Die
ôuvaptç ffeoû, die Voll-Macht Gottes, die Jesus Christus gerade in der
Form der «Schwäche» und «Torheit» Gottes ist (1 Kor l,24f.), kann uns

nur in der Vermittlung des Zeugnisses gegeben werden. Dazu genügt es

nicht, das Verhältnis von Gottes Wort zu unserem kommunikativen
Handeln als gefährliche Erinnerung und eschatologische Hoffnung zu
denken, sondern dazu muß gesagt werden, wie Gottes handelndes Wort
in der Geschichte Israels und darin in der Geschichte seines Sohnes Jesus

Christus und darin in der Geschichte der Kirche überhaupt wahrgenommen

werden kann. Dazu aber darf Gott nicht wie bei Hegel im
Verhältnis von Vater und Sohn, Herr und Knecht allein gedacht
werden56, um durch die Entäußerung des Bewußtseins zum Frieden der

56 Vgl. L. Oeing-Hanhoff, Hegels Trinitätslehre. Zur Aufgabe ihrer Kritik
und Rezeption, in: Theologie und Philosophie 52 (1977) 378-407.



Gott handelt durch sein Wort 257

Reflexion zu kommen, sondern dazu muß Gott trinitarisch bekannt
werden. Nur in seinem eigenen Geist, d. h. in der uns mitteilbaren Gabe

von Vater und Sohn, wie die Augustinische Tradition formulierte, kann
der begnadete Sünder das sprechende Handeln Gottes tun: «Wer nicht
den Geist Christi hat,gehört ihm nicht zu. Ist aber Christus in euch, so
ist der Leib zwar um der Sünde willen tot, der Geist aber ist Leben um
der Gerechtigkeit willen» (Rm 8,9).

Weil nur im Geiste des Vaters und des Sohnes erlösende Freiheit

wahrgenommen und wahr-gemacht werden kann, lebt die versöhnte

Kommunikationsgemeinschaft als Gemeinschaft in der Communio
Christi: Kirche wird als Gemeinschaft vom schöpferischen Worte Gottes

selbst gebildet, sie hat sich als creatura verbi ihm allein zu verdanken.
Im Zusammenhang der Geschichte, die in ihrer Anstrengung zur
Befreiung immer mächtigere Herrschaften produzierte, steht diese

Kreatur des Wortes aber nicht nur als schon versöhnender Zeuge der auf
die Geschichte zukommenden Erlösung in der Welt, sondern, wie es

schon das altisraelitische Credo von Josua 24,27 formuliert, auch als

Zeuge gegen sich selbst. Wo die kirchliche Gemeinschaft sein Wort als

ihr Wort für sich behält, wo sie aus empfangener Vergebung nicht selbst

vergibt, aus empfangener Befreiung nicht selbst befreit, da wird sie zum
Stein, den Josua als Bundeszeichen für jene errichtet, die doch verkündeten:

«Jahwe, unserem Gott, wollen wir dienen und auf seine Stimme
wollen wir hören! Und Josua sprach zu dem ganzen Volk: <Seht,

dieser Stein soll Zeuge gegen uns sein, weil er alle Worte gehört hat, die

Jahwe zu uns sprach; er soll Zeuge gegen euch sein, damit er euch

hindert, euren Gott zu vergessen)» (Jos 24,27).
Vor einem Abgrund ist schon Kant innerhalb der Grenzen der

bloßen Vernunft zurückgetreten: vor «dem Abgrund eines Geheimnisses,

von dem was Gott tue»57. Und deshalb wagte er Jesus zwar
wohl als Anschauung unserer Moralität, nicht aber als Gottes Wort von
der befreienden Vergebung zu denken. Die Frage erhält jetzt Gewicht:

warum eigentlich nicht? Was gibt es da zu fürchten?
Weil im Zeichen des Kreuzes die schuldig gewordenen Freien zum

befreienden Handeln versöhnt wurden und weil wir dies gerade um
unserer Freiheit willen glauben dürfen, deshalb ist die in der Tat
«übersinnliche Erfahrung» der Sündenvergebung möglich. Weil wir der

57 I. Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft, a. a. O.,
806 (A 199).



258 Gott handelt durch sein Wort

frei gewährten Vergebung im Verblendungszusammenhang der aneinander

schuldig Werdenden bedürfen, ist ihre freie Anerkennung auch

mehr als andere Not wendend. Und weil das alles so ist, bleibt die

Schrift, die gerade in ihrer historischen Konkretion als Zeugnis von
Gottes selber sprechendem Handeln gelesen werden darf, das praktischste

Buch, das es gibt. Die Theologie, die ein solches Zeugnis der

Erlösung bedenkt, wird zur Theologie der Befreiung.


	Gott handelt durch sein Wort

