Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 30 (1983)
Heft: 1-2
Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BESPRECHUNGEN

Sancti Augustini Confessionum libri XIII, ed. Lucas VERHEEN. Turnhout:
Brepols 1981. XCII - 298 p. (Corpus Christianorum, series latina, vol. XXVIIL.)

Diese Neuedition der Konfessionen im CCL ist die Frucht jahrelanger Beschif-
tigung mit Stil und Form des Buches, dessen Anfinge bis 1949 zuriickreichen, als
L. Verheijen (= V.) seine Dissertation «Eloquentia Pedisequa. Observations sur le
style des Confessions de saint Augustin» als Fasz. 10 der Nijmweger Reihe «Latinitas
Christianorum Primaeva» verdffentlichte. Der Plan einer kritischen Neuedition
zeichnete sich aber vor allem in den Jahren 1970 und 1981 ab. Wihrend dieser Zeit
publizierte V. in 14 Beitrigen seine editionskritischen Vorarbeiten (S. XC verzeich-
net). Die vorliegende Ausgabe enthilt neben der Einleitung, die die Forschungser-
gebnisse systematisiert und die Editionsprinzipien begriindet, eine Bibliographie, die
als Erginzung zu den bereits bestehenden Angaben in der Bibliothéque Augusti-
nienne von 1962 und Pellegrino’s von 1975° nur Textprobleme betrifft (S.
LXXXVII-XCI), und einen Index der Schriftzitate, der Scriptores und der Nomina.
Ein Catalogus verborum ist durch das Eindhovener Augustinusinstitut fiir 1982
angekiindigt, und ein lemmatisierter Index soll vom CETEDOX 1983 veroffentlicht
werden.

Die Neuausgabe setzt sich eingehend mit der Teubner-Edition, 1934 besorgt
durch Martin Skutella (Neudruck mit Erginzungen 1969), auseinander, die als gute
Edition zu gelten hat, obwohl sie sich in vielen Fillen von der Mauriner Ausgabe von
1679 entfernte. Skutella folgte nimlich in seiner Neubeurteilung des Textes einem
Anliegen, das B. Capelle 1927 in seiner Rezension von P. de Labriolle’s Ausgabe
formuliert hatte. Eine Kontrollmoglichkeit wire gegeben, wenn auch die indirekte
Tradition bei Evodius, Prosper, Beda, Florus von Lyon, vor allem aber die Exzerpte
des Eugippius (Anfang 6. Jh.) beriicksichtigt wiirden. Die acht Ausziige des Eugip-
pius aus dem 10. und 12. Buch machen etwa 6% des Textes aus und erlauben die
Aufstellung eines textkritischen Beurteilungskanons. Capelle kommt zu folgendem
SchluB: Eugippius stiitzt niemals eine isolierte Lesart des Sessorianus (= S) (6. Jh.
grundlegendes Manuskript) und Eugippius bestitigt immer eine Lesart von S, die
dieser mit einem oder mehreren anderen Manuskripten teilt. So wiren also die
isolierten Lesarten von S zu verwerfen, hingegen S+x (Ubereinstimmung mit
irgendeinem Manuskript) immer zu folgen. Skutella hat dieses Prinzip zwar iiber-
nommen, aber nur in einem von drei Fillen durchgehalten, und dies zu Recht, wie
V. bemerkt. Dank der jetzt geleisteten systematischen Untersuchung der Eugippius-
Exzerpte kommt V. zu nuancierteren Aussagen. V. stiitzt sich auf SCDO, die auf
den gemeinsamen Archetyp der heutigen Uberlieferungsformen, der bereits Fehler
enthielt, hinfiihren, nicht aber auf den urspriinglichen Text (Stemma S. XXX und



202 Besprechungen

LVII). Die Ubereinstimmung der iltesten Manuskripte garantiert also noch nicht
den urspriinglichen Text, sondern nur die wahrscheinliche Existenz eines bereits
fehlerhaften Archetyps. Eine Liste von 190 Varianten (S. XII-XVI), in denen
Eugippius mit einem oder mehreren der iltesten Manuskripte nicht {ibereinstimmt,
filhrt zu einer Neubeurteilung des Textes (XVI-XXXI). V. wird in 98 Fillen von
der Edition Skutellas abweichen (XXXII-XXXIV). In 72 Fillen hatten schon die
Mauriner wie V. entschieden. Damit ist schon angezeigt, daB V. eine Schwenkung
zum traditionellen Text hin vornimmt; doch vermag er seine Entscheide auf eine
sichere Manuskriptbasis zu stellen. Die Ausweitung dieser Kriterien auf die tibrigen,
nicht von Eugippius bezeugten Abschnitte der Konfessionen ergibt dann die
Gesamtzahl von 178 Textkorrekturen (S. XLIV-XLVIII), von denen ca. 60 bereits
seit Erscheinen der Teubner Ausgabe von verschiedenen Philologen vorgeschlagen
wurden (S. XLVIII-XLIX). Trotz vielfacher Verbesserungen bleiben immer noch
strittige Lesarten bestehen. Auf zwei Verbesserungen sei hingewiesen. Am Schlusse
des 13. Buches ist das « Amen» wieder eingesetzt und in XI, 31 (41), 19 ist gegen S+x
und mit CDO und den Maurinern «distentione» (statt distinctione) als die bessere
Lesart angenommen.

Man wird dem Verfasser zustimmen, wenn er nur die Schriftzitate in Kursiv-
schrift drucken 1dBt, die von Augustinus als solche eingefiihrt sind, alle indirekten
Zitate, Reminiszenzen und Anklinge nur im Apparat als solche bezeichnet.

Diese Neuausgabe darf zu Recht als eine Meisterleistung heutiger Editionstech-
nik angesehen werden.

OTTO WERMELINGER



Besprechungen 203

H.L. Strack/G.Stemberger: Einleitung in Talmud und Midrasch. 7.,
vollig neu bearbeitete Auflage. — Miinchen: Verlag C. H. Beck 1982. XVI-341 S.
(Beck’sche Elementarbiicher).

Giinter Stemberger: Der Talmud. Einfilhrung — Texte — Erliuterungen. —
Miinchen: Verlag C.H. Beck 1982. 324 S.

G. Stemberger, Professor flir Judaistik an der Universitit Wien, legt zwei
verschiedenartige Werke zur rabbinischen Literatur vor, die beide im Verlag Beck in
buchtechnisch schéner Form erschienen sind.

Das erste zu besprechende Buch ist die ganz umgearbeitete 7. Aufl. der beriihm-
ten Einleitung von H.-L. Strack, deren letzte neubearbeitete Aufl., nimlich die 5.,
1920 bei Beck herausgekommen war und in einem unverinderten Neudruck 1961 als
6. Aufl. nochmals aufgelegt wurde. Der Neudruck von 1961 lieB die Unentbehrlich-
keit dieses Arbeitsinstrumentes erkennen, das die Strack’sche Einleitung war, denn
obwohl sie 1961 lingst hinter dem Forschungsstand zuriicklag, gab es nichts in
deutscher Sprache und dariiber hinaus, was sie hitte ersetzen konnen. So war es
lingst ein dringendes Desiderat geworden, daB eine auf den neusten Stand gebrachte
Einleitung in die rabbininische Literatur erschiene, und es ist ein groBes Verdienst
Stembergers, daB er sich der miihevollen Kleinarbeit unterworfen hat, die eine solche
Neufassung von Stracks Einleitung erforderte.

Da die Anlage und der Inhalt der Strack’schen Einleitung bekannt sind, werde
ich im Nachfolgenden vor allem die Verinderungen hervorheben, die Stemberger, der
dem Aufbau des Strack’schen Werkes grosso modo folgt, im Unterschied zu den
fritheren Auflagen vorgenommen hat.

Waihrend Strack einen 1. Teil der Mischna und dem Talmud, den 2. Teil der
Midraschliteratur gewidmet hatte, stellt Stemberger diesen beiden Teilen einen aus-
fiihrlichen Teil unter dem Titel: «Allgemeine Einleitung» voran (SS. 11-109). Hier
werden in 7 Kapiteln der Sitz im Leben, die Trigerschaft und die Sprachen der
rabbinischen Literatur skizziert (Absteckung des chronologischen und historischen
Rahmens, das rabbinische Schulwesen, Hermeneutik der rabbinischen Literatur, die
eine Zitat- und Interpretationsliteratur ist; es folgt das Verhiltnis von miindlicher zu
schriftlicher Tradition, die Methoden, die die historische Auswertung der rabbini-
schen Literatur gebrauchen muf}, die Listen der tannaitischen und der amoriischen
Rabbinen aus Palistina und Babylonien mit den entsprechenden Problemen der
Rabbinen-Biographie, und schlieBlich eine Charakteristik der Idiome, die diese
Literatur verwendet). Strack hatte zu manchem dieser Punkte Stellung bezogen, aber
bei Stemberger werden sie systematisch und fiir sich genommen abgehandelt.

Eine zweite Neuerung ist die breitere Behandlung von Teil 2 bei Strack (Teil 3
bei Stemberger): die Midraschliteratur. Dafiir sind manche Beniitzer des Werkes sicher
dankbar, denn viele von ihnen werden es noch hiufiger mit den Midraschim (die
Auslegungsliteratur der HI. Schrift) als mit Mischna, Tosefta und Talmud zu tun
haben.

Der Hauptvorteil der neuen Aufl. im Vergleich zur alten ist natiirlich die iiberall
durchgehend erneuerte Bibliographie, die nicht nur in ihren Titeln zitiert, sondern an
sehr vielen Stellen in ihrem Inhalt referiert wird. Das Buch ist dergestalt an manchen
Punkten ein Status quaestionis, wo die divergierenden Meinungen angefiihrt wer-
den, bevor Stemberger evtl. selber vorsichtig seine Ansicht duBert. Die sehr vielfiltige
Literatur wird iibrigens nach einem angenehmen Vereinfachungssystem zitiert, wo
Abkiirzungen und Sigel nicht iiberhandnehmen, sondern iibersichtlich und durch-
sichtig bleiben. Die Forschungen in hebr. Sprache sind selbstverstindlich beriick-
sichtigt, oft auf englisch zitiert und als hebr. Arbeiten kenntlich gemacht. Anders bei



204 Besprechungen

Strack hat Stemberger kein eigenes Literaturkapitel, wo zu den verschiedenen Berei-
chen der rabbinischen Literatur eine Bibliographie geboten wird. Bei Stemberger steht
die einschligige Bibliographie jeweils am Anfang der Sektionen. Da Stemberger
iiberdies gute Register mit Biichertiteln und abgekiirzt zitierter Literatur bietet, ist
das Auffinden bibliographischer Angaben leicht gemacht. Dankbar ist man Stember-
ger auch, daBl er die groBen klassischen Gelehrten des 19.Jhs. wie Zunz, Theodor,
Graetz, Steinschneider usw. ebenfalls anfiihrt, obwohl er Stracks bibliographisches
Material etwas kiirzte. Denn diese Autoren werden fiir manchen Beniitzer der
Einleitung zuginglicher bleiben als hebr. geschriebene Werke, ganz abgesehen vom
bleibenden Wert mancher dieser bahnbrechenden Forschungen.

Eine Konsequenz dieser nachgefiihrten Bibliographie ist nun ganz selbstver-
stindlich die verschiedene und neue Beurteilung vieler Einzelfragen bei Stemberger,
denn die lebhafte Forschung auf allen Gebieten hat manches anders sehen gelehrt, als
es zur Zeit Stracks der Fall war. Dies gilt fiir geschichtliche, textgeschichtliche,
literarische, Authentizitits-, Kompositions- und Datierungsfragen in Bezug auf
Mischna, Tosefta, Baraitot, die beiden Talmude und die Midraschim. (Ubrigens
erweist sich die hervorragende Qualitit von Strack’s Einleitung gerade daraus, daf3
sie nun neben Stembergers neuem Werk eine Eigenstindigkeit erhilt, die in manchem
Punkt den Vergleich mit Stemberger lohnt, denn sie enthilt Dinge, die bei Stemberger
nicht mehr stehen oder nicht so dargestellt sind [z.B. die Tabellen Stracks, S.26-32,
oder das Register der erklirten hebr. und aram. Worter, ebd. S.227f.]. Umgekehrt
ersetzt Stembergers Materialfiille das, was seit mehr als 60 Jahren zu Strack hinzuzuft-
gen wire.)

Bei Stemberger fielen mir 2 sinnstérende Druckfehler auf: S. 130, L.2 von unten
mubB es heiBen: S.27f.; S.152, letzte L. muB stehen: M (nicht: T).

Strack hatte in seiner Einleitung zwei Textproben aus dem babylonischen
Talmud geboten. Stemberger hat darauf in seiner Einleitung verzichtet, dafiir aber hat
er eine ganze Anthologie aus demselben in Buchform veroffentlicht. Es handelt sich
um das zweite, hier anzuzeigende Werk Stembergers. Diese Vorgehensweise hat
mehrere Vorteile: Um einen Eindruck vom Talmud zu vermitteln, geniigt ein so
schmaler Auszug, wie Strack ihn bot, natiirlich in gar keiner Weise. Eine breit
angelegte Auswahl ist unabdingbar. Ferner ist der Talmud ja ein Gegenstand des
Interesses auch fiir Nicht-Fachleute, wihrend die Einleitung in Talmud und
Midrasch fiir den Kreis der Spezialisten im Bereich der Exegese, der Judaistik und
der alten Kirchengeschichte bestimmt ist. So hat Stemberger eine Anthologie des
Talmud konzipiert, die dem interessierten Nicht-Fachmann dieses grundlegende
Werk des rabbinischen Judentums entschliisselt, deren Prisentation aber auch den
schon mit der Materie Vertrauten vieles lehren kann. Die ausgewihlten Texte
zerfallen in zwei Teile: Stiicke aus der Halacha (Ethik und Recht) und aus der Haggada
(Glaube, Theologie, Erbaulich-Spirituelles, allgemeines Wissen). Vorangestellt ist
ein langer Ausschnitt aus den «Spriichen der Viter» (Pirge Abot), denn dieser Traktat
der Mischna illustriert das Verstindnis der Tradition des rabbinischen Judentums.

Das Besondere an der Ubersetzung der ausgewihlten Stiicke besteht neben der
klaren Ubersetzung und den erklirenden Anmerkungen vor allem in der Gliederung
des Textes in Sinnschritte, welche die Artikulation des Denkens deutlich hervortre-
ten lassen. Dadurch erst wird es moglich, das Denken von innen heraus zu verstehen,
das sich in den talmudischen Texten niederschligt.

Das Prinzip der Auswahl der Stiicke ist nicht zuerst inhaltlicher, sondern
formaler Art: es sollen von allen Gattungen und Sorten talmudischer Texte Beispiele
gegeben werden. So lauten die Uberschriften zu den halachischen Abschnitten:
«Regeln zur Festlegung der Halakha», d.h. der zu befolgenden Gebote und Verbote,



Besprechungen 205

«Halakhische Bibelauslegung» (Exegese, die zu den zu befolgenden Normen fiihrt),
dann folgt die «Korrektur» eines Schriftgebotes, das unter bestimmten Umstinden
unerfiillbar geworden ist (der berithmte Prosbul Hillels, der den 7-jahrigen Schulder-
laB praktisch abrogiert), darauf folgen Prizedenzfille, Kasuistik, Urkunden, Wissen-
schaft als Voraussetzung zur genauen Gebots- und Verbotsdefinition (hier: Gyniko-
logie zur Bestimmung von weiblichen Unreinheiten bei Schwangerschaften).

Aus den haggadischen Teilen werden Erzihlungen mancher Art (aus
Geschichte, Biographie, von Wundern und Heiligen, Fabeln), Auseinandersetzungen
mit Nicht-Juden, Gleichnisse, weisheitliche und endzeitlich-apokalyptische Stiicke,
Triume, Klagen, Gebete, Predigten, Bibelauslegung ausgewihlt. Diese Fiille an
verschiedenen Themen liBt etwas von dem enzyklopidischen Charakter ahnen, den
inbesondere der babylonische Talmud besitzt.

Diese Auswahl wird von einem zusammenhingenden, lingeren Textabschnitt
aus dem Traktat Schwagerehe 61b—64a abgeschlossen, damit der Leser sich ein Bild
von dem scheinbar sprunghaften, assoziativen Fortgang der Gedankenbewegung
machen kann, der fiir den Talmud charakteristisch ist.

Die iibersetzten Stiicke nehmen den Hauptteil des Buches ein. Sie werden
eingerahmt durch eine Einfiihrung (S. 9-69), die - in freilich einfacherer Weise — der
oben besprochenen «Allgemeinen Einleitung» in Strack-Stembergers Einleitung in
Talmud und Midrasch (S. 11-109) entspricht, und durch einen sehr gedringten und
stellenweise erschiitternden Uberblick iiber die Wirkungsgeschichte des Talmud.

Die Sprache beider Biicher ist klar und von wohltuender Sachlichkeit, die Fiille
und die Qualitit der Informationen bewundernswert. Die «Einleitung» ist ein
unentbehrliches Arbeitsinstrument, der «Talmud» wohl die beste talmudische
Anthologie, die es in deutscher Sprache gibt.

ADRIAN SCHENKER



206 Besprechungen

Magistri Guillelmi Altissiodorensis Summa aurea. Cura et studio Jean
Ribaillier. — Liber Primus. Paris: Editions du C.N.R.S. — Grottaferrata: Editiones
Collegii S.Bonaventurae ad Claras Aquas 1980. 403 p. (Spicilegium Bonaventu-
rianum XVI.) — Liber Secundus. Tomus I. Paris: Editions du C.N.R.S. — Grottafer-
rata: Editiones Collegii S. Bonaventurae ad Claras Aquas 1982. 401 p. (Spicilegium
Bonaventurianum XVIIL.)

Le deuxiéme volume d’une édition critique de la Summa aurea de Guillaume
d’Auxerre, contenant une partie du deuxiéme livre, vient d’étre publié dans le
Spicilegium Bonaventurianum. Le premier volume, qui contient le premier livre en
entier, a paru en 1980.

Guillaume d’Auxerre fut maitre séculier a I'Université de Paris pendant les
premiéres décennies du XlIle siécle. Il mourut 2 Rome en 1231. Son ceuvre majeure,
la Summa aurea (le nom ne provient pas de Guillaume lui-méme), qui consiste en
quatre livres, reproduit son enseignement universitaire. Le texte n’a donc pas été fixé
d’emblée par Guillaume; il s’agit des reportations de questions disputées, ultérieure-
ment réunies, révisées et corrigées.

En ce qui concerne la date de la Summa aurea, on peut affirmer avec certitude
qu’elle est postérieure a I'année 1215, car elle contient des allusions au IV Concile du
Latran. Elle doit aussi étre antérieure a ’'année 1229, car a partir de cette année,
Roland de Crémone s’y réfere.

La Somme de Guillaume connut une grande diffusion — attestée d’ailleurs par le

fait que, encore aujourd’hui, il en existe plus de 120 manuscrits. Elle exerca une
influence considérable sur la théologie de ’époque. Comme I’a montré le P. Chenu,
Guillaume semble avoir été le premier a assimiler les articles de foi aux principia per se
nota qui se trouvent a la base des autres sciences, une analogie qui devait étre reprise
par Thomas d’Aquin (Chenu, La théologie comme science au Xllle siecle, pp. 58—
60, 69-70).
C’est presque en passant que Guillaume formule son analogie de structure entre la
théologie et les autres sciences. Dans le troisieme livre de la Summa (dont nous avons
raison d’attendre avec intérét I'édition critique), il y a une question sur les significa-
tions du terme fides. Nous y apprenons que la foi peut é&tre nommée argumentum pour
plusieurs raisons, parmi elles

propter articulos, qui sunt principia fidei per se nota. Unde fides sive fidelis
respuit eorum probationem. Fides enim, quia soli veritati innititur, in ipsis
articulis invenit causam quare credit eis, scilicet Deus, sicut in alia facultate
intellectus in hoc principio Omne totum est maius sua parte causam invenit per
quam cognoscit illud. Quoniam si in theologia non essent principia, non esset
ars vel scientia.

(Liber III, tract. III, cap. I, q.1, éd. Pigouchet fol. 131 vb; la ponctuation a été
modifiée. Voir aussi: Liber III, tract. VIII, cap. de sapientia, q.1, fol. 189 vb et
Lib. IV tract. de baptismo, cap. de baptismo parvulorum, q. I, fol. 254 va.)

Nous retrouvons cette explication, considérablement développée, dans plu-
sieurs ceuvres de saint Thomas d’Aquin. (Voir In I Sent. Prol. q.1 a. 3 sol. II; In
Boetium de Trinitate q. 2a. 2¢; STlaq. 1 a. 2, a. 8.)

Au début de sa Somme (Liber I, tract. I), Guillaume propose quatre preuves de
I'existence de Dieu. Les deux premieres, qui sont fondées sur la causalité, ont un
certain intérét, car elles affirment explicitement la nécessité de sortir de I'univers des
étres causés. La quatriéme est le fameux argument ontologique d’Anselme de
Cantorbéry et la troisiéme semble étre une variante de celui-ci.



Besprechungen 207

L’édition actuelle constitue I'aboutissement d’un projet formulé par le P.R.-M.
Martineau, O.P., il y a plus de cinquante ans. Le P. Martineau, aprés de nombreuses
recherches, réalisa une premiére transcription de la Summa aurea, prenant comme
manuscrit de base le ms. Paris B.N. lat. 15746 (sigle A dans I’édition critique). Son
ceuvre fut poursuivie par Jean Ribaillier, qui y travailla depuis 1958 jusqu’a sa mort
en 1974. Les nombreux manuscrits et la complexité de la tradition textuelle le forga a
entreprendre de nouvelles recherches. Ces recherches I'ont conduit a identifier «au
moins deux recensions différentes» de la Summa (Introduction p. 8). Sur ces deux
recensions, qu’il a nommées «recension longue» et «recension breven, il a écrit une
étude qui sera publiée dans un volume de prolégomenes (traitant principalement de la
tradition manuscrite) 3 paraitre aprés la publication des quatres livres de la Summa.
Pour l'instant, nous dit-on, «il ne peut pas étre question de donner un apercu, méme
succinct, des probléemes que J. Ribaillier a dfi aborder et résoudre pour établir le
texte» (ibid). Malheureusement, cela signifie que nous ne savons ni pourquoi certains
manuscrits ont été choisis et d’autres éliminés, ni pourquoi I'éditeur affirme I'exi-
stence de deux recensions.

Le premier volume de I’édition critique contient (outre une courte introduction)
le texte entier du premier livre selon la recension longue et, en appendice, les
variantes de quelque longeur de la recension bréve. Le deuxiéme volume s’achéve
avec le tr. XII, c. IV, q. V du deuxiéme livre (selon la division de I’édition critique).

Le texte du premier livre est, nous dit-on, parfaitement fixe dans la recension
longue (p.9). Pour établir ce texte, J. Ribaillier a choisi comme manuscrit de base le
ms. Paris B.N. lat. 15746 (sigle A; le méme manuscrit qu’avait choisi le P. Marti-
neau). Ce manuscrit peut presque certainement étre daté de 'année 1262. Il est donc
«assez proche de I'auteur», bien que «pas exempt de fautes» (p. 10). Ces fautes ont été
corrigées a 'aide d’autres manuscrits, dont surtout deux ont retenu l'attention de
I’éditeur: le ms. Londres Brit. Mus. Royal 9 B V (sigle B) et le ms. Paris B.N. lat.
15741 (sigle C). Le premier de ces manuscrits est de I’année 1231 (et donc plus proche
de l'auteur que le ms. A). Il présente «d’intéressantes lecons originales», mais
contient aussi de nombreuses erreurs de copiste. Le ms. C présente un texte trés
proche de celui de A; selon I'éditeur, il correspond probablement 3 un stade plus
ancien (ibid.).

Il est regrettable que I'introduction ne dise pas, au moins briévement, pourquoi
le ms. A s’impose comme témoin privilégié, pourquoi, apres lui, B et C sont les
meilleurs témoins, et quels sont les rapports entre ces trois manuscrits.

La recension longue constitue, selon I’éditeur, 1’état définitif du texte aprés la
correction et I’amplification de plusieurs passages de la premiére recension (p.9). —
Les prolégomenes nous expliqueront sans doute si toutes les révisions remontent 3
Guillaume lui-méme.

Bien que la recension bréve coincide souvent avec la longue, il y a de
nombreuses absences. Et surtout, il y a des chapitres ou des questions o1 la rédaction
de la recension bréve est entierement différente de celle de la longue. Pour le premier
livre, ces rédactions différentes, publiées en appendice, sont nombreuses: les cin-
quante-quatre appendices du premier volume remplissent 109 des 369 pages consac-
rées au texte. Pour le deuxiéme livre, les rédactions propres 2 la recension bréve ne
viendront qu’a la fin du tome II.

Le texte de la recension bréve est mal fixé, les divergences étant trop nombreu-
ses pour étre signalées dans I'apparat critique (p. 11). Pour les rédactions propres 2
cette recension qui sont données en appendice, le ms. Paris B.N. lat. 3056 (sigle D) a
été choisi comme manuscrit de base. Il est un des quatre manuscrits (témoins de deux
états textuels) qui ont été choisis pour les omissions et les rédactions propres 2 la



208 Besprechungen

recension bréve signalées dans I'apparat critique de la recension longue (pp. 11-12).

Signalons ici que les rédactions propres a la recension bréve contiennent parfois
des questions ou des développements qui manquent 2 la recension longue et qui sont
d’un intérét considérable.

Avant I'édition critique, il existait déja trois éditions imprimées: I’édition de
Pigouchet, Paris, 1500; I’édition de Regnault, Paris, 1500; I'édition de Venise, 1591.
L’édition de Pigouchet a été réimprimée en 1964 par Minerva GmbH, Francfort-sur-
le-Main, et par Johnson Reprint Company, New York. Les deux autres éditions sont
difficilement accessibles.

Nous avons tiché de comparer I'édition critique (=R) avec celle de Pigouchet
(=P) en faisant des coups de sonde. Comme le montre les exemples suivants, les
différences entre la recension longue et I’édition de Pigouchet sont en général peu
nombreuses. (Par contre, les rédactions propres a la recension courte ne se trouvent
pas dans I'édition de Pigouchet.)

Liber Primus, tractatus IV, caput IIL:
R 43.9 a theym grece: a thetym grece P V rb/R 43.9 quod est currere vel fovere: quod
est creare vel currere vel fovere P V rb
R 44.16 et hoc impossibile: et hoc impossibile est P V rb
R 44.23 aliter «et aliter): aliter et aliter P V va
R 44.30 non tamen sequitur: tamen non sequitur P V va
R passim ymagine: P passim imagine
Liber Primus, tractatus IV cap. VII (ici seulement les différences qui changent le sens
ont été notées):
R 59.49-50 subiecta creatura: substantia creata P V rb
R 60.76 quantum ad ternarium significatum: quantum ad primo significatum
P VII rb
R 61.103 Essentia est una, id est communis tribus personis: essentia est trina, id est
communis tribus personis P VII va

Dans I’édition de Pigouchet (ainsi que dans certains manuscrits), le premier
tractatus du deuxiéme livre a été transféré a la fin du premier livre. A part cela, un
contrdle de I'introduction et du premier chapitre montre peu de différences. Certai-
nes ne concernent que I'orthographe: dans R, nous lisons ymago, architypus et set, dans
P imago, archetypus et sed. En plus il y a:
R 11.3 mundus iste sensibilis: mundus ille sensibilis P XXXII va
R 13.32-33 creatum cognoscitur et videtur in sua propria causa: causatum cognosci-
tur et est in sua propria causa P XXXII va
R 13.34 set proprie sit: sed etiam proprie sit P XXXII va

L’importance de Guillaume montre I'importance de cette édition critique. Aussi
faut-il savoir gré au C.N.R.S et au Collége Saint Bonaventure d’en avoir entrepris la
publication. Sur les critéres qui ont été suivis, nous ne pouvons évidemment rien
dire. Il faut regretter que 'introduction ne donne pas au moins un bref apercu a ce
sujet.

A juger par les coups de sonde que nous avons faits, les améliorations par
rapport a I'édition de Pigouchet ne semblent pas trés grandes en ce qui concerne la
recension longue. (Faute d’avoir effectué une comparaison exhaustive, nous ne
voulons cependant rien affirmer d’absolument certain.) Il faut espérer que les
prolégomeénes nous renseigneront sur les rapports entre les anciennes éditions
imprimées et la tradition manuscrite. Par contre, les appendices apportent un vrai
enrichissement — qui sera encore plus important quand nous connaitrons les rapports
entre les différentes révisions du texte. On peut donc attendre avec intérét la
publication du reste de la Summa et des prolégomeénes. ULRIKA LINDBLAD



Besprechungen 209

Thomas von Aquin. Herausgegeben von Klaus Bernath. Erster Band.
Chronologie und Werkanalyse. — Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft
1978. XI - 491 S. (Wege der Forschung. 188.)

Thomas von Aquin. Herausgegeben von Klaus Bernath. Zweiter Band.
Philosophische Fragen. — Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1981. IX
- 572 S. (Wege der Forschung. 538.)

Dans la série Wege der Forschung, Klaus Bernath a entrepris ’édition d’un recueil
d’articles sur saint Thomas d’Aquin. Le premier volume, «Chronologie und Werka-
nalyse», a été publié en 1978. En 1981, il a été suivi par le volume II, intitulé
«Philosophische Fragen». Un troisiéme volume, qui traitera de «Philosophie und
Praxis. Recht — Staat — Gesellschaft — Erziehung» est en préparation. — Les deux
volumes sont pourvus d’une introduction par I’éditeur, d’une bibliographie et d’un
index des noms propres. Malheureusement, il n’y a pas d’index des matiéres, ce qui
en rend I'emploi plus difficile.

1. «Chronologie und Werkanalyse» nous offre vingt-quatre articles s’étendant
sur une période de plus de cinquante ans. Ensemble, ils donnent un apercu non
seulement de la chronologie des oeuvres de saint Thomas, de son programme, de ses
sources et de ses méthodes de travail, mais aussi de la recherche thomiste de ce siécle.
Plusieurs des études ici publiées sont déja des «classiques».

Etant donné I'impossibilité de discuter tous les travaux, nous n’abordons que

ceux qui nous semblons les plus significatifs. Parmi les études chronologiques, il y a
la Chronologie sommaire de la vie et des écrits de saint Thomas d’ Aquin — Leben und
Schriften des hl. Thomas von Aquin — du P. Mandonnet, parue en 1920 (pp. 11-23);
la chronologie des Questions disputées du P. Glorieux de 'année 1932 (Les «Que-
stions Disputées» de S.Thomas et leur suite chronologique — Die «Quaestiones
Disputatae» des hl. Thomas und ihre chronologische Aufeinanderfolge, pp. 95-131);
une Note sur la date du Contra Gentiles (Bemerkungen zur Abfassungszeit von
«Contra Gentiles») par A.-R. Motte, parue en 1938 (pp. 167-172). Ce dernier article
détermine, a I'aide des comparaisons doctrinales, que les chapitres 4-69 du premier
livre ont été composés entre mi-mars et début juillet 1258. — A ce propos, nous
regrettons de ne trouver dans la bibliographie aucune référence a I’édition Marietti du
Contra Gentiles, dont le premier volume contient les arguments de Dom Pierre Marc
pour une date beaucoup plus tardive. (S. Thomase Aquinatis Doctoris Angelici Liber
de Veritate Catholicae Fidei contra errores Infidelium qui dicitur Summa contra
Gentiles. Cura et studio Dom Petri Marc et al. Vol.I. Introductio. Augustae
Taurinorum: Marietti — Lutetiae Parisiorum: Lethielleux, 1967.)
Plusieurs articles analysent, directement ou indirectement, le plan de la Somme
théologique. En premier lieu, il y a I'article qui ouvrit la discussion sur ce point, Le
plan de la Somme théologique de S. Thomas par le P. Chenu, paru en 1939 (pp. 173-
195). Un article par O. H. Pesch (pp. 411-437) présente, en analysant l'interprétation
de Max Seckler, I’état de la discussion en 1965. Ulrich Horst (1965, pp.373-395) et
Richard Heinzmann (1974, pp.453-470) étudient le probléme en rapport avec la
conception de la théologie de saint Thomas, et avec I'importance qu’avait pour lui la
théologie du salut.

L’étude du P. Chenu présente son interprétation du plan de la Somme comme
un schéma d’exitus et de reditus selon la tradition néo-platonicienne. Pesch (comme
Seckler) accepte ce schéma, mais en lui donnant une perspective plus historique.
Heinzmann montre que le plan selon lequel la Somme a été batie existait déja avant
saint Thomas (et avant I’entrée de 'aristotélisme), au moins dans ses traits généraux,
et que ce plan avait été construit dans la perspective de la théologie du salut. Comme



210 Besprechungen

le remarque Pesch dans une postface a son article (1974), cela n’empéche évidemment
pas le plan de la Somme de représenter un choix personnel de I’Aquinate. L’article de
Heinzmann donne aussi une bibliographie utile des discussions concernant le plan de
la Somme. Ulrich Horst montre dans son article que saint Thomas avait un sens
profond aussi bien du développement de la doctrine que de la critique littéraire. Il
passe en revue plusieurs interprétations dont la plupart aboutissent 2 une mise en
valeur des aspects christologiques et historiques de la Somme. — Il faut féliciter
I'éditeur d’avoir eu I'idée de réunir ici tous ces articles, présentant ainsi des aspects
divers de la question.

Plusieurs articles ont dii &tre traduits pour ce volume. Malheureusement, nous
devons signaler ici deux erreurs assez ficheuses dans la traduction de I’étude de
P. Chenu. Nous y lisons (p. 174):

denn das ist die Bewegung, die aus wissenschaftlichen Griinden heraus die

intellektuellen Entscheidungen zeitigen wird, die die Ordnung im Ganzen

leiten und hier und dort das Gewicht oder die Lokalisierung dieses oder jenes

Teil bestimmen.

Or, le texte frangais dit (Rev Thom 1939 p. 93):

car c’est ce mouvement qui révélera, avec les raisons scientifiques qui comman-

dent tout I'agencement, les options intellectuelles qui décidérent ici et 12 de la

prééminence ou de la collocation de telle ou telle partie.
Ce ne sont donc pas les options intellectuelles, mais les raisons scientifiques qui
commandent tout ’agencement. Plus loin (Rev Thom 1939 pp. 99-100), le P. Chenu
dit:

Or il y a un secret apparentement entre ce type trés particulier d’intelligibilité,

que procure au théologien I'argument de convenance (si méprisable en épisté-

mologie aristotélicienne, mais si essentiel 2 ’épistémologie théologique), et le
schéme d’émanation et du retour ot la liberté divine commande aux moments
décisifs le rythme de son développement.

Ce qui a été traduit (p. 182):

Nun bietet offensichtlich fiir diesen eigentiimlichen Typ des Verstehens das

Argument der Konvenienz, das in der aristotelischen Erkenntniskritik verpont,

aber fiir die Erkenntnislehre der Theologie so wesentlich ist, das Schema von

Emanation und Riickkehr einen besonderen Kunstgriff, weil dabei an den

entscheidenden Stellen die gottliche Freiheit den Rhythmus der Entwicklung

bestimmt.
Il est tres difficile de comprendre ce que signifie cette phrase; est-ce le sgcret
apparentement qui est devenu un Kunstgriff, ou une partie de la phrase a-t-elle été
oubliée?

Une étude de P. Engelbert, Eine Schule der Textkritik. Die jiingsten Editionen
der Commissio Leonina, parue en 1970, avec une postface de 'année 1974 (pp. 438—
452) donne un apercu extrémement intéressant sur les méthodes de travail de la
Commission Léonine a travers une analyse détaillée de quelques éditions.

La bibliographie ne prétend pas étre compléte; en ce qui concerne les ceuvres
publiées entre 1920 et 1966, elle ne peut étre utilisée que comme complément i
Totok, Handbuch der Geschichte der Philosophie, Bd.II, Mittelalter (Einleitung
p-7). Elle a donc pour but de mentionner les instruments de travail les plus
importants et de donner un apergu de la littérature sur les questions ici traitées, en
mettant I’accent sur les travaux récents. Dans ces limites, elle correspond assez bien a
son but; il y a cependant quelques lacunes i signaler. Parmi les bibliographies, il
aurait fallu mentionner le Bulletin de théologie ancienne et médiévale publié par
I’Abbaye Mont-César i3 Louvain. Parmi les dictionnaires, on aurait (malgré ses



Besprechungen 211

défauts) pu mentionner la Tabula aurea de Pierre de Bergamo. L’édition critique du
commentaire sur le Liber de causis de H.-D. Saffrey manque parmi les éditions des
ceuvres séparées. (Sancti Thomae de Aquino Super Librum de causis expositio.
Fribourg: Société Philosophique — Louvain: Nauwelaerts, 1954.)

2. Malgré le titre du deuxieme volume, I’éditeur hésite i affirmer que Thomas
d’Aquin fut philosophe. Il s’agit plutét de poser des questions philosophiques 4
I'ceuvre de I’Aquinate. Il faudrait alors commencer par la question: saint Thomas fut-
il philosophe? Pour résoudre ce probleme, Klaus Bernath accorde une grande
importance au prologue de la Somme théologique, ol saint Thomas parle de la tiche
du catholicae veritatis doctor, et en conclut qu’il se considérait comme théologien (et
non pas comme philosophe, p.1). Or, il n’y a pas de doute que saint Thomas se
considérait comme théologien. Mais cela ne résout pas le probléme, car étre
théologien n’empéche pas a priori d’étre philosophe. En plus, il nous semble
extrémement douteux si on peut vraiment parler de «Selbstaussage» a propos de ce
prologue; n’est-il pas plutét question de la tiche du théologien en général?

Il semble également douteux que I'on puisse dire du moyen ige qu’il nous
enseigne surtout «die respektvolle Annahme und getreue Uberlieferung eines kost-
baren Vermichtnisses» (p.12; la définition est de Ernst Curtius). Non seulement sa
pensée théologique, mais encore sa pensée philosophique est une pensée originelle.
Et I'interprétation des sources et des traditions était parfois plut6t tendancieuse!

Le deuxieme volume réunit dix-neuf articles, dont le plus ancien date de ’année
1941. IIs ont été choisis pour représenter les interprétations contemporaines dans leur
multiplicité (Einleitung p. 12).

Nous trouvons ici des articles de: Jacques Maritain, George P. Klubertanz, Fritz
Leist, Jean Langlois, Robert A. O’Donnell, Léon Elders, H. H. Berger, Winfried
Weier, Cornelio Fabro (deux articles), Joseph Owens (également deux articles),
Pierre-Ceslas Courtes, Tomo Veres, Rudolf Gumppenberg, Johannes B. Lotz, Klaus
Bernath, Carlo Giacon et Max Miiller. On ne peut que s’étonner de 1’absence de
plusieurs représentants importants de la pensée thomiste, parmi eux Etienne Gilson
(1), Stanislas Breton, L.-B. Geiger, Ludger Oeing-Hanhoff, Karl Rahner, Albert
Zimmermann. N’aurait-il pas mieux valu se restreindre 2 un article par auteur et
laisser ainsi une place a plusieurs auteurs?

Ici encore, nous ne pouvons mentionner que quelques articles. Celui de Jacques
Maritain a I'intérét de souligner la valeur ontologique de ’'amour dans la pensée de
I’Aquinate et de montrer que, pour lui, il n’y a ni contradiction ni rupture entre
I'amour et la connaissance (Der Humanismus des hl. Thomas von Aquin, pp.23-
41).

Un article de R.A. O’Donnell (Individuation: Ein Beispiel fiir die Entwicklung
im Denken des hl. Thomas, pp. 117-135) veut montrer que, sauf dans ses premicres
ceuvres, saint Thomas ne considérait pas, 3 proprement dire, la matiére, mais la
forme comme ce qui individualise; la matiére constitue le principe matériel de
I'individualisation.

Une étude de Winfried Weier (pp. 192-220) traite de la participation. L’auteur
essaye de clarifier la doctrine de saint Thomas en distinguant entre Seinsteilhabe et
Sinnteilhabe. Cette derniére consiste en une participation au «Sinn der Welt, auf den
hin Gott die Welt schuf» (p.199). Si intéressante que soit cette distinction, 'auteur
nous semble parfois trop négliger I’aspect de causalité efficiente, surtout 3 propos du
rapport entre esse creatum et Dieu.

L’article de P.-C. Courtes (Teilhabe und Kontingenz bei Thomas von Aquin,
pp- 266—313) traite du rapport entre la participation et la contingence. Avoir I’étre
par participation signifie, selon ’auteur, d’une certaine maniére participer a la fois de



212 Besprechungen

’&tre et du non-étre — ce qui constitue la contingence. La multiplicité implique en
elle-méme un certain non-étre. Cela améne l'auteur 2 discuter les transcendentaux et
les rapports entre unité et multiplicité. — Nous devons signaler une erreur assez grave
dans la traduction de cet article. Nous y lisons (p. 271):

Wir wissen, daB diese Teilung ihrerseits zwei Momente enthilt.”? Vollkommen,

wie sie ist, 1Bt sie die Relation bestehen. Indem sie vollkommen teilt, begriindet

sie die Einheit, in ihrer Vollkommenbheit.
Mais dans le texte original, il est dit:

Nous savons que cette division comporte elle-méme deux moments.” Impar-

faite, elle laisse subsister la relation. Parfaitement séparante, elle constitue I'unité

en sa raison parfaite.

Il n’était certes ni possible ni souhaitable de donner une bibliographie compléte.
Comme dans premier volume, on a voulu mettre I'accent sur les travaux récents
(faisant confiance 2 Totok pour les autres), sans cependant exclure les travaux plus
anciens. Il est clair que cela rend le choix difficile, mais il nous semble que la
bibliographie est parfois trop arbitraire (méme si elle est censée étre utilisée avec
Totok). Pourquoi, par exemple, le travail de Lyttkens sur I'analogie s’y trouve-t-il,
tandis que ceux de Klubertanz et de Ramirez y manquent? Pourquoi de si nombreux
articles de revue des années cinquante et soixante y sont-ils cependant mentionnés?

Il faut dire que le choix des articles pour ce deuxiéme volume est décevant. On
ne voit pas trés bien quels en sont les critéres. Le volume ne présente ni les auteurs
thomistes les plus importants ni toutes les «écoles» principales. L’article de ].B. Lotz
passe en revue l’école de Maréchal. Mais il n’y a rien sur la naissance et le
développement du néo-thomisme (par exemple sur le Cardinal Mercier et I’école de
Louvain). Le néo-thomisme frangais est mal représenté; I'absence de Gilson est
étonnante; on aurait peut-&tre aussi pu laisser une place 2 un des auteurs suivants:
Sertillanges, Roland-Gosselin, Rousselot. L’interprétation analytique (linguistique et
logique) fait également défaut. Nous pensons ici surtout 2 P. T. Geach, quia étudié la
pensée de I’Aquinate dans la perspective de la logique moderne.

«Philosophische Fragen» ne présente pas non plus toutes les questions essentiel-
les de la pensée thomasienne. Il n’y a pas d’étude sur les transcendentaux, ni sur les
aspects philosophiques de la notion de création, ni sur les aspects logiques et
linguistiques de la pensée de saint Thomas.

Malgré les défauts du deuxieme volume, il faut se réjouir de la publication de ce
recueil; elle montre que la pensée thomasienne garde encore son actualité.

ULRIKA LINDBLAD



Besprechungen 213

Ekkehard Meffert: Nikolaus von Kues. Sein Lebensgang. Seine Lehre
vom Geist. — Stuttgart: Verlag Freies Geistesleben 1982. 330 S.

Der Autor versucht aus der anthroposophischen Perspektive Rudolf Steiners, die
Person und das Werk des Cusaners zu entdecken. Dieses Unternehmen wird durch
zwel ausgewiesene, aber kaum iiberpriifte bzw. bewiesene Voraussetzungen geprigt:

1. Die «Geistlehre des Nikolaus von Kues» stellt die «erste Grundlegung zu
einer Erkenntnistheorie innerhalb der deutschen Philosophie» (9; vgl. 63) dar.

2. «Erst heute, nach der Erkenntnistat Rudolf STeiNERS, d.h. durch die Fort-
fihrung des deutschen Idealismus zu einer Freiheitsphilosophie des autonomen Ich
und durch seine Steigerung dieses Weges in eine meditative Schulung hinein, kénnen
wir riickblickend auch die GroBe des Nikolaus von Kues als Denker wieder zu
erfassen beginnen» (270).

Die erste Behauptung erweist sich als unhaltbar, da falsch, wenn die For-
schungsergebnisse zur deutschen Albertschule — insbesondere die Arbeiten von
Flasch, Sturlese u.a. zu Dietrich von Freiberg — beriicksichtigt werden. Trotz eines
dankenswert umfangreichen Literaturverzeichnisses gelangt der Leser insgesamt zu
dem Eindruck, daB die vorliegende Arbeit auf einem Stand verharrt, den die
philosophichistorische Forschung bereits vor zwanzig Jahren erreicht hatte. Dariiber
hinaus gilt es zu vermerken, daB der Autor Typisierungen von Hirschberger
unkritisch tibernimmt (Kant = kritischer Idealismus; Fichte = subjektiver Idealis-
mus; 160) und auch Hegel gelegentlich aus der Sekundirliteratur qua Hirschberger
zitiert wird (188 A. 133 + 134).

Der Beweis dafiir, daB3 die «Freiheitsphilosophie Rudolf Steiners als Weiterfilih-
rung der Geistphilosophie des Nikolaus von Kues» (203) zu interpretieren ist, gelingt
weder durch eine harmonisierénde Zusammenstellung der verstreuten Bemerkungen
Steiners iiber Nikolaus noch durch Parallelisierung des Viererschemas, welches
sowohl in der Erkenntnistheorie des Cusaners als auch der Freiheitsphilosophie
Steiners begegnet.

Im Ausgang von dem gerade skizzierten Vorverstindnis gliedert der Autor
seine Monographie in vier Teile: In einem ersten Teil (13—128) werden Lebensgang
und Werk des «1401 als Sohn eines wohlhabenden Moselschiffers und Winzers» (32)
Geborenen erdrtert. Der Autor beabsichtigt «keine biographische Spezialuntersu-
chung» zu geben, sondern «das Leben des Cusanus unter dem Gesichtspunkt
biographischer Rhythmen zu betrachten und diese Rhythmen in eine Bezichung zu
seinem Werk zu setzen» (31 A f.); aus dieser durch Steiner befruchteten Biographik
«ergeben sich ganz neue und iiberraschende Gesichtspunkte, denn der Lebensgang
des Nikolaus von Kues 148t ganz unerwartet deutlich solche biographischen Rhyth-
men, d.h. also Jahrsiebte, Knotenpunkte, Lebensumschwiinge, Abbriiche usw.
erkennen» (32 A). Der Glaube an die Macht des «Schicksals) und die Suche nach
symptomatologischen Daten» (etwa «<Mondknotern; vgl. 56, 82) fordert einerseits
eine anregende Skizze des neun Jahrsiebente (vgl. 85) dauernden Lebens, verfiihrt
den Autor aber andererseits zu gewaltsamen Typisierungen oder einseitiger Auswahl
der Fakten bzw. Wiedergabe von Anekdoten.

Wenn von den geltend gemachten Vorbehalten abgesehen wird, so erscheint
gerade dieser erste Teil nicht zuletzt aufgrund der 48 Abbildungen beachtenswert:
Die kommentierte Zusammenstellung von Landkarten und Stadtansichten, Urkun-
den und Gemilden gewihrt interessante Einblicke in die Lebens- und Gedankenwelt
des an der Epochenschwelle) stehenden Universalgelehrten und Kardinals; beson-
dere Hervorhebung verdient die kundige Darstellung des St. Nikolaus-Hospitals zu
Kues — vor allem der Hinweis auf die Architektonik der Hospitalkapelle als «Stein
gewordene Zahlen-Philosophie» (105) — und die einfiihlsame Deutung der physio-



214 Besprechungen

gnomischen Bildnisse des Cusaners (87-92; Grabmonument aus «San Pietro in
Vincolir zu Rom und Kreuzigungsbild aus der Hospitalkapelle zu Kues). Ein
informativer Abschnitt iiber Periodisierung und Entstehung sowie Form und Spra-
che der Schriften von Nikolaus (119-128) rundet den ersten Teil der Darstellung ab.

In einem zweiten Teil (131-200) entwickelt der Autor die Geistlehre des
Cusanus. Ausgehend von Steiners Benennung der Kulturepochen (292 A 98) wird
Nikolaus’ Denken auf der Epochenschwelle (des Jahres 1413, markiert durch die
Griindung der Fraternitas Rosae Crucis durch Christian Rosenkreuz,) zwischen dem
Zeitalter der Verstandes- oder Gemiitsseele und dem Zeitalter der BewuBtseinsseele
situiert (29, 132): Zum einen «empfindet» (134) Cusanus «die uniiberbriickbare
Dualitit von Geist und Materie, Ich und Welt, Subjekt und Objekt» (135), zum
anderen «vereint» er die auseinanderklaffenden Gegensitze «in seinem Gedanken der
«coincidentia oppositorumv ( ...) noch einmal in grandioser Weise» (134). Aus der
Erinnerung an die griechisch-lateinische Tradition schligt Nikolaus mit seiner
Geistlehre die Briicke zur neuzeitlichen Subjekttheorie; er steht am Anfang einer
Linie, «die liber DESCARTES und LEiBNIZ zu FicHTE fiihrt ( ...) und die alle geistige
Spontaneitit im erkennenden Ich des Menschen konzentriert» (135).

Die Geistlehre des Cusanus entfaltet der Autor in einem Dreischritt: Zuerst
wird die Belehrte Unwissenheit (docta ignorantia) als eine hohere Erkenntnisstufe
gegeniiber den an phantasmata gebildeten Begriffen entdeckt, dann die Erkenntnis
vom Zusammenfall der Gegensdtze im Unendlichen (coincidentia oppositorum)
anhand von mathematischen Figuren und geometrischen Symbolen verdeutlicht. —
Im Riickgriff auf einen Hinweis Steiners (146) und in Parallelitit zu dem Isenheimer
Altar von Matthias Griinewald (149 A) hebt der Autor den christlichen Auferste-
hungsgedanken als Grundzug dieses Zusammenfalls hervor: «das Hineinsterben der
gegensitzlichen Verstandes-Begriffe ins Unendliche und ihre Auferstehung jenseits
der Schwelle im Unum, in Gott» (149). — In einem dritten Schritt werden die beiden
Aussagen von Nikolaus, «Wir wissen von der Wahrheit nichts anderes, als daB sie in
priziser Weise unfaB8bar ist» (zit. 150) und «Die Vermutung ist eine positive Aussage,
die an der Wahrheit selbst teilhat, aber in der Weise eines Andersseins», (zit. 151), als
«Einsicht in die konjekturale Natur des menschlichen Erkennens als einer progressiven
Anniherung an die unendliche Wahrheit» und Movens der stindig fortschreitenden
«Erkenntnisdynamik» (151) ausgelegt. Wenn der menschliche Geist sich selbst
erkennt, weill er sich dem einen géttlichen Geiste als unbedingter Voraussetzung
verbunden, ja in der Teilhabe verdankt: «Die absolute Schopferkraft liegt nicht im
menschlichen Geist, sondern im unendlichen Geist, dem Geist des Alls (spiritus
universorum)» (153).

AnschlieBend folgt die Darstellung der vierstufig gegliederten Erkenntnistheo-
rie des Cusaners, welche beziiglich der Einschitzung der Sinneswahrnehmung (sensus)
als «mittlerer Wegy (vgl. 160) zwischen den konkurrierenden Positionen von «Realis-
mus» und ddealismus> ausgelegt wird: «Zwischen beiden Positionen Stoa — KANT
steht Cusanus. Er spricht zwar von Abbilden, aber nicht im rein rezeptiven Sinne,
sondern <assimilare> bedeutet durchaus eine aktive Tatigkeit» (164). Die zweite
Erkenntnisstufe stellt die Vorstellung (imaginatio) dar, und zwar als «Kraft der
Abgrenzung», welche jede Sinneswahrnehmung strukturiert und als erste Abstrak-
tionsstufe die Loslosung von der durch die Materie bedingten «individuellen Anders-
heit» (167) ermoglicht. Auf der dritten Stufe des menschlichen Erkenntnisprozesses
begegnet der Verstand (ratio) als aktive, sich selbst bewegende und schopferische
(vgl. 169) Kraft, welche sich als «forma discretiva» (170) und «vis vocabuli» (171)
entfaltet. Mit der Thematisierung der Vernunft (intellectus) verstanden als « Urgrund
des Begriffsvermogens» (zit. 177) und fundierender Einheit des Verstandes sind Gipfel



Besprechungen 215

und Zentrum der Geistphilosophie des Cusanus erreicht. Wihrend der Verstandes-
tatigkeit der Grundzug des Analytischen entspricht, eignet dem Vernunftdenken ein
synthetischer Charakter. Die Vernunft kann «wie Gott selbst» als «gegensatzfreies
Unumo» (179), als Vermdgen der Ideen-Erkenntnis bzw. intuitive Schau der Ideen
(vgl. 183 f.) sowie als «sich denkendes Denken» (182) in antizipierender Nihe zur
Hegelschen Dialektik entdeckt werden.

Der Autor expliziert das Verstandesdenken des Cusaners als «rational-logisches
und auf die empirischen Anschauungsformen gerichtet» (186), welches mittels der
Abstraktion auf analytische und disjunktive Weise verfihrt. Im Bereiche der schopfe-
rischen Selbstbewegung der Vernunft ist die Verstandeslogik «in eine Vernunftdialek-
tik umgeschlagen» (186). Im Gegensatz zum deutschen Idealismus Hegelscher Pri-
gung ruht der Ansatz von Nikolaus auch auf der Ebene «des explikativen und
dialektischen Vernunftdenkens» (187) auf dem Konstrukt der Analogie. Da Nikolaus
der wesentlich durch die deutsche Albertschule vermittelten neuplatonischen Uber-
lieferung verpflichtet bleibt, wird ihm der aus dem Philosophem der Teilhabe
entworfene Gegensatz von Urbild und Abbild nicht zum Problem.

SchlieBlich bemiiht sich der Autor, die Ahnlichkeiten im Denken von Nikolaus
und Steiner herauszuarbeiten: Wihrend im dritten Teil (203-223) versucht wird,
etwa anhand von Parallelen in der Konzeption des Erkenntnisvorganges, die «Frei-
heitsphilosophie Rudolf Steiners als Weiterfiihrung der Geistphilosophie des Niko-
laus von Kues» (203) zu deuten, stellt der vierte Teil (227-271) — zugegebenermaBen!
— «einen ganz individuellen und notgedrungen unzulinglichen Versuch» (227) dar,
den zuvor nachgezeichneten Erkenntnisweg des Cusanus vom Gesichtspunkt der
Anthroposophie, verstanden als «personliche Geisterfahrung» (222), zu beleuchten.

Uber die Nachvollziehbarkeit dieses gelegentlich mit Pathos vorgestellten
Projekts sollte jeder an philosophie- und dogmengeschichtlichen Fragen interessierte
Leser selbst entscheiden. In der vorgetragenen Form erscheint es dem Rez, weder
nachvollziehbar noch einsichtig, «daB die Freiheitsphilosophie [erg.: Steiners] einen
erkenntnistheoretischen Denk-Schulungsweg fiir den modernen Menschen darstellt,
der ihn zum Denkhellsehen zu fithren vermag», ja daB im «Aufstieg von der
Sinneswahrnehmung zum Leben im reinen Vernunftdenken ... ein Schwelleniiber-
gang vollzogen [wird], durch den die Philosophie in persdnliche Geisterfahrung
(Anthroposophie) iibergeht» (222).

CrLaus WAGNER



216 Besprechungen

Philipp Kaiser: Das Wissen Jesu Christi in der lateinischen (westlichen)
Theologie. — Regensburg: Verlag F. Pustet 1981. 336 S. (Eichstitter Studien, N.F.
XIV.)

La mise i jour de la thése d’habilitation du Professeur Kaiser, présentée a
Wiirzburg en 1970, offre un remarquable instrument de travail a ceux qui s’intéres-
sent 3 ce théme christologique trés particulier de la science du Christ. En effet,
malgré les travaux de E.Gutwenger, K. Rahner et H. Riedlinger, il manquait un
ouvrage de portée générale susceptible de récapituler les nombreuses solutions
proposées a cette redoutable question.

Méme si la disposition du livre s’apparente quelque peu i celle des manuels, I’A.
ne vise aucunement a répertorier des textes pour les commenter en vue de I’enseigne-
ment. Interpréter, traduire et signifier la tradition a I’horizon d'une compréhension
actuelle: voila le but de cette recherche historico-critique. Cette tentative de poser le
probleme de fagon nouvelle voudrait surtout éviter deux écueils: la rupture avec la
tradition et la simple répétition de celle-ci (p. 14).

Une telle relecture s’appuye sur une anthropologie précise. L’homme est en
création continuelle - issu de Dieu et fagonné par I’histoire — et, bien siir, ce «devenir»
n’est pas terminé ... de sorte que la découverte et le fait d’apprendre ne doivent pas
étre considérés comme des imperfections (Mingel), mais comme des processus
(Vorginge) qui permettent a ’homme de devenir ce qu’il est (p.14). Ce point de
départ conditionne le jugement de I’A. et I'incite a traquer toute attribution excessive
de perfection (Vollkommenheit) dans la connaissance humaine du Christ sur la terre.

Comme résultats notoires de la premiere partie de I'ouvrage: Die Zeit der
lateinischen Viter, il faut relever un changement important au sujet de la prétendue
différence de conceptions entre les auteurs grecs et les latins au sujet de I'ignorance du
Christ. En effet, ]. Lebreton, dans sa note célebre sur I'ignorance du jour du jugement
(Les origines du dogme de la Trinité, Paris’, 1910. pp. 447—469), a laissé entendre que les
peres grecs étaient généralement plus enclins que les latins 3 donner une place a
I'ignorance dans I'ame humaine du Christ, du fait de leur attachement au mouvement
sotériologique de I'incarnation. Cette note a souvent fait autorité dans les études de
christologie jusqu’a nos jours. Peut-étre, grice a '’enquéte de P.K., serons-nous en
mesure de mieux constater que, soit en Orient, soit en Occident, soit dans la
christologie du Logos-anthropos, soit dans celle du Logos-sarx, il y a une méme
tendance 3 réduire ’humanité du Christ pour surélever sa divinité (p.91). Effective-
ment, pour la plupart des péres, I'ignorance n’est pas dévolue au Christ, soit
entierement, parce qu’ils 'opposent radicalement i la perfection de sa dignité, soit en
grande partie, parce qu’ils 'interprétent comme une ignorance «pédagogique», un
«faire-semblant». Au passage, il faut noter les pages importantes consacrées i la
position d’Ambroise (qui se retrouvait dans les manuels aussi bien du coté des
partisans de I'ignorance que du c6té des adversaires); chez lui non plus, il n’y a pas de
place pour une véritable ignorance dans le Christ (pp. 32-40).

La deuxiéme partie, Die Zeit der Scholastik, met en valeur la lente émergence de
la science humaine du Christ. La préoccupation majeure des recherches de I’époque
semble tourner, assurément, autour de la qualification précise de la différence entre la
science divine et la science de I’dme humaine du Christ. Ces tentatives, S. Thomas les
systématisera dans le but de donner un champ cognitif réel a I’expérience humaine du
Christ par l'attribution 2 son i4me d’une connaissance acquise. P.K. expose les
variations du Docteur angélique sur le sujet (pp. 151-154), et y reléve, avec raison,
'absence d’une conception unitive des différentes sortes de connaissance. Par 12 il
situe exactement le probléme fondamental de toute cette question: comment conce-



Besprechungen 217

voir le rapport entre la science acquise, la science infuse et la science de vision (pp.
153-154)? Nous nous demandons cependant si sa critique de la science de vision
porte a coup siir. A force d’insister sur les ravages du principe de perferction, (p. 137,
139, 149 et 302), I’A., selon nous, n’a pas mis en évidence que 'existence d’une
science de vision a été déduite par S. Thomas de la Mission du Christ homme, et non
pas de la dignité de la personne du Verbe, comme cela est souvent affirmé. En effet,
I'argument utilisé est de type sotériologique: le Christ, dans son humanité, étant la
cause de la fin ultime de 'homme, qui est la science des bienheureux: «La connais-
sance bienheureuse ou vision de Dieu convenait donc souverainement au Christ
homme, puisque la cause est toujours plus parfaite que son effet» (III, 9,2). L’argu-
ment de la perfection, tiré des exigences de 'union hypostatique, n’intervient qu’en
second lieu pour mesurer en quelque sorte 'amplitude de la vision. Ce degré de
perfection est jugé selon I'ordre de la grice «ou le Christ occupe la place la plus
haute» (II1,10,4). Peut-&tre aurait-on avantage 2 prendre en considération ce raison-
nement qui repose avant tout sur un argument selon la finalité (notre salut); cela
éviterait d’évacuer trop facilement la position de S. Thomas en faisant accroire qu’elle
est régie par le seul principe de perfection.

Les exposés de I’A. sur les théologies des XIX et XX ™ siécles (troisieme
partie: Die Neuzeit), peuvent rendre un service immense a ceux qui sont découragés
par les longues dissertations de H.Schell ou de K.Rahner, par exemple. Des
positions aussi délicates que celles de E. Schillebeeckx et de P. Schoonenberg sont
traitées avec finesse; de sévéres petites questions ne font pas défaut: «Suffit-il de
penser de manitre si «parfaite» la présence de Dieu en Jésus, comme le fait
Schoonenberg, ou bien n’y a-t-il pas 13 le danger de faire de Jésus, d’une fagon trés
particuliére, un grand saint, un grand prophéte, un «<homme de Dieu», de telle fagon
que la qualité absolument unique de son rapport 2 Dieu ne soit plus exprimée
correctement?» (p.235). La conclusion sur I'interprétation kénotique actuelle est tres
réaliste: «Tout bien pesé, on ne peut pas s’empécher d’avoir I'impression que les
théologiens ont grand-peine a trouver, en Jésus, un espace adéquat pour le divin, et a
montrer clairement la fonction de celui-ci» (p. 238).

Das Zeugnis des Neuen Testaments und des kirchlichen Lehramts forme une bréve
quatrieme partie qui sert d’appui a I’essai de P. K. sur une vision actuelle du probléme
(cinquieéme partie: Versuch einer heutigen Sicht). Avec un certain nombre de précau-
tions, ’A. choisit une christologie de structure dialogale (p.306), qui unifie résolu-
ment la découverte de I'existence et la révélation du Pére dans la connaissance de
Jésus. Pour éviter d’avoir a choisir un lieu pour la science de vision (comme 'ont fait
K. Rahner et J. Mouroux) et de faire ainsi de '’dAme humaine du Christ une construc-
tion a étages, P.K. propose de dire qu’en Jésus: «L’expérience humaine de soi devient
expérience divine, et, celle-ci, 2 son tour, rejaillit en une expérience globale de son
étre-homme. (Ainsi) il n’y a pas un autre mode d’étre en Jésus, qui prouverait a lui-
méme sa vérité divine, mais c’est son existence humaine concréte qui est, comme
telle, révélation du Pere. Cette expérience ne saurait donc étre comprise comme
humaine seulement» (p.294). Cette solution offre I'avantage de ne plus rendre
nécessaire la mise en place de différents niveaux de connaissance (savoir fontal —
savoir actuel). Ce qui ne sauvait que laborieusement un reste de connaissance
véritablement humaine dans le Christ (p.296). De la sorte, pour le Christ: «la
perfection consiste justement dans le fait d’assumer pleinement son étre-homme dans
la relation (Hinwendung) au Pére, aux hommes et au monde — une relation dont on
prend conscience progressivement. Cette relation ne peut étre donnée et réalisée
qu’en fonction du degré de développement intellectuel» (p.296). Par un tel essai,
I’A., satisfait, semble-t-il, au «sans mélange» et au «sans séparation» de la formule de



218 Besprechungen

Chalcédoine: «Le divin et ’humain ne se trouvent pas en lui I'un i c6té de I'autre,
mais I'un dans lautre (ineinander)» (p.296). Mais la question ne rejaillit-elle pas:
comment rendre compte de cet «ineinander»?

Méme si I’A., dans sa bibliographie, ne rend pas au Pére Jean-Hervé Nicolas,
professeur émérite de notre Faculté, I'article que K. Rahner avait par erreur attribué a
Marie-Joseph Nicolas, cet ouvrage est incontestablement le plus utile qui soit pour
dresser 1’état actuel de la question de la science du Christ. Un autre (petit) regret:
méme si la théologie d’expression frangaise est relativement bien représentée (une
trentaine d’ouvrages et articles), ot sont passés les théologiens francais de la crise
moderniste qui se sont tant achoppés a ce difficile probleme?

MAXIME MORAND



Besprechungen 219

Herbert Schlogel: Kirche und sittliches Handeln. Zur Ekklesiologie in der
Grundlagendiskussion der deutschsprachigen katholischen Moraltheologie seit der
Jahrhundertwende. — Mainz: Matthias-Griinewald-Verlag 1981. XXVI - 261 S.
(Walberberger Studien. Theologische Reihe. 11.)

1964, noch wihrend des Konzils, schrieb B. Hiring in der Rahnerfestschrift:
«Man braucht kein Prophet zu sein, um voraussagen zu konnen, daB sich die
vertiefte christozentrische Ekklesiologie des Zweiten Vatikanischen Konzils auf die
wissenschaftliche Moraltheologie und Verkiindigung der sittlichen Botschaft aus-
wirken wird. Wenn dies nicht geschieht, wird sie keinen bleibenden Tiefgang haben»
(Zit. S.85).

Diese Voraussage, die keine Prophetie sein wollte, wirkt doch einigermaBen
prophetisch, wenn man die Ergebnisse der hier vorliegenden Bonner Dissertation
betrachtet. Denn das Fazit der Untersuchung ist die Feststellung, daB eine ekklesiolo-
gische Fundierung der Moraltheologie nach dem Konzil nur in beschrinktem
Umfang erfolgt ist. Dieses Ergebnis liberrascht umso mehr, wenn man die Darle-
gungen des Autors iiber die Entwicklung von der Jahrhundertwende bis zum Konzil
gelesen hat. Diese Periode teilt der Vf. in zwei Abschnitte ein: 1. Die Zeit der
Grundsatzdebatten von 1900 bis 1930. 2. Die Zeit der Neukonzipierung von 1930 bis
zum Konzil. Die erste Phase ist gekennzeichnet durch die Versuche einer Uberwin-
dung der kasuistischen Moral. Dabei bleibt das kirchliche Lehramt weitgehend die
einzige Instanz, die ekklesiologisch reflektiert wird. Seine Geltung als oberste Norm
ist durchgehend unbestritten. Einen bedeutsamen Aufbruch erlebt die Moraltheolo-
gie mit F.Tillmanns Versuch eines «organisch-christozentrischen Aufbaus» der
«christlichen Sittenlehre» (37), die von der Idee der Nachfolge Christi her konzipiert
ist. Eine Reihe weiterer Versuche streng christozentrisch aufgebauter Moraltheolo-
gien folgen: Moraltheologie erhilt ihre Wesensbestimmung im «In-Christus-Jesus-
sein» (N. Krautwig), im Leib-Christi-Gedanken (J. Kraus), in der Idee der Konigs-
herrschaft Gottes (J. Stelzenberger) und schlieBlich, am bekanntesten, im «Gesetz
Christi» (B. Hiring). Gemeinsam ist diesen Versuchen, dafB sie die Moraltheologie
entschieden als Glaubenswissenschaft sehen; die neuscholastische Naturrechtsproble-
matik tritt gegeniiber einer biblisch fundierten Christozentrik und der damit verbun-
denen Leib-Christi-Ekklesiologie in den Hintergrund. Man sucht erneut eine organi-
sche Einheit von Dogmatik und Moraltheologie (37-42).

Das 2. Vatikanum hat die Hoffnung geweckt, daB sich dieser Aufbruch der
Moraltheologie aus den Engen der Kasuistik und des Lehramtspositivismus weiter
konsolidieren und entfalten werde. B. Hiring sah damals in dem eingangs zitierten
Aufsatz die Aufgabe darin, «die groBen Linien der Ekklesiologie herauszuarbeiten,
wie sie sich im bisherigen Verlaufe des Konzils abzeichnen, um parallel dazu die
Grundstrukturen der christlichen Moral darzustellen» (84).

Folgt man der Darstellung des Vf.s, so muB man feststellen, daB sich die
nachkonziliare Grundlagendiskussion im deutschen Sprachraum — nur dieser wird
behandelt — weitgehend wieder von dieser Fragestellung wegbewegt hat. Durch
Humanae Vitae und die dadurch ausgel6sten Debatten mitbedingt konzentriert sich
die Diskussion vor allem auf die Frage der «Kompetenz des Lehramtes in Fragen der
Sittlichkeit» (149-174) sowie auf das Verhiltnis Lehramt-Naturrecht: «Wir kénnen
festhalten, daB dieses Problem das entscheidende ekklesiologische Problem innerhalb
der Moraltheologie geblieben ist» (249). Damit verbindet sich die noch andauernde
Diskussion iiber das Proprium bzw. das Spezifische der christlichen Sittlichkeit im
Vergleich zur vernunfteinsichtigen «autonomen Moral». Die Frage nach dem Pro-
prium «war eigentlich die Zentralfrage der Moraltheologie in der nachkonziliaren
Zeit» (250).



220 Besprechungen

Der Vf. referiert die Ansitze der «autonomen Moral» (A. Auer, D.Mieth)
sowie die Gegenposition einer «Glaubensethik» (B. Stoeckle, J. Ratzinger u.a.), aber
auch andere Positionen in der «Propriumsdiskussion» (V. Eid, B. Schiiller, J. Fuchs,
F. Furger, H. Rotter, F. Bockle u.a.), um jeweils nach den ekklesiologischen Voraus-
setzungen zu fragen. Wie hat sich der ekklesiologische Aufbruch des 2. Vatikanums
in diesen Ansitzen niedergeschlagen? Unter den referierten Ansitzen sticht hier
besonders der Beitrag H. Schiirmanns hervor (133—138). Fiir ihn ist die Kirche «der
eigentliche «Quellort) sittlicher Erkenntnis, der alle «Quellen» in sich versammelt»
(133). «Alle anderen Quellen werden hier «gepriift und geldutert»» (134). Schiirmann
formuliert dabei sehr klar, worum es in der «Propriumsdiskussion» im Entscheiden-
den geht: «Wenn hohe sittliche Weisungen grundsitzlich schwer einsichtig zu
machen sind und die Forderung der konkreten Situation oft schwierig zu durch-
schauen ist, wird man dem in der Gemeinde des Neuen Bundes — innerlich und von
auflen — «belehrenden» Geist des Herrn vertrauen miissen, daf3 er den Willen Gottes
auch dann noch verstindlich machen kann, wenn die sittliche Erkennntiskraft einer
Zeit — die auch in ihren theoretischen Bemiihungen von Kollektivwertungen selten
unabhingig ist — nicht ausreicht, ihn theoretisch mit letzter GewiBheit zu erkennen»
(Zit. S.138). Schiirmann bekennt sich hier zur Auffassung, daB «die Kirche ein
Mehn an sittlicher Erkenntnis (besitzt), daB auch dann etwas zu tun ist, wenn es
theoretisch nicht mit letzter GewiBheit erfat werden kann» (ebd.).

Grundsitzlich bestreitet keiner der besprochenen Autoren der Kirche ein sol-
ches «Mehp an sittlicher Erkenntnis». Divergent werden die Antworten, wenn
dieses «Mehr», dieses «Proprium» inhaltlich bestimmt werden soll. Die Losung, der
die meisten der besprochenen neueren Autoren zuneigen, besteht darin, «die Bestim-
mung des Christlichen im Sinne einer radikalen Motivation im Bereich des Sittli-
chen» zu verstehen (D.Mieth, Zit. S. 200). Mit F. Bockle wird das dahingehend
prizisiert, daB «der Inhalt der christlichen Moral menschlich und, ohne erkenntnis-
miBig aus dem menschlichen Verstehen herauszufallen, unterscheidend christlich»
sei (211). Das unterscheidend Christliche wird dann im «transzendentalen Sollensan-
spruch» gesehen, der «die kategoriale Eigenstruktur des Sittlichen» nicht aufhebt
(227). Mit dieser Unterscheidung von transzendentaler und kategorialer Dimension,
die, von Rahner herkommend, etwa bei J. Fuchs, F. Furger u.a. entfaltet wird (und
die auch der Vf. fiir die adiquateste Deutung hilt), soll einerseits der Anspruch
«positiver Einsehbarkeit» (227), Verniinftigkeit und Kommunikabilitit sittlicher
Normen gewihrleistet werden («kategoriale Dimension»), anderseits aber soll dieses
«natiirlich-sittliche, autonome» Ethos (A. Auer, 178) in den Vollzug der religidsen
Verbundenheit mit Gott integriert werden («transzendentale Dimension»).

Der V{. meint nun, gerade dieser Ansatz eigne sich besonders, das Verhiltnis
von Dogmatik und Moraltheologie genauer zu bestimmen und zugleich die ekklesio-
logische Fundierung beider deutlicher zu machen: «Der Dogmatik kommt es stirker
zu, den Glaubensgrund ... zu beschreiben. Die Moraltheologie hat die Aufgabe, die
Glaubenspraxis zu formulieren, die ihrerseits wieder den Glaubensgrund mitprigt»
(253). In der Bestimmung der Kirche als «Grundsakrament» der «innigsten Vereini-
gung mit Gott» und der «Einheit der ganzen Menschheit», wie sie in Lumen Gentium
Nr. 1 (105) geboten wird, sieht der Vf. die «unvermischte» und «ungetrennte»
Einheit der transzendentalen mit der kategorialen Dimension gewihrleistet. In einer
solchen Synthese wire dann auch «der theologische Ansatz im ethischen Bereich
unverwechselbar zum Ausdruck gebracht, ohne die kategoriale Eigenstruktur sittli-
cher Aussagen im zwischenmenschlichen Bereich aufzuheben» (253) bzw. ohne «ihre
Struktur als allen Menschen zugingliche oder, anders gesagt, ihre Kommunikabilitit
zu beeintrichtigen» (254).



Besprechungen 221

Ist dieser hier nur skizzierte Losungsversuch befriedigend? Wie weit vermag er
die ekklesiologische Fundierung der Moraltheologie stirker zur Geltung zu bringen?
Einige Anfragen seien daher abschlieBend gestellt:

1. Ist das Kategorienpaar «transzendental-kategorial» wirklich geeignet, um
damit das Proprium christlicher Ethik im Verhiltnis zur «allen Menschen zugingli-
chen» Ethik zu bestimmen? LiBt sich der sittliche Anspruch Jesu und des N'T mit der
Kategorie eines transzendentalen «Sinnhorizonts» wirklich gentigend erfassen? Mul3
nicht, gerade auf dem Hintergrund der alttestamentlich-jlidischen Sittlichkeitsforde-
rungen, auch von Jesu Anspruch gesagt werden, daBl er eine unverwechselbare
Eigengestalt hat, also (wenn man in dem m.E. ungliicklichen Begriffspaar bleibt)
durchaus «kategorial» neben (und gegen) andere sittliche Forderungen tritt, und
zwar in einer Weise, die der damals gesellschaftlich plausiblen «Verniinftigkeit»
durchaus oft entgegenliuft?

2. Man wird einwenden, daB eben gerade im Anspruch Jesu das wirklich
Menschliche und Verniinftige sichtbar wird, und daB8 umgekehrt dieses wirklich
Menschliche, um menschlich zu sein, auch argumentativ einsichtig gemacht werden
muB (vgl. 254). Wird dabei nicht zu wenig bedacht, daf3 die Sollensforderungen des
atl. und noch mehr des ntl. Ethos in ihrer Verniinftigkeit nur einsichtig werden,
wenn radikal «umgedacht» und «umgekehrt» wird? Nur durch die stindige Metanoia
und durch den — oft «bis zum Kreuz» erfahrenen — Glaubensgehorsam ist dann auch
einsehbar, daB die «Torheit Gottes» weiser ist (vgl. 1 Kor 1-2). Die Kommunikabili-
tat ist dieser Einsicht freilich nicht ohne weiteres verheiBen. Das zeigt sich immer
dann, wenn gelebtes Ethos der Nachfolge Christi in seiner Unbequemheit mit
anderen ethischen Konzepten in durchaus «kategorialer» Weise in Konflikt gerat.

3. Es dringt sich schlieBlich die Frage auf, ob die hier referierte «Propriumsdis-
kussion» nicht doch eine regional begrenzte Situation widerspiegelt, ob in anderen
gesellschaftlichen und kirchlichen Kontexten sich die Frage nicht sehr anders dar-
stellt, dann etwa, wenn sich der schopfungs- und erlsungstheologisch begriindete
Gerechtigkeitsanspruch in einem Kontext artikulieren muf}, in dem Situationen von
anderen «Verniinftigkeitsvorstellungen» her fiir gerechtfertigt und verniinftig gehal-
ten werden, die der «im Glauben erleuchteten Vernunft» (254) als klare Ungerechtig-
keiten einsichtig sind.

4. Des Vf.’s hilfreiche und verdienstvolle Ubersicht iiber die Diskussionsent-
wicklung seit 1900 18t beim Rez. die Frage aufkommen, warum die vor dem Konzil
einsetzenden Entwiirfe einer christozentrischen (bzw. trinitarischen) und die Kirche als
«Oret sittlicher Normenfindung» reflektierenden Moraltheologie nach dem Konzil —
zumindest im deutschen Sprachraum — so wenig weitergefiihrt wurden. Gerade hier
lige m.E. heute die Chance, im Konzert der ethischen Diskussion den spezifischen
Beitrag zu liefern, den nur die Moraltheologie beisteuern kann.

CHRISTOPH SCHONBORN



222 Besprechungen

Pierre Grimal: Seneca. Macht und Ohnmacht des Geistes. — Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1978. 430 S. (Impulse der Forschung. Bd. 24.)

Jahrzehntelang hat Seneca als stoisierender Eklektiker gegolten, ohne eigenes
Format, dem allenfalls rhetorische Gaben zugestanden werden durften. Pierre Gri-
mal, ein franzdsischer Altphilologe (Jahrgang 1912, zuletzt Professor an der Sor-
bonne), intendiert nun allerdings eine Neu-Orientierung der Seneca-Diskussion.

Nach Grimal verbietet es sich, Senecas Gedankenwelt begreifen zu wollen,
ohne zugleich Beziehungen zu Senecas Lebenswelt herzustellen: Der Einfithrung in
Grundziige und Problemstellung (1-27) folgt der Hauptteil, der Seneca in seiner Zeit
(28—173), dann aber auch als «Lebemeister» (173-302) darzustellen sucht. Der kurzen
SchluBbetrachtung (309-315) sind zwei Anhinge (Die Briefe an Lucilius [315-327],
Zeittafel [329-331]) nachgestellt.

1. Seneca erscheint als widerspriichlicher Geist: die (spiten) Briefe an Lucilius
haben wenig Ahnlichkeit mit denen an Atticus oder Quintus (1). Ist Seneca etwa ein
inkonsequenter oder — was schrecklicher — gar kein Denker? — Grimal betont, da83
Seneca primir als moralisch Handelnder zu verstehen sei und erst sekundir als
Theoretiker, weshalb er dieser Berufsgruppe auch nur Verachtung entgegenbringen
konnte: Die reinen Theoretiker seien cathedrarii (2, Anm. 3; cf. dial. 10.10.1 ... non
ex his cathedraris philosophis sed ex veris et antiquis), ihr Publikum finde sich ein,
um sich — wie im Theater — an Worten zu berauschen (2, Anm. 4; cf. epist. 108,6).
Wie Cicero ist Seneca Kind des romischen Gemeinwesens: daraus ergibt sich die
Betonung der Freundschaft als Form des politischen Lebens (5f.) und der Mitwir-
kung im Gemeinwesen als Voraussetzung fiir sittliche Bildung (6). Der Seneca
immer wieder vorgeworfene Opportunismus wird bei Grimal in die stoische
(zumindest in der catonischen Diktion) Tugend des «Sinns fiir das Gebot der Stunde»
(ebxonpla, opportunitas) umgedeutet (8).

Drei Fragenkreise erweisen sich als wichtig: 1. Seneca als Staatsmann Roms; 2.
Seneca als rodmischer Stoiker; 3. Zusammenhang des philosophischen Gedankens mit
rhetorischer Form. Zentrale Aufgabe indes ist dem Erforscher rémischer Geistesge-
schichte die Klirung der Frage, was der romische Schriftsteller aus Eigenem hinzu-
gefiigt hat, was an geistigem Gut eingebracht worden ist, das nicht schon in den
Quellen enthalten war (26/27).

2. Der Seneca-Kenner braucht wohl kaum an biographische Daten erinnert zu
werden. Grimal betont, daBl Seneca sich — seinem Vater zum Greuel — der Philo-
sophie zuwandte (42). Ab dem 17.Lebensjahr wurde Seneca von jener Krankheit
geplagt, die ihn oft nahe der Verzweiflung brachte; dieser Umstand mag seiner
Philosophie das eigene Geprige gegeben haben (43). AnliBlich eines Kuraufenthalts
in Agypten erneuerte Seneca sein (mystisches) Gotteserlebnis (50): sein Gott wird
fortan nicht mehr der Natur-Vernunft-Gott der frithen Stoa (auBer Kleanthes) allein
sein.

3. Es ist uns unmoglich, an dieser Stelle die gesamte Fiille des ausgebreiteten
Materials aus dem systematischen Teil auch nur zu umschreiben. Interessant und
fruchtbringend ist u.E. die Rekonstruktion der Bildungsjahre Senecas: Sein erster
Lehrer war ein gewisser Sotion, Vertreter eines verschwommenen Pythagordismus,
fiir den er den wissenschaftlichen Beweis zu erbringen sucht (174); er bekehrt Seneca
voriibergehend zum Vegetarismus. Weiter zu nennen sind Attalus und Papirius
Fabianus: Ersterer war ein echter Stoiker, Gegner jeglicher intellektuellen Uberziich-
tung (174): nach ihm {iberdehnt sich ein mit Ideen {iberfiittertes Gehirn nach Art



Besprechungen 223

eines Schlauchs, so daB es die Elastizitit verliert. Er betont die zukunftserschlieBende
Kraft der Naturereignisse, setzt Hekatons Uberlegungen iiber die Freundschaft fort
und warnt vor der groBten Gefahr der Lust: dem innern Widerspruch (175f.). Durch
den letzteren wird Seneca «Enkelschiiler der Sextii» (179): Nach Sextius ist Gliickse-
ligkeit greifbar nahes, erreichbares Ziel (180). Papirius erwirbt sich Ruhm durch
leidenschaftsdurchgliihte Rhetorik und seine Vorliebe fiir Naturstudien (183). Neben

" diesen Lehrern steht fiir Grimal die rémische Tradition der Forscherleidenschaft fiir das
Weltall und seine Probleme, fiir jene Natur, in der Seneca Werk und Wirken Gottes
zu erkennen glaubte (184f.).

In seinen letzten Lebensjahren dringte es Seneca, das Ganze seiner Philosophie
zu einem innerlich zusammenhingenden, festgefiigten Korpus auszugestalten (233).
Im Mittelpunkt der Philosophie Senecas wie des klassischen Stoizismus steht die Idee
der Natur. Es gilt nach de vita beata: «Interim quod inter omnis Stoicos convenit rerum
naturae assentior, ab illam non deerrare et ad illius legem exemplumque formari
sapientia est (ebd., dial.7.3.3.).» In Wahrheit hat sapientia jedoch eine weitere
Quelle: Einklang mit der Weltordnung — als kosmische Quelle der Lebensreife —
einerseits, andrerseits aber auch den Einklang mit dem eigenen Wesen, constantia,
welcher die Unverwechselbarkeit, die «Ichheit des Ich» verbiirgt (253).

Das Verhiltnis von Natur und sittlicher Bildung 1iBt sich folgendermafBen
vierstufig beschreiben: '

3.1 Erkenntnis der wahren Werte fiihrt zu einer Vorstellung von der ganzen
Natur und der Weisheit als solcher (254).

3.2 Hohere Stufe der Erkenntnis ist die der Offenbarung des Gottlichen in all
seinen Gestalten (ebd.).

3.3 Erkenntnis der herrschenden Vernunft in jedem Gegenstand ermd&glicht das
Studium der menschlichen Seele (a.a2.0.).

3.4 Also vorgebildet vermag man nun das Studium der «unkérperlichen
Dinge» i.e. all dessen, was nur « Wort» und «Sprache» ist (hkodpata) (ebd.; zugrunde
liegt epist. 90,28 f.).

4. Die aufwendige Untersuchung fithrt Grimal zu folgenden Konklusionen:

4.1 Senecas Denken ist ein in sich geschlossener Zusammenhang und keine
bloBe Kompilation halbverstandener Doxographienweisheit. In seinem Leben
gelangte Seneca von der intuitiven Entscheidung zur bewiesenen Wahrheit der
spiten Briefe an Lucilius, die Zeugnis sind fiir die intensive Auseinandersetzung mit
sich selbst und den Nichststehenden. Die Idee der personlichen Freiheit bildet in
Senecas Sicht einen der Pole des Innenlebens: klarer als die meisten seiner stoischen
Vorginger formulierte er diesen Begriff. Voraussetzung dafiir ist die Idee der
Autonomie (adtdoxera) des hochsten Gutes wie des Weisen: bei Seneca wird sie zu
ihren duBersten Konsequenzen fortentwickelt, deren wichtigste die Einiibung des
Todes ist (309 f.).

4.2 Seneca hat denn auch als erster behauptet, sittliche Bildung bestehe darin,
daB man innerlich der Welt sterbe (310).

4.3 Seneca erneuerte die Lehre vollstindig aus der Aufgabe, den Geist des
Princeps (als absolutem Herrscher) zu beeinflussen (311), die Monarchie ist ein
Erfordernis der Natur, doch nur dann, wenn das Oberhaupt (fyyep@v) sich den
Gesetzen der Natur beugt, die ihren Ausdruck in den verschiedenen Tugenden
finden (313).

4.4 Dieselben Regeln finden auf das Leben des einfachen Mannes in jedem Haus
ihre Anwendung (ebd.).

Grimal prisentiert uns ein wohlgefilliges, geglittetes und abgerundetes Seneca-
Bild; er entledigt sich seiner schwierigen Aufgabe auf gelungene Weise. Die deutsche



224 Besprechungen

Ubersetzung von Karlhans Abel erscheint fliissig, seine Befiirchtung («un autor
traducido nos parece siempre un poco tonto») unangebracht; da die Schrift biswei-~
len etwas gar weitausholend und philologisch-detailklauberisch erscheinen mag, ist
kaum seine Schuld.

Wir haben nun also endlich ein Seneca-Buch; es will Seneca als eigentlichen
Denker rehabilitieren. Da hitte nun u.E. unbedingt die Wirkungsgeschichte Senecas
miteinbezogen werden miissen. So weist etwa K.-D. Nothdurft (Studien zum
EinfluB Senecas auf die Philosophie und Theologie des zwolften Jahrhunderts,
Leiden/K6ln 1963) auf die eminente Bedeutung Senecas nicht nur als Ethiker (wie ihn
Grimal primir sihe) hin, sondern eben auch als Metaphysiker, wie er sich in den
Briefen 58/65 an Lucilius zeigt: Die Wirkung dieser sogenannten «platonischen
Briefe» ist nachweisbar bei Pseudo-Anselm, Wilhelm von St. Thierry, Thierry von
Chartres und Johann von Salisbury (a.a.O. 180ff.). Zu verweisen wire in diesem
Zusammenhang auch auf Roger Bacon, der in seiner «philosophia moralis» die
reichste Seneca-Exzerptensammlung aus dem Mittelalter vorlegt und dem die
«innere Schonheit der Lehren Freude bereitete» (ebd. 21ff.), flirwahr ein Grund,
auch heute wieder Seneca zu lesen.

Vielfiltige Diskussionen provozierte bekanntlich ja auch der (unechte) Brief-
wechsel zwischen Paulus und Seneca (a.2.0., 35ff).

SchlieBlich wirkt nach Spanneut (La permanence du stoicisme. De Zénon a
Malraux, Gembloux 1973) die Stoa bis in die heutige Zeit nach. Er betont, daBl auch
heute eine Lektiire der Stoiker sinnvoll sei, «’esclave et sa doctrine peuvent aujour-
d’hui encore libérer 'homme» (ebd. 389): Mit dem «Sklaven» ist Epiktet gemeint,
mit dem «Menschen» — wir selbst. Wenn eine Wiederaufnahme stoischen Gedanken-
gutes das Verhaftetsein des modernen Menschen in den Kleinigkeiten des Alltags zu
mindern vermag, wenn eine Seneca-Lektiire den populiren psychologistischen
Determiniertheits-Unheilslehren die GréBe des erkennenden, in sich selbst ruhen-
den, wollenden BewuBtseins entgegenhalten mag, dann ist dieser Zeit bestimmt eine
Seneca-Rehabilitierung zu wiinschen. Das hier bei Grimal VermiBite wiirde dann
wobhl in niitzlicher Frist aufgearbeitet.

PHILIPP FLURI



Besprechungen , 225

Herrmann Liibbe: Geschichtsbegriff und Geschichtsinteresse. Analytik
und Pragmatik der Historie. — Basel/Stuttgart: Verlag Schwabe 1977. 346 S.

In kritischer Riickschau auf die neuere Diskussion um die Relevanz der
Geschichtswissenschaft formuliert Liibbe seine Auffassungen zu Analytik und Prag-
matik der Historie; mit analytischen, phinomenologischen, ideologiekritischen und
politischen Argumenten bekriftigt er sie. Der Analytik fillt die Aufgabe zu, die
pragmatischen Thesen zu fundieren. Zur Pragmatik gehoren nicht einfach die der
Historie immanenten Regeln, sondern in erster Linie das, wozu Historie potentiell
dienen kann und faktisch herhalten muB. Analytik und Pragmatik sind so eng
miteinander verkniipft, daB die pragmatische Erliuterung dessen, was als «Lehre der
Geschichte» noch Bestand hat, sich als analytische «Explikation des allgemeinen
Begriffs von Geschichten» durchfiihren 1aBt (275).

Das Hauptgewicht liegt auf drei Thesen der Pragmatik. Die erste besagt,
Historie konne niemals der historizistischen (120) Selbstrechtfertigung einer politi-
schen Instanz dienen, die untriigliches Wissen iiber Gang und Ziel der Menschheits-
geschichte behauptet und aus eben diesem Wissen ihren Fiihrungsanspruch legiti-
miert (294f.). Historie eignet sich demnach nicht zur Legitimation totalitirer politi-
scher Praxis (127f., 266, 294f. u.4.). — Die zweite These behauptet, Historie lasse uns
mittels der Erfahrung der Kontingenz geschichtlicher Existenz (276f.) Distanz zur
eigenen Gegenwart, damit Raum fiir Besinnung gewinnen; sie bewahre uns vor
Uberschitzung der eigenen Handlungsrationalitit, d.h. auch der Leistungsfihigkeit
unserer Theorien; schlieBlich lege die Analytik des Geschichtbegriffs nahe, Historie
nicht der Politik zu unterstellen, sie vielmehr als Instanz der Aufklirung ideologi-
scher Konzepte und politischer Intentionen: als Aufweis von deren Revidierbarkeit
gewihren zu lassen (274, 297-300). — Die dritte Hauptthese betrifft eine zentrale
Funktion der Historie: als Mittel der «Identititsprisentation» (167f.) erfiillt sie die
dringliche Aufgabe, den durch zunehmende Beschleunigung des sozialen Wandels
drohenden Identitits- und Orientierungsverlust bei Personen und Institutionen zu
kompensieren und so mitzuhelfen, diese handlungsfihig zu erhalten (304f., 323—
329).

Die Begriindung dieser Thesen erfordert die Bestimmung des Gegenstandes
der Historie, damit die Konstruktion des Geschichtsbegriffs. Beiden widmet sich die
Analytik: Die Historie erzihlt Geschichten (27), nicht ohne sich auch der Methoden
und Erkenntnisse der theoretischen Sozialwissenschaften zu bedienen (43, 251).
Letztere erginzen die narrative Struktur der Historie, ohne sie freilich ersetzen zu
konnen, denn Geschichten zeichnen sich dadurch aus, daB sich fiir die Abfolge der in
ihnen auftretenden Ereignisse und Zustandsinderungen keine Regel angeben liBt
(55, 58, 81 u.6.). Geschichten berichten zwar von einem Subjekt, sind jedoch nicht
dessen Produkt; sie besitzen ein Referenzsubjekt (75—-77), das ihre Einheit gewihrlei-
stet (84), nicht aber ein Handlungssubjekt (6. Kap.; 75, 77). Demzufolge resultieren
sie nicht schlicht aus der Handlungsrationalitit von Subjekten (58f., 65), sondern
sind in ihrem Ablauf geprigt von Widerfahrnissen und Zufillen (54ff.). Weil nicht
Handlungsrationalitit ihren Verlauf bestimmt, haben Geschichten kein Ziel (16,
266f.), bloB ein Ende, das mit dem Untergang ihres Referenzsubjektes eintritt (262,
266, 278).

Referenzsubjekte von Geschichten kénnen unterschiedlichste Phinomene sein:
Personen, Gruppen, Institutionen; Begriffe, Werkzeuge; Landschaften und iiber-
haupt «die Spezies der lebendigen» wie der toten Natur (46f., 90f.). Der Geschichts-
begriff ist gegeniiber der Differenz zwischen Natur- und Geisteswissenschaften
neutral (11). Was das Referenzsubjekt einer Geschichte als Individuum jeweils ist:
seine Identitit, 138t sich nur im Erzihlen seiner Geschichte ausloten (94, 181).



226 Besprechungen

Systemtheoretisch ausgedriickt heift das, «Geschichten sind ... Prozesse der Syste-
mindividualisierung, durch die Systeme, in Relation zu analogen, einzigartig, damit
leichter unterscheidbar und identifizierbar werden» (98). Dieser Geschichtsbegriff
umfaBt nicht nur die Geschichten in ihrer Vielzahl, sondern ebenso die Geschichte als
Kollektivsingular (83f.), als Geschichte der Menschheit; sie unterscheidet sich ihrer
Struktur nach nicht von jenen Geschichten, die sich in ihrem Rahmen abspielen. —
Referenzsubjekt der Geschichte als Kollektivsingular ist die Menschheit als biologi-
sche Einheit (85). Diese Festsetzung ist nicht beliebig, vielmehr analytiscﬁ aus dem
Geschichtsbegriff zu gewinnen: Auch fiir die Menschheitsgeschichte 1iBt sich kein
Ziel angeben; entsprechend kann man nicht antizipatorisch ein Subjekt dieser
Geschichte konstruieren, dessen Geschichte sie dann, einmal im Ziel angelangt, wire
und das im Nachhinein sie als Erzeugung seiner Identitit rechtfertigen wiirde. Die
ideologisch-politische Bedeutung dieser Explikation kann nicht iiberschitzt werden.
Sie riumt einmal jedem Exemplar der Gattung homo sapiens den vollen Anspruch
auf die Menschenrechte ein. Zugleich verurteilt sie jeden Versuch, diese Rechte im
Hinblick auf einen vermeintlich erreichten oder ausstehenden Grad der Anniherung
an das vorweg konstruierte Subjekt der Menschheitsgeschichte einzelnen und Grup-
pen zuzuteilen bzw. abzusprechen (85-87).

Dieses Ergebnis liegt bereits im Felde der Pragmatik, das sich mit der Frage
nach der Relevanz der Historie erdffnet. Die Antwort auf diese Frage soll generell,
unabhingig von «Recht und Unrecht der Zwecke, auf die hin» der Historie
«Leistungen mediatisierbar sind», ausfallen (166). MaBstab historischer Leistung
kann danach nicht politischer Nutzen sein (195). — Eine der Funktionen der Historie
liegt darin zu erzihlen, wer wir und andere sind. Solche «Identititsprisentation»
(167f.) geschieht stets innerhalb eines konkreten Interaktionszusammenhanges (169-
171); es stellt sich darum die Frage nach der Objektivitit der jeweiligen Selbst- und
Fremddarstellung. Historische Arbeit unterliegt den Forderungen der Begriindungs-
objektivitit (175), die erfiillt sind, wo historische Behauptungen anhand allgemein
zustimmungsfihiger Methoden gewonnen wurden (173, 175). Weil sie auch dann
noch politisch beliebig nutzbar sind, verlangt der mit «Objektivitit der Historie»
verbundene Anspruch mehr: er verpflichtet den Historiker, eigene und fremde
Identitit so zu vergegenwirtigen, daB alle Betroffenen zustimmen kdnnen. Sein Ziel
soll Konsensobjektivitit sein (177f.), die nicht politisches Engagement, wohl indes-
sen Parteilichkeit ausschlieBt und dem Historiker verbietet, wovor Orthodoxie nicht
zuriickschreckt: Begriindungs- und Interaktionspragmatik zu verwechseln (178).
Das Postulat der Konsensobjektivitit impliziert, daB der Historiker sich dafiir
entscheidet, berufliche Arbeit und politisch-ideologische Praxis zu trennen (Distan-
zobjektivitit als «Forderung der Berufsmoral», 180f.). Sie verlangt weiterhin — was
Liibbe jedoch nicht expliziert — Vollstindigkeitsobjektivitit, d.h. die Anstrengung,
immer neue und moglichst alle Fakten zu ermitteln, um dem erstrebten Konsens
breite Grundlagen zu verschaffen.

Historie vermittelt Erfahrung der Kontingenz geschichtlicher Existenz (276),
schickt sich darum zur Ideologiekritik (198). Sie erweist Geschichten als Evolutionen
analoge gerichtete und irreversible Prozesse (276), deren Substrat sich in seiner
Struktur laufend verindert, was hindert, Verlauf und Ende dieser Prozesse zu
prognostizieren (253). Diese Einsicht auf die Menschheitsgeschichte iibertragen heiBt
jedem historizistischen Anspruch den Boden entziehen, der mit wissenschaftlicher
Sicherheit vorwegzunehmen ausgibt, welchem Ziele die Menschheit entgegenstrebe
und was vorzukehren sei, damit sie es beschleunigt erreiche (276f., 287).

Die Pragmatik schlieBt mit Uberlegungen zum Ursprung der Identitit verge-
genwirtigenden Funktion der Historie. Verwiesen wird auf die Beschleunigung des



Besprechungen 227

sozialen Wandels (312f., 329) sowie auf die zunehmende Zerstorung kultureller
Differenzierung (306, 309). Beide fithren zu Identititskrisen (334), denen die «Histo-
risierung unserer Kultur» als «Kompensation eines wandlungstempobedingten
Schwunds an Vertrautheit» (318) und Orientierungssicherheit gegeniibertritt. Ob sie
auf lingere Frist Erfolg hat, ist ungewiB (322f., 332). Darin mag die trotz histori-
schen Aufschwungs manifeste Krise des historischen BewuBtsein griinden (323).
DaB Identitit zerfallen miiBite, bliebe der Erfolg aus, liegt auf der Hand. Sich die
Folgen solchen Zerfalls auszumalen, wird dem Leser iiberlassen.

Historie, wie Liibbe sie versteht, dient nicht der Existenzerhellung im Sinne
transzendierender Selbstdeutung und -vergewisserung. Sie ist wissenschaftliche Auf-
arbeitung der Vergangenheit und zugleich Destruktion von Geschichtskonstruktio-
nen, die dazu entworfen werden, ein politisches Mandat mittels Geschichtsmetaphy-
sik zu demonstrieren. Doch schlieBt seine Auffassung z.B. metaphysische oder
religiose Geschichtsdeutungen ebenso wenig aus wie politisches Engagement, weist
ihnen hingegen ihren Ort an und erinnert an ihre mégliche negative Funktion fiir das
Bemiihen, Konsensobjektivitit zu erlangen. — Andererseits erklirt Liibbes
Geschichtsbegriff das unausgesetzte Streben nach dem jeweils Besseren als moglich,
jaunabdinglich. Historie prisentiert die Identitit reflexiver Subjekte zwar auch, doch
nicht nur als gewordene-gegenwirtige, sondern vermittelt die Einsicht, daB kiinftige
Identitit, wenngleich innerhalb unverfiigbarer Grenzen, von absichtsvollem Han-
deln mitbedingt zu werden vermag. Dieser Gesichtspunkt darf in der richtigen
Behauptung, Identitit sei nicht Handlungsresultat, nicht untergehen. Wenn weiter
festgehalten wird, die historischen Wissenschaften lehrten uns nicht handeln, heifit
das wiederum nicht, wir vermochten ohne Vertiefung in unsere und fremde
geschichtliche Herkunft richtig zu handeln, wenn anders richtiges Handeln Distanz-
nahme, Konsenswillen und Verstindnis fiir die mangelnde Interventionsresistenz
unserer Pline gegen den Zufall (62ff.) voraussetzt. SchlieBlich wirkt auch die
Behauptung, Historie tauge nicht dazu, zwischen Beteiligten Konsens in praktischen
Fragen zu fordern (13), als kurz geschlossen: Weil Aufklirung notwendige Voraus-
setzung des verniinftigen, auf Konsens in Wertfragen ausgerichteten Gesprichs ist,
liBt sich beispielsweise auf die historische Erhellung der Genesis ideologischer
Festlegungen gar nicht verzichten (vgl. Kap. 20). Historie wird danach geradezu zur
Bedingung fiir den Erfolg dessen, was andernorts (C. Perelman, I. Tammelo) Forum
der Vernunft genannt wird.

Auf weite Strecken entwickelt Liibbe seine beispiel- und aspektenreichen
Auffassungen in Auseinandersetzung mit J. Habermas, mit traditionellen Lehren des
historischen Materialismus und neomarxistischen Ansitzen. Ihnen gegeniiber beruft
er sich auf Gedanken des kritischen Rationalismus und insbesondere der analytischen
Geschichtsphilosophie, unter anderem um fiir die Eigenstindigkeit der historischen
Geisteswissenschaften (125f.) und den «Historismus in seiner uniiberholten episte-
mologischen und kulturellen Substanz» (7) einzutreten. Gerade die — zuweilen
ironisch und polemisch geschliffene — Prignanz seiner Grundhaltung und Argumen-
tation motiviert und lohnt die Auseinandersetzung mit Positionen, die Fragen offen
lassen. — Die Literatur, auf die sich die Arbeit bezieht, ist in den Anmerkungen
verzeichnet. Den Text erschlieBen Personen- und Sachregister.

BEAT SITTER






	Besprechungen

