
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 30 (1983)

Heft: 1-2

Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BESPRECHUNGEN

Sancti Augustini Confessionum libri XIII, ed. Lucas Verheijen. Turnhout:
Brepols 1981. XCII - 298 p. (Corpus Christianorum, series latina, vol. XXVII.)

Diese Neuedition der Konfessionen im CCL ist die Frucht jahrelanger Beschäftigung

mit Stil und Form des Buches, dessen Anfänge bis 1949 zurückreichen, als

L. Verheijen V.) seine Dissertation «Eloquentia Pedisequa. Observations sur le
style des Confessions de saint Augustin» als Fasz. 10 der Nijmweger Reihe «Latinitas
Christianorum Primaeva» veröffentlichte. Der Plan einer kritischen Neuedition
zeichnete sich aber vor allem in den Jahren 1970 und 1981 ab. Während dieser Zeit
publizierte V. in 14 Beiträgen seine editionskritischen Vorarbeiten (S. XC verzeichnet).

Die vorhegende Ausgabe enthält neben der Einleitung, die die Forschungsergebnisse

systematisiert und die Editionsprinzipien begründet, eine Bibliographie, die
als Ergänzung zu den bereits bestehenden Angaben in der Bibliothèque Augusti-
nienne von 1962 und Pellegrino's von 19753 nur Textprobleme betrifft (S.

LXXXVII-XCI), und einen Index der Schriftzitate, der Scriptores und der Nomina.
Ein Catalogus verborum ist durch das Eindhovener Augustinusinstitut für 1982

angekündigt, und ein lemmatisierter Index soll vom CETEDOX 1983 veröffentlicht
werden.

Die Neuausgabe setzt sich eingehend mit der Teubner-Edition, 1934 besorgt
durch Martin Skutella (Neudruck mit Ergänzungen 1969), auseinander, die als gute
Edition zu gelten hat, obwohl sie sich in vielen Fällen von der Mauriner Ausgabe von
1679 entfernte. Skutella folgte nämlich in seiner Neubeurteilung des Textes einem
Anliegen, das B. Capelle 1927 in seiner Rezension von P. de Labriolle's Ausgabe
formuliert hatte. Eine Kontrollmöglichkeit wäre gegeben, wenn auch die indirekte
Tradition bei Evodius, Prosper, Beda, Florus von Lyon, vor allem aber die Exzerpte
des Eugippius (Anfang 6. Jh.) berücksichtigt würden. Die acht Auszüge des Eugip-
pius aus dem 10. und 12. Buch machen etwa 6% des Textes aus und erlauben die
Aufstellung eines textkritischen Beurteilungskanons. Capelle kommt zu folgendem
Schluß: Eugippius stützt niemals eine isolierte Lesart des Sessorianus S) (6. Jh.
grundlegendes Manuskript) und Eugippius bestätigt immer eine Lesart von S, die
dieser mit einem oder mehreren anderen Manuskripten teilt. So wären also die
isolierten Lesarten von S zu verwerfen, hingegen S+x (Übereinstimmung mit
irgendeinem Manuskript) immer zu folgen. Skutella hat dieses Prinzip zwar
übernommen, aber nur in einem von drei Fällen durchgehalten, und dies zu Recht, wie
V. bemerkt. Dank der jetzt geleisteten systematischen Untersuchung der Eugippius-
Exzerpte kommt V. zu nuancierteren Aussagen. V. stützt sich auf SCDO, die auf
den gemeinsamen Archetyp der heutigen Überlieferungsformen, der bereits Fehler
enthielt, hinführen, nicht aber auf den ursprünglichen Text (Stemma S. XXX und



202 Besprechungen

LVII). Die Übereinstimmung der ältesten Manuskripte garantiert also noch nicht
den ursprünglichen Text, sondern nur die wahrscheinliche Existenz eines bereits
fehlerhaften Archetyps. Eine Liste von 190 Varianten (S. XII-XVI), in denen
Eugippius mit einem oder mehreren der ältesten Manuskripte nicht übereinstimmt,
fuhrt zu einer Neubeurteilung des Textes (XVI-XXXI). V. wird in 98 Fällen von
der Edition Skutellas abweichen (XXXII-XXXIV). In 72 Fällen hatten schon die
Mauriner wie V. entschieden. Damit ist schon angezeigt, daß V. eine Schwenkung
zum traditionellen Text hin vornimmt; doch vermag er seine Entscheide auf eine
sichere Manuskriptbasis zu stellen. Die Ausweitung dieser Kriterien aufdie übrigen,
nicht von Eugippius bezeugten Abschnitte der Konfessionen ergibt dann die
Gesamtzahl von 178 Textkorrekturen (S. XLIV-XLVIII), von denen ca. 60 bereits
seit Erscheinen der Teubner Ausgabe von verschiedenen Philologen vorgeschlagen
wurden (S. XLVIII-XLIX). Trotz vielfacher Verbesserungen bleiben immer noch
strittige Lesarten bestehen. Aufzwei Verbesserungen sei hingewiesen. Am Schlüsse
des 13. Buches ist das «Amen» wieder eingesetzt und in XI, 31 (41), 19 ist gegen S+x
und mit CDO und den Maurinern «distentione» (statt distinctione) als die bessere

Lesart angenommen.
Man wird dem Verfasser zustimmen, wenn er nur die Schriftzitate in Kursivschrift

drucken läßt, die von Augustinus als solche eingeführt sind, alle indirekten
Zitate, Reminiszenzen und Anklänge nur im Apparat als solche bezeichnet.

Diese Neuausgabe darf zu Recht als eine Meisterleistung heutiger Editions technik

angesehen werden.
Otto Wermelinger



Besprechungen 203

H.L. Strack/G. Stemberger: Einleitung in Talmud und Midrasch. 7.,
völlig neu bearbeitete Auflage. - München: Verlag C. H. Beck 1982. XVI-341 S.

(Beck'sche Elementarbücher).
Günter Stemberger: Der Talmud. Einfuhrung - Texte - Erläuterungen. -

München: Verlag C.H. Beck 1982. 324 S.

G. Stemberger, Professor für Judaistik an der Universität Wien, legt zwei
verschiedenartige Werke zur rabbinischen Literatur vor, die beide im Verlag Beck in
buchtechnisch schöner Form erschienen sind.

Das erste zu besprechende Buch ist die ganz umgearbeitete 7. Aufl. der berühmten

Einleitung von H.-L. Strack, deren letzte neubearbeitete Aufl., nämlich die 5.,
1920 bei Beck herausgekommen war und in einem unveränderten Neudruck 1961 als
6. Aufl. nochmals aufgelegt wurde. Der Neudruck von 1961 ließ die Unentbehrlich-
keit dieses Arbeitsinstrumentes erkennen, das die Strack'sehe Einleitung war, denn
obwohl sie 1961 längst hinter dem Forschungsstand zurücklag, gab es nichts in
deutscher Sprache und darüber hinaus, was sie hätte ersetzen können. So war es

längst ein dringendes Desiderat geworden, daß eine aufden neusten Stand gebrachte
Einleitung in die rabbininische Literatur erschiene, und es ist ein großes Verdienst
Stembergers, daß er sich der mühevollen Kleinarbeit unterworfen hat, die eine solche
Neufassung von Stracks Einleitung erforderte.

Da die Anlage und der Inhalt der Strarfe'schen Einleitung bekannt sind, werde
ich im Nachfolgenden vor allem die Veränderungen hervorheben, die Stemberger, der
dem Aufbau des Stracfe'schen Werkes grosso modo folgt, im Unterschied zu den
früheren Auflagen vorgenommen hat.

Während Strack einen 1. Teil der Mischna und dem Talmud, den 2. Teil der
Midraschliteratur gewidmet hatte, stellt Stemberger diesen beiden Teilen einen
ausfuhrlichen Teil unter dem Titel: «Allgemeine Einleitung» voran (SS. 11-109). Hier
werden in 7 Kapiteln der Sitz im Leben, die Trägerschaft und die Sprachen der
rabbinischen Literatur skizziert (Absteckung des chronologischen und historischen
Rahmens, das rabbinische Schulwesen, Hermeneutik der rabbinischen Literatur, die
eine Zitat- und Interpretationsliteratur ist; es folgt das Verhältnis von mündlicher zu
schriftlicher Tradition, die Methoden, die die historische Auswertung der rabbinischen

Literatur gebrauchen muß, die Listen der tannaitischen und der amoräischen
Rabbinen aus Palästina und Babylonien mit den entsprechenden Problemen der
Rabbinen-Biographie, und schließlich eine Charakteristik der Idiome, die diese
Literatur verwendet). Strack hatte zu manchem dieser Punkte Stellung bezogen, aber
bei Stemberger werden sie systematisch und für sich genommen abgehandelt.

Eine zweite Neuerung ist die breitere Behandlung von Teil 2 bei Strack (Teil 3
bei Stemberger): die Midraschliteratur. Dafür sind manche Benützer des Werkes sicher
dankbar, denn viele von ihnen werden es noch häufiger mit den Midraschim (die
Auslegungsliteratur der Hl. Schrift) als mit Mischna, Tosefta und Talmud zu tun
haben.

Der Hauptvorteil der neuen Aufl. im Vergleich zur alten ist natürlich die überall
durchgehend erneuerte Bibliographie, die nicht nur in ihren Titeln zitiert, sondern an
sehr vielen Stellen in ihrem Inhalt referiert wird. Das Buch ist dergestalt an manchen
Punkten ein Status quaestionis, wo die divergierenden Meinungen angeführt werden,

bevor Stemberger evtl. selber vorsichtig seine Ansicht äußert. Die sehr vielfältige
Literatur wird übrigens nach einem angenehmen Vereinfachungssystem zitiert, wo
Abkürzungen und Sigel nicht überhandnehmen, sondern übersichtlich und durchsichtig

bleiben. Die Forschungen in hebr. Sprache sind selbstverständlich
berücksichtigt, oft aufenglisch zitiert und als hebr. Arbeiten kenntlich gemacht. Anders bei



204 Besprechungen

Strack hat Stemberger kein eigenes Literaturkapitel, wo zu den verschiedenen Bereichen

der rabbinischen Literatur eine Bibliographie geboten wird. Bei Stemberger steht
die einschlägige Bibliographie jeweils am Anfang der Sektionen. Da Stemberger
überdies gute Register mit Büchertiteln und abgekürzt zitierter Literatur bietet, ist
das Auffinden bibliographischer Angaben leicht gemacht. Dankbar ist man Stem berger

auch, daß er die großen klassischen Gelehrten des 19.Jhs. wie Zunz, Theodor,
Graetz, Steinschneider usw. ebenfalls anfuhrt, obwohl er Stracks bibliographisches
Material etwas kürzte. Denn diese Autoren werden für manchen Benützer der
Einleitung zugänglicher bleiben als hebr. geschriebene Werke, ganz abgesehen vom
bleibenden Wert mancher dieser bahnbrechenden Forschungen.

Eine Konsequenz dieser nachgeführten Bibliographie ist nun ganz selbstverständlich

die verschiedene und neue Beurteilung vieler Einzelfragen bei Stemberger,
denn die lebhafte Forschung aufallen Gebieten hat manches anders sehen gelehrt, als

es zur Zeit Stracks der Fall war. Dies gilt für geschichtliche, textgeschichtliche,
literarische, Authentizitäts-, Kompositions- und Datierungsfragen in Bezug auf
Mischna, Tosefta, Baraitot, die beiden Talmude und die Midraschim. (Übrigens
erweist sich die hervorragende Qualität von Strack's Einleitung gerade daraus, daß
sie nun neben Stembergers neuem Werk eine Eigenständigkeit erhält, die in manchem
Punkt den Vergleich mit Stemberger lohnt, denn sie enthält Dinge, die bei Stemberger
nicht mehr stehen oder nicht so dargestellt sind [z.B. die Tabellen Stracks, S. 26-32,
oder das Register der erklärten hebr. und aram. Wörter, ebd. S. 227f.]. Umgekehrt
ersetzt Stembergers Materialfülle das, was seit mehr als 60 Jahren zu Strack hinzuzufügen

wäre.)

Bei Stemberger fielen mir 2 sinnstörende Druckfehler auf: S. 130, L.2 von unten
muß es heißen: S. 27fi; S. 152, letzte L. muß stehen: M (nicht: T).

Strack hatte in seiner Einleitung zwei Textproben aus dem babylonischen
Talmud geboten. Stemberger hat darauf in seiner Einleitung verzichtet, dafür aber hat
er eine ganze Anthologie aus demselben in Buchform veröffentlicht. Es handelt sich

um das zweite, hier anzuzeigende Werk Stembergers. Diese Vorgehensweise hat
mehrere Vorteile: Um einen Eindruck vom Talmud zu vermitteln, genügt ein so
schmaler Auszug, wie Strack ihn bot, natürlich in gar keiner Weise. Eine breit
angelegte Auswahl ist unabdingbar. Ferner ist der Talmud ja ein Gegenstand des

Interesses auch für Nicht-Fachleute, während die Einleitung in Talmud und
Midrasch für den Kreis der Spezialisten im Bereich der Exegese, der Judaistik und
der alten Kirchengeschichte bestimmt ist. So hat Stemberger eine Anthologie des

Talmud konzipiert, die dem interessierten Nicht-Fachmann dieses grundlegende
Werk des rabbinischen Judentums entschlüsselt, deren Präsentation aber auch den
schon mit der Materie Vertrauten vieles lehren kann. Die ausgewählten Texte
zerfallen in zwei Teile: Stücke aus der Halacha (Ethik und Recht) und aus der Haggada
(Glaube, Theologie, Erbaulich-Spirituelles, allgemeines Wissen). Vorangestellt ist
ein langer Ausschnitt aus den «Sprüchen der Väter» (Pirqe Abot), denn dieser Traktat
der Mischna illustriert das Verständnis der Tradition des rabbinischen Judentums.

Das Besondere an der Übersetzung der ausgewählten Stücke besteht neben der
klaren Übersetzung und den erklärenden Anmerkungen vor allem in der Gliederung
des Textes in Sinnschritte, welche die Artikulation des Denkens deutlich hervortreten

lassen. Dadurch erst wird es möglich, das Denken von innen heraus zu verstehen,
das sich in den talmudischen Texten niederschlägt.

Das Prinzip der Auswahl der Stücke ist nicht zuerst inhaltlicher, sondern
formaler Art: es sollen von allen Gattungen und Sorten talmudischer Texte Beispiele
gegeben werden. So lauten die Überschriften zu den halachischen Abschnitten:
«Regeln zur Festlegung der Halakha», d.h. der zu befolgenden Gebote und Verbote,



Besprechungen 205

«Halakhische Bibelauslegung» (Exegese, die zu den zu befolgenden Normen fuhrt),
dann folgt die «Korrektur» eines Schriftgebotes, das unter bestimmten Umständen
unerfüllbar geworden ist (der berühmte Prosbul Hillels, der den 7-jährigen Schulderlaß

praktisch abrogiert), darauf folgen Präzedenzfälle, Kasuistik, Urkunden, Wissenschaft

als Voraussetzung zur genauen Gebots- und Verbotsdefinition (hier: Gynäkologie

zur Bestimmung von weiblichen Unreinheiten bei Schwangerschaften).
Aus den haggadischen Teilen werden Erzählungen mancher Art (aus

Geschichte, Biographie, von Wundern und Heiligen, Fabeln), Auseinandersetzungen
mit Nicht-Juden, Gleichnisse, weisheitliche und endzeitlich-apokalyptische Stücke,
Träume, Klagen, Gebete, Predigten, Bibelauslegung ausgewählt. Diese Fülle an
verschiedenen Themen läßt etwas von dem enzyklopädischen Charakter ahnen, den
inbesondere der babylonische Talmud besitzt.

Diese Auswahl wird von einem zusammenhängenden, längeren Textabschnitt
aus dem Traktat Schwagerehe 61b-64a abgeschlossen, damit der Leser sich ein Bild
von dem scheinbar sprunghaften, assoziativen Fortgang der Gedankenbewegung
machen kann, der für den Talmud charakteristisch ist.

Die übersetzten Stücke nehmen den Hauptteil des Buches ein. Sie werden
eingerahmt durch eine Einführung (S. 9-69), die - in freilich einfacherer Weise - der
oben besprochenen «Allgemeinen Einleitung» in Strack-Stembergers Einleitung in
Talmud und Midrasch (S. 11-109) entspricht, und durch einen sehr gedrängten und
stellenweise erschütternden Überblick über die Wirkungsgeschichte des Talmud.

Die Sprache beider Bücher ist klar und von wohltuender Sachlichkeit, die Fülle
und die Qualität der Informationen bewundernswert. Die «Einleitung» ist ein
unentbehrliches Arbeitsinstrument, der «Talmud» wohl die beste talmudische
Anthologie, die es in deutscher Sprache gibt.

Adrian Schenker



206 Besprechungen

Magistri Guillelmi Altissiodorensis Summa aurea. Cura et studio Jean
Ribaillier. - Liber Primus. Paris: Editions du C.N.R.S. - Grottaferrata: Editiones
Collegii S. Bonaventurae ad Claras Aquas 1980. 403 p. (Spicilegium Bonaventu-
rianum XVI.) - Liber Secundus. Tomus I. Paris: Editions du C.N.R.S. - Grottaferrata:

Editiones Collegii S. Bonaventurae ad Claras Aquas 1982. 401 p. (Spicilegium
Bonaventurianum XVII.)

Le deuxième volume d'une édition critique de la Summa aurea de Guillaume
d'Auxerre, contenant une partie du deuxième livre, vient d'être publié dans le
Spicilegium Bonaventurianum. Le premier volume, qui contient le premier livre en
entier, a paru en 1980.

Guillaume d'Auxerre fut maître séculier à l'Université de Paris pendant les

premières décennies du XlIIe siècle. Il mourut à Rome en 1231. Son œuvre majeure,
la Summa aurea (le nom ne provient pas de Guillaume lui-même), qui consiste en
quatre livres, reproduit son enseignement universitaire. Le texte n'a donc pas été fixé
d'emblée par Guillaume; il s'agit des reportations de questions disputées, ultérieurement

réunies, révisées et corrigées.
En ce qui concerne la date de la Summa aurea, on peut affirmer avec certitude

qu'elle est postérieure à l'année 1215, car elle contient des allusions au IV Concile du
Latran. Elle doit aussi être antérieure à l'année 1229, car à partir de cette année,
Roland de Crémone s'y réfère.

La Somme de Guillaume connut une grande diffusion - attestée d'ailleurs par le
fait que, encore aujourd'hui, il en existe plus de 120 manuscrits. Elle exerça une
influence considérable sur la théologie de l'époque. Comme l'a montré le P. Chenu,
Guillaume semble avoir été le premier à assimiler les articles de foi aux principia per se

nota qui se trouvent à la base des autres sciences, une analogie qui devait être reprise
par Thomas d'Aquin (Chenu, La théologie comme science au XlIIe siècle, pp. 58-
60, 69-70).
C'est presque en passant que Guillaume formule son analogie de structure entre la

théologie et les autres sciences. Dans le troisième livre de la Summa (dont nous avons
raison d'attendre avec intérêt l'édition critique), il y a une question sur les significations

du termefides. Nous y apprenons que la foi peut être nommée argumentum pour
plusieurs raisons, parmi elles

propter articulos, qui sunt principia fidei per se nota. Unde fides sive fidelis
respuit eorum probationem. Fides enim, quia soli veritati innititur, in ipsis
articulis invenit causam quare credit eis, scilicet Deus, sicut in alia facilitate
intellectus in hoc principio Omne totum est maius sua parte causam invenit per
quam cognoscit illud. Quoniam si in theologia non essent principia, non esset
ars vel scientia.
(Liber III, tract. Ill, cap. I, q.I, éd. Pigouchet fol. 131 vb; la ponctuation a été
modifiée. Voir aussi: Liber III, tract. VIII, cap. de sapientia, q.I, fol. 189 vb et
Lib. IV tract, de baptismo, cap. de baptismo parvulorum, q. I, fol. 254 va.)

Nous retrouvons cette explication, considérablement développée, dans
plusieurs œuvres de saint Thomas d'Aquin. (Voir In I Sent. Prol. q.I a. 3 sol. II; In
Boetium de Trinitate q. 2 a. 2 c; ST la q. 1 a. 2, a. 8.)

Au début de sa Somme (Liber I, tract. I), Guillaume propose quatre preuves de
l'existence de Dieu. Les deux premières, qui sont fondées sur la causalité, ont un
certain intérêt, car elles affirment explicitement la nécessité de sortir de l'univers des

êtres causés. La quatrième est le fameux argument ontologique d'Anselme de

Cantorbéry et la troisième semble être une variante de celui-ci.



Besprechungen 207

L'édition actuelle constitue l'aboutissement d'un projet formulé par le P.R.-M.
Martineau, O.P., il y a plus de cinquante ans. Le P. Martineau, après de nombreuses
recherches, réalisa une première transcription de la Summa aurea, prenant comme
manuscrit de base le ms. Paris B.N. lat. 15746 (sigle A dans l'édition critique). Son
œuvre lut poursuivie par Jean Ribaillier, qui y travailla depuis 1958 jusqu'à sa mort
en 1974. Les nombreux manuscrits et la complexité de la tradition textuelle le força à

entreprendre de nouvelles recherches. Ces recherches l'ont conduit à identifier «au
moins deux recensions différentes» de la Summa (Introduction p. 8). Sur ces deux
recensions, qu'il a nommées «recension longue» et «recension brève», il a écrit une
étude qui sera publiée dans un volume de prolégomènes (traitant principalement de la
tradition manuscrite) à paraître après la publication des quatres livres de la Summa.

Pour l'instant, nous dit-on, «il ne peut pas être question de donner un aperçu, même
succinct, des problèmes que J. Ribaillier a dû aborder et résoudre pour établir le
texte» (ibid). Malheureusement, cela signifie que nous ne savons ni pourquoi certains
manuscrits ont été choisis et d'autres éliminés, ni pourquoi l'éditeur affirme
l'existence de deux recensions.

Le premier volume de l'édition critique contient (outre une courte introduction)
le texte entier du premier livre selon la recension longue et, en appendice, les
variantes de quelque longeur de la recension brève. Le deuxième volume s'achève

avec le tr. XII, c. IV, q. V du deuxième livre (selon la division de l'édition critique).
Le texte du premier livre est, nous dit-on, parfaitement fixe dans la recension

longue (p. 9). Pour établir ce texte, J. Ribaillier a choisi comme manuscrit de base le

ms. Paris B.N. lat. 15746 (sigle A; le même manuscrit qu'avait choisi le P. Martineau).

Ce manuscrit peut presque certainement être daté de l'année 1262. Il est donc
«assez proche de l'auteur», bien que «pas exempt de fautes» (p. 10). Ces fautes ont été

corrigées à l'aide d'autres manuscrits, dont surtout deux ont retenu l'attention de
l'éditeur: le ms. Londres Brit. Mus. Royal 9 B V (sigle B) et le ms. Paris B.N. lat.
15741 (sigle C). Le premier de ces manuscrits est de l'année 1231 (et donc plus proche
de l'auteur que le ms. A). Il présente «d'intéressantes leçons originales», mais
contient aussi de nombreuses erreurs de copiste. Le ms. C présente un texte très
proche de celui de A; selon l'éditeur, il correspond probablement à un stade plus
ancien (ibid.).

Il est regrettable que l'introduction ne dise pas, au moins brièvement, pourquoi
le ms. A s'impose comme témoin privilégié, pourquoi, après lui, B et C sont les
meilleurs témoins, et quels sont les rapports entre ces trois manuscrits.

La recension longue constitue, selon l'éditeur, l'état définitif du texte après la
correction et l'amplification de plusieurs passages de la première recension (p. 9). —

Les prolégomènes nous expliqueront sans doute si toutes les révisions remontent à

Guillaume lui-même.
Bien que la recension brève coïncide souvent avec la longue, il y a de

nombreuses absences. Et surtout, il y a des chapitres ou des questions où la rédaction
de la recension brève est entièrement différente de celle de la longue. Pour le premier
livre, ces rédactions différentes, publiées en appendice, sont nombreuses: les

cinquante-quatre appendices du premier volume remplissent 109 des 369 pages consacrées

au texte. Pour le deuxième livre, les rédactions propres à la recension brève ne
viendront qu'à la fin du tome II.

Le texte de la recension brève est mal fixé, les divergences étant trop nombreuses

pour être signalées dans l'apparat critique (p. 11). Pour les rédactions propres à

cette recension qui sont données en appendice, le ms. Paris B.N. lat. 3056 (sigle D) a
été choisi comme manuscrit de base. Il est un des quatre manuscrits (témoins de deux
états textuels) qui ont été choisis pour les omissions et les rédactions propres à la



208 Besprechungen

recension brève signalées dans l'apparat critique de la recension longue (pp. 11-12).
Signalons ici que les rédactions propres à la recension brève contiennent parfois

des questions ou des développements qui manquent à la recension longue et qui sont
d'un intérêt considérable.

Avant l'édition critique, il existait déjà trois éditions imprimées: l'édition de

Pigouchet, Paris, 1500; l'édition de Regnault, Paris, 1500; l'édition de Venise, 1591.

L'édition de Pigouchet a été réimprimée en 1964 par Minerva GmbH, Francfort-sur-
le-Main, et par Johnson Reprint Company, New York. Les deux autres éditions sont
difficilement accessibles.

Nous avons tâché de comparer l'édition critique (=R) avec celle de Pigouchet
(=P) en faisant des coups de sonde. Comme le montre les exemples suivants, les

différences entre la recension longue et l'édition de Pigouchet sont en général peu
nombreuses. (Par contre, les rédactions propres à la recension courte ne se trouvent
pas dans l'édition de Pigouchet.)
Liber Primus, tractatus IV, caput III:
R 43.9 a theym grece: a thetym grece P V rb/R 43.9 quod est currere vel fovere: quod
est creare vel currere vel fovere P V rb
R 44.16 et hoc impossibile: et hoc impossibile est P V rb
R 44.23 aliter <et aliter>: aliter et aliter P V va
R 44.30 non tarnen sequitur: tarnen non sequitur P V va
R passim ymagine: P passim imagine
Liber Primus, tractatus IV cap. VII (ici seulement les différences qui changent le sens

ont été notées):
R 59.49-50 subiecta creatura: substantia creata P V rb
R 60.76 quantum ad ternarium significatum: quantum ad primo significatum
P VII rb
R 61.103 Essentia est una, id est communis tribus personis: essentia est trina, id est
communis tribus personis P VII va

Dans l'édition de Pigouchet (ainsi que dans certains manuscrits), le premier
tractatus du deuxième livre a été transféré à la fin du premier livre. A part cela, un
contrôle de l'introduction et du premier chapitre montre peu de différences. Certaines

ne concernent que l'orthographe: dans R, nous lisons ymago, architypus et set, dans
P imago, archetypus et sed. En plus il y a:
R 11.3 mundus iste sensibilis: mundus ille sensibilis P XXXII va
R 13.32-33 creatum cognoscitur et videtur in sua propria causa: causatum cognosci-
tur et est in sua propria causa P XXXII va
R 13.34 set proprie sit: sed etiam proprie sit P XXXII va

L'importance de Guillaume montre l'importance de cette édition critique. Aussi
faut-il savoir gré au C.N.R.S et au Collège Saint Bonaventure d'en avoir entrepris la

publication. Sur les critères qui ont été suivis, nous ne pouvons évidemment rien
dire. Il faut regretter que l'introduction ne donne pas au moins un bref aperçu à ce

sujet.
A juger par les coups de sonde que nous avons faits, les améliorations par

rapport à l'édition de Pigouchet ne semblent pas très grandes en ce qui concerne la
recension longue. (Faute d'avoir effectué une comparaison exhaustive, nous ne
voulons cependant rien affirmer d'absolument certain.) Il faut espérer que les

prolégomènes nous renseigneront sur les rapports entre les anciennes éditions
imprimées et la tradition manuscrite. Par contre, les appendices apportent un vrai
enrichissement - qui sera encore plus important quand nous connaîtrons les rapports
entre les différentes révisions du texte. On peut donc attendre avec intérêt la

publication du reste de la Summa et des prolégomènes. Ulrika Lindblad



Besprechungen 209

Thomas von Aquin. Herausgegeben von Klaus Bernath. Erster Band.
Chronologie und Werkanalyse. - Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft
1978. XI - 491 S. (Wege der Forschung. 188.)

Thomas von Aquin. Herausgegeben von Klaus Bernath. Zweiter Band.
Philosophische Fragen. - Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1981. IX
- 572 S. (Wege der Forschung. 538.)

Dans la série Wege der Forschung, Klaus Bemath a entrepris l'édition d'un recueil
d'articles sur saint Thomas d'Aquin. Le premier volume, «Chronologie und
Werkanalyse», a été publié en 1978. En 1981, il a été suivi par le volume II, intitulé
«Philosophische Fragen». Un troisième volume, qui traitera de «Philosophie und
Praxis. Recht - Staat - Gesellschaft - Erziehung» est en préparation. - Les deux
volumes sont pourvus d'une introduction par l'éditeur, d'une bibliographie et d'un
index des noms propres. Malheureusement, il n'y a pas d'index des matières, ce qui
en rend l'emploi plus difficile.

1. «Chronologie und Werkanalyse» nous offre vingt-quatre articles s'étendant
sur une période de plus de cinquante ans. Ensemble, ils donnent un aperçu non
seulement de la chronologie des oeuvres de saint Thomas, de son programme, de ses

sources et de ses méthodes de travail, mais aussi de la recherche thomiste de ce siècle.
Plusieurs des études ici publiées sont déjà des «classiques».

Etant donné l'impossibilité de discuter tous les travaux, nous n'abordons que
ceux qui nous semblons les plus significatifs. Parmi les études chronologiques, il y a
la Chronologie sommaire de la vie et des écrits de saint Thomas d'Aquin - Leben und
Schriften des hl. Thomas von Aquin - du P. Mandonnet, parue en 1920 (pp. 11-23);
la chronologie des Questions disputées du P. Glorieux de l'année 1932 (Les «Questions

Disputées» de S.Thomas et leur suite chronologique - Die «Quaestiones
Disputatae» des hl. Thomas und ihre chronologische Aufeinanderfolge, pp. 95-131);
une Note sur la date du Contra Gentiles (Bemerkungen zur Abfassungszeit von
«Contra Gentiles») par A.-R. Motte, parue en 1938 (pp. 167-172). Ce dernier article
détermine, à l'aide des comparaisons doctrinales, que les chapitres 4-69 du premier
livre ont été composés entre mi-mars et début juillet 1258. - A ce propos, nous
regrettons de ne trouver dans la bibliographie aucune référence à l'édition Marietti du
Contra Gentiles, dont le premier volume contient les arguments de Dom Pierre Marc
pour une date beaucoup plus tardive. (S. Thomase Aquinatis Doctoris Angelici Liber
de Veritate Catholicae Fidei contra errores Infidelium qui dicitur Summa contra
Gentiles. Cura et studio Dom Petri Marc et al. Vol. I. Introductio. Augustae
Taurinorum: Marietti - Lutetiae Parisiorum: Lethielleux, 1967.)
Plusieurs articles analysent, directement ou indirectement, le plan de la Somme
théologique. En premier Heu, il y a l'article qui ouvrit la discussion sur ce point, Le
plan de la Somme théologique de S. Thomas par le P. Chenu, paru en 1939 (pp. 173-
195). Un article par O. H. Pesch (pp. 411-437) présente, en analysant l'interprétation
de Max Seckler, l'état de la discussion en 1965. Ulrich Horst (1965, pp. 373-395) et
Richard Heinzmann (1974, pp. 453-470) étudient le problème en rapport avec la
conception de la théologie de saint Thomas, et avec l'importance qu'avait pour lui la
théologie du salut.

L'étude du P. Chenu présente son interprétation du plan de la Somme comme
un schéma d'exitus et de reditus selon la tradition néo-platonicienne. Pesch (comme
Seckler) accepte ce schéma, mais en lui donnant une perspective plus historique.
Heinzmann montre que le plan selon lequel la Somme a été bâtie existait déjà avant
saint Thomas (et avant l'entrée de l'aristotéfisme), au moins dans ses traits généraux,
et que ce plan avait été construit dans la perspective de la théologie du salut. Comme



210 Besprechungen

le remarque Pesch dans une postface à son article (1974), cela n'empêche évidemment
pas le plan de la Somme de représenter un choix personnel de l'Aquinate. L'article de
Heinzmann donne aussi une bibliographie utile des discussions concernant le plan de
la Somme. Ulrich Horst montre dans son article que saint Thomas avait un sens
profond aussi bien du développement de la doctrine que de la critique littéraire. Il
passe en revue plusieurs interprétations dont la plupart aboutissent à une mise en
valeur des aspects christologiques et historiques de la Somme. - Il faut féliciter
l'éditeur d'avoir eu l'idée de réunir ici tous ces articles, présentant ainsi des aspects
divers de la question.

Plusieurs articles ont dû être traduits pour ce volume. Malheureusement, nous
devons signaler ici deux erreurs assez fâcheuses dans la traduction de l'étude de
P. Chenu. Nous y lisons (p. 174):

denn das ist die Bewegung, die aus wissenschaftlichen Gründen heraus die
intellektuellen Entscheidungen zeitigen wird, die die Ordnung im Ganzen
leiten und hier und dort das Gewicht oder die Lokalisierung dieses oder jenes
Teil bestimmen.

Or, le texte français dit (Rev Thom 1939 p. 93):
car c'est ce mouvement qui révélera, avec les raisons scientifiques qui commandent

tout l'agencement, les options intellectuelles qui décidèrent ici et là de la
prééminence ou de la collocation de telle ou telle partie.

Ce ne sont donc pas les options intellectuelles, mais les raisons scientifiques qui
commandent tout l'agencement. Plus loin (Rev Thom 1939 pp. 99-100), le P. Chenu
dit:

Or il y a un secret apparentement entre ce type très particulier d'intelligibilité,
que procure au théologien l'argument de convenance (si méprisable en épisté-
mologie aristotélicienne, mais si essentiel à l'épistémologie théologique), et le
schème d'émanation et du retour où la liberté divine commande aux moments
décisifs le rythme de son développement.

Ce qui a été traduit (p. 182):
Nun bietet offensichtlich für diesen eigentümlichen Typ des Verstehens das

Argument der Konvenienz, das in der aristotelischen Erkenntniskritik verpönt,
aber für die Erkenntnislehre der Theologie so wesentlich ist, das Schema von
Emanation und Rückkehr einen besonderen Kunstgriff, weil dabei an den
entscheidenden Stellen die göttliche Freiheit den Rhythmus der Entwicklung
bestimmt.

Il est très difficile de comprendre ce que signifie cette phrase; est-ce le sgcret
apparentement qui est devenu un Kunstgriff, ou une partie de la phrase a-t-elle été
oubliée?

Une étude de P. Engelbert, Eine Schule der Textkritik. Die jüngsten Editionen
der Commissio Leonina, parue en 1970, avec une postface de l'année 1974 (pp. 438-
452) donne un aperçu extrêmement intéressant sur les méthodes de travail de la
Commission Léonine à travers une analyse détaillée de quelques éditions.

La bibliographie ne prétend pas être complète; en ce qui concerne les œuvres
publiées entre 1920 et 1966, elle ne peut être utilisée que comme complément à

Totok, Handbuch der Geschichte der Philosophie, Bd. II, Mittelalter (Einleitung
p. 7). Elle a donc pour but de mentionner les instruments de travail les plus
importants et de donner un aperçu de la littérature sur les questions ici traitées, en
mettant l'accent sur les travaux récents. Dans ces limites, elle correspond assez bien à

son but; il y a cependant quelques lacunes à signaler. Parmi les bibliographies, il
aurait fallu mentionner le Bulletin de théologie ancienne et médiévale publié par
l'Abbaye Mont-César à Louvain. Parmi les dictionnaires, on aurait (malgré ses



Besprechungen 211

défauts) pu mentionner la Tabula aurea de Pierre de Bergamo. L'édition critique du
commentaire sur le Liber de causis de H.-D. Saffrey manque parmi les éditions des

oeuvres séparées. (Sancti Thomae de Aquino Super Librum de causis expositio.
Fribourg: Société Philosophique - Louvain: Nauwelaerts, 1954.)

2. Malgré le titre du deuxième volume, l'éditeur hésite à affirmer que Thomas
d'Aquin fut philosophe. Il s'agit plutôt de poser des questions philosophiques â

l'oeuvre de l'Aquinate. Il faudrait alors commencer par la question: saint Thomas fut-
il philosophe? Pour résoudre ce problème, Klaus Bernath accorde une grande
importance au prologue de la Somme théologique, où saint Thomas parle de la tâche
du catholicae veritatis doctor, et en conclut qu'il se considérait comme théologien (et
non pas comme philosophe, p. 1). Or, il n'y a pas de doute que saint Thomas se
considérait comme théologien. Mais cela ne résout pas le problème, car être
théologien n'empêche pas a priori d'être philosophe. En plus, il nous semble
extrêmement douteux si on peut vraiment parler de «Selbstaussage» à propos de ce

prologue; n'est-il pas plutôt question de la tâche du théologien en général?
Il semble également douteux que l'on puisse dire du moyen âge qu'il nous

enseigne surtout «die respektvolle Annahme und getreue Überlieferung eines
kostbaren Vermächtnisses» (p. 12; la définition est de Ernst Curtius). Non seulement sa

pensée théologique, mais encore sa pensée philosophique est une pensée originelle.
Et l'interprétation des sources et des traditions était parfois plutôt tendancieuse!

Le deuxième volume réunit dix-neufarticles, dont le plus ancien date de l'année
1941. Ils ont été choisis pour représenter les interprétations contemporaines dans leur
multiplicité (Einleitung p. 12).

Nous trouvons ici des articles de: Jacques Maritain, George P. Klubertanz, Fritz
Leist, Jean Langlois, Robert A. O'Donnell, Léon Elders, H. H. Berger, Winfried
Weier, Cornelio Fabro (deux articles), Joseph Owens (également deux articles),
Pierre-Ceslas Courtès, Tomo Veres, Rudolf Gumppenberg, Johannes B. Lötz, Klaus
Bernath, Carlo Giacon et Max Müller. On ne peut que s'étonner de l'absence de

plusieurs représentants importants de la pensée thomiste, parmi eux Etienne Gilson
Stanislas Breton, L.-B. Geiger, Ludger Oeing-Hanhoff, Karl Rahner, Albert

Zimmermann. N'aurait-il pas mieux valu se restreindre à un article par auteur et
laisser ainsi une place à plusieurs auteurs?

Ici encore, nous ne pouvons mentionner que quelques articles. Celui de Jacques
Maritain a l'intérêt de souligner la valeur ontologique de l'amour dans la pensée de

l'Aquinate et de montrer que, pour lui, il n'y a ni contradiction ni rupture entre
l'amour et la connaissance (Der Humanismus des hl. Thomas von Aquin, pp. 23-
41).

Un article de R. A. O'Donnell (Individuation: Ein Beispiel fur die Entwicklung
im Denken des hl. Thomas, pp. 117-135) veut montrer que, sauf dans ses premières
œuvres, saint Thomas ne considérait pas, à proprement dire, la matière, mais la
forme comme ce qui individualise; la matière constitue le principe matériel de

l'individualisation.
Une étude de Winfried Weier (pp. 192-220) traite de la participation. L'auteur

essaye de clarifier la doctrine de saint Thomas en distinguant entre Seinsteilhabe et
Sinnteilhabe. Cette dernière consiste en une participation au «Sinn der Welt, auf den
hin Gott die Welt schuf» (p. 199). Si intéressante que soit cette distinction, l'auteur
nous semble parfois trop négliger l'aspect de causalité efficiente, surtout à propos du

rapport entre esse creatum et Dieu.
L'article de P.-C. Courtès (Teilhabe und Kontingenz bei Thomas von Aquin,

pp. 266-313) traite du rapport entre la participation et la contingence. Avoir l'être
par participation signifie, selon l'auteur, d'une certaine manière participer à la fois de



212 Besprechungen

l'être et du non-être - ce qui constitue la contingence. La multiplicité implique en
elle-même un certain non-être. Cela amène l'auteur à discuter les transcendentaux et
les rapports entre unité et multiplicité. - Nous devons signaler une erreur assez grave
dans la traduction de cet article. Nous y lisons (p. 271):

Wir wissen, daß diese Teilung ihrerseits zwei Momente enthält.12 Vollkommen,
wie sie ist, läßt sie die Relation bestehen. Indem sie vollkommen teilt, begründet
sie die Einheit, in ihrer Vollkommenheit.

Mais dans le texte original, il est dit:
Nous savons que cette division comporte elle-même deux moments.12 Imparfaite,

elle laisse subsister la relation. Parfaitement séparante, elle constitue l'unité
en sa raison parfaite.
Il n'était certes ni possible ni souhaitable de donner une bibliographie complète.

Comme dans premier volume, on a voulu mettre l'accent sur les travaux récents

(faisant confiance à Totok pour les autres), sans cependant exclure les travaux plus
anciens. Il est clair que cela rend le choix difficile, mais il nous semble que la

bibliographie est parfois trop arbitraire (même si elle est censée être utilisée avec
Totok). Pourquoi, par exemple, le travail de Lyttkens sur l'analogie s'y trouve-t-il,
tandis que ceux de Klubertanz et de Ramirez y manquent? Pourquoi de si nombreux
articles de revue des années cinquante et soixante y sont-ils cependant mentionnés?

Il faut dire que le choix des articles pour ce deuxième volume est décevant. On
ne voit pas très bien quels en sont les critères. Le volume ne présente ni les auteurs
thomistes les plus importants ni toutes les «écoles» principales. L'article de J.B. Lötz
passe en revue l'école de Maréchal. Mais il n'y a rien sur la naissance et le

développement du néo-thomisme (par exemple sur le Cardinal Mercier et l'école de

Louvain). Le néo-thomisme français est mal représenté; l'absence de Gilson est
étonnante; on aurait peut-être aussi pu laisser une place à un des auteurs suivants:
Sertillanges, Roland-Gosselin, Rousselot. L'interprétation analytique (linguistique et
logique) fait également défaut. Nous pensons ici surtout à P. T. Geach, qui a étudié la
pensée de l'Aquinate dans la perspective de la logique moderne.

«Philosophische Fragen» ne présente pas non plus toutes les questions essentielles

de la pensée thomasienne. Il n'y a pas d'étude sur les transcendentaux, ni sur les

aspects philosophiques de la notion de création, ni sur les aspects logiques et
linguistiques de la pensée de saint Thomas.

Malgré les défauts du deuxième volume, il faut se réjouir de la publication de ce
recueil; elle montre que la pensée thomasienne garde encore son actualité.

Ulrika Lindblad



Besprechungen 213

Ekkehard MefFert: Nikolaus von Kues. Sein Lebensgang. Seine Lehre
vom Geist. - Stuttgart: Verlag Freies Geistesleben 1982. 330 S.

Der Autor versucht aus der anthroposophischen Perspektive Rudolf Steiners, die
Person und das Werk des Cusaners zu entdecken. Dieses Unternehmen wird durch
zwei ausgewiesene, aber kaum überprüfte bzw. bewiesene Voraussetzungen geprägt:

1. Die «Geistlehre des Nikolaus von Kues» stellt die «erste Grundlegung zu
einer Erkenntnistheorie innerhalb der deutschen Philosophie» (9; vgl. 63) dar.

2. «Erst heute, nach der Erkenntnistat Rudolf Steiners, d.h. durch die
Fortführung des deutschen Idealismus zu einer Freiheitsphilosophie des autonomen Ich
und durch seine Steigerung dieses Weges in eine meditative Schulung hinein, können
wir rückblickend auch die Größe des Nikolaus von Kues als Denker wieder zu
erfassen beginnen» (270).

Die erste Behauptung erweist sich als unhaltbar, da falsch, wenn die
Forschungsergebnisse zur deutschen Albertschule - insbesondere die Arbeiten von
Flasch, Sturlese u.a. zu Dietrich von Freiberg - berücksichtigt werden. Trotz eines
dankenswert umfangreichen Literaturverzeichnisses gelangt der Leser insgesamt zu
dem Eindruck, daß die vorhegende Arbeit auf einem Stand verharrt, den die
philosophiehistorische Forschung bereits vor zwanzig Jahren erreicht hatte. Darüber
hinaus gilt es zu vermerken, daß der Autor Typisierungen von Hirschberger
unkritisch übernimmt (Kant kritischer Idealismus; Fichte subjektiver Idealismus;

160) und auch Hegel gelegentlich aus der Sekundärliteratur qua Hirschberger
zitiert wird (188 A. 133 + 134).

Der Beweis dafür, daß die «Freiheitsphilosophie Rudolf Steiners als Weiterfuhrung

der Geistphilosophie des Nikolaus von Kues» (203) zu interpretieren ist, gelingt
weder durch eine harmonisierende Zusammenstellung der verstreuten Bemerkungen
Steiners über Nikolaus noch durch Parallelisierung des Viererschemas, welches
sowohl in der Erkenntnistheorie des Cusaners als auch der Freiheitsphilosophie
Steiners begegnet.

Im Ausgang von dem gerade skizzierten Vorverständnis gliedert der Autor
seine Monographie in vier Teile: In einem ersten Teil (13-128) werden Lebenslang
und Werk des «1401 als Sohn eines wohlhabenden Moselschiffers und Winzers» (32)
Geborenen erörtert. Der Autor beabsichtigt «keine biographische Spezialuntersuchung»

zu geben, sondern «das Leben des Cusanus unter dem Gesichtspunkt
biographischer Rhythmen zu betrachten und diese Rhythmen in eine Beziehung zu
seinem Werk zu setzen» (31 A f.); aus dieser durch Steiner befruchteten Biographik
«ergeben sich ganz neue und überraschende Gesichtspunkte, denn der Lebensgang
des Nikolaus von Kues läßt ganz unerwartet deutlich solche biographischen Rhythmen,

d.h. also Jahrsiebte, Knotenpunkte, Lebensumschwünge, Abbrüche usw.
erkennen» (32 A). Der Glaube an die Macht des <Schicksals> und die Suche nach
<symptomatologischen Daten) (etwa <Mondknoten>; vgl. 56, 82) fordert einerseits
eine anregende Skizze des neun Jahrsiebente (vgl. 85) dauernden Lebens, verfuhrt
den Autor aber andererseits zu gewaltsamen Typisierungen oder einseitiger Auswahl
der Fakten bzw. Wiedergabe von Anekdoten.

Wenn von den geltend gemachten Vorbehalten abgesehen wird, so erscheint
gerade dieser erste Teil nicht zuletzt aufgrund der 48 Abbildungen beachtenswert:
Die kommentierte Zusammenstellung von Landkarten und Stadtansichten, Urkunden

und Gemälden gewährt interessante Einblicke in die Lebens- und Gedankenwelt
des an der <Epochenschwelle> stehenden Universalgelehrten und Kardinals; besondere

Hervorhebung verdient die kundige Darstellung des St. Nikolaus-Hospitals zu
Kues - vor allem der Hinweis auf die Architektonik der Hospitalkapelle als «Stein
gewordene Zahlen-Philosophie» (105) - und die einfühlsame Deutung der physio-



214 Besprechungen

gnomischen Bildnisse des Cusaners (87-92; Grabmonument aus <San Pietro in
Vincoli> zu Rom und Kreuzigungsbild aus der Hospitalkapelle zu Kues). Ein
informativer Abschnitt über Periodisierung und Entstehung sowie Form und Sprache

der Schriften von Nikolaus (119-128) rundet den ersten Teil der Darstellung ab.

In einem zweiten Teil (131-200) entwickelt der Autor die Geisflehre des
Cusanus. Ausgehend von Steiners Benennung der Kulturepochen (292 A 98) wird
Nikolaus' Denken auf der Epochenschwelle (des Jahres 1413, markiert durch die
Gründung der Fraternitas Rosae Crucis durch Christian Rosenkreuz,) zwischen dem
Zeitalter der Verstandes- oder Gemütsseele und dem Zeitalter der Bewußtseinsseele
situiert (29, 132): Zum einen «empfindet» (134) Cusanus «die unüberbrückbare
Dualität von Geist und Materie, Ich und Welt, Subjekt und Objekt» (135), zum
anderen «vereint» er die auseinanderklaffenden Gegensätze «in seinem Gedanken der
<coincidentia oppositorum> noch einmal in grandioser Weise» (134). Aus der
Erinnerung an die griechisch-lateinische Tradition schlägt Nikolaus mit seiner
Geistlehre die Brücke zur neuzeitlichen Subjekttheorie; er steht am Anfang einer
Linie, «die über Descartes und Leibniz zu Fichte fuhrt und die alle geistige
Spontaneität im erkennenden Ich des Menschen konzentriert» (135).

Die Geistlehre des Cusanus entfaltet der Autor in einem Dreischritt: Zuerst
wird die Belehrte Unwissenheit (docta ignorantia) als eine höhere Erkenntnisstufe
gegenüber den an phantasmata gebildeten Begriffen entdeckt, dann die Erkenntnis
vom Zusammenfall der Gegensätze im Unendlichen (coincidentia oppositorum)
anhand von mathematischen Figuren und geometrischen Symbolen verdeutlicht. —

Im Rückgriff aufeinen Hinweis Steiners (146) und in Parallelität zu dem Isenheimer
Altar von Matthias Grünewald (149 A) hebt der Autor den christlichen
Auferstehungsgedanken als Grundzug dieses Zusammenfalls hervor: «das Hineinsterben der
gegensätzlichen Verstandes-Begriffe ins Unendliche und ihre Auferstehung jenseits
der Schwelle im Unum, in Gott» (149). - In einem dritten Schritt werden die beiden
Aussagen von Nikolaus, «Wir wissen von der Wahrheit nichts anderes, als daß sie in
präziser Weise unfaßbar ist» (zit. 150) und «Die Vermutung ist eine positive Aussage,
die an der Wahrheit selbst teilhat, aber in der Weise eines Andersseins», (zit. 151), als
«Einsicht in die konjekturale Natur des menschlichen Erkennens als einer progressiven
Annäherung an die unendliche Wahrheit» und Movens der ständig fortschreitenden
«Erkenntnisdynamik» (151) ausgelegt. Wenn der menschliche Geist sich selbst
erkennt, weiß er sich dem einen göttlichen Geiste als unbedingter Voraussetzung
verbunden, ja in der Teilhabe verdankt: «Die absolute Schöpferkraft Hegt nicht im
menschlichen Geist, sondern im unendhchen Geist, dem Geist des Alls (spiritus
universorum)» (153).

Anschließend folgt die Darstellung der vierstufig gegliederten Erkenntnistheorie
des Cusaners, welche bezüglich der Einschätzung der Sinneswahrnehmung (sensus)

als <mittlerer Weg> (vgl. 160) zwischen den konkurrierenden Positionen von (Realis-
mus> und (Idealismus) ausgelegt wird: «Zwischen beiden Positionen Stoa - Kant
steht Cusanus. Er spricht zwar von Abbilden, aber nicht im rein rezeptiven Sinne,
sondern <assimilare> bedeutet durchaus eine aktive Tätigkeit» (164). Die zweite
Erkenntnisstufe stellt die Vorstellung (imaginatio) dar, und zwar als «Kraft der
Abgrenzung», welche jede Sinneswahrnehmung strukturiert und als erste
Abstraktionsstufe die Loslösung von der durch die Materie bedingten «individuellen Anders-
heit» (167) ermöglicht. Auf der dritten Stufe des menschfichen Erkenntnisprozesses
begegnet der Verstand (ratio) als aktive, sich selbst bewegende und schöpferische
(vgl. 169) Kraft, welche sich als «forma discretiva» (170) und «vis vocabuli» (171)
entfaltet. Mit der Thematisierung der Vernunft (intellectus) verstanden als « Urgrund
des Begriffsvermögens» (zit. 177) und fundierender Einheit des Verstandes sind Gipfel



Besprechungen 215

und Zentrum der Geistphilosophie des Cusanus erreicht. Während der Verstandes-
tätigkeit der Grundzug des Analytischen entspricht, eignet dem Vernunftdenken ein
synthetischer Charakter. Die Vernunft kann «wie Gott selbst» als «gegensatzfreies
<Unum>» (179), als Vermögen der Ideen-Erkenntnis bzw. intuitive Schau der Ideen
(vgl. 183 f.) sowie als «sich denkendes Denken» (182) in antizipierender Nähe zur
Hegeischen Dialektik entdeckt werden.

Der Autor expliziert das Verstandesdenken des Cusaners als «rational-logisches
und auf die empirischen Anschauungsformen gerichtet» (186), welches mittels der
Abstraktion aufanalytische und disjunktive Weise verfährt. Im Bereiche der schöpferischen

Selbstbewegung der Vernunft ist die Verstandeslogik «in eine Vernunftdialektik
umgeschlagen» (186). Im Gegensatz zum deutschen Idealismus Hegelscher

Prägung ruht der Ansatz von Nikolaus auch auf der Ebene «des explikativen und
dialektischen Vernunftdenkens» (187) auf dem Konstrukt der Analogie. Da Nikolaus
der wesentlich durch die deutsche Albertschule vermittelten neuplatonischen
Überlieferung verpflichtet bleibt, wird ihm der aus dem Philosophem der Teilhabe
entworfene Gegensatz von Urbild und Abbild nicht zum Problem.

Schließlich bemüht sich der Autor, die Ähnlichkeiten im Denken von Nikolaus
und Steiner herauszuarbeiten: Während im dritten Teil (203-223) versucht wird,
etwa anhand von Parallelen in der Konzeption des Erkenntnisvorganges, die
«Freiheitsphilosophie Rudolf Steiners als Weiterfïihrung der Geistphilosophie des Nikolaus

von Kues» (203) zu deuten, stellt der vierte Teil (227-271) - zugegebenermaßen!

- «einen ganz individuellen und notgedrungen unzulänglichen Versuch» (227) dar,
den zuvor nachgezeichneten Erkenntnisweg des Cusanus vom Gesichtspunkt der
Anthroposophie, verstanden als «persönliche Geisterfahrung» (222), zu beleuchten.

Über die Nachvollziehbarkeit dieses gelegentlich mit Pathos vorgestellten
Projekts sollte jeder an philosophie- und dogmengeschichtlichen Fragen interessierte
Leser selbst entscheiden. In der vorgetragenen Form erscheint es dem Rez, weder
nachvollziehbar noch einsichtig, «daß die Freiheitsphilosophie [erg.: Steiners] einen
erkenntnistheoretischen Denk-Schulungsweg fur den modernen Menschen darstellt,
der ihn zum Denkhellsehen zu fuhren vermag», ja daß im «Aufstieg von der
Sinneswahrnehmung zum Leben im reinen Vernunftdenken ein Schwellenübergang

vollzogen [wird], durch den die Philosophie in persönliche Geisterfahrung
(Anthroposophie) übergeht» (222).

Claus Wagner



216 Besprechungen

Philipp Kaiser: Das Wissen Jesu Christi in der lateinischen (westlichen)
Theologie. - Regensburg: Verlag F. Pustet 1981. 336 S. (Eichstätter Studien, N.F.
XIV.)

La mise à jour de la thèse d'habilitation du Professeur Kaiser, présentée à

Würzburg en 1970, offre un remarquable instrument de travail à ceux qui s'intéressent

à ce thème christologique très particulier de la science du Christ. En effet,
malgré les travaux de E. Gutwenger, K. Rahner et H. Riedlinger, il manquait un
ouvrage de portée générale susceptible de récapituler les nombreuses solutions
proposées à cette redoutable question.

Même si la disposition du livre s'apparente quelque peu à celle des manuels, l'A.
ne vise aucunement à répertorier des textes pour les commenter en vue de l'enseignement.

Interpréter, traduire et signifier la tradition à l'horizon d'une compréhension
actuelle: voilà le but de cette recherche historico-critique. Cette tentative de poser le
problème de façon nouvelle voudrait surtout éviter deux écueils: la rupture avec la
tradition et la simple répétition de celle-ci (p. 14).

Une telle relecture s'appuye sur une anthropologie précise. L'homme est en
création continuelle - issu de Dieu et façonné par l'histoire - et, bien sûr, ce «devenir»
n'est pas terminé de sorte que la découverte et le fait d'apprendre ne doivent pas
être considérés comme des imperfections (Mängel), mais comme des processus
(Vorgänge) qui permettent à l'homme de devenir ce qu'il est (p. 14). Ce point de
départ conditionne le jugement de l'A. et l'incite à traquer toute attribution excessive
de perfection (Vollkommenheit) dans la connaissance humaine du Christ sur la terre.

Comme résultats notoires de la première partie de l'ouvrage: Die Zeit der
lateinischen Väter, il faut relever un changement important au sujet de la prétendue
différence de conceptions entre les auteurs grecs et les latins au sujet de l'ignorance du
Christ. En effet, J. Lebreton, dans sa note célèbre sur l'ignorance du jour du jugement
(Les origines du dogme de la Trinité, Paris2, 1910. pp. 447-469), a laissé entendre que les

pères grecs étaient généralement plus enclins que les latins à donner une place à

l'ignorance dans l'âme humaine du Christ, du fait de leur attachement au mouvement
sotériologique de l'incarnation. Cette note a souvent fait autorité dans les études de

christologie jusqu'à nos jours. Peut-être, grâce à l'enquête de P.K., serons-nous en
mesure de mieux constater que, soit en Orient, soit en Occident, soit dans la
christologie du Logos-anthropos, soit dans celle du Logos-sarx, il y a une même
tendance à réduire l'humanité du Christ pour surélever sa divinité (p. 91). Effectivement,

pour la plupart des pères, l'ignorance n'est pas dévolue au Christ, soit
entièrement, parce qu'ils l'opposent radicalement à la perfection de sa dignité, soit en
grande partie, parce qu'ils l'interprètent comme une ignorance «pédagogique», un
«faire-semblant». Au passage, il faut noter les pages importantes consacrées à la
position d'Ambroise (qui se retrouvait dans les manuels aussi bien du côté des

partisans de l'ignorance que du côté des adversaires); chez lui non plus, il n'y a pas de
place pour une véritable ignorance dans le Christ (pp. 32-40).

La deuxième partie, Die Zeit der Scholastik, met en valeur la lente émergence de
la science humaine du Christ. La préoccupation majeure des recherches de l'époque
semble tourner, assurément, autour de la qualification précise de la différence entre la
science divine et la science de l'âme humaine du Christ. Ces tentatives, S. Thomas les

systématisera dans le but de donner un champ cognitif réel à l'expérience humaine du
Christ par l'attribution à son âme d'une connaissance acquise. P.K. expose les

variations du Docteur angélique sur le sujet (pp. 151-154), et y relève, avec raison,
l'absence d'une conception unitive des différentes sortes de connaissance. Par là il
situe exactement le problème fondamental de toute cette question: comment conce-



Besprechungen 217

voir le rapport entre la science acquise, la science infuse et la science de vision (pp.
153-154)? Nous nous demandons cependant si sa critique de la science de vision
porte à coup sûr. A force d'insister sur les ravages du principe de perferction, (p. 137,
139, 149 et 302), l'A., selon nous, n'a pas mis en évidence que l'existence d'une
science de vision a été déduite par S. Thomas de la Mission du Christ homme, et non
pas de la dignité de la personne du Verbe, comme cela est souvent affirmé. En effet,
l'argument utilisé est de type sotériologique: le Christ, dans son humanité, étant la
cause de la fin ultime de l'homme, qui est la science des bienheureux: «La connaissance

bienheureuse ou vision de Dieu convenait donc souverainement au Christ
homme, puisque la cause est toujours plus parfaite que son effet» (III, 9,2). L'argument

de la perfection, tiré des exigences de l'union hypostatique, n'intervient qu'en
second Heu pour mesurer en quelque sorte l'amplitude de la vision. Ce degré de
perfection est jugé selon l'ordre de la grâce «où le Christ occupe la place la plus
haute» (111,10,4). Peut-être aurait-on avantage à prendre en considération ce
raisonnement qui repose avant tout sur un argument selon la finalité (notre salut); cela
éviterait d'évacuer trop facilement la position de S. Thomas en faisant accroire qu'elle
est régie par le seul principe de perfection.

Les exposés de l'A. sur les théologies des XIX et XX tmes siècles (troisième
partie: Die Neuzeit), peuvent rendre un service immense à ceux qui sont découragés
par les longues dissertations de H. Schell ou de K. Rahner, par exemple. Des
positions aussi déHcates que celles de E. Schillebeeckx et de P. Schoonenberg sont
traitées avec finesse; de sévères petites questions ne font pas défaut: «Suffit-il de

penser de manière si «parfaite» la présence de Dieu en Jésus, comme le fait
Schoonenberg, ou bien n'y a-t-il pas là le danger de faire de Jésus, d'une façon très

particufière, un grand saint, un grand prophète, un «homme de Dieu», de telle façon
que la quafité absolument unique de son rapport à Dieu ne soit plus exprimée
correctement?» (p. 235). La conclusion sur l'interprétation kénotique actuelle est très
réahste: «Tout bien pesé, on ne peut pas s'empêcher d'avoir l'impression que les

théologiens ont grand-peine à trouver, en Jésus, un espace adéquat pour le divin, et à

montrer clairement la fonction de celui-ci» (p. 238).

Das Zeugnis des Neuen Testaments und des kirchlichen Lehramts forme une brève
quatrième partie qui sert d'appui à l'essai de P. K. sur une vision actueUe du problème
(cinquième partie: Versuch einer heutigen Sicht). Avec un certain nombre de précautions,

l'A. choisit une christologie de structure dialogale (p. 306), qui unifie résolument

la découverte de l'existence et la révélation du Père dans la connaissance de

Jésus. Pour éviter d'avoir à choisir un Heu pour la science de vision (comme l'ont fait
K. Rahner et J. Mouroux) et de faire ainsi de l'âme humaine du Christ une construction

à étages, P.K. propose de dire qu'enJésus: «L'expérience humaine de soi devient
expérience divine, et, ceUe-ci, à son tour, rejaillit en une expérience globale de son
être-homme. (Ainsi) il n'y a pas un autre mode d'être en Jésus, qui prouverait à lui-
même sa vérité divine, mais c'est son existence humaine concrète qui est, comme
telle, révélation du Père. Cette expérience ne saurait donc être comprise comme
humaine seulement» (p. 294). Cette solution offre l'avantage de ne plus rendre
nécessaire la mise en place de différents niveaux de connaissance (savoir fontal -
savoir actuel). Ce qui ne sauvait que laborieusement un reste de connaissance
véritablement humaine dans le Christ (p. 296). De la sorte, pour le Christ: «la

perfection consiste justement dans le fait d'assumer pleinement son être-homme dans
la relation (Hinwendung) au Père, aux hommes et au monde - une relation dont on
prend conscience progressivement. Cette relation ne peut être donnée et réalisée
qu'en fonction du degré de développement intellectuel» (p. 296). Par un tel essai,

l'A., satisfait, semble-t-il, au «sans mélange» et au «sans séparation» de la formule de



218 Besprechungen

Chalcédoine: «Le divin et l'humain ne se trouvent pas en lui l'un à côté de l'autre,
mais l'un dans l'autre (ineinander)» (p. 296). Mais la question ne rejaillit-elle pas:
comment rendre compte de cet «ineinander»?

Même si l'A., dans sa bibliographie, ne rend pas au Père Jean-Hervé Nicolas,
professeur émérite de notre Faculté, l'article que K. Rahner avait par erreur attribué à

Marie-Joseph Nicolas, cet ouvrage est incontestablement le plus utile qui soit pour
dresser l'état actuel de la question de la science du Christ. Un autre (petit) regret:
même si la théologie d'expression française est relativement bien représentée (une
trentaine d'ouvrages et articles), où sont passés les théologiens français de la crise
moderniste qui se sont tant achoppés à ce difficile problème?

Maxime Morand



Besprechungen 219

Herbert Schlögel: Kirche und sittliches Handeln. Zur Ekklesiologie in der
Grundlagendiskussion der deutschsprachigen katholischen Moraltheologie seit der
Jahrhundertwende. - Mainz: Matthias-Grünewald-Verlag 1981. XXVI - 261 S.

(Walberberger Studien. Theologische Reihe. 11.)

1964, noch während des Konzils, schrieb B.Häring in der Rahnerfestschrift:
«Man braucht kein Prophet zu sein, um voraussagen zu können, daß sich die
vertiefte christozentrische Ekklesiologie des Zweiten Vatikanischen Konzils auf die
wissenschaftliche Moraltheologie und Verkündigung der sittlichen Botschaft
auswirken wird. Wenn dies nicht geschieht, wird sie keinen bleibenden Tiefgang haben»

(Zit. S. 85).
Diese Voraussage, die keine Prophétie sein wollte, wirkt doch einigermaßen

prophetisch, wenn man die Ergebnisse der hier vorhegenden Bonner Dissertation
betrachtet. Denn das Fazit der Untersuchung ist die Feststellung, daß eine ekklesiolo-
gische Fundierung der Moraltheologie nach dem Konzil nur in beschränktem
Umfang erfolgt ist. Dieses Ergebnis überrascht umso mehr, wenn man die
Darlegungen des Autors über die Entwicklung von der Jahrhundertwende bis zum Konzil
gelesen hat. Diese Periode teilt der Vf. in zwei Abschnitte ein: 1. Die Zeit der
Grundsatzdebatten von 1900 bis 1930. 2. Die Zeit der Neukonzipierung von 1930 bis

zum Konzil. Die erste Phase ist gekennzeichnet durch die Versuche einer Überwindung

der kasuistischen Moral. Dabei bleibt das kirchliche Lehramt weitgehend die
einzige Instanz, die ekklesiologisch reflektiert wird. Seine Geltung als oberste Norm
ist durchgehend unbestritten. Einen bedeutsamen Aufbruch erlebt die Moraltheologie

mit F. Tillmanns Versuch eines «organisch-christozentrischen Aufbaus» der
«christlichen Sittenlehre» (37), die von der Idee der Nachfolge Christi her konzipiert
ist. Eine Reihe weiterer Versuche streng christozentrisch aufgebauter Moraltheologien

folgen: Moraltheologie erhält ihre Wesensbestimmung im «In-Christus-Jesus-
sein» (N. Krautwig), im Leib-Christi-Gedanken (J. Kraus), in der Idee der Königs-
herrschaft Gottes (J. Stelzenberger) und schließlich, am bekanntesten, im «Gesetz
Christi» (B. Häring). Gemeinsam ist diesen Versuchen, daß sie die Moraltheologie
entschieden als Glaubenswissenschaft sehen; die neuscholastische Naturrechtsproblematik

tritt gegenüber einer biblisch fundierten Christozentrik und der damit verbundenen

Leib-Christi-Ekklesiologie in den Hintergrund. Man sucht erneut eine organische

Einheit von Dogmatik und Moraltheologie (37-42).
Das 2. Vatikanum hat die Hoffnung geweckt, daß sich dieser Aufbruch der

Moraltheologie aus den Engen der Kasuistik und des Lehramtspositivismus weiter
konsolidieren und entfalten werde. B. Häring sah damals in dem eingangs zitierten
Aufsatz die Aufgabe darin, «die großen Linien der Ekklesiologie herauszuarbeiten,
wie sie sich im bisherigen Verlaufe des Konzils abzeichnen, um parallel dazu die
Grundstrukturen der christlichen Moral darzustellen» (84).

Folgt man der Darstellung des Vf.s, so muß man feststellen, daß sich die
nachkonziliare Grundlagendiskussion im deutschen Sprachraum - nur dieser wird
behandelt - weitgehend wieder von dieser Fragestellung wegbewegt hat. Durch
Humanae Vitae und die dadurch ausgelösten Debatten mitbedingt konzentriert sich
die Diskussion vor allem aufdie Frage der «Kompetenz des Lehramtes in Fragen der
Sittlichkeit» (149-174) sowie auf das Verhältnis Lehramt-Naturrecht: «Wir können
festhalten, daß dieses Problem das entscheidende ekklesiologische Problem innerhalb
der Moraltheologie geblieben ist» (249). Damit verbindet sich die noch andauernde
Diskussion über das Proprium bzw. das Spezifische der christlichen Sittlichkeit im
Vergleich zur vernunfteinsichtigen «autonomen Moral». Die Frage nach dem
Proprium «war eigentlich die Zentralfrage der Moraltheologie in der nachkonziliaren
Zeit» (250).



220 Besprechungen

Der Vf. referiert die Ansätze der «autonomen Moral» (A. Auer, D. Mieth)
sowie die Gegenposition einer «Glaubensethik» (B. Stoeckle, J. Ratzinger u.a.), aber
auch andere Positionen in der «Propriumsdiskussion» (V. Eid, B. Schüller, J. Fuchs,
F. Furger, H. Rotter, F. Böckle u.a.), um jeweils nach den ekklesiologischen
Voraussetzungen zu fragen. Wie hat sich der ekklesiologische Aufbruch des 2. Vatikanums
in diesen Ansätzen niedergeschlagen? Unter den referierten Ansätzen sticht hier
besonders der Beitrag H. Schürmanns hervor (133-138). Für ihn ist die Kirche «der
eigentliche <Quellort> sittlicher Erkenntnis, der alle <Quellen> in sich versammelt»
(133). «Alle anderen Quellen werden hier (geprüft und geläutert)» (134). Schürmann
formuliert dabei sehr klar, worum es in der «Propriumsdiskussion» im Entscheidenden

geht: «Wenn hohe sittliche Weisungen grundsätzlich schwer einsichtig zu
machen sind und die Forderung der konkreten Situation oft schwierig zu
durchschauen ist, wird man dem in der Gemeinde des Neuen Bundes - innerlich und von
außen - (belehrenden) Geist des Herrn vertrauen müssen, daß er den Willen Gottes
auch dann noch verständhch machen kann, wenn die sittliche Erkennntiskraft einer
Zeit - die auch in ihren theoretischen Bemühungen von Kollektivwertungen selten

unabhängig ist - nicht ausreicht, ihn theoretisch mit letzter Gewißheit zu erkennen»
(Zit. S. 138). Schürmann bekennt sich hier zur Auffassung, daß «die Kirche ein
(Mehr> an sittlicher Erkenntnis (besitzt), daß auch dann etwas zu tun ist, wenn es

theoretisch nicht mit letzter Gewißheit erfaßt werden kann» (ebd.).

Grundsätzlich bestreitet keiner der besprochenen Autoren der Kirche ein
solches «(Mehr> an sittlicher Erkenntnis». Divergent werden die Antworten, wenn
dieses «Mehr», dieses «Proprium» inhaltlich bestimmt werden soll. Die Lösung, der
die meisten der besprochenen neueren Autoren zuneigen, besteht darin, «die Bestimmung

des Christlichen im Sinne einer radikalen Motivation im Bereich des Sittlichen»

zu verstehen (D. Mieth, Zit. S. 200). Mit F. Böckle wird das dahingehend
präzisiert, daß «der Inhalt der christlichen Moral menschlich und, ohne erkenntnismäßig

aus dem menschlichen Verstehen herauszufallen, unterscheidend christlich»
sei (211). Das unterscheidend Christliche wird dann im «transzendentalen Sollensan-
spruch» gesehen, der «die kategoriale Eigenstruktur des Sittlichen» nicht aufhebt
(227). Mit dieser Unterscheidung von transzendentaler und kategorialer Dimension,
die, von Rahner herkommend, etwa bei J. Fuchs, F. Furger u.a. entfaltet wird (und
die auch der Vf. für die adäquateste Deutung hält), soll einerseits der Anspruch
«positiver Einsehbarkeit» (227), Vernünftigkeit und Kommunikabilität sittlicher
Normen gewährleistet werden («kategoriale Dimension»), anderseits aber soll dieses

«natürlich-sittliche, autonome» Ethos (A. Auer, 178) in den Vollzug der religiösen
Verbundenheit mit Gott integriert werden («transzendentale Dimension»),

Der Vf. meint nun, gerade dieser Ansatz eigne sich besonders, das Verhältnis
von Dogmatik und Moraltheologie genauer zu bestimmen und zugleich die ekklesiologische

Fundierung beider deutlicher zu machen: «Der Dogmatik kommt es stärker
zu, den Glaubensgrund zu beschreiben. Die Moraltheologie hat die Aufgabe, die
Glaubenspraxis zu formulieren, die ihrerseits wieder den Glaubensgrund mitprägt»
(253). In der Bestimmung der Kirche als «Grundsakrament» der «innigsten Vereinigung

mit Gott» und der «Einheit der ganzen Menschheit», wie sie in Lumen Gentium
Nr. 1 (105) geboten wird, sieht der Vf. die «unvermischte» und «ungetrennte»
Einheit der transzendentalen mit der kategorialen Dimension gewährleistet. In einer
solchen Synthese wäre dann auch «der theologische Ansatz im ethischen Bereich
unverwechselbar zum Ausdruck gebracht, ohne die kategoriale Eigenstruktur sittlicher

Aussagen im zwischenmenschlichen Bereich aufzuheben» (253) bzw. ohne «ihre
Struktur als allen Menschen zugängliche oder, anders gesagt, ihre Kommunikabilität
zu beeinträchtigen» (254).



Besprechungen 221

Ist dieser hier nur skizzierte Lösungsversuch befriedigend? Wie weit vermag er
die ekklesiologische Fundierung der Moraltheologie stärker zur Geltung zu bringen?
Einige Anfragen seien daher abschließend gestellt:

1. Ist das Kategorienpaar «transzendental-kategorial» wirklich geeignet, um
damit das Proprium christlicher Ethik im Verhältnis zur «allen Menschen zugänglichen»

Ethik zu bestimmen? Läßt sich der sittliche Anspruch Jesu und des NT mit der
Kategorie eines transzendentalen «Sinnhorizonts» wirklich genügend erfassen? Muß
nicht, gerade auf dem Hintergrund der alttestamentlich-jüdischen Sittlichkeitsforderungen,

auch von Jesu Anspruch gesagt werden, daß er eine unverwechselbare
Eigengestalt hat, also (wenn man in dem m.E. unglücklichen Begriffspaar bleibt)
durchaus «kategorial» neben (und gegen) andere sittliche Forderungen tritt, und
zwar in einer Weise, die der damals gesellschaftlich plausiblen «Vernünftigkeit»
durchaus oft entgegenläuft?

2. Man wird einwenden, daß eben gerade im Anspruch Jesu das wirklich
Menschliche und Vernünftige sichtbar wird, und daß umgekehrt dieses wirklich
Menschliche, um menschlich zu sein, auch argumentativ einsichtig gemacht werden
muß (vgl. 254). Wird dabei nicht zu wenig bedacht, daß die Sollensforderungen des
atl. und noch mehr des ntl. Ethos in ihrer Vernünftigkeit nur einsichtig werden,
wenn radikal «umgedacht» und «umgekehrt» wird? Nur durch die ständige Metanoia
und durch den - oft «bis zum Kreuz» erfahrenen - Glaubensgehorsam ist dann auch
einsehbar, daß die «Torheit Gottes» weiser ist (vgl. 1 Kor 1-2). Die Kommunikabili-
tät ist dieser Einsicht freilich nicht ohne weiteres verheißen. Das zeigt sich immer
dann, wenn gelebtes Ethos der Nachfolge Christi in seiner Unbequemheit mit
anderen ethischen Konzepten in durchaus «kategorialer» Weise in Konflikt gerät.

3. Es drängt sich schließlich die Frage auf, ob die hier referierte «Propriumsdis-
kussion» nicht doch eine regional begrenzte Situation widerspiegelt, ob in anderen
gesellschaftlichen und kirchlichen Kontexten sich die Frage nicht sehr anders
darstellt, dann etwa, wenn sich der schöpfungs- und erlösungstheologisch begründete
Gerechtigkeitsanspruch in einem Kontext artikulieren muß, in dem Situationen von
anderen «Vernünftigkeitsvorstellungen» her für gerechtfertigt und vernünftig gehalten

werden, die der «im Glauben erleuchteten Vernunft» (254) als klare Ungerechtigkeiten

einsichtig sind.
4. Des Vf.'s hilfreiche und verdienstvolle Übersicht über die Diskussionsentwicklung

seit 1900 läßt beim Rez. die Frage aufkommen, warum die vor dem Konzil
einsetzenden Entwürfe einer christozentrischen (bzw. trinitarischen) und die Kirche als

«Ort sittlicher Normenfindung» reflektierenden Moraltheologie nach dem Konzil —

zumindest im deutschen Sprachraum - so wenig weitergeführt wurden. Gerade hier
läge m.E. heute die Chance, im Konzert der ethischen Diskussion den spezifischen
Beitrag zu liefern, den nur die Moraltheologie beisteuern kann.

Christoph Schönborn



222 Besprechungen

Pierre Grimai: Seneca. Macht und Ohnmacht des Geistes. - Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1978. 430 S. (Impulse der Forschung. Bd. 24.)

Jahrzehntelang hat Seneca als stoisierender Eklektiker gegolten, ohne eigenes
Format, dem allenfalls rhetorische Gaben zugestanden werden durften. Pierre
Grimai, ein französischer Altphilologe (Jahrgang 1912, zuletzt Professor an der
Sorbonne), intendiert nun allerdings eine Neu-Orientierung der Seneca-Diskussion.

Nach Grimai verbietet es sich, Senecas Gedankenwelt begreifen zu wollen,
ohne zugleich Beziehungen zu Senecas Lebenswelt herzustellen: Der Einfuhrung in
Grundzüge und Problemstellung (1-27) folgt der Hauptteil, der Seneca in seiner Zeit
(28-173), dann aber auch als «Lebemeister» (173-302) darzustellen sucht. Der kurzen
Schlußbetrachtung (309-315) sind zwei Anhänge (Die Briefe an Lucilius [315-327],
Zeittafel [329-331]) nachgestellt.

1. Seneca erscheint als widersprüchlicher Geist: die (späten) Briefe an Lucilius
haben wenig Ähnlichkeit mit denen an Atticus oder Quintus (1). Ist Seneca etwa ein
inkonsequenter oder - was schrecklicher - gar kein Denker? - Grimai betont, daß
Seneca primär als moralisch Handelnder zu verstehen sei und erst sekundär als

Theoretiker, weshalb er dieser Berufsgruppe auch nur Verachtung entgegenbringen
konnte: Die reinen Theoretiker seien cathedrarii (2, Anm. 3; cf. dial. 10.10.1 non
ex his cathedraris philosophis sed ex veris et antiquis), ihr Publikum finde sich ein,
um sich - wie im Theater - an Worten zu berauschen (2, Anm. 4; cf. epist. 108,6).
Wie Cicero ist Seneca Kind des römischen Gemeinwesens: daraus ergibt sich die
Betonung der Freundschaft als Form des politischen Lebens (5f.) und der Mitwirkung

im Gemeinwesen als Voraussetzung für sittliche Bildung (6). Der Seneca

immer wieder vorgeworfene Opportunismus wird bei Grimai in die stoische
(zumindest in der catonischen Diktion) Tugend des «Sinns für das Gebot der Stunde»

(ebxaiQia, opportunitas) umgedeutet (8).
Drei Fragenkreise erweisen sich als wichtig: 1. Seneca als Staatsmann Roms; 2.

Seneca als römischer Stoiker; 3. Zusammenhang des philosophischen Gedankens mit
rhetorischer Form. Zentrale Aufgabe indes ist dem Erforscher römischer Geistesgeschichte

die Klärung der Frage, was der römische Schriftsteller aus Eigenem hinzugefugt

hat, was an geistigem Gut eingebracht worden ist, das nicht schon in den

Quellen enthalten war (26/27).

2. Der Seneca-Kenner braucht wohl kaum an biographische Daten erinnert zu
werden. Grimai betont, daß Seneca sich - seinem Vater zum Greuel - der
Philosophie zuwandte (42). Ab dem 17. Lebensjahr wurde Seneca von jener Krankheit
geplagt, die ihn oft nahe der Verzweiflung brachte; dieser Umstand mag seiner
Philosophie das eigene Gepräge gegeben haben (43). Anläßlich eines Kuraufenthalts
in Ägypten erneuerte Seneca sein (mystisches) Gotteserlebnis (50): sein Gott wird
fortan nicht mehr der Natur-Vernunft-Gott der frühen Stoa (außer Kleanthes) allein
sein.

3. Es ist uns unmöglich, an dieser Stelle die gesamte Fülle des ausgebreiteten
Materials aus dem systematischen Teil auch nur zu umschreiben. Interessant und
fruchtbringend ist u.E. die Rekonstruktion der Bildungsjahre Senecas: Sein erster
Lehrer war ein gewisser Sotion, Vertreter eines verschwommenen Pythagoräismus,
für den er den wissenschaftlichen Beweis zu erbringen sucht (174); er bekehrt Seneca

vorübergehend zum Vegetarismus. Weiter zu nennen sind Attalus und Papirius
Fabianus: Ersterer war ein echter Stoiker, Gegner jeglicher intellektuellen Überzüchtung

(174): nach ihm überdehnt sich ein mit Ideen überfüttertes Gehirn nach Art



Besprechungen 223

eines Schlauchs, so daß es die Elastizität verliert. Er betont die Zukunftserschließende
Kraft der Naturereignisse, setzt Hekatons Überlegungen über die Freundschaft fort
und warnt vor der größten Gefahr der Lust: dem innern Widerspruch (175f.). Durch
den letzteren wird Seneca «Enkelschüler der Sextii» (179): Nach Sextius ist Glückseligkeit

greifbar nahes, erreichbares Ziel (180). Papirius erwirbt sich Ruhm durch
leidenschaftsdurchglühte Rhetorik und seine Vorhebe für Naturstudien (183). Neben
diesen Lehrern steht fur Grimai die römische Tradition der Forscherleidenschaft für das

Weltall und seine Probleme, für jene Natur, in der Seneca Werk und Wirken Gottes
zu erkennen glaubte (184£).

In seinen letzten Lebensjahren drängte es Seneca, das Ganze seiner Philosophie
zu einem innerlich zusammenhängenden, festgefügten Korpus auszugestalten (233).
Im Mittelpunkt der Philosophie Senecas wie des klassischen Stoizismus steht die Idee

der Natur. Es gilt nach de vita beata: «Interim quod inter omnis Stoicos convenit rerum
naturae assentior, ab illam non deerrare et ad illius legem exemplumque formari
sapientia est (ebd., dial.7.3.3.).» In Wahrheit hat sapientia jedoch eine weitere
Quelle: Einklang mit der Weltordnung - als kosmische Quelle der Lebensreife -
einerseits, andrerseits aber auch den Einklang mit dem eigenen Wesen, constantia,
welcher die Unverwechselbarkeit, die «Ichheit des Ich» verbürgt (253).

Das Verhältnis von Natur und sittlicher Bildung läßt sich folgendermaßen
vierstufig beschreiben:

3.1 Erkenntnis der wahren Werte führt zu einer Vorstellung von der ganzen
Natur und der Weisheit als solcher (254).

3.2 Höhere Stufe der Erkenntnis ist die der Offenbarung des Göttlichen in all
seinen Gestalten (ebd.).

3.3 Erkenntnis der herrschenden Vernunft in jedem Gegenstand ermöglicht das

Studium der menschlichen Seele (a.a.O.).
3.4 Also vorgebildet vermag man nun das Studium der «unkörperlichen

Dinge» i.e. all dessen, was nur «Wort» und «Sprache» ist (àadbporta) (ebd. ; zugrunde
hegt epist. 90,28 f.).

4. Die aufwendige Untersuchung führt Grimai zu folgenden Konklusionen:
4.1 Senecas Denken ist ein in sich geschlossener Zusammenhang und keine

bloße Kompilation halbverstandener Doxographienweisheit. In seinem Leben
gelangte Seneca von der intuitiven Entscheidung zur bewiesenen Wahrheit der
späten Briefe an Lucilius, die Zeugnis sind für die intensive Auseinandersetzung mit
sich selbst und den Nächststehenden. Die Idee der persönlichen Freiheit bildet in
Senecas Sicht einen der Pole des Innenlebens: klarer als die meisten seiner stoischen
Vorgänger formulierte er diesen Begriff. Voraussetzung dafür ist die Idee der
Autonomie (aùtâQXEia) des höchsten Gutes wie des Weisen: bei Seneca wird sie zu
ihren äußersten Konsequenzen fortentwickelt, deren wichtigste die Einübung des
Todes ist (309 f.).

4.2 Seneca hat denn auch als erster behauptet, sittliche Bildung bestehe darin,
daß man innerlich der Welt sterbe (310).

4.3 Seneca erneuerte die Lehre vollständig aus der Aufgabe, den Geist des

Princeps (als absolutem Herrscher) zu beeinflussen (311), die Monarchie ist ein
Erfordernis der Natur, doch nur dann, wenn das Oberhaupt (fiyepcov) sich den
Gesetzen der Natur beugt, die ihren Ausdruck in den verschiedenen Tugenden
finden (313).

4.4 Dieselben Regeln finden auf das Leben des einfachen Mannes in jedem Haus
ihre Anwendung (ebd.).

Grimai präsentiert uns ein wohlgefälliges, geglättetes und abgerundetes Seneca-
Bild; er entledigt sich seiner schwierigen Aufgabe aufgelungene Weise. Die deutsche



224 Besprechungen

Übersetzung von Karlhans Abel erscheint flüssig, seine Befürchtung («un autor
traducido nos parece siempre un poco tonto») unangebracht; daß die Schrift bisweilen

etwas gar weitausholend und philologisch-detailklauberisch erscheinen mag, ist
kaum seine Schuld.

Wir haben nun also endlich ein Seneca-Buch; es will Seneca als eigentlichen
Denker rehabilitieren. Da hätte nun u.E. unbedingt die Wirkungsgeschichte Senecas

miteinbezogen werden müssen. So weist etwa K.-D. Nothdurft (Studien zum
Einfluß Senecas auf die Philosophie und Theologie des zwölften Jahrhunderts,
Leiden/Köln 1963) auf die eminente Bedeutung Senecas nicht nur als Ethiker (wie ihn
Grimai primär sähe) hin, sondern eben auch als Metaphysiker, wie er sich in den
Briefen 58/65 an Lucilius zeigt: Die Wirkung dieser sogenannten «platonischen
Briefe» ist nachweisbar bei Pseudo-Anselm, Wilhelm von St. Thierry, Thierry von
Chartres und Johann von Salisbury (a.a.O. 180ff.). Zu verweisen wäre in diesem
Zusammenhang auch auf Roger Bacon, der in seiner «philosophia moralis» die
reichste Seneca-Exzerptensammlung aus dem Mittelalter vorlegt und dem die
«innere Schönheit der Lehren Freude bereitete» (ebd. 21 ff.), fürwahr ein Grund,
auch heute wieder Seneca zu lesen.

Vielfältige Diskussionen provozierte bekanntlich ja auch der (unechte)
Briefwechsel zwischen Paulus und Seneca (a.a.O., 35ff).

Schließlich wirkt nach Spanneut (La permanence du stoicisme. De Zénon à

Malraux, Gembloux 1973) die Stoa bis in die heutige Zeit nach. Er betont, daß auch
heute eine Lektüre der Stoiker sinnvoll sei, «l'esclave et sa doctrine peuvent aujourd'hui

encore libérer l'homme» (ebd. 389): Mit dem «Sklaven» ist Epiktet gemeint,
mit dem «Menschen» — wir selbst. Wenn eine Wiederaufnahme stoischen Gedankengutes

das Verhaftetsein des modernen Menschen in den Kleinigkeiten des Alltags zu
mindern vermag, wenn eine Seneca-Lektüre den populären psychologistischen
Determiniertheits-Unheilslehren die Größe des erkennenden, in sich selbst ruhenden,

wollenden Bewußtseins entgegenhalten mag, dann ist dieser Zeit bestimmt eine
Seneca-Rehabilitierung zu wünschen. Das hier bei Grimai Vermißte würde dann
wohl in nützlicher Frist aufgearbeitet.

Philipp Fluri



Besprechungen 225

Herrmann Lübbe: GeschichtsbegrifF und Geschichtsinteresse. Analytik
und Pragmatik der Historie. - Basel/Stuttgart: Verlag Schwabe 1977. 346 S.

In kritischer Rückschau auf die neuere Diskussion um die Relevanz der
Geschichtswissenschaft formuliert Lübbe seine Auffassungen zu Analytik und
Pragmatik der Historie; mit analytischen, phänomenologischen, ideologiekritischen und
politischen Argumenten bekräftigt er sie. Der Analytik fällt die Aufgabe zu, die
pragmatischen Thesen zu fundieren. Zur Pragmatik gehören nicht einfach die der
Historie immanenten Regeln, sondern in erster Linie das, wozu Historie potentiell
dienen kann und faktisch herhalten muß. Analytik und Pragmatik sind so eng
miteinander verknüpft, daß die pragmatische Erläuterung dessen, was als «Lehre der
Geschichte» noch Bestand hat, sich als analytische «Explikation des allgemeinen
Begriffs von Geschichten» durchfuhren läßt (275).

Das Hauptgewicht Hegt auf drei Thesen der Pragmatik. Die erste besagt,
Historie könne niemals der historizistischen (120) Selbstrechtfertigung einer politischen

Instanz dienen, die untrügliches Wissen über Gang und Ziel der Menschheitsgeschichte

behauptet und aus eben diesem Wissen ihren Führungsanspruch legitimiert

(294f.). Historie eignet sich demnach nicht zur Legitimation totalitärer politischer

Praxis (127£, 266, 294f. u.ö.). - Die zweite These behauptet, Historie lasse uns
mittels der Erfahrung der Kontingenz geschichtlicher Existenz (276f.) Distanz zur
eigenen Gegenwart, damit Raum für Besinnung gewinnen; sie bewahre uns vor
Überschätzung der eigenen Handlungsrationalität, d.h. auch der Leistungsfähigkeit
unserer Theorien; schließlich lege die Analytik des Geschichtbegriffs nahe, Historie
nicht der Politik zu unterstellen, sie vielmehr als Instanz der Aufklärung ideologischer

Konzepte und politischer Intentionen: als Aufweis von deren Revidierbarkeit
gewähren zu lassen (274, 297-300). — Die dritte Hauptthese betrifft eine zentrale
Funktion der Historie: als Mittel der «Identitätspräsentation» (167f.) erfüllt sie die
dringliche Aufgabe, den durch zunehmende Beschleunigung des sozialen Wandels
drohenden Identitäts- und Orientierungsverlust bei Personen und Institutionen zu
kompensieren und so mitzuhelfen, diese handlungsfähig zu erhalten (304£, 323-
329).

Die Begründung dieser Thesen erfordert die Bestimmung des Gegenstandes
der Historie, damit die Konstruktion des Geschichtsbegriffs. Beiden widmet sich die
Analytik: Die Historie erzählt Geschichten (27), nicht ohne sich auch der Methoden
und Erkenntnisse der theoretischen Sozialwissenschaften zu bedienen (43, 251).
Letztere ergänzen die narrative Struktur der Historie, ohne sie freilich ersetzen zu
können, denn Geschichten zeichnen sich dadurch aus, daß sich für die Abfolge der in
ihnen auftretenden Ereignisse und Zustandsänderungen keine Regel angeben läßt
(55, 58, 81 u.ö.). Geschichten berichten zwar von einem Subjekt, sind jedoch nicht
dessen Produkt; sie besitzen ein Referenzsubjekt (75-77), das ihre Einheit gewährleistet

(84), nicht aber ein Handlungssubjekt (6. Kap.; 75, 77). Demzufolge resultieren
sie nicht schlicht aus der Handlungsrationalität von Subjekten (58£, 65), sondern
sind in ihrem Ablauf geprägt von Widerfahrnissen und Zufällen (54ff.). Weil nicht
Handlungsrationalität ihren Verlauf bestimmt, haben Geschichten kein Ziel (16,
266£), bloß ein Ende, das mit dem Untergang ihres Referenzsubjektes eintritt (262,
266, 278).

Referenzsubjekte von Geschichten können unterschiedlichste Phänomene sein:
Personen, Gruppen, Institutionen; Begriffe, Werkzeuge; Landschaften und
überhaupt «die Spezies der lebendigen» wie der toten Natur (46£, 90£). Der GeschichtsbegrifF

ist gegenüber der Differenz zwischen Natur- und Geisteswissenschaften
neutral (11). Was das Referenzsubjekt einer Geschichte als Individuum jeweils ist:
seine Identität, läßt sich nur im Erzählen seiner Geschichte ausloten (94, 181).



226 Besprechungen

Systemtheoretisch ausgedrückt heißt das, «Geschichten sind Prozesse der
Systemindividualisierung, durch die Systeme, in Relation zu analogen, einzigartig, damit
leichter unterscheidbar und identifizierbar werden» (98). Dieser Geschichtsbegriff
umfaßt nicht nur die Geschichten in ihrer Vielzahl, sondern ebenso die Geschichte als

Kollektivsingular (83fi), als Geschichte der Menschheit; sie unterscheidet sich ihrer
Struktur nach nicht von jenen Geschichten, die sich in ihrem Rahmen abspielen. -
Referenzsubjekt der Geschichte als Kollektivsingular ist die Menschheit als biologische

Einheit (85). Diese Festsetzung ist nicht beliebig, vielmehr analytisch aus dem
Geschichtsbegriff zu gewinnen; Auch für die Menschheitsgeschichte läßt sich kein
Ziel angeben; entsprechend kann man nicht antizipatorisch ein Subjekt dieser
Geschichte konstruieren, dessen Geschichte sie dann, einmal im Ziel angelangt, wäre
und das im Nachhinein sie als Erzeugung seiner Identität rechtfertigen würde. Die
ideologisch-politische Bedeutung dieser Explikation kann nicht überschätzt werden.
Sie räumt einmal jedem Exemplar der Gattung homo sapiens den vollen Anspruch
auf die Menschenrechte ein. Zugleich verurteilt sie jeden Versuch, diese Rechte im
Hinblick auf einen vermeintlich erreichten oder ausstehenden Grad der Annäherung
an das vorweg konstruierte Subjekt der Menschheitsgeschichte einzelnen und Gruppen

zuzuteilen bzw. abzusprechen (85-87).

Dieses Ergebnis Hegt bereits im Felde der Pragmatik, das sich mit der Frage
nach der Relevanz der Historie eröffnet. Die Antwort auf diese Frage soll genereU,
unabhängig von «Recht und Unrecht der Zwecke, auf die hin» der Historie
«Leistungen mediatisierbar sind», ausfallen (166). Maßstab historischer Leistung
kann danach nicht politischer Nutzen sein (195). - Eine der Funktionen der Historie
Hegt darin zu erzählen, wer wir und andere sind. Solche «Identitätspräsentation»
(167f.) geschieht stets innerhalb eines konkreten Interaktionszusammenhanges (169—

171); es steUt sich darum die Frage nach der Objektivität der jeweihgen Selbst- und
Fremddarstellung. Historische Arbeit unterliegt den Forderungen der Begründungsobjektivität

(175), die erfüllt sind, wo historische Behauptungen anhand aUgemein
zustimmungsfähiger Methoden gewonnen wurden (173, 175). Weil sie auch dann
noch pohtisch behebig nutzbar sind, verlangt der mit (Objektivität der Historie»
verbundene Anspruch mehr: er verpflichtet den Historiker, eigene und fremde
Identität so zu vergegenwärtigen, daß aUe Betroffenen zustimmen können. Sein Ziel
soll Konsensobjektivität sein (l77fi), die nicht politisches Engagement, wohl indessen

ParteiHchkeit ausschließt und dem Historiker verbietet, wovor Orthodoxie nicht
zurückschreckt: Begründungs- und Interaktionspragmatik zu verwechseln (178).
Das Postulat der Konsensobjektivität impHziert, daß der Historiker sich dafür
entscheidet, berufliche Arbeit und poUtisch-ideologische Praxis zu trennen
(Distanzobjektivität als «Forderung der Berufsmoral», 180fi). Sie verlangt weiterhin — was
Lübbe jedoch nicht expliziert - Vollständigkeitsobjektivität, d.h. die Anstrengung,
immer neue und mögHchst aUe Fakten zu ermitteln, um dem erstrebten Konsens
breite Grundlagen zu verschaffen.

Historie vermittelt Erfahrung der Kontingenz geschichthcher Existenz (276),
schickt sich darum zur Ideologiekritik (198). Sie erweist Geschichten als Evolutionen
analoge gerichtete und irreversible Prozesse (276), deren Substrat sich in seiner
Struktur laufend verändert, was hindert, Verlauf und Ende dieser Prozesse zu
prognostizieren (253). Diese Einsicht aufdie Menschheitsgeschichte übertragen heißt
jedem historizistischen Anspruch den Boden entziehen, der mit wissenschaftlicher
Sicherheit vorwegzunehmen ausgibt, welchem Ziele die Menschheit entgegenstrebe
und was vorzukehren sei, damit sie es beschleunigt erreiche (276f., 287).

Die Pragmatik schließt mit Überlegungen zum Ursprung der Identität
vergegenwärtigenden Funktion der Historie. Verwiesen wird auf die Beschleunigung des



Besprechungen 227

sozialen Wandels (312f., 329) sowie auf die zunehmende Zerstörung kultureller
Differenzierung (306, 309). Beide fuhren zu Identitätskrisen (334), denen die
«Historisierung unserer Kultur» als «Kompensation eines wandlungstempobedingten
Schwunds an Vertrautheit» (318) und Orientierungssicherheit gegenübertritt. Ob sie
auf längere Frist Erfolg hat, ist ungewiß (322f., 332). Darin mag die trotz historischen

Aufschwungs manifeste Krise des historischen Bewußtsein gründen (323).
Daß Identität zerfallen müßte, bliebe der Erfolg aus, liegt auf der Hand. Sich die
Folgen solchen Zerfalls auszumalen, wird dem Leser überlassen.

Historie, wie Lübbe sie versteht, dient nicht der Existenzerhellung im Sinne
transzendierender Selbstdeutung und -vergewisserung. Sie ist wissenschaftliche
Aufarbeitung der Vergangenheit und zugleich Destruktion von Geschichtskonstruktionen,

die dazu entworfen werden, ein politisches Mandat mittels Geschichtsmetaphysik
zu demonstrieren. Doch schließt seine Auffassung z.B. metaphysische oder

religiöse Geschichtsdeutungen ebenso wenig aus wie politisches Engagement, weist
ihnen hingegen ihren Ort an und erinnert an ihre mögliche negative Funktion für das

Bemühen, Konsensobjektivität zu erlangen. - Andererseits erklärt Lübbes
Geschichtsbegriff das unausgesetzte Streben nach dem jeweils Besseren als möglich,
ja unabdinglich. Historie präsentiert die Identität reflexiver Subjekte zwar auch, doch
nicht nur als gewordene-gegenwärtige, sondern vermittelt die Einsicht, daß künftige
Identität, wenngleich innerhalb unverfügbarer Grenzen, von absichtsvollem Handeln

mitbedingt zu werden vermag. Dieser Gesichtspunkt darf in der richtigen
Behauptung, Identität sei nicht Handlungsresultat, nicht untergehen. Wenn weiter
festgehalten wird, die historischen Wissenschaften lehrten uns nicht handeln, heißt
das wiederum nicht, wir vermöchten ohne Vertiefung in unsere und fremde
geschichtliche Herkunft richtig zu handeln, wenn anders richtiges Handeln Distanz-
nahme, Konsenswillen und Verständnis für die mangelnde Interventionsresistenz
unserer Pläne gegen den Zufall (62ff.) voraussetzt. Schließlich wirkt auch die
Behauptung, Historie tauge nicht dazu, zwischen Beteiligten Konsens in praktischen
Fragen zu fördern (13), als kurz geschlossen: Weil Aufklärung notwendige Voraussetzung

des vernünftigen, auf Konsens in Wertfragen ausgerichteten Gesprächs ist,
läßt sich beispielsweise auf die historische Erhellung der Genesis ideologischer
Festlegungen gar nicht verzichten (vgl. Kap. 20). Historie wird danach geradezu zur
Bedingung für den Erfolg dessen, was andernorts (C. Perelman, I. Tammelo) Forum
der Vernunft genannt wird.

Auf weite Strecken entwickelt Lübbe seine beispiel- und aspektenreichen
Auffassungen in Auseinandersetzung mit J. Habermas, mit traditionellen Lehren des

historischen Materialismus und neomarxistischen Ansätzen. Ihnen gegenüber beruft
er sich aufGedanken des kritischen Rationalismus und insbesondere der analytischen
Geschichtsphilosophie, unter anderem um für die Eigenständigkeit der historischen
Geisteswissenschaften (125f.) und den «Historismus in seiner unüberholten episte-
mologischen und kulturellen Substanz» (7) einzutreten. Gerade die - zuweilen
ironisch und polemisch geschliffene - Prägnanz seiner Grundhaltung und Argumentation

motiviert und lohnt die Auseinandersetzung mit Positionen, die Fragen offen
lassen. - Die Literatur, auf die sich die Arbeit bezieht, ist in den Anmerkungen
verzeichnet. Den Text erschließen Personen- und Sachregister.

Beat Sitter




	Besprechungen

