
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 30 (1983)

Heft: 1-2

Artikel: Philosophie als geistliche Übung : zu einem Aufsatzband von Pierre
Hadot

Autor: Imbach, Ruedi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761273

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761273
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ruedi Imbach

Philosophie als geistliche Übung
Zu einem Aufsatzband von Pierre Hadot*

Zu Herrn K. kam ein Philosophieprofessor und erzählte
ihm von seiner Weisheit. Nach einer Weile sagte Herr K. zu
ihm: «Du sitzt unbequem, du redest unbequem, du denkst
unbequem.» Der Philosophieprofessor wurde zornig und
sagte: «Nicht über mich wollte ich etwas wissen, sondern
über den Inhalt dessen, was ich sagte.» «Es hat keinen
Inhalt», sagte Herr K. «Ich sehe dich täppisch gehen, und es

ist kein Ziel, das du, während ich dich gehen sehe, erreichst.
Du redest dunkel, und es ist keine Helle, die du während des

Redens schaffst. Sehend deine Haltung, interessiert mich
dein Ziel nicht. »

Bertolt Brecht

1. Die geistige und gesellschaftliche Situation unserer - und jeder -
Zeit fordert von dem, der sich mit Philosophie beschäftigt, daß er
darüber Rechenschaft ablege, was Philosophie sei. Solche Legitimation,
die um der Redlichkeit willen kein bloßes Lippenbekenntnis bleiben
kann, sofern sie im Kontext des Umgangs mit Schülern vertreten
werden muß, ist selbst schon Philosophie, da die Reflexion über Funktion

und Gegenstand der Philosophie keine bloß propädeutische Aufgabe

erfüllt, sondern einen wesentlichen Bestandteil des

philosophischen Tuns selber ausmacht. Der Philosoph schuldet nicht nur der
Gesellschaft und den Mitmenschen eine Erklärung über sein theoretisches

Vorhaben, sondern er verdient den Namen des Philosophen nur
dann, wenn er sein Tun, sein Verhalten und sein Ziel argumentativ
ausweisen kann.

* Exercices spirituels et philosophie antique, Paris: Etudes Augustiniennes,
1981, 206 S.



180 Philosophie als geistliche Übung

2. Solche konstitutive Rechenschaft kann der historischen Besinnung
deshalb nicht entbehren, da die Sache der Philosophie und der
Philosophierende selbst historisch bedingt sind. Der hier vorzustellende Band
von Pierre Hadot kann solcherlei Besinnung anregen. Er wirft neues
Licht auf die antike Philosophie, welche erstmals paradigmatische Formen

philosophischer Existenz hervorgebracht hat. Gewiß: Es kann sich
in keinem Fall darum handeln, antikes Philosophieren heute einfachhin
zu wiederholen, aber eine ernst zu nehmende Beschäftigung mit der
Sache der Philosophie muß sich - wenn auch kritisch - mit dem antiken
Denken und seiner Wirkungsgeschichte auseinandersetzen, sofern sie

ernstgenommen werden soll.

Das Wesen der Philosophie

3. Die acht Artikel des vorhegenden Bandes kreisen um ein einziges
Thema: Das Wesen der Philosophie in der Antike.1 Der Akt des

Philosophierens ist wesentlich ein Akt der Umkehr oder der Bekehrung
(conversion): la philosophie est toujours restée elle-même essentiellement

un acte de conversion (188). Die Bekehrung entreißt das Subjekt
der vertrauten Welt, hebt die Entfremdung auf, verwandelt den
Menschen, indem sie durch einen neuen Blick auf die Welt die wahre,
befreite und freie Identität des Selbst entdeckt. In so gearteter
philosophischer Bekehrung oder Umkehr - sei es als Rückkehr zum wahren
Ursprung (epistrophé) oder als Bruch mit dem gewöhnlichen Leben
(metanoia) — wird der Mensch des ihm möglichen Glücks teilhaftig. Die
gesamte Geschichte der Philosophie kann aufgrund dieses Verständnisses

von Philosophie unter dem Gesichtspunkt der Bekehrung betrachtet
werden (vgl. 181): «J'ai toujours conçu la philosophie comme une
métamorphose totale de la manière de voir le monde et d'être en lui» (9).

4. Anerkennt man diesen Versuch einer umfassenden Beschreibung
des philosophischen Tuns, so ergibt sich von selbst eine neue Lesart
philosophischer Texte - vornehmlich der Antike: Sie sind zu verstehen
als der Versuch, den Leser zum Vollzug der conversio hinzufuhren: «La

philosophie antique n'est donc jamais l'édification d'un système abstrait,
mais apparaît comme un appel à la conversion» (177). Die Philosophie

1 Neben drei Studien zu Marc Aurel (119-172), einem Porträt des Sokrates (77-
116), zwei Aufsätzen zum Thema, das im Titel des Bandes angedeutet wird (13-74),
enthält die Sammlung eine Studie zum Apophatismus (185-193) und einen
Enzyklopädieartikel über «conversion». Drei der acht Studien sind Erstveröffentlichungen.



Philosophie als geistliche Übung 181

erscheint so betrachtet nicht als eine rein theoretische Konstruktion,
«mais comme une méthode de formation à une nouvelle manière de

vivre et de voir le monde, comme un effort de transformation de
l'homme» (56). Philosophie ist Seelenfîihrung, Therapeutik;
philosophische Texte sollen zu der intendierten Verwandlung hinfuhren: sie

sind Anleitung zu geistlichen Übungen (exercices spirituels): «La vraie

philosophie est donc, dans l'Antiquité, exercice spirituel» (51; cf. 59).
Diese geistlichen Übungen, welche nicht nur ethisch verstanden werden
dürfen (vgl. 58-59), beabsichtigen eine Metamorphose des menschlichen

Seins, die existentiell den ganzen Menschen beansprucht, ergreift
und betrifft.

Grundstruktur antiken Denkens

5. Es gelingt P. Hadot überzeugend nachzuweisen, daß die
Hauptströmungen des antiken Denkens diesem letztlich methodisch-formalen
Verständnis der Philosophie entsprechen. Ausgehend von der grundlegenden

Unterscheidung zwischen dem, was von uns abhängt, und dem,
was nicht von uns abhängt, lehrt die Stoa, wie man leben soll: Die
geistlichen Übungen helfen einerseits das Gute, welches in unserer
Macht steht - das moralisch Gute - zu erreichen; sie lehren andererseits
die gleichgültige (indifferente) Betrachtung dessen, was nicht in unserer
Macht steht: Unterordnung und Einordnung in die Natur als Ganzheit.
Die Therapeutik der Leidenschaften und die Versöhnung mit dem
Weltlogos, die darin besteht, «sich gegenüber den gleichgültigen Dingen
gleichgültig zu verhalten» (Marc Aurel, Wege zu sich selbst, XI, 16; vgl.
dazu 128-133), wird durch die geistlichen Übungen der Aufmerksamkeit

(prosoché) (31), der Meditation (33), der Gewissenserforschung,
der Lektüre (35) unterstützt. Die Gedanken des Kaisers Marc Aurel, mit
denen sich zwei Studien des Bandes beschäftigen, sind hervorragende
Beispiele für derartige Exercitia spiritualia.2 Dank seiner Deutung des

Wesens der Philosophie kann Hadot aufzeigen, daß diese Schrift weder
als Autobiographie auszulegen ist noch pessimistisch verstanden werden
darf. Immer wieder fordert Marc Aurel dazu auf, die Dinge und
Ereignisse «physisch» zu betrachten. Es handelt sich dabei um eine ganz
bestimmte Übung, die eine nüchterne Sicht dessen, was vorliegt,
intendiert und auf diese Weise eine anthropomorphe Wahrnehmung der
Welt eliminiert. Diese besondere Methode versöhnt den Menschen und

2 Zum Verhältnis der Exerzitien des Ignatius und seiner eigenen Auffassung der

geistlichen Übung äußert sich der Verfasser S. 59-60.



182 Philosophie als geistliche Übung

die Dinge, indem sie beharrlich das, was nicht in unserer Gewalt steht,
in seiner Gleichgültigkeit sichtbar macht und so, die Seele von unnützen
Sorgen befreiend, dem Menschen zur tranquillitas animi verhilft (vgl.
119-133). Die Heilung (iatreia) des Menschen ist auch das Ziel der
epikureischen Philosophie. Auch ihre Texte lassen sich daher als geistliche

Übungen deuten. Die Erlösung von Sorgen und das Zurückfinden
zur einfachen Freude am Dasein sind das telos der epikureischen Therapie,

welche letztlich im Lernen der Entspannung gipfelt (37-41).

6. Der psyagogisch-therapeutische Charakter des sokratischen
Philosophierens ist offensichtlich: Sokrates vertritt keine Lehre, vielmehr
wirft der unbequeme sokratische Dialog den Gesprächspartner auf sich
selbst zurück. Des Sokrates Fragen stellen den Gefragten selbst in Frage
und verpflichten ihn dazu, sich um sich selbst zu kümmern und über
sich selbst Rechenschaft abzulegen (30). Die Ironie ist ebenfaüs eine
Form der Umkehr (vgl. 80-95); Maieutik und Aporetik verwandeln
den Befragten; sie entreißen ihn aus der Entfremdung des vermeintlichen

Wissens und entlarven das wahre Unwissen. Im Fragen des
Sokrates wird sich der Gefragte der grundsätzlichen Fraglichkeit seines
Daseins bewußt: Sokrates weckt im Menschen das Bewußtsein für das

Rätsel, das der Mensch für sich selber ist (vgl. 91). Unglücklich ist
derartiges Bewußtsein, weil es als gedoppeltes weiß, daß es nicht ist,
was es sein sollte (104). Die Philosophie des Sokrates «est tout entière
exercice spirituel, nouveau mode de vie, réflexion active, conscience
vivante» (94).

7. Auch die spezifisch platonischen Dialoge intendieren nicht so sehr
die Vermittlung einer Lehre als vielmehr das Abschreiten eines Weges,
dessen Ziel die Verwandlung des Gesprächspartners ist (34). Wenn
Piaton im Phaidon (67 e) das Philosophieren als Einübung in das Sterben

definiert (dazu 38), so bestätigt sich einmal mehr die Grundthese des

Verfassers. Diese Definition, die den Primat des Guten vor dem Sein

konkretisiert, legt den philosophischen Akt im Sinne einer radikalen
Umkehrung der Welt und des Subjektes aus: Der Tod, der gelernt
werden soll, ist die Aufopferung der Individualität zu Gunsten des

Allgemeinen (38, 41). Für den Blick des alltäglichen Bewußtseins ist
allerdings die Welt, zu der die Umkehr den Philosophen bekehrt, eine
verkehrte Welt. Sofern aber alles Philosophieren sich aufden Standpunkt
der Allgemeinheit zu erheben versucht, ist es Umkehr, die eingeübt
werden muß; und der Tod des Sokrates ist Vorbild und Menschwerdung

jener Entschlossenheit, welche den wahren Philosophen auszeichnet:

Sokrates fürchtet den Tod nicht!



Philosophie als geistliche Übung 183

Neue Perspektiven und Fragen

8. Die Studien Hadots lehren, die antike Philosophie als Einheit
wahrzunehmen: Aufgabe der Philosophie ist die Befreiung von der
Entfremdung durch eine in geistlicher Praxis stets neu zu vollziehende
Bekehrung, die den Menschen neu und anders zu leben lehrt (vgl. 48,
50, 56). Die Durchfuhrung dieses Vorhabens gelingt und kann gelingen,
da Hadot Philosophie vornehmlich unter methodischem Blickwinkel
betrachtet, wobei allerdings Methode hier ganz ursprünglich zu fassen ist
als der Weg, den der Philosophierende beschreitet und zu dem die
Philosophie einlädt. Das Besondere des philosophischen Weges ist die
Umkehr, welche allerdings nicht nur eine theoretische Umwertung der

Werte, sondern eine neue Seins- und Lebensweise des Menschen impliziert.

Da der genuin philosophische Akt als conversio verstanden wird,
erfüllen die geistlichen Übungen eine derart zentrale Funktion. Die z.T.
ganz verschiedenen Inhalte der Philosophie - telos der Umkehr, Modus
der Übungen - fugen sich in dieses Philosophie-Modell problemlos ein.
Die Betonung des existenziellen Engagements, welches wesentlich zur
beschriebenen Auffassung der sophia gehört, unterstreicht die Eigenart
der antiken Philosophie und hebt diese von der heute weit verbreiteten
Kathederphilosophie ab. Vielleicht verleiht eben diese Dimension dem
Buch von Hadot seinen Aktualitätswert! Die Glaubwürdigkeit des

Philosophierens - insbesondere, wo Philosophie gelehrt werden soll -
hängt ohne Zweifel auch ab von der ganzheitlichen Ergriffenheit des

Lehrers, wenn auch dies keineswegs der einzige Grund der Legitimität
von Philosophie sein kann. Weil dieses Engagement den ganzen
Menschen ganz beansprucht, ist das Verhältnis der Philosophie zur Religion
nicht unproblematisch. Für das Christentum standen in der Geschichte

nur zwei Wege offen: Entweder faßte man das Christentum selber als

eine Art Philosophie auf (vgl. 59-74); oder, wie das teilweise im
Mittelalter geschah, die Philosophie mußte auf ihren totalen Anspruch
verzichten und wurde zum begrifflichen Instrumentarium der Theologie

(vgl. 56-57). Ich bedauere, daß der Verfasser das Verhältnis von
Religion und Philosophie - und zwar im Bereiche der antiken wie auch der
christlichen Religion - nicht eindringlicher behandelt hat.

9. Wir müssen, so glaubt Hadot, lernen, die antiken Texte neu zu
lesen: «Tous les exemples qui précèdent nous laissent entrevoir le

changement de perspective qu'apporte, dans l'interprétation et la lecture
des oeuvres philosophiques de l'Antiquité, le souci de considérer ces

oeuvres dans la perspective de la pratique des exercices spirituels. La

philosophie apparaît alors, dans son aspect originel, non plus comme



184 Philosophie als geistliche Übung

une construction théorique, mais comme une méthode de formation à

une nouvelle manière de vivre et de voir le monde, comme un effort de

transformation de l'homme. Les historiens contemporains de la
philosophie n'ont guère tendance, en général, à prêter attention à cet aspect,
pourtant essentiel» (56). Ich kann in diesem Punkte dem Verfasser nur
zustimmen - der weitaus größte Teil der Studien zur antiken
Philosophie betrachtet in der Tat diese allein als rein theoretische Konstruktionen.

Die Philosophiehistorie läßt sich von einem Philosophie-Modell
leiten, das der antiken Philosophie keineswegs angepaßt ist. Die durch
diesen Band geleistete Korrektur gilt es ernst zu nehmen. Man kann
Hadots klar und elegant geschriebenen Texte, die in seltener Weise
philologische Gelehrsamkeit mit genuin philosophischer Fragestellung
verbinden, als hervorragende Einübungen in die antike Geisteswelt
empfehlen - vor allem den ersten Artikel S. 13-58 und die Darstellung
des Sokrates (77-116). Sein Zugang zur antiken Welt eröffnet aber auch
für die spezialisierte Detailforschung ganz neue Perspektiven, deren
konkrete Einlösung noch bevorsteht. Ich denke hier vor allem an die
Studien zu Marc Aurel (119-172). Es ist zu hoffen, daß die hier
entdeckten Perspektiven aufgegriffen werden!

10. Es gelingt, wie gesagt, dem Verfasser auf überzeugende Weise,
den Sokratismus, Piatonismus, die Stoa, den Epikureismus und den

Neuplatonismus unter dem gewählten Blickpunkt einheitlich zu
interpretieren. Es ist schade, daß der antike Skeptizismus keine analoge
Analyse erfährt. Dies ist um so bedauernswerter, als gerade die Skepsis
pyrrhonischer Richtung, die in der Befreiung von unnötiger Sorge ihr
telos erreicht und zur Erfahrung der Ataraxie hinführen will, das

Philosophieren als eine Heilung begreift (vgl. Sextus Empiricus, Grundriß der
pyrrhonischen Skepsis, III, 31). Neuere Forschungen (z.B. J. P.

Dumont) haben zu Recht den Erfahrungscharakter dieser Lehrrichtung
hervorgehoben. Sind die Tropen nicht eine Übung, die der Philosoph
jedes Mal vollziehen soll, wenn ihn etwas beunruhigt und die ihn zur
beglückenden Gleichgültigkeit hinfuhren sollen? Die skeptischen Schlagworte

sind einfache Formeln, die der Philosoph ständig zur Hand hat,
um die skeptische Haltung einzuüben, ähnlich wie stoische und
epikureische Sentenzen (vgl. 23, 26, 67). Der pyrrhonische Skeptizismus,
nach der Darstellung des Sextus Empiricus, ist eine Heilslehre, welche
die Glücksmöglichkeit des Menschen in der absoluten Gleichgültigkeit
erblickt: Die Ataraxie, die Sextus immer wieder als zufällige Erfahrung
darstellt, wird durch die Einübung von Isosthenie und Epoché, die man
durchaus als Momente einer geistlichen Übung sehen kann, vorbereitet.
Die Definition der Skepsis (Grundrisse, I, 4) weist, wie mir scheint, in



Philosophie als geistliche Übung 185

diese Richtung: «Die Skepsis ist die Kunst, auf alle mögliche Weise
erscheinende und gedachte Dinge einander entgegenzusetzen, von der
aus wir wegen der Gleichwertigkeit der entgegengesetzten Sachen und
Argumente zuerst zur Zurückhaltung, danach zur Seelenruhe gelangen.

» Noch klarer zeigt sich, daß die Skepsis eine einzuübende Lebenshaltung

ist, wenn Sextus sich fragt, ob der Skeptiker eine Lehrmeinung
habe (Grundrisse, I, 8): «Ebenso verhalten wir uns auch, wenn wir
gefragt werden, ob der Skeptiker eine Lehrmeinung habe. Wenn man
nämlich <Lehrmeinung> das Hängen an vielen Dogmen nennt, die
untereinander und mit den Erscheinungen in logischem Zusammenhang

stehen, und wenn man unter <Dogma> die Zustimmung zu einer
verborgenen Sache versteht, dann behaupten wir, keine Lehrmeinung
zu haben. Nennt man <Lehrmeinung> aber eine Lebensform, die gemäß
dem Erscheinenden einer bestimmten Lehre folgt, wobei diese Lehre
vorzeichnet, wie es möglich ist, daß man recht zu leben scheine, und
wenn sich die Lehre auf die Möglichkeit zur Zurückhaltung erstreckt,
dann behaupten wir, eine Lehrmeinung zu haben. Denn wir folgen einer
bestimmten Lehre, die uns gemäß dem Erscheinenden ein Leben nach
den väterlichen Sitten, den Gesetzen, den Lebensformen und den eigenen

Erlebnissen vorzeichnet.» Die Skepsis impliziert auch eine
philosophische Bekehrung, welche die Weltsicht und die Seinsweise des so
Philosophierenden gänzlich verwandelt.

11. Der Autor schließt in seiner Sicht der antiken Philosophie
Aristoteles ein (52-54). Zu Recht wird daran erinnert, daß Aristoteles
von keinem Systemgedanken geleitet wurde und seine Schriften aus
dem Diskussions- und Lehrbetrieb hervorgegangen sind. Schon P. Au-
benque hatte die Aporetik und deren existenziellen Charakter in ihrer
Bedeutung hervorgehoben. Handelt es sich aber deshalb schon um
geistliche Übungen? Ist nicht eben Aristoteles der Vater einer rein
theoretischen Betrachtung, die das Wissen um des Wissens willen
erstrebt (vgl. Met. I, 1-2)? Zwar will auch der Stagirite dazu erziehen,
die Welt anders zu sehen, aber in welchem Maße hat diese neue Sehweise
eine andere Seinsweise zur Folge und zum Ziel? Die Wirkungsgeschichte

jedenfalls bestätigt ein rein theoretisches Verständnis des Denkens

von Aristoteles. Und dies fuhrt zu einem neuen Problem.

12. Der Verfasser versucht S. 56-57 eine Antwort auf die Frage,
warum und wann Philosophie begonnen hat, eine rein theoretische
Angelegenheit zu werden. Er situiert diesen Wandel im Mittelalter, als

die Philosophie sich von der Theologie loslöste und zur ancilla theologiae
degradiert wurde. Der Vorgang, auf den hier angespielt wird, ist



186 Philosophie als geistliche Übung

äußerst komplex und erforderte eine wesentlich differenziertere Analyse.

Ich vermute, die Annahme, der angedeutete Paradigmenwechsel
habe sich im Mittelalter vollzogen, ist richtig, aber der Magddienst der
Philosophie ist dafür nicht verantwortlich; vielmehr meine ich, die
Aristoteles-Rezeption des XIII. Jahrhunderts trage dafür die Schuld.
Dies erforderte eine präzise und genaue Analyse, die hier allerdings
nicht geleistet werden kann. Aber es steht m.E. fest, daß viele mittelalterliche

Denker - zum Beispiel Bonaventura -, welche dem zunehmenden

Einfluß von Aristoteles Widerstand geleistet haben, seiner
Philosophie rein spekulative curiositas vorwarfen, weil sie einem umfassenderen

Weisheitsverständnis, das ein ganzheitliches Engagement verlangt,
nicht entsprach. Das antike Erbe, das P. Hadot in diesem begeisternden
Buch in Erinnerung ruft, ist im Mittelalter keineswegs gänzlich
verstummt. Ein Werk wie das Itinerarium Bonaventuras z.B. läßt sich auf
weite Strecken als ein philosophisches Werk im genannten Sinne deuten:
als Wegphilosophie, die zur Umkehr hinfuhren will. Hadots Werk gibt
den Fachleuten mittelalterlicher Philosophie Interpretationsschlüssel für
eine ganze Reihe von Texten an die Hand, die allzu oft vernachlässigt
werden, weil sie kein rein theoretisches und abstraktes Ziel verfolgen,
sondern vielmehr ebenfalls zu lesen sind «comme une méthode de
formation à une nouvelle manière de vivre» — man denke beispielsweise
an Eckhards «Buch der göttlichen Tröstung» oder an Seuses «Horolo-
gium sapientiae»3.

13. Wie das Beispiel der sokratisch-platonischen Philosophie zeigt,
besteht durchaus ein Zusammenhang zwischen der subjektiven Umkehr
und dem gesellschaftlichen Leben (vgl. 92): Die durch das

philosophische Tun bewirkte Umwertung aller Werte läßt das mitmenschliche

und gesellschaftliche Leben in neuem Licht erscheinen. Unter
gewissen Umständen erscheint die bestehende Ordnung als ungerecht
und im Ernstfall ergibt sich aus der Umkehr ein Protest gegen das

Bestehende. Die Ausrichtung der Philosophie ist aber subjektbezogen:
Die Erlösung von der Entfremdung wird durch eine Veränderung des

Subjektes erhofft, nicht aber von einer Veränderung der möglicherweise
ungerechten menschlichen Verhältnisse. Die epimeleia tes psyches schließt

Verantwortung für den anderen und die Gesellschaft nicht aus, aber das

3 Das Verhältnis der hier besprochenen Philosophieauffassung zur Europäischen

Moralistik müßte eigens untersucht werden. Obschon einige Ähnlichkeiten
zwischen den beiden Traditionen bestehen, überwiegen die Gegensätze, namentlich,
was die Beurteilung der von Montaigne so geschätzten «choses humaines» betrifft.
Vgl. S. 41 und R.Imbach, Pour une philosophie des choses humaines, in: RTP 115

(1983) 73-77.



Philosophie als geistliche Übung 187

von der Philosophie erhoffte Heil ist ein vom Selbst bewirktes und als

Selbstverwirklichung verstandenes Glück. Ist ein Philosophieverständnis,
welches die gesellschaftliche Bedingtheit und Funktion des Denkens

mit der subjektiven Umkehr versöhnt, wirklich un-denkbar? Die
anfangs erwähnte Frage nach Wesen und Funktion der Philosophie ist
nur dann glaubwürdig, wenn die Fragwürdigkeit der Philosophie nicht
verdunkelt wird und ihre Aporien redlich erduldet werden: eine

Haltung, die den prüfenden Blick von Herrn K. ertragen kann!




	Philosophie als geistliche Übung : zu einem Aufsatzband von Pierre Hadot

