Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 30 (1983)

Heft: 1-2

Artikel: Philosophie als geistliche Ubung : zu einem Aufsatzband von Pierre
Hadot

Autor: Imbach, Ruedi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761273

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761273
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RuEepi IMBACH

Philosophie als geistliche Ubung

Zu einem Aufsatzband von Pierre Hadot*

Zu Herrn K. kam ein Philosophieprofessor und erzihlte
ihm von seiner Weisheit. Nach einer Weile sagte Herr K. zu
ihm: «Du sitzt unbequem, du redest unbequem, du denkst
unbequem.» Der Philosophieprofessor wurde zornig und
sagte: «Nicht iiber mich wollte ich etwas wissen, sondern
tiber den Inhalt dessen, was ich sagte.» «Es hat keinen
Inhalt», sagte Herr K. «Ich sehe dich tippisch gehen, und es
ist kein Ziel, das du, wihrend ich dich gehen sehe, erreichst.
Du redest dunkel, und es ist keine Helle, die du wihrend des
Redens schaffst. Sehend deine Haltung, interessiert mich
dein Ziel nicht.»

Bertolt Brecht

1. Die geistige und gesellschaftliche Situation unserer — und jeder —
Zeit fordert von dem, der sich mit Philosophie beschiftigt, daB3 er
dariiber Rechenschaft ablege, was Philosophie sei. Solche Legitimation,
die um der Redlichkeit willen kein bloBes Lippenbekenntnis bleiben
kann, sofern sie im Kontext des Umgangs mit Schiilern vertreten
werden muB, ist selbst schon Philosophie, da die Reflexion iiber Funk-
tion und Gegenstand der Philosophie keine bloB propideutische Auf-
gabe erfiillt, sondern einen wesentlichen Bestandteil des philo-
sophischen Tuns selber ausmacht. Der Philosoph schuldet nicht nur der
Gesellschaft und den Mitmenschen eine Erklirung iiber sein theoreti-
sches Vorhaben, sondern er verdient den Namen des Philosophen nur
dann, wenn er sein Tun, sein Verhalten und sein Ziel argumentativ
ausweisen kann.

* Exercices spirituels et philosophie antique, Paris: Etudes Augustiniennes,
1981, 206 S.



180 Philosophie als geistliche Ubung

2. Solche konstitutive Rechenschaft kann der historischen Besinnung
deshalb nicht entbehren, da die Sache der Philosophie und der Philo-
sophierende selbst historisch bedingt sind. Der hier vorzustellende Band
von Pierre Hadot kann solcherlei Besinnung anregen. Er wirft neues
Licht auf die antike Philosophie, welche erstmals paradigmatische For-
men philosophischer Existenz hervorgebracht hat. GewiB8: Es kann sich
in keinem Fall darum handeln, antikes Philosophieren heute einfachhin
zu wiederholen, aber eine ernst zu nehmende Beschiftigung mit der
Sache der Philosophie muB sich — wenn auch kritisch — mit dem antiken
Denken und seiner Wirkungsgeschichte auseinandersetzen, sofern sie
ernstgenommen werden soll.

Das Wesen der Philosophie

3. Die acht Artikel des vorliegenden Bandes kreisen um ein einziges
Thema: Das Wesen der Philosophie in der Antike.' Der Akt des Philo-
sophierens ist wesentlich ein Akt der Umkehr oder der Bekehrung
(conversion): la philosophie est toujours restée elle-méme essentielle-
ment un acte de conversion (188). Die Bekehrung entreifit das Subjekt
der vertrauten Welt, hebt die Entfremdung auf, verwandelt den Men-
schen, indem sie durch einen neuen Blick auf die Welt die wahre,
befreite und freie Identitit des Selbst entdeckt. In so gearteter philo-
sophischer Bekehrung oder Umkehr — sei es als Riickkehr zum wahren
Ursprung (epistrophé) oder als Bruch mit dem gewdhnlichen Leben
(metanoia) — wird der Mensch des thm méglichen Gliicks teilhaftig. Die
gesamte Geschichte der Philosophie kann aufgrund dieses Verstindnis-
ses von Philosophie unter dem Gesichtspunkt der Bekehrung betrachtet
werden (vgl. 181): «J’ai toujours congu la philosophie comme une
métamorphose totale de la maniere de voir le monde et d’étre en lui» (9).

4. Anerkennt man diesen Versuch einer umfassenden Beschreibung
des philosophischen Tuns, so ergibt sich von selbst eine neue Lesart
philosophischer Texte — vornehmlich der Antike: Sie sind zu verstehen
als der Versuch, den Leser zum Vollzug der conversio hinzufiihren: «La
philosophie antique n’est donc jamais I’édification d’un systéme abstrait,
mais apparait comme un appel a la conversion» (177). Die Philosophie

' Neben drei Studien zu Marc Aurel (119-172), einem Portrit des Sokrates (77—
116), zwei Aufsitzen zum Thema, das im Titel des Bandes angedeutet wird (13-74),
enthilt die Sammlung eine Studie zum Apophatismus (185-193) und einen Enzyklo-
pidieartikel iiber «conversion». Drei der acht Studien sind Erstvertffentlichungen.



Philosophie als geistliche Ubung 181

erscheint so betrachtet nicht als eine rein theoretische Konstruktion,
«mais comme une méthode de formation A une nouvelle maniére de
vivre et de voir le monde, comme un effort de transformation de
I’homme» (56). Philosophie ist Seelenfiihrung, Therapeutik; philo-
sophische Texte sollen zu der intendierten Verwandlung hinfiihren: sie
sind Anleitung zu geistlichen Ubungen (exercices spirituels): «La vraie
philosophie est donc, dans I’Antiquité, exercice spirituel» (51; cf. 59).
Diese geistlichen Ubungen, welche nicht nur ethisch verstanden werden
diirfen (vgl. 58-59), beabsichtigen eine Metamorphose des mensch-
lichen Seins, die existentiell den ganzen Menschen beansprucht, ergreift
und betriftt.

Grundstruktur antiken Denkens

5. Es gelingt P. Hadot iiberzeugend nachzuweisen, dafl die Haupt-
stromungen des antiken Denkens diesem letztlich methodisch-formalen
Verstindnis der Philosophie entsprechen. Ausgehend von der grundle-
genden Unterscheidung zwischen dem, was von uns abhingt, und dem,
was nicht von uns abhingt, lehrt die Stoa, wie man leben soll: Die
geistlichen Ubungen helfen einerseits das Gute, welches in unserer
Macht steht — das moralisch Gute — zu erreichen; sie lehren andererseits
die gleichgiiltige (indifferente) Betrachtung dessen, was nicht in unserer
Macht steht: Unterordnung und Einordnung in die Natur als Ganzheit.
Die Therapeutik der Leidenschaften und die Vers6hnung mit dem Welt-
logos, die darin besteht, «sich gegeniiber den gleichgiiltigen Dingen
gleichgiiltig zu verhalten» (Marc Aurel, Wege zu sich selbst, XI, 16; vgl.
dazu 128-133), wird durch die geistlichen Ubungen der Aufmerksam-
keit (prosoché) (31), der Meditation (33), der Gewissenserforschung,
der Lektiire (35) unterstiitzt. Die Gedanken des Kaisers Marc Aurel, mit
denen sich zwei Studien des Bandes beschiftigen, sind hervorragende
Beispiele fiir derartige Exercitia spiritualia.? Dank seiner Deutung des
Wesens der Philosophie kann Hadot aufzeigen, da8 diese Schrift weder
als Autobiographie auszulegen ist noch pessimistisch verstanden werden
darf. Immer wieder fordert Marc Aurel dazu auf, die Dinge und
Ereignisse «physisch» zu betrachten. Es handelt sich dabei um eine ganz
bestimmte Ubung, die eine niichterne Sicht dessen, was vorliegt,
intendiert und auf diese Weise eine anthropomorphe Wahrnehmung der
Welt eliminiert. Diese besondere Methode verséhnt den Menschen und

2 Zum Verhiltnis der Exerzitien des Ignatius und seiner eigenen Auffassung der
geistlichen Ubung duBert sich der Verfasser S. 59-60.



182 Philosophie als geistliche Ubung

die Dinge, indem sie beharrlich das, was nicht in unserer Gewalt steht,
in seiner Gleichgiiltigkeit sichtbar macht und so, die Seele von unniitzen
Sorgen befreiend, dem Menschen zur tranquillitas animi verhilft (vgl.
119-133). Die Heilung (iatreia) des Menschen ist auch das Ziel der
epikureischen Philosophie. Auch ihre Texte lassen sich daher als geistli-
che Ubungen deuten. Die Erlésung von Sorgen und das Zuriickfinden
zur einfachen Freude am Dasein sind das felos der epikureischen Thera-
pie, welche letztlich im Lernen der Entspannung gipfelt (37—41).

6. Der psyagogisch-therapeutische Charakter des sokratischen Phi-
losophierens ist offensichtlich: Sokrates vertritt keine Lehre, vielmehr
wirft der unbequeme sokratische Dialog den Gesprichspartner auf sich
selbst zuriick. Des Sokrates Fragen stellen den Gefragten selbst in Frage
und verpflichten ihn dazu, sich um sich selbst zu kiimmern und iiber
sich selbst Rechenschaft abzulegen (30). Die Ironie ist ebenfalls eine
Form der Umkehr (vgl. 80-95); Maieutik und Aporetik verwandeln
den Befragten; sie entreiBen ihn aus der Entfremdung des vermeint-
lichen Wissens und entlarven das wahre Unwissen. Im Fragen des
Sokrates wird sich der Gefragte der grundsitzlichen Fraglichkeit seines
Daseins bewuBt: Sokrates weckt im Menschen das BewuBtsein fiir das
Ritsel, das der Mensch fiir sich selber ist (vgl. 91). Ungliicklich ist
derartiges BewuBtsein, weil es als gedoppeltes weill, daB es nicht ist,
was es sein sollte (104). Die Philosophie des Sokrates «est tout entiére
exercice spirituel, nouveau mode de vie, réflexion active, conscience
vivante» (94).

7. Auch die spezifisch platonischen Dialoge intendieren nicht so sehr
die Vermittlung einer Lehre als vielmehr das Abschreiten eines Weges,
dessen Ziel die Verwandlung des Gesprichspartners ist (34). Wenn
Platon im Phaidon (67 e) das Philosophieren als Einiibung in das Sterben
definiert (dazu 38), so bestitigt sich einmal mehr die Grundthese des
Verfassers. Diese Definition, die den Primat des Guten vor dem Sein
konkretisiert, legt den philosophischen Akt im Sinne einer radikalen
Umkehrung der Welt und des Subjektes aus: Der Tod, der gelernt
werden soll, ist die Aufopferung der Individualitit zu Gunsten des
Allgemeinen (38, 41). Fiir den Blick des alltiglichen BewuBtseins ist
allerdings die Welt, zu der die Umkehr den Philosophen bekehrt, eine
verkehrte Welt. Sofern aber alles Philosophieren sich auf den Standpunkt
der Allgemeinheit zu erheben versucht, ist es Umﬁehr, die eingetibt
werden muB}; und der Tod des Sokrates ist Vorbild und Menschwer-
dung jener Entschlossenheit, welche den wahren Philosophen auszeich-
net: Sokrates flirchtet den Tod nicht!



Philosophie als geistliche Ubung 183

Neue Perspektiven und Fragen

8. Die Studien Hadots lehren, die antike Philosophie als Einheit
wahrzunehmen: Aufgabe der Philosophie ist die Befreiung von der
Entfremdung durch eine in geistlicher Praxis stets neu zu vollziehende
Bekehrung, die den Menschen neu und anders zu leben lehrt (vgl. 48,
50, 56). Die Durchfiihrung dieses Vorhabens gelingt und kann gelingen,
da Hadot Philosophie vornehmlich unter methodischem Blickwinkel
betrachtet, wobei allerdings Methode hier ganz urspriinglich zu fassen ist
als der Weg, den der Philosophierende beschreitet und zu dem die
Philosophie einlidt. Das Besondere des philosophischen Weges ist die
Umkehr, welche allerdings nicht nur eine theoretische Umwertung der
Werte, sondern eine neue Seins- und Lebensweise des Menschen impli-
ziert. Da der genuin philosophische Akt als conversio verstanden wird,
erfiillen die geistlichen Ubungen eine derart zentrale Funktion. Die z.T.
ganz verschiedenen Inhalte der Philosophie — telos der Umkehr, Modus
der Ubungen — fligen sich in dieses Philosophie-Modell problemlos ein.
Die Betonung des existenziellen Engagements, welches wesentlich zur
beschriebenen Auffassung der sophia gehort, unterstreicht die Eigenart
der antiken Philosophie und hebt diese von der heute weit verbreiteten
Kathederphilosophie ab. Vielleicht verleiht eben diese Dimension dem
Buch von Hadot seinen Aktualititswert! Die Glaubwiirdigkeit des
Philosophierens — insbesondere, wo Philosophie gelehrt werden soll —
hingt ohne Zweifel auch ab von der ganzheitlichen Ergriffenheit des
Lehrers, wenn auch dies keineswegs der einzige Grund der Legitimitit
von Philosophie sein kann. Weil dieses Engagement den ganzen Men-
schen ganz beansprucht, ist das Verhiltnis der Philosophie zur Religion
nicht unproblematisch. Fiir das Christentum standen in der Geschichte
nur zwei Wege offen: Entweder fate man das Christentum selber als
eine Art Philosophie auf (vgl. 59-74); oder, wie das teilweise im
Mittelalter geschah, die Philosophie muBlte auf ihren totalen Anspruch
verzichten und wurde zum begrifflichen Instrumentarium der Theolo-
gie (vgl. 56-57). Ich bedauere, daB der Verfasser das Verhiltnis von
Religion und Philosophie —und zwar im Bereiche der antiken wie auch der
christlichen Religion — nicht eindringlicher behandelt hat.

9. Wir miissen, so glaubt Hadot, lernen, die antiken Texte neu zu
lesen: «Tous les exemples qui précédent nous laissent entrevoir le
changement de perspective qu’apporte, dans I'interprétation et la lecture
des oeuvres philosophiques de 1’Antiquité, le souci de considérer ces
oeuvres dans la perspective de la pratique des exercices spirituels. La
philosophie apparait alors, dans son aspect originel, non plus comme



184 Philosophie als geistliche Ubung

une construction théorique, mais comme une méthode de formation a
une nouvelle maniére de vivre et de voir le monde, comme un effort de
transformation de '’homme. Les historiens contemporains de la philo-
sophie n’ont guére tendance, en général, 2 préter attention 2 cet aspect,
pourtant essentiel» (56). Ich kann in diesem Punkte dem Verfasser nur
zustimmen — der weitaus groBte Teil der Studien zur antiken Philo-
sophie betrachtet in der Tat diese allein als rein theoretische Konstruk-
tionen. Die Philosophiehistorie 1at sich von einem Philosophie-Modell
leiten, das der antiken Philosophie keineswegs angepaft ist. Die durch
diesen Band geleistete Korrektur gilt es ernst zu nehmen. Man kann
Hadots klar und elegant geschriebenen Texte, die in seltener Weise
philologische Gelehrsamkeit mit genuin philosophischer Fragestellung
verbinden, als hervorragende Einiibungen in die antike Geisteswelt
empfehlen — vor allem den ersten Artikel S. 13-58 und die Darstellung
des Sokrates (77-116). Sein Zugang zur antiken Welt eréffnet aber auch
fiir die spezialisierte Detailforschung ganz neue Perspektiven, deren
konkrete Einlésung noch bevorsteht. Ich denke hier vor allem an die
Studien zu Marc Aurel (119-172). Es ist zu hoffen, daBl die hier
entdeckten Perspektiven aufgegriffen werden!

10. Es gelingt, wie gesagt, dem Verfasser auf iiberzeugende Weise,
den Sokratismus, Platonismus, die Stoa, den Epikureismus und den
Neuplatonismus unter dem gewihlten Blickpunkt einheitlich zu inter-
pretieren. Es ist schade, daBl der antike Skeptizismus keine analoge
Analyse erfihrt. Dies ist um so bedauernswerter, als gerade die Skepsis
pyrrhonischer Richtung, die in der Befreiung von unnétiger Sorge ihr
telos erreicht und zur Erfahrung der Ataraxie hinfiihren will, das Philo-
sophieren als eine Heilung begreift (vgl. Sextus Empiricus, Grundrif3 der
pyrrhonischen Skepsis, III, 31). Neuere Forschungen (z.B. ].P.
Dumont) haben zu Recht den Erfahrungscharakter dieser Lehrrichtung
hervorgehoben. Sind die Tropen nicht eine Ubung, die der Philosoph
jedes Mal vollziehen soll, wenn ihn etwas beunruhigt und die ihn zur
begliickenden Gleichgiiltigkeit hinfiihren sollen? Die skeptischen Schlag-
worte sind einfache Formeln, die der Philosoph stindig zur Hand hat,
um die skeptische Haltung einzuiiben, dhnlich wie stoische und epiku-
reische Sentenzen (vgl. 23, 26, 67). Der pyrrhonische Skeptizismus,
nach der Darstellung des Sextus Empiricus, ist eine Heilslehre, welche
die Gliicksmoglichkeit des Menschen in der absoluten Gleichgiiltigkeit
erblickt: Die Ataraxie, die Sextus immer wieder als zufillige Erfahrung
darstellt, wird durch die Einiibung von Isosthenie und Epoché, die man
durchaus als Momente einer geistlichen Ubung sehen kann, vorbereitet.
Die Definition der Skepsis (Grundrisse, I, 4) weist, wie mir scheint, in



Philosophie als geistliche Ubung 185

diese Richtung: «Die Skepsis ist die Kunst, auf alle mogliche Weise
erscheinende und gedachte Dinge einander entgegenzusetzen, von der
aus wir wegen der Gleichwertigkeit der entgegengesetzten Sachen und
Argumente zuerst zur Zuriickhaltung, danach zur Seelenruhe gelan-
gen.» Noch klarer zeigt sich, daf3 die Skepsis eine einzuiibende Lebens-
haltung ist, wenn Sextus sich fragt, ob der Skeptiker eine Lehrmeinung
habe (Grundrisse, I, 8): «Ebenso verhalten wir uns auch, wenn wir
gefragt werden, ob der Skeptiker eine Lehrmeinung habe. Wenn man
niamlich «Lehrmeinung) das Hingen an vielen Dogmen nennt, die
untereinander und mit den Erscheinungen in logischem Zusammen-
hang stehen, und wenn man unter (Dogma> die Zustimmung zu einer
verborgenen Sache versteht, dann behaupten wir, keine Lehrmeinung
zu haben. Nennt man Lehrmeinung) aber eine Lebensform, die gemil3
dem Erscheinenden einer bestimmten Lehre folgt, wobei diese Lehre
vorzeichnet, wie es moglich ist, daB man recht zu leben scheine, und
wenn sich die Lehre auf die Moglichkeit zur Zuriickhaltung erstreckt,
dann behaupten wir, eine Lehrmeinung zu haben. Denn wir folgen einer
bestimmten Lehre, die uns gemifl dem Erscheinenden ein Leben nach
den viterlichen Sitten, den Gesetzen, den Lebensformen und den eige-
nen Erlebnissen vorzeichnet.» Die Skepsis impliziert auch eine philo-
sophische Bekehrung, welche die Weltsicht und die Seinsweise des so
Philosophierenden ginzlich verwandelt.

11. Der Autor schlieBt in seiner Sicht der antiken Philosophie
Aristoteles ein (52—-54). Zu Recht wird daran erinnert, daB Aristoteles
von keinem Systemgedanken geleitet wurde und seine Schriften aus
dem Diskussions- und Lehrbetrieb hervorgegangen sind. Schon P. Au-
benque hatte die Aporetik und deren existenziellen Charakter in ihrer
Bedeutung hervorgehoben. Handelt es sich aber deshalb schon um
geistliche Ubungen? Ist nicht eben Aristoteles der Vater einer rein
theoretischen Betrachtung, die das Wissen um des Wissens willen
erstrebt (vgl. Met. I, 1-2)? Zwar will auch der Stagirite dazu erziehen,
die Welt anders zu sehen, aber in welchem MaBe hat diese neue Sehweise
eine andere Seinsweise zur Folge und zum Ziel? Die Wirkungsge-
schichte jedenfalls bestitigt ein rein theoretisches Verstindnis des Den-
kens von Aristoteles. Und dies fiihrt zu einem neuen Problem.

12. Der Verfasser versucht S. 5657 eine Antwort auf die Frage,
warum und wann Philosophie begonnen hat, eine rein theoretische
Angelegenheit zu werden. Er situiert diesen Wandel im Mittelalter, als
die Philosophie sich von der Theologie losloste und zur ancilla theologiae
degradiert wurde. Der Vorgang, auf den hier angespielt wird, ist



186 Philosophie als geistliche Ubung

duBerst komplex und erforderte eine wesentlich differenziertere Ana-
lyse. Ich vermute, die Annahme, der angedeutete Paradigmenwechsel
habe sich im Mittelalter vollzogen, ist richtig, aber der Magddienst der
Philosophie ist dafiir nicht verantwortlich; vielmehr meine ich, die
Aristoteles-Rezeption des XIII. Jahrhunderts trage dafiir die Schuld.
Dies erforderte eine prizise und genaue Analyse, die hier allerdings
nicht geleistet werden kann. Aber es steht m.E. fest, daf3 viele mittelal-
terliche Denker — zum Beispiel Bonaventura —, welche dem zunehmen-
den EinfluB von Aristoteles Widerstand geleistet haben, seiner Philo-
sophie rein spekulative curiositas vorwarfen, weil sie einem umfassende-
ren Weisheitsverstindnis, das ein ganzheitliches Engagement verlangt,
nicht entsprach. Das antike Erbe, das P. Hadot in diesem begeisternden
Buch in Erinnerung ruft, ist im Mittelalter keineswegs ginzlich ver-
stummt. Ein Werk wie das Itinerarium Bonaventuras z.B. 1aft sich auf
weite Strecken als ein philosophisches Werk im genannten Sinne deuten:
als Wegphilosophie, die zur Umkehr hinfiihren will. Hadots Werk gibt
den Fachleuten mittelalterlicher Philosophie Interpretationsschliissel fiir
eine ganze Reihe von Texten an die Hand, die allzu oft vernachlissigt
werden, weil sie kein rein theoretisches und abstraktes Ziel verfolgen,
sondern vielmehr ebenfalls zu lesen sind «comme une méthode de
formation a une nouvelle maniére de vivre» — man denke beispielsweise
an Eckhards «Buch der géttlichen Tréstung» oder an Seuses «Horolo-
gium sapientiae»’.

13. Wie das Beispiel der sokratisch-platonischen Philosophie zeigt,
besteht durchaus ein Zusammenhang zwischen der subjektiven Umkehr
und dem gesellschaftlichen Leben (vgl. 92): Die durch das philo-
sophische Tun bewirkte Umwertung aller Werte liBt das mitmensch-
liche und gesellschaftliche Leben in neuem Licht erscheinen. Unter
gewissen Umstinden erscheint die bestehende Ordnung als ungerecht
und im Ernstfall ergibt sich aus der Umkehr ein Protest gegen das
Bestehende. Die Ausrichtung der Philosophie ist aber subjektbezogen:
Die Erldsung von der Entfremdung wird durch eine Verinderung des
Subjektes erhofft, nicht aber von einer Verinderung der méglicherweise
ungerechten menschlichen Verhiltnisse. Die epimeleia tes psyches schlieBt
Verantwortung fiir den anderen und die Gesellschaft nicht aus, aber das

* Das Verhiltnis der hier besprochenen Philosophieauffassung zur Europii-
schen Moralistik miiBte eigens untersucht werden. Obschon einige Ahnlichkeiten
zwischen den beiden Traditionen bestehen, tiberwiegen die Gegensitze, namentlich,
was die Beurteilung der von Montaigne so geschitzten «choses humaines» betrifft.
Vgl. S. 41 und R.IMmBACH, Pour une philosophie des choses humaines, in: RTP 115
(1983) 73-77.



Philosophie als geistliche Ubung 187

von der Philosophie erhoffte Heil ist ein vom Selbst bewirktes und als
Selbstverwirklichung verstandenes Gliick. Ist ein Philosophieverstind-
nis, welches die gesellschaftliche Bedingtheit und Funktion des Denkens
mit der subjektiven Umkehr versohnt, wirklich un-denkbar? Die
anfangs erwihnte Frage nach Wesen und Funktion der Philosophie ist
nur dann glaubwiirdig, wenn die Fragwiirdigkeit der Philosophie nicht
verdunkelt wird und ihre Aporien redlich erduldet werden: eine Hal-
tung, die den priifenden Blick von Herrn K. ertragen kann!






	Philosophie als geistliche Übung : zu einem Aufsatzband von Pierre Hadot

