Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 30 (1983)

Heft: 1-2

Artikel: Die Erkenntnis und die Sinne

Autor: Potawski, Andrzej

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761272

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761272
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ANDRZE] POETAWSKI

Die Erkenntnis und die Sinne

1. Die sensualistische Konstruktion der Empfindungen
im modernen Empirismus

Der moderne Empirismus hat versucht, unsere Erfahrung aus den
Empfindungen als sinnlichen Stoffen (Daten) zu konstruieren. Nach
einer Zusammenfassung von F. Kambartel sind die sinnlichen Stoffe in
ihrer empiristischen Fassung

1. formlos und sinnlos; Form und Sinn bekommen sie erst vom
Intellekt, in einer intellektuellen Formung und Sinngebung;

2. sind diese Stoffe Grundlage aller Erkenntnis; Grundlage in einem
zweifachen Sinn, d. h. einerseits als die ersten und einzigen Stoffe, die
im BewuBtsein eines neugeborenen Kindes auftauchen — und anderseits
im systematischen Sinne, als solche, aus denen alle echten Begriffe
gebaut werden sollen;

3. konnen die Empfindungen grundsitzlich von den Resultaten
ihrer intellektuellen Verarbeitung abgeschieden werden; sie sind also
immer in ihrer primitiven Beschaffenheit zuginglich'.

' Vgl. Friedrich KAMBARTEL, Erfabrung und Struktur. Beitrige zur Kritik des
Empirismus und Formalismus. Frankfurt/ Main 1968.



168 Die Erkenntnis und die Sinne

Man kann also sagen, daB nach dieser Auffassung unsere Erkennt-
nis der sinnlichen Stoffe intuitiv ist: sie sind nimlich Gegenstinde, die
sofort, ganz und unmittelbar gegeben sein kénnen. Sie sind dabei so
beschaffen, dal man sie entweder als einfache, allgemeine Qualititen,
also als Allgemeinbegriffe ansehen kann, oder aber als absolute Indivi-
duen, die immer einen bestimmten Platz im konkreten BewuBtseins-
strom des Erlebenden haben. Man betrachtete sie aber eher als Indivi-
duen, und nicht als Universalien.

In seinen Logischen Untersuchungen ging Husserl noch — wenigstens
in einem gewissen Grade — von diesen Ansichten aus, und das Schema:
«Auffassungsinhalte — deren Auffassung als ... (z. B. als der wahrge-
nommene Tisch)» ist flir seine Theorie der Konstitution und fiir seine
Transzendentalphilosophie von grundlegender Bedeutung.

2. Hauptschwierigkeiten der Husserlschen Wesensschau

Die von Husserl spiter entwickelte Theorie der Wesensschau
wurde u. a. von L. Eley angegriffen®. Er wirft Husserl vor, er habe das
eidos als ein allgemeines, ganz von dem Faktischen und Sinnlichen
gesondertes Objekt betrachtet, und sich auf diese Weise den Weg zu
einer Erklirung seiner Einheit mit einem konkreten todeé ti («das hier»)
abgeschnitten. Nach Eley gibt es einen inneren Widerspruch in Husserls
Theorie der Intuition. Das hochste regionale Wesen soll nimlich einer-
seits durch das Subjekt vorausgesetzt und nicht gesetzt sein. Anderseits
aber, gemiB dem «Prinzip aller Prinzipien», existiert es nur in der Schau
— ist also gesetzt, nicht vorausgesetzt. In seiner Besprechung von Eleys
Buch tiber Husser]® gab Jan Patocka zu, daBl man das Verhiltnis des
Faktischen und des Allgemeinen aufs neue untersuchen muB3 und daB3
Husserls Erklirungen zu diesem Thema nicht ausreichend sind. Das
Problem — sagt er — ist noch immer nicht geldst. Patotka meint auch,

*L. Eiev, Die Krise der Apriori in der Transzendentalen Phanomenologie
Edmund Husserls, Den Haag 1962. Vgl. auch Eleys Artikel «Intuition in: H. KrRINGS,
H. M. BAUMGARTNER, Ch. WiLp, Hrsg., Handbuch der philosophischen Grundbe-
griffe, Bd. 2 (1973), S. 748—760.

* Jan PATOCKA, «La doctrine Husserlienne de I'intuition eidétique et ses critiques
récentes», Revue Internationale de Philosophie, 19 (1965), S. 17—33.



Die Erkenntnis und die Sinne 169

daB hier vielleicht eine dialektische Losung moglich sei — nimlich eine
solche, in der dieses Verhaltnis nicht als statisch und endgiiltig festgelegt
angesehen wird, sondern eher als ein ProzeB, in dem das Faktische und
Zufillige schrittweise mit dem Essentiellen und Notwendigen durchge-
drungen wird.

Ich mdochte jetzt versuchen, diesen ProzeB vom Standpunkt einiger
Resultate der phinomenologischen Psychologie zu beleuchten, die ins-
besondere die Rolle der Sinne im menschlichen und im tierischen Leben
betreffen. Eine Beschreibung dieser Rolle hat Erwin Straus schon im
Jahre 1935 gegeben®, und sie scheint an Aktualitit eher zu gewinnen als
zu verlieren.

3. Das Empfinden nach Erwin Straus

Straus beschreibt das sinnliche Empfinden in einer fortwihrenden
Polemik gegen die atomistische und intellektualistische Theorie der
primdren Erfahrung im Kartesianismus. Das Empfinden, sagt er, ist
eine totale Weise der sympathetischen Kommunikation mit der Welt.
Diese Kommunikationsweise kann unméglich als eine mangelhafte
Erkenntnisweise betrachtet werden, wie es im Kartesianismus
geschieht. Als eine Kommunikationsweise umfa3t das Empfinden ein
Spektrum der Sinne, unter denen jeder eine besondere Abart unserer
Kommunikation mit der Welt ist. In ihrer Ganzheit ist die Kommunika-
tion aber total, d. h. sie ist die Kommunikation des Subjektes als eines
Ganzen mit der Welt, die ebenfalls als ein Ganzes auftritt — als ein
Ganzes, das immer schon differenziert ist und sich im Laufe des Lebens
weiter differenziert. Das Empfinden ist aber eine sympathetische Kom-
munikationsweise, denn es ist in dem Werden des Subjekts beschlossen
— in einem Werden mit der Welt und in der Welt; es ist auch immer ein
Empfinden des Subjekts mit seiner Welt. Keiner dieser Pole, Ich und
Welt, hat eine Prioritit vor dem anderen. Ich erlebe meine Aktualitit
zusammen mit der Aktualitit der Welt; ich erlebe sie urspriinglich,
wihrend ich mich auf die Welt richte und wihrend sich die Welt
gleichzeitig auf mich richtet.

*Erwin STrRAUs, Vom Sinn der Sinne. Ein Beitrag zur Grundlegung der
Psychologie, erste Aufl. 1935, zweite, vermehrte Aufl. Berlin 1956.



170 Die Erkenntnis und die Sinne

Das primire Phinomen des Empfindens ist das Weite (und das
Nahe), es wird durch die raumzeitliche Form des Weiten und Nahen
geordnet. Da das Empfinden raumzeitlich, und nicht nur riumlich oder
zeitlich ist, ist diese Form ebenfalls raumzeitlich: es gibt eine primire
Einheit von Empfindung und Bewegung; wir konnen auch sagen: das
primitive sinnliche Leben ist ein Leben des Empfindens und der Bewe-
gung, des Werdens.

4. Die Allgemeinheit des Empfindens

Wir haben schon iiber die Zweideutigkeit der ontologischen Situa-
tion der sinnlichen Daten des Empirismus gesprochen, daB} sie nimlich
leicht entweder als allgemein oder als individuell behandelt werden
konnen. Aber in der nominalistischen Tradition des Empirismus galten
sie als individuell. Nach Straus war dies mit dem Epiphinomenalismus
und dem psycho-physischen Parallelismus der empiristischen Theorie
verbunden. Fiir einen Nominalisten lautet die Frage: wie kdnnen wir
zum Allgemeinen gelangen, wenn wir stets vom Individuellen ausgehen
miissen? Wie aber sehen wir eigentlichdie Welt — fragt Straus — wir und
alle werdenden Wesen?

Wenn ich zum ersten Mal einem Chinesen begegne, sehe ich ihn
unmittelbar als einen Chinesen, einen Menschen einer bestimmten Rasse,
und nicht als Herrn Lee oder Herrn Chang. Ich brauche keine lange
Erfahrung mit vielen Chinesen und keine Generalisierung vieler Fille,
um ihn als einen Chinesen wahrzunehmen. Noch evidenter scheint die
Situation im Falle einer Katze zu sein, die ihre erste Maus sieht. Es
scheint klar, daB sie diese Maus nicht als Mickey oder Zizi sieht und
fingt, sondern als ein eBbares Etwas von besonderer Gestalt. Sie hat
zwar keinen Begriff « Maus», aber sie wird ihre nichste Maus sicher auch
zu bemerken und zu fangen wissen. Der Chinese — und die Maus — sind
natlirlich Individuen. Aber die Individualitit des Chinesen ist mir
lediglich durch den fliichtigen Moment unserer Begegnung gegeben.
Was ich zuerst empfinde ist, sagt Straus, das Allgemeine, nicht das
Individuelle. Das reine Empfinden der Tiere determiniert ihre Reak-
tionsweisen. Als einem Menschen ist es mir méglich, einen individuel-
len Chinesen, Herrn Lee oder Herrn Chang, personlich kennen zu
lernen. Dazu brauche ich aber eine ziemlich lange Erfahrung. DaB ich
aber den ersten Chinesen, dem ich begegne, als ein Mitglied der chinesi-



Die Erkenntnis und die Sinne 171

schen Nation vernehme, dal ich also das Allgemeine vor dem Besonde-
ren wahrnehme, das ist nach Straus ein Wesensgesetz des psychischen
Werdens. Ich sehe das Allgemeine vor dem Besonderen nicht deswegen,
weil ich es als Allgemeines denke, sondern weil mein Verhiltnis zur Welt
ein allgemeines, besser: ein fotales ist. Die Welt als ein Ganzes ist das eine
Individuum, dem ich immer, in jedem Moment meines Erlebens
begegne. Aber ich fasse ihre Individualitit nicht ausdriicklich auf, ich
begegne der Welt nur teilweise und stufenweise. Zu dem Individuellen
im gewohnlichen Sinne des Wortes kann ich eigentlich iiberhaupt nicht
durchdringen. Was ich erfahre, ist eine Begrenzung der Welt in ihrer
Ganzheit. Deswegen ist auch unsere Erfahrung des Allgemeinen nicht
von der Sprache abhingig; sie taucht schon im Empfinden, im tierischen
Erleben auf. Das Wort, wenn es geschaffen wird, ist allgemein, weil
sein Gegenstand ein allgemeiner ist.

Das urspriingliche Phinomen des Empfindens ist, wie wir schon
wissen, das Weite (und das Nahe). Die Allgemeinheit dieses Phinomens
ist mit jedem Subjekt verbunden als die Form seines Werdens; eines
Werdens, das auf die Zukunft ge6ffnet und noch nicht ganz bestimmt
1st.

5. Empfinden und Wahrnehmen

Den Unterschied zwischen Empfinden und Wahrnehmen be-
schreibt Straus als den zwischen einer Landschaft und dem geographi-
schen Raum. In einer Landschaft gibt es immer einen Horizont, im
geographischen Raum gibt es keinen. Eine Landschaft ist offen, in ihr
konnen wir von einem Ort zum anderen gehen, und jeder von ihnen hat
einen durchschaubaren Bereich, in welchem er sich von den anderen
Orten durch sein Verhiltnis zu ihnen unterscheidet. In der Landschaft
gehen wir von einem Ort zum anderen, doch nie steht unser Ort in
einem iibersehbaren Verhiltnis zum Ganzen. Um objektiv erkennen zu
konnen, brauchen wir das Medium des geographischen Raumes und der
objektiven Zeit. Die Wahrnehmung sucht Klarheit, sie zielt auf Tatsa-
chen. Sie ist nicht einfach eine Zusammenfassung und Reproduktion der
Impressionen, die in der Welt des Empfindens auftauchen, kein Resultat
eines Vergleiches und Unterscheidens. Um vergleichen und unterschei-
den zu koénnen, miissen wir schon den Horizont des Empfindens
gebrochen haben.



172 Die Erkenntnis und die Sinne

6. «Konkrete» und «kategoriale» Stellungnahme nach Gelb und Goldstein

Wie soll man aber den Ubergang von der konkreten Totalitit des
Empfindens zur abstrakten Allgemeinheit der Wahrnehmung beschrei-
ben? Im Empfinden, in einem symbiotischen Werden in der Welt und
mit der Welt, steigen wir von der nicht ganz bestimmten Totalitit zu
ithrem Teil, ihrer Phase oder ihrem Moment hinab, und auf diese Weise
nihern wir uns an ein Dies-hier an. Im Erkennen betrachten wir das
Gegebene als ein Element einer Klasse. Beim Versuch, sich diesen
Ubergang moglichst genau vorzustellen, kann uns A.Gurtwitschs
Interpretation der Untersuchung von Gelb und Goldstein iiber die
sogenannte Farbanamnese behilflich sein®. In diesen Experimenten hat
es sich gezeigt, daBl es fiir Patienten mit gewissen Hirnschiadigungen
unmoglich war, aus einem Haufen farbiger Papierstiicke solche auszu-
wihlen, die im Farbton, nicht aber in Helligkeit oder Sittigung, einem
gegebenen Muster entsprachen. Einer von diesen Patienten wihlte nur
solche Stiicke aus, deren Farbe dem Muster in jeder Hinsicht (Farbton,
Helligkeit und Sittigung) entsprach; ein anderer konnte kein festes
Kriterium der Wahl beibehalten, sondern dnderte es mit jeder Wahl.
Gelb und Goldstein beschreiben die Erfahrung dieser Patienten als ein
unmittelbares Erleben des Zusammenpassens. Diese Leute sind indes
unfihig, ein abstraktes Moment, in Hinsicht auf welches die wahrge-
nommene Objekte zusammenpassen, bewult in ihrer Wahrnehmung
abzusondern und zu fixieren. Wieder andere Patienten konnten die
Farben gewisser Objekte ohne Schwierigkeiten nennen, es handelte sich
aber nur um wenige, im allgemeinen stark gesittigte Farben. Sie be-
schrieben diese Farben oft mittelbar, indem sie ein Objekt nannten, z. B.
«wie eine Kirsche» — oder sie verwendeten bei diesen — und nur bei
diesen — Farben sehr allgemeine Farbnamen wie «rot» oder «griin».
Nach Gurwitsch ist das eine Folge ihrer Unfihigkeit, eine Farbe von
einem farbigen Objekt gedanklich abzusondern und diese Farbe als ein
Element einer Klasse, und nicht nur als eine ganz individuierte Qualitit
einer Sache, zu betrachten. Eine Operation der Abstraktion ist aber
notwendig, um den Begriff einer rein qualitativen Ordnung zu gewin-

* Aron GURwWITSCH, «Gelb-Goldstein’s Concept of «Concreter and «Categorialy
Attitude and the Phenomenology of Ideation», Philosophy and Phenomenological
Research 10 (1949), S. 172—196. Reprinted in: A. Gurwitsch, Studies in Phenomeno-
logy and Psychology, Evanston 1966.



Die Erkenntnis und die Sinne 173

nen — einer Ordnung, in der Farben als rein chromatische Phinomene
auftreten. Die erwihnten Patienten sind auf eine «konkrete» Einstellung
beschrinkt, wihrend gesunde Personen auch einer «kategorialen» Ein-
stellung fihig sind. In einer «kategorialen» Einstellung wird ein abstrak-
ter Aspekt des wahrgenommenen Objektes, der frither als ein stiller,
nur implizit vorhandener Faktor im Wahrnehmungsfelde auftrat, the-
matisiert. In den beschriebenen Fillen wiirde eine solche Thematisation
bedeuten, daf3 der Farbton von der «stillen Wirksamkeit» beim Bestim-
men des phinomenalen Aspekts des Gegenstandes zu einer ausdriickli-
chen AufgefaBtheit tibergeht. Bei den genannten Patienten war das aber
unmoglich.

7. Anschauung und Intentionalitat

Wir konnen auch sagen, daBB wir in der «kategorialen» Einstellung
einen abstrakten Teil des Objekts — oder einer Gestalt — intentional
absondern, um ihn als den Gegenstand unseres Interesses zu fixieren.
Um die Sache von diesem Standpunkt niher zu beleuchten, méchte ich
jetzt kurz an die Hauptphasen der Entwicklung des Husserlschen
Begrifts der Intentionalitit ankniipfen. Die Rede von der Intentionalitit
der kognitiven Akte war in der Scholastik und bei Brentano hauptsich-
lich mit der sogenannten «intentionalen Inexistenz» des Gegenstandes in
einem Akte verbunden. Die originale Leistung Husserls war, daB er sie
als ein Zielen auf etwas, als ein Transzendieren des BewuBtseins auf ein
Objekt hin begriff. Aber — wie Guido Kiing gezeigt hat® — brauchte
Husserl ungefihr zehn Jahre, um zu seiner Konzeption eines intentiona-
len Gegenstandes, der gegeniiber dem Erlebnis transzendent ist, zu
gelangen. Es kann auch gezeigt werden, daB es im Kontext der Logischen
Untersuchungen fiir so etwas wie ein Zielen auf etwas oder ein Zeigen
von etwas eigentlich keinen Platz gab. Das folgt z.B. aus Husserls
Polemik gegen Twardowski im 13. Paragraphen der ersten Untersu-
chung. Husserl zitiert dort Twardowskis Meinung, daB sich eine Vor-
stellung einerseits auf den Gegenstand, anderseits aber auf ihren Inhalt
richte. Husserl hatte im vorangehenden Paragraphen derselben Unter-

¢ G. KUNG, «Nowe spojrzenie na rozwdj filozofii Husserla», in: Fenomenologia
Romana Ingardena, Warschau 1972.



174 Die Erkenntnis und die Sinne

suchung selbst die Bedeutung eines Ausdrucks und seine Beziehung auf
einen Gegenstand unterschieden, jetzt aber sagt er, daB diese zwei
Aspekte in einer engen Beziehung stehen, und schreibt, daB3 «die Rede
von zwei Seiten, die an jedem Ausdruck zu unterscheiden seien, nicht
ernst genommen werden darf, dal vielmehr das Wesen des Ausdrucks
ausschlieBlich in der Bedeutung liegt. Aber dieselbe Anschauung
kann ... verschiedenen Ausdriicken Erfiillung bieten, sofern sie nim-
lich in verschiedenen Weisen kategorial gefat und mit anderen
Anschauungen synthetisch verkniipft werden kann»’. Im Paragraphen
28 derselben Untersuchung bekdmpft Husserl auch die Unterscheidung
von subjektiven (okkasionellen, verinderlichen) und objektiven, kon-
stanten Bedeutungen. Beide sind - sagt er — identische Bedeutungen in
einem strikt identischen Sinne; denn, ideal gesprochen, kann jeder
subjektive Ausdruck durch einen objektiven ersetzt werden, wobei die
Identitit der Bedeutungsintention erhalten bleibt. Zudem kann man
auch sagen, daBl Husserl in der ersten Auflage der Logischen Untersuchun-
gen kein Subjekt anerkennt, das auf etwas zielen oder etwas zeigen
konnte, da er nimlich noch kein anderes Ich als nur den Inbegriff der
Erlebnisse annehmen will.

Von den fertigen Begriffen der exakten Wissenschaften ausgehend,
beschreibt hier Husserl Phinomene, die sozusagen auf der Skala der
Konzeptualisation dem Empfinden gegenstindlich sind. Er sieht, daB
das in der Wahrnehmung Gegebene auf verschiedene Weise begriftlich
ausgedriickt werden kann, aber eine bestimmte und kategoriale Struk-
turierung dieses Gegebenen setzt er einfach voraus. Das war wohl mit
seinem damaligen sehr breiten Begriff der Intentionalitit als einer
allgemeinen Beschaffenheit der Erlebnisse verbunden. In den Ideen ist
der Begriff eines intentionalen Aktes schon enger; ein solcher Akt ist
eine aktuelle Zuwendung zum Objekt. Diese Intention im eigentlichen
Sinne bekommt nun auch ihren Ausgangspunkt im reinen Ich. Zudem
fiihrt Husserl in den Ideen den Begriff des Horizontes ein, und auf diese
Weise unterstreicht er, daB der Gegenstand einer Intention auf einem
unspezifierten Hintergrund erscheint. Dabei kommt auch der graduelle
Ubergang vom Unbestimmten zum Bestimmten und das Ausgerich-
tetsein der Erfahrung auf Bestimmtheit zum Vorschein.

" E. Hussert, Logische Untersuchungen, Bd. 2 der ersten Aufl., Halle 1901,
S. 49.



Die Erkenntnis und die Sinne 175

In seinen spiten Manuskripten unterstreicht Husserl auch den
motivationalen Aspekt der Intentionalitit, indem er sie als ein auf den
Gegenstand gerichtetes Verhalten, als eine Tendenz auf Erkenntnis, und
nicht als eine rein theoretische, statische Relation beschreibt. In den
Analysen zur passiven Synthesis spricht er von den Richtungssynthesen,
gemil denen sich die Wahrnehmung realisiert und die auf das Zukiinf-
tige ausgerichtet sind. Husserl hat sich also dem Phinomen des Empfin-
dens allmihlich angenihert, indem er von den abstrakten Begriffen der
exakten Wissenschaft zu der konkreten Realitit des sympathetischen
Werdens eines lebendigen Wesens hinabstieg. Dieses Werden geschieht
in der Welt und mit der Welt, und fiir einen Menschen bedeutet es auch
Wahrnehmen und Erkennen.

Wahrnehmen, als ein Bestimmen des Gegebenen, schreibt Straus,
ist der erste Schritt zur Erkenntnis. In diesem Bestimmen verlieren wir
aber die Unmittelbarkeit des Empfindens. Das einfache Hier des Emp-
findens wird zum «das hier», fode ti, das gezeigt wird. Ein Zeigen ist nur
in der Anwesenheit des Gegenstandes moglich; aber im Zeigen stehe ich
schon dem Objekt gegeniiber, und dieses Objekt wird fiir mich zu
einem Etwas, das bestimmt sein kann. Mit dem Zeigen breche ich den
Horizont des Empfindens. «Das hier» ist ein unbestimmter allgemeiner
Ausdruck; das Gezeigte aber kann bestimmt werden. Es gehdrt zum
geographischen Raume und der Akt des Zeigens ist schon eine fliichtige
Erkenntnis. Im Zeigen wissen wir, daB wir diese Geste wiederholen
konnen; die Wiederholbarkeit unserer Handlungen und die Mdoglich-

keit, ein «das-hier» als ein Element einer Klasse zu betrachten, wird uns
dabei bewult.

8. Zusammenfassung

Versuchen wir jetzt, die Resultate unserer Betrachtungen zusam-
menzufassen.

Das primire Phinomen des Empfindens ist das Weite (und das
Nahe). Es erscheint in der Landschaft, nicht im geographischen Raume.
Es ist weder nur raumlich, noch ausschlieBlich zeitlich, sondern beides
zusammen. In dem Bereich des Weiten und des Nahen realisiert sich das
sympathetische Werden des lebendigen Individuums als eine Einheit des
Empfindens und der Bewegung. Das Verhiltnis dieses Individuums zur
Welt ist ein totales, d. h. in einem gewissen Sinne ein allgemeines, und



176 Die Erkenntnis und die Sinne

das aktuelle Empfinden ist seine Begrenzung. Der Unterschied zwi-
schen der Totalitit dieses Verhiltnisses und der Allgemeinheit eines
Begriffes ist der zwischen der bloB faktischen Wiederholbarkeit einer
Reaktion im Leben eines Lebewesens, einer Wiederholbarkeit, die nicht
ausdriicklich bewuBt wird, und der bewuBten Auffassung dieser Wie-
derholbarkeit, einer Auffassung, die mit einer gedanklichen Ausschei-
dung und Fixierung eines Teils oder eines abstrakten Moments der Welt
verbunden ist. Die Moglichkeit einer solchen Auffassung und Ausschei-
dung ist nétig, um die Landschaft zu transzendieren und zu dem
geographischen Raume — zu der meBbaren, unendlichen, objektiven
Welt des Menschen zu gelangen.

Um wahrzunehmen und zu erkennen, miissen wir also die katego-
riale Einstellung einnehmen. Vielleicht kann man auch einfach sagen:
mulBl man einen intentionalen Akt erleben oder leisten, den Akt des
intentionalen Unterscheidens und Fixierens eines abstrakten Moments
des Empfundenen, einer erlebten Gestalt. Diese Gestalt ist urspriinglich
ein vielfiltiges Ganzes, dessen Elemente sozusagen in seiner Totalitit
gelost sind; sie haben nur, um Aron Gurwitschs Ausdruck zu gebrau-
chen, eine stille Wirksamkeit in der Gesamtqualitit des Ganzen.

Wenn wir die kategoriale Einstellung einnehmen und den Horizont
des Empfindens brechen, dann beginnen wir eine objektive Wissen-
schaft von der Welt zu betreiben; von der Welt, wie sie in der objektiven
Zeit und in dem objektiven Raume «an sich» ist. Auf diese Weise gehen
wir von der Totalitit und der besonderen Allgemeinheit des Empfin-
dens zu der Allgemeinheit der Begriffe. Man kann also sagen, daB
unsere urspriingliche Erfahrung im Empfinden und das urspriinglich
Gegebene in einem gewissen Sinne gleichzeitig allgemein und partikulir
sind.

Von dieser Beschreibung ausgehend, scheint es moglich zu sein,
das Paradoxon der empiristischen Erkenntnistheorie aufzulésen. Wir
beginnen nicht mit dem Partikuliren im tiblichen Sinne des Wortes, wie
es die Empiristen annahmen; die Erkenntnis des Partikuliren kann
hochstens ein Ziel sein, an das wir uns anzunihern versuchen. Nach
Eley ist das eidos in Husserls Theorie gleichzeitig gesetzt und vorausge-
setzt. Nimmt man unsere Beschreibung des Beginns einer Ideation an,
dann scheint dies in gewissem Sinne wahr zu sein. Einerseits ist das
eidos, obwohl nicht analysiert, in seiner stillen Wirksamkeit da — nimlich
als die Gestalt des Gegenstandes; andererseits tritt es in einer konkreten
Wahrnehmung als der Begriff auf, durch den wir sozusagen das Gege-



Die Erkenntnis und die Sinne 177

bene sehen. Es kann also gleichzeitig als gesetzt und vorausgesetzt
angesehen werden. Denn weder die aufgefal3te Gestalt noch der Begriff
ist von dem wahrnehmenden Subjekt ausschlieBlich gesetzt; dazu mii3te
sich das Subjekt als auBBerhalb der Erfahrung und auB8erhalb des Empfin-
dens gestellt betrachten. Andererseits aber wird der Begriff vom Sub-
jekt in einem gewissen Sinne gesetzt; und auch die Gestalt, an die er
angekniipft wird, ist in einer passiven Synthesis im Sinne Husserls von
dem lebenden und empfindenden Subjekt gesetzt, d. h. produziert.

Das alles bedeutet aber nicht, daB Husserl recht hat, wenn er die
Regionen des Materialen, des Lebendigen und des Psychischen als ein
absolutes Apriori annimmt. Diese Konzeption scheint durch Husserls
Ausgehen von den fertigen Begriffen der Wissenschaft bestimmt zu
sein. Unserer Meinung nach ist das absolute und primitive Apriori auf
die primire Struktur des Empfindens, der primitiven Kommunikation
mit der Welt begrenzt. Das Ubrige verdanken wir der Erfahrung, d. h.
der Induktion; doch nicht der Induktion im empiristischen Sinne,
sondern der Induktion im Sinne der Aristotelischen Tradition: der
unmittelbaren Erfassung des Allgemeinen. Diese Induktion braucht
aber nicht lediglich von dem gegebenen Individuum herzukommen, sie
kann schon in der Evolution der Gattung vorbereitet sein.

Dann aber ist auch die transzendentale epoché, in dem Husserlschen
Sinne einer Ausklammerung der realen Welt, keine neutrale Operation.
Denn sie schaltet unberechtigterweise ein Glied des dynamischen,
lebendigen Verhiltnisses von Ich und Welt aus. Anders gesagt, sie setzt
an die Stelle des gegebenen, dynamischen Subjekts eine abstrakte Kon-
struktion des reinen Subjekts und seiner Erlebnisse. Auf diese Weise
verfehlt sie aber das reale Werden des Subjekts, und verlangt dann eine
unmogliche Deduktion dieses Werdens auf Grund einer Welt, von der
sie es eben ausgeschaltet hat.

Es scheint, daB man von unserem Standpunkt aus auch Quine’s
Verneinung der Mdglichkeit einer scharfen Scheidung des Analytischen
und des Synthetischen begriinden kann. Diese Verneinung braucht
nimlich nicht so verstanden zu werden, dafl es keine notwendigen
Relationen in der Welt gibt; man kann sie einfach so interpretieren, dafl
sie leugnet, daB es ausgeschlossen sein soll, daB eine Relation oder ein
Gesetz, das jetzt absolut zu gelten scheint, in einem subtiler ausgebauten
System der Wissenschaft nicht vielleicht doch etwas geindert werden
muB.






	Die Erkenntnis und die Sinne

