
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 30 (1983)

Heft: 1-2

Artikel: Die Erkenntnis und die Sinne

Autor: Pótawski, Andrzej

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761272

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761272
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ANDRZEJ PÔfcTAWSKI

Die Erkenntnis und die Sinne

t. Die sensualistische Konstruktion der Empfindungen
im modernen Empirismus

Der moderne Empirismus hat versucht, unsere Erfahrung aus den

Empfindungen als sinnlichen Stoffen (Daten) zu konstruieren. Nach
einer Zusammenfassung von F. Kambartel sind die sinnlichen Stoffe in
ihrer empiristischen Fassung

1. formlos und sinnlos; Form und Sinn bekommen sie erst vom
Intellekt, in einer intellektuellen Formung und Sinngebung;

2. sind diese Stoffe Grundlage aller Erkenntnis; Grundlage in einem
zweifachen Sinn, d. h. einerseits als die ersten und einzigen Stoffe, die

im Bewußtsein eines neugeborenen Kindes auftauchen - und anderseits

im systematischen Sinne, als solche, aus denen alle echten Begriffe
gebaut werden sollen;

3. können die Empfindungen grundsätzlich von den Resultaten
ihrer intellektuellen Verarbeitung abgeschieden werden; sie sind also

immer in ihrer primitiven Beschaffenheit zugänglich1.

1 Vgl. Friedrich Kambartel, Erfahrung und Struktur. Beiträge zur Kritik des

Empirismus und Formalismus. Frankfurt/Main 1968.



168 Die Erkenntnis und die Sinne

Man kann also sagen, daß nach dieser Auffassung unsere Erkenntnis

der sinnlichen Stoffe intuitiv ist: sie sind nämlich Gegenstände, die

sofort, ganz und unmittelbar gegeben sein können. Sie sind dabei so

beschaffen, daß man sie entweder als einfache, allgemeine Qualitäten,
also als Allgemeinbegriffe ansehen kann, oder aber als absolute Individuen,

die immer einen bestimmten Platz im konkreten Bewußtseinsstrom

des Erlebenden haben. Man betrachtete sie aber eher als Individuen,

und nicht als Universalien.
In seinen Logischen Untersuchungen ging Husserl noch — wenigstens

in einem gewissen Grade - von diesen Ansichten aus, und das Schema:

«Auffassungsinhalte - deren Auffassung als (z. B. als der
wahrgenommene Tisch)» ist für seine Theorie der Konstitution und für seine

Transzendentalphilosophie von grundlegender Bedeutung.

2. Hauptschwierigkeiten der Husserlschen Wesensschau

Die von Husserl später entwickelte Theorie der Wesensschau

wurde u. a. von L. Eley angegriffen2. Er wirft Husserl vor, er habe das

eidos als ein allgemeines, ganz von dem Faktischen und Sinnlichen
gesondertes Objekt betrachtet, und sich auf diese Weise den Weg zu
einer Erklärung seiner Einheit mit einem konkreten todè ti («das hier»)
abgeschnitten. Nach Eley gibt es einen inneren Widerspruch in Husserls
Theorie der Intuition. Das höchste regionale Wesen soll nämlich einerseits

durch das Subjekt vorausgesetzt und nicht gesetzt sein. Anderseits
aber, gemäß dem «Prinzip aller Prinzipien», existiert es nur in der Schau

- ist also gesetzt, nicht vorausgesetzt. In seiner Besprechung von Eleys
Buch über Husserl3 gab Jan Patocka zu, daß man das Verhältnis des

Faktischen und des Allgemeinen aufs neue untersuchen muß und daß

Husserls Erklärungen zu diesem Thema nicht ausreichend sind. Das

Problem - sagt er - ist noch immer nicht gelöst. Patocka meint auch,

2 L. Eley, Die Krise der Apriori in der Transzendentalen Phänomenologie
Edmund Husserls, Den Haag 1962. Vgl. auch Eleys Artikel «Intuition in: H. Rrings,
H. M. Baumgartner, Ch. Wild, Hrsg., Handbuch der philosophischen Grundbegriffe,

Bd. 2 (1973), S. 748-760.
' Jan Patocka, «La doctrine Husserlienne de l'intuition eidétique et ses critiques

récentes», Revue Internationale de Philosophie, 19 (1965), S. 17-33.



Die Erkenntnis und die Sinne 169

daß hier vielleicht eine dialektische Lösung möglich sei - nämlich eine

solche, in der dieses Verhältnis nicht als statisch und endgültig festgelegt
angesehen wird, sondern eher als ein Prozeß, in dem das Faktische und

Zufällige schrittweise mit dem Essentiellen und Notwendigen durchgedrungen

wird.
Ich möchte jetzt versuchen, diesen Prozeß vom Standpunkt einiger

Resultate der phänomenologischen Psychologie zu beleuchten, die
insbesondere die Rolle der Sinne im menschlichen und im tierischen Leben
betreffen. Eine Beschreibung dieser Rolle hat Erwin Straus schon im
Jahre 1935 gegeben4, und sie scheint an Aktualität eher zu gewinnen als

zu verlieren.

3. Das Empfinden nach Erwin Straus

Straus beschreibt das sinnliche Empfinden in einer fortwährenden
Polemik gegen die atomistische und intellektualistische Theorie der

primären Erfahrung im Kartesianismus. Das Empfinden, sagt er, ist
eine totale Weise der sympathetischen Kommunikation mit der Welt.
Diese Kommunikationsweise kann unmöglich als eine mangelhafte
Erkenntnisweise betrachtet werden, wie es im Kartesianismus
geschieht. Als eine Kommunikationsweise umfaßt das Empfinden ein

Spektrum der Sinne, unter denen jeder eine besondere Abart unserer
Kommunikation mit der Welt ist. In ihrer Ganzheit ist die Kommunikation

aber total, d. h. sie ist die Kommunikation des Subjektes als eines

Ganzen mit der Welt, die ebenfalls als ein Ganzes auftritt - als ein
Ganzes, das immer schon differenziert ist und sich im Laufe des Lebens

weiter differenziert. Das Empfinden ist aber eine sympathetische
Kommunikationsweise, denn es ist in dem Werden des Subjekts beschlossen

- in einem Werden mit der Welt und in der Welt; es ist auch immer ein

Empfinden des Subjekts mit seiner Welt. Keiner dieser Pole, Ich und
Welt, hat eine Priorität vor dem anderen. Ich erlebe meine Aktualität
zusammen mit der Aktualität der Welt; ich erlebe sie ursprünglich,
während ich mich auf die Welt richte und während sich die Welt
gleichzeitig auf mich richtet.

4 Erwin Straus, Vom Sinn der Sinne. Ein Beitrag zur Grundlegung der
Psychologie, erste Aufl. 1935, zweite, vermehrte Aufl. Berlin 1956.



170 Die Erkenntnis und die Sinne

Das primäre Phänomen des Empfindens ist das Weite (und das

Nahe), es wird durch die raumzeitliche Form des Weiten und Nahen

geordnet. Da das Empfinden raumzeitlich, und nicht nur räumlich oder

zeitlich ist, ist diese Form ebenfalls raumzeitlich: es gibt eine primäre
Einheit von Empfindung und Bewegung; wir können auch sagen: das

primitive sinnliche Leben ist ein Leben des Empfindens und der Bewegung,

des Werdens.

4. Die Allgemeinheit des Empfindens

Wir haben schon über die Zweideutigkeit der ontologischen Situation

der sinnlichen Daten des Empirismus gesprochen, daß sie nämlich
leicht entweder als allgemein oder als individuell behandelt werden
können. Aber in der nominalistischen Tradition des Empirismus galten
sie als individuell. Nach Straus war dies mit dem Epiphänomenalismus
und dem psycho-physischen Parallelismus der empiristischen Theorie
verbunden. Für einen Nominalisten lautet die Frage: wie können wir
zum Allgemeinen gelangen, wenn wir stets vom Individuellen ausgehen
müssen? Wie aber sehen wir eigentlichdie Welt - fragt Straus - wir und
alle werdenden Wesen?

Wenn ich zum ersten Mal einem Chinesen begegne, sehe ich ihn
unmittelbar als einen Chinesen, einen Menschen einer bestimmten Rasse,

und nicht als Herrn Lee oder Herrn Chang. Ich brauche keine lange

Erfahrung mit vielen Chinesen und keine Generalisierung vieler Fälle,

um ihn als einen Chinesen wahrzunehmen. Noch evidenter scheint die

Situation im Falle einer Katze zu sein, die ihre erste Maus sieht. Es

scheint klar, daß sie diese Maus nicht als Mickey oder Zizi sieht und

fängt, sondern als ein eßbares Etwas von besonderer Gestalt. Sie hat

zwar keinen Begriff «Maus», aber sie wird ihre nächste Maus sicher auch

zu bemerken und zu fangen wissen. Der Chinese - und die Maus - sind
natürlich Individuen. Aber die Individualität des Chinesen ist mir
lediglich durch den flüchtigen Moment unserer Begegnung gegeben.
Was ich zuerst empfinde ist, sagt Straus, das Allgemeine, nicht das

Individuelle. Das reine Empfinden der Tiere determiniert ihre
Reaktionsweisen. Als einem Menschen ist es mir möglich, einen individuellen

Chinesen, Herrn Lee oder Herrn Chang, persönlich kennen zu
lernen. Dazu brauche ich aber eine ziemlich lange Erfahrung. Daß ich
aber den ersten Chinesen, dem ich begegne, als ein Mitglied der chinesi-



Die Erkenntnis und die Sinne 171

sehen Nation vernehme, daß ich also das Allgemeine vor dem Besonderen

wahrnehme, das ist nach Straus ein Wesensgesetz des psychischen
Werdens. Ich sehe das Allgemeine vor dem Besonderen nicht deswegen,
weil ich es als Allgemeines denke, sondern weil mein Verhältnis zur Welt
ein allgemeines, besser: ein totales ist. Die Welt als ein Ganzes ist das eine

Individuum, dem ich immer, in jedem Moment meines Erlebens

begegne. Aber ich fasse ihre Individualität nicht ausdrücklich auf, ich
begegne der Welt nur teilweise und stufenweise. Zu dem Individuellen
im gewöhnlichen Sinne des Wortes kann ich eigentlich überhaupt nicht
durchdringen. Was ich erfahre, ist eine Begrenzung der Welt in ihrer
Ganzheit. Deswegen ist auch unsere Erfahrung des Allgemeinen nicht
von der Sprache abhängig; sie taucht schon im Empfinden, im tierischen
Erleben auf. Das Wort, wenn es geschaffen wird, ist allgemein, weil
sein Gegenstand ein allgemeiner ist.

Das ursprüngliche Phänomen des Empfindens ist, wie wir schon

wissen, das Weite (und das Nahe). Die Allgemeinheit dieses Phänomens
ist mit jedem Subjekt verbunden als die Form seines Werdens; eines

Werdens, das auf die Zukunft geöffnet und noch nicht ganz bestimmt
ist.

5. Empfinden und Wahrnehmen

Den Unterschied zwischen Empfinden und Wahrnehmen
beschreibt Straus als den zwischen einer Landschaft und dem geographischen

Raum. In einer Landschaft gibt es immer einen Horizont, im
geographischen Raum gibt es keinen. Eine Landschaft ist offen, in ihr
können wir von einem Ort zum anderen gehen, und jeder von ihnen hat
einen durchschaubaren Bereich, in welchem er sich von den anderen
Orten durch sein Verhältnis zu ihnen unterscheidet. In der Landschaft

gehen wir von einem Ort zum anderen, doch nie steht unser Ort in
einem übersehbaren Verhältnis zum Ganzen. Um objektiv erkennen zu
können, brauchen wir das Medium des geographischen Raumes und der

objektiven Zeit. Die Wahrnehmung sucht Klarheit, sie zielt auf Tatsachen.

Sie ist nicht einfach eine Zusammenfassung und Reproduktion der

Impressionen, die in der Welt des Empfindens auftauchen, kein Resultat
eines Vergleiches und Unterscheidens. Um vergleichen und unterscheiden

zu können, müssen wir schon den Horizont des Empfindens
gebrochen haben.



172 Die Erkenntnis und die Sinne

6. «Konkrete» und «kategoriale» Stellungnahme nach Gelb und Goldstein

Wie soll man aber den Übergang von der konkreten Totalität des

Empfindens zur abstrakten Allgemeinheit der Wahrnehmung beschreiben?

Im Empfinden, in einem symbiotischen Werden in der Welt und
mit der Welt, steigen wir von der nicht ganz bestimmten Totalität zu
ihrem Teil, ihrer Phase oder ihrem Moment hinab, und auf diese Weise
nähern wir uns an ein Dies-hier an. Im Erkennen betrachten wir das

Gegebene als ein Element einer Klasse. Beim Versuch, sich diesen

Übergang möglichst genau vorzustellen, kann uns A. Gurtwitschs
Interpretation der Untersuchung von Gelb und Goldstein über die

sogenannte Farbanamnese behilflich sein5. In diesen Experimenten hat
es sich gezeigt, daß es für Patienten mit gewissen Hirnschädigungen
unmöglich war, aus einem Haufen farbiger Papierstücke solche
auszuwählen, die im Farbton, nicht aber in Helligkeit oder Sättigung, einem

gegebenen Muster entsprachen. Einer von diesen Patienten wählte nur
solche Stücke aus, deren Farbe dem Muster in jeder Hinsicht (Farbton,
Helligkeit und Sättigung) entsprach; ein anderer konnte kein festes

Kriterium der Wahl beibehalten, sondern änderte es mit jeder Wahl.
Gelb und Goldstein beschreiben die Erfahrung dieser Patienten als ein
unmittelbares Erleben des Zusammenpassens. Diese Leute sind indes

unfähig, ein abstraktes Moment, in Hinsicht auf welches die
wahrgenommene Objekte zusammenpassen, bewußt in ihrer Wahrnehmung
abzusondern und zu fixieren. Wieder andere Patienten konnten die
Farben gewisser Objekte ohne Schwierigkeiten nennen, es handelte sich
aber nur um wenige, im allgemeinen stark gesättigte Farben. Sie
beschrieben diese Farben oft mittelbar, indem sie ein Objekt nannten, z. B.
«wie eine Kirsche» — oder sie verwendeten bei diesen — und nur bei
diesen - Farben sehr allgemeine Farbnamen wie «rot» oder «grün».
Nach Gurwitsch ist das eine Folge ihrer Unfähigkeit, eine Farbe von
einem farbigen Objekt gedanklich abzusondern und diese Farbe als ein
Element einer Klasse, und nicht nur als eine ganz individuierte Qualität
einer Sache, zu betrachten. Eine Operation der Abstraktion ist aber

notwendig, um den Begriff einer rein qualitativen Ordnung zu gewin-

5 Aron Gurwitsch, «Gelb-Goldstein's Concept of <Concrete> and <Categorial>
Attitude and the Phenomenology of Ideation», Philosophy and Phenomenological
Research io (1949), S. 172-196. Reprinted in: A. Gurwitsch, Studies in Phenomenology

and Psychology, Evanston 1966.



Die Erkenntnis und die Sinne 173

nen - einer Ordnung, in der Farben als rein chromatische Phänomene
auftreten. Die erwähnten Patienten sind auf eine «konkrete» Einstellung
beschränkt, während gesunde Personen auch einer «kategorialen»
Einstellung fähig sind. In einer «kategorialen» Einstellung wird ein abstrakter

Aspekt des wahrgenommenen Objektes, der früher als ein stiller,
nur implizit vorhandener Faktor im Wahrnehmungsfelde auftrat,
thematisiert. In den beschriebenen Fällen würde eine solche Thematisation
bedeuten, daß der Farbton von der «stillen Wirksamkeit» beim Bestimmen

des phänomenalen Aspekts des Gegenstandes zu einer ausdrücklichen

Aufgefaßtheit übergeht. Bei den genannten Patienten war das aber

unmöglich.

7. Anschauung und Intentionalität

Wir können auch sagen, daß wir in der «kategorialen» Einstellung
einen abstrakten Teil des Objekts - oder einer Gestalt - intentional

absondern, um ihn als den Gegenstand unseres Interesses zu fixieren.
Um die Sache von diesem Standpunkt näher zu beleuchten, möchte ich

jetzt kurz an die Hauptphasen der Entwicklung des Husserlschen

Begriffs der Intentionalität anknüpfen. Die Rede von der Intentionalität
der kognitiven Akte war in der Scholastik und bei Brentano hauptsächlich

mit der sogenannten «intentionalen Inexistenz» des Gegenstandes in
einem Akte verbunden. Die originale Leistung Husserls war, daß er sie

als ein Zielen auf etwas, als ein Transzendieren des Bewußtseins auf ein

Objekt hin begriff. Aber - wie Guido Küng gezeigt hat6 — brauchte
Husserl ungefähr zehn Jahre, um zu seiner Konzeption eines intentionalen

Gegenstandes, der gegenüber dem Erlebnis transzendent ist, zu
gelangen. Es kann auch gezeigt werden, daß es im Kontext der Logischen

Untersuchungen für so etwas wie ein Zielen auf etwas oder ein Zeigen
von etwas eigentlich keinen Platz gab. Das folgt z.B. aus Husserls
Polemik gegen Twardowski im 13. Paragraphen der ersten Untersuchung.

Husserl zitiert dort Twardowskis Meinung, daß sich eine

Vorstellung einerseits auf den Gegenstand, anderseits aber auf ihren Inhalt
richte. Husserl hatte im vorangehenden Paragraphen derselben Unter-

6 G. Küng, «Nowe spojrzenie na rozwöj filozofii Husserla», in: Fenomenologia
Romana Ingardena, Warschau 1972.



174 Die Erkenntnis und die Sinne

suchung selbst die Bedeutung eines Ausdrucks und seine Beziehung auf
einen Gegenstand unterschieden, jetzt aber sagt er, daß diese zwei
Aspekte in einer engen Beziehung stehen, und schreibt, daß «die Rede

von zwei Seiten, die an jedem Ausdruck zu unterscheiden seien, nicht
ernst genommen werden darf, daß vielmehr das Wesen des Ausdrucks
ausschließlich in der Bedeutung liegt. Aber dieselbe Anschauung
kann verschiedenen Ausdrücken Erfüllung bieten, sofern sie nämlich

in verschiedenen Weisen kategorial gefaßt und mit anderen

Anschauungen synthetisch verknüpft werden kann»7. Im Paragraphen
28 derselben Untersuchung bekämpft Husserl auch die Unterscheidung
von subjektiven (okkasionellen, veränderlichen) und objektiven,
konstanten Bedeutungen. Beide sind - sagt er — identische Bedeutungen in
einem strikt identischen Sinne; denn, ideal gesprochen, kann jeder
subjektive Ausdruck durch einen objektiven ersetzt werden, wobei die
Identität der Bedeutungsintention erhalten bleibt. Zudem kann man
auch sagen, daß Husserl in der ersten Auflage der Logischen Untersuchungen

kein Subjekt anerkennt, das auf etwas zielen oder etwas zeigen
könnte, da er nämlich noch kein anderes Ich als nur den Inbegriff der
Erlebnisse annehmen will.

Von den fertigen Begriffen der exakten Wissenschaften ausgehend,
beschreibt hier Husserl Phänomene, die sozusagen auf der Skala der

Konzeptualisation dem Empfinden gegenständlich sind. Er sieht, daß

das in der Wahrnehmung Gegebene auf verschiedene Weise begrifflich
ausgedrückt werden kann, aber eine bestimmte und kategoriale
Strukturierung dieses Gegebenen setzt er einfach voraus. Das war wohl mit
seinem damaligen sehr breiten Begriff der Intentionalität als einer

allgemeinen Beschaffenheit der Erlebnisse verbunden. In den Ideen ist
der Begriff eines intentionalen Aktes schon enger; ein solcher Akt ist
eine aktuelle Zuwendung zum Objekt. Diese Intention im eigentlichen
Sinne bekommt nun auch ihren Ausgangspunkt im reinen Ich. Zudem
führt Husserl in den Ideen den Begriff des Horizontes ein, und auf diese

Weise unterstreicht er, daß der Gegenstand einer Intention auf einem

unspezifierten Hintergrund erscheint. Dabei kommt auch der graduelle
Übergang vom Unbestimmten zum Bestimmten und das Ausgerichtetsein

der Erfahrung auf Bestimmtheit zum Vorschein.

7 E. Husserl, Logische Untersuchungen, Bd. i der ersten Aufl., Halle 1901,
S. 49.



Die Erkenntnis und die Sinne 175

In seinen späten Manuskripten unterstreicht Husserl auch den

motivationalen Aspekt der Intentionalität, indem er sie als ein auf den

Gegenstand gerichtetes Verhalten, als eine Tendenz auf Erkenntnis, und
nicht als eine rein theoretische, statische Relation beschreibt. In den

Analysen zur passiven Synthesis spricht er von den Richtungssynthesen,
gemäß denen sich die Wahrnehmung realisiert und die auf das Zukünftige

ausgerichtet sind. Husserl hat sich also dem Phänomen des Empfindens

allmählich angenähert, indem er von den abstrakten Begriffen der
exakten Wissenschaft zu der konkreten Realität des sympathetischen
Werdens eines lebendigen Wesens hinabstieg. Dieses Werden geschieht
in der Welt und mit der Welt, und fiir einen Menschen bedeutet es auch

Wahrnehmen und Erkennen.
Wahrnehmen, als ein Bestimmen des Gegebenen, schreibt Straus,

ist der erste Schritt zur Erkenntnis. In diesem Bestimmen verlieren wir
aber die Unmittelbarkeit des Empfindens. Das einfache Hier des

Empfindens wird zum «das hier», todè ti, das gezeigt wird. Ein Zeigen ist nur
in der Anwesenheit des Gegenstandes möglich; aber im Zeigen stehe ich
schon dem Objekt gegenüber, und dieses Objekt wird für mich zu
einem Etwas, das bestimmt sein kann. Mit dem Zeigen breche ich den

Horizont des Empfindens. «Das hier» ist ein unbestimmter allgemeiner

Ausdruck; das Gezeigte aber kann bestimmt werden. Es gehört zum
geographischen Räume und der Akt des Zeigens ist schon eine flüchtige
Erkenntnis. Im Zeigen wissen wir, daß wir diese Geste wiederholen
können; die Wiederholbarkeit unserer Handlungen und die Möglichkeit,

ein «das-hier» als ein Element einer Klasse zu betrachten, wird uns
dabei bewußt.

8. Zusammenfassung

Versuchen wir jetzt, die Resultate unserer Betrachtungen
zusammenzufassen.

Das primäre Phänomen des Empfindens ist das Weite (und das

Nahe). Es erscheint in der Landschaft, nicht im geographischen Räume.
Es ist weder nur räumlich, noch ausschließlich zeitlich, sondern beides

zusammen. In dem Bereich des Weiten und des Nahen realisiert sich das

sympathetische Werden des lebendigen Individuums als eine Einheit des

Empfindens und der Bewegung. Das Verhältnis dieses Individuums zur
Welt ist ein totales, d. h. in einem gewissen Sinne ein allgemeines, und



176 Die Erkenntnis und die Sinne

das aktuelle Empfinden ist seine Begrenzung. Der Unterschied
zwischen der Totalität dieses Verhältnisses und der Allgemeinheit eines

Begriffes ist der zwischen der bloß faktischen Wiederholbarkeit einer
Reaktion im Leben eines Lebewesens, einer Wiederholbarkeit, die nicht
ausdrücklich bewußt wird, und der bewußten Auffassung dieser
Wiederholbarkeit, einer Auffassung, die mit einer gedanklichen Ausscheidung

und Fixierung eines Teils oder eines abstrakten Moments der Welt
verbunden ist. Die Möglichkeit einer solchen Auffassung und Ausscheidung

ist nötig, um die Landschaft zu transzendieren und zu dem

geographischen Räume - zu der meßbaren, unendlichen, objektiven
Welt des Menschen zu gelangen.

Um wahrzunehmen und zu erkennen, müssen wir also die katego-
riale Einstellung einnehmen. Vielleicht kann man auch einfach sagen:
muß man einen intentionalen Akt erleben oder leisten, den Akt des

intentionalen Unterscheidens und Fixierens eines abstrakten Moments
des Empfundenen, einer erlebten Gestalt. Diese Gestalt ist ursprünglich
ein vielfältiges Ganzes, dessen Elemente sozusagen in seiner Totalität
gelöst sind; sie haben nur, um Aron Gurwitschs Ausdruck zu gebrauchen,

eine stille Wirksamkeit in der Gesamtqualität des Ganzen.
Wenn wir die kategoriale Einstellung einnehmen und den Florizont

des Empfindens brechen, dann beginnen wir eine objektive Wissenschaft

von der Welt zu betreiben; von der Welt, wie sie in der objektiven
Zeit und in dem objektiven Räume «an sich» ist. Auf diese Weise gehen
wir von der Totalität und der besonderen Allgemeinheit des Empfindens

zu der Allgemeinheit der Begriffe. Man kann also sagen, daß

unsere ursprüngliche Erfahrung im Empfinden und das ursprünglich
Gegebene in einem gewissen Sinne gleichzeitig allgemein und partikulär
sind.

Von dieser Beschreibung ausgehend, scheint es möglich zu sein,
das Paradoxon der empiristischen Erkenntnistheorie aufzulösen. Wir
beginnen nicht mit dem Partikulären im üblichen Sinne des Wortes, wie
es die Empiristen annahmen; die Erkenntnis des Partikulären kann
höchstens ein Ziel sein, an das wir uns anzunähern versuchen. Nach
Eley ist das eidös in Husserls Theorie gleichzeitig gesetzt und vorausgesetzt.

Nimmt man unsere Beschreibung des Beginns einer Ideation an,
dann scheint dies in gewissem Sinne wahr zu sein. Einerseits ist das

eidös, obwohl nicht analysiert, in seiner stillen Wirksamkeit da - nämlich
als die Gestalt des Gegenstandes; andererseits tritt es in einer konkreten
Wahrnehmung als der Begriff auf, durch den wir sozusagen das Gege-



Die Erkenntnis und die Sinne 177

bene sehen. Es kann also gleichzeitig als gesetzt und vorausgesetzt
angesehen werden. Denn weder die aufgefaßte Gestalt noch der Begriff
ist von dem wahrnehmenden Subjekt ausschließlich gesetzt; dazu müßte
sich das Subjekt als außerhalb der Erfahrung und außerhalb des Empfindens

gestellt betrachten. Andererseits aber wird der Begriff vom Subjekt

in einem gewissen Sinne gesetzt; und auch die Gestalt, an die er
angeknüpft wird, ist in einer passiven Synthesis im Sinne Husserls von
dem lebenden und empfindenden Subjekt gesetzt, d. h. produziert.

Das alles bedeutet aber nicht, daß Husserl recht hat, wenn er die

Regionen des Materialen, des Lebendigen und des Psychischen als ein
absolutes Apriori annimmt. Diese Konzeption scheint durch Husserls

Ausgehen von den fertigen Begriffen der Wissenschaft bestimmt zu
sein. Unserer Meinung nach ist das absolute und primitive Apriori auf
die primäre Struktur des Empfindens, der primitiven Kommunikation
mit der Welt begrenzt. Das Übrige verdanken wir der Erfahrung, d. h.
der Induktion; doch nicht der Induktion im empiristischen Sinne,
sondern der Induktion im Sinne der Aristotelischen Tradition: der
unmittelbaren Erfassung des Allgemeinen. Diese Induktion braucht
aber nicht lediglich von dem gegebenen Individuum herzukommen, sie

kann schon in der Evolution der Gattung vorbereitet sein.

Dann aber ist auch die transzendentale epoché, in dem Husserlschen
Sinne einer Ausklammerung der realen Welt, keine neutrale Operation.
Denn sie schaltet unberechtigterweise ein Glied des dynamischen,
lebendigen Verhältnisses von Ich und Welt aus. Anders gesagt, sie setzt

an die Stelle des gegebenen, dynamischen Subjekts eine abstrakte
Konstruktion des reinen Subjekts und seiner Erlebnisse. Auf diese Weise
verfehlt sie aber das reale Werden des Subjekts, und verlangt dann eine

unmögliche Deduktion dieses Werdens auf Grund einer Welt, von der
sie es eben ausgeschaltet hat.

Es scheint, daß man von unserem Standpunkt aus auch Quine's
Verneinung der Möglichkeit einer scharfen Scheidung des Analytischen
und des Synthetischen begründen kann. Diese Verneinung braucht
nämlich nicht so verstanden zu werden, daß es keine notwendigen
Relationen in der Welt gibt; man kann sie einfach so interpretieren, daß

sie leugnet, daß es ausgeschlossen sein soll, daß eine Relation oder ein

Gesetz, das jetzt absolut zu gelten scheint, in einem subtiler ausgebauten
System der Wissenschaft nicht vielleicht doch etwas geändert werden
muß.




	Die Erkenntnis und die Sinne

