
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 30 (1983)

Heft: 1-2

Artikel: Das Mysterium der Kirche

Autor: Haas, Alois M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761270

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761270
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Alois M. Haas

Das Mysterium der Kirche

Von der Macht der mittelalterlichen Bilder*

In seiner (scholastischen Erwägung) über «Die Sichtbarkeit der
Kirche» vom Jahre 1917 glaubt Carl Schmitt die folgende Paradoxic im
Verhältnis von sichtbarer und unsichtbarer Kirche feststellen zu können:
«Die Sichtbarkeit der Kirche beruht auf etwas Unsichtbarem, der

Begriff der sichtbaren Kirche ist selbst etwas Unsichtbares. Wie alle

Realität, wenn sie auf Gott gegründet wird, ihre Realität verliert, da

Gott zur einzigen, wahren Realität wird, so wird die wahre Sichtbarkeit
der Kirche unsichtbar, und es gibt keine unsichtbare Kirche, die nicht
sichtbar, und keine sichtbare, die nicht unsichtbar wäre. So kann sie in
dieser Welt sein, ohne von dieser Welt zu sein»1. Ist so die sichtbare
Dimension der Kirche in deren Mysteriendomäne eingeborgen, bleibt
doch ein Drittes, die «menschlich-konkrete Kirche»2, deren Mängel zu
Unrecht und nur zu oft «der göttlich-sichtbaren zugerechnet»3 wurden.

* Vortrag im Rahmen einer Ringvorlesung der Theol. Fakultät der Universität
Zürich im WS 1981/82, am 18. Nov. 1981.

1 Summa, Eine Vierteljahresschrift (1917) H. 2, S. 71-80, Zitat: S. 75.
2 A.a.O., S. 77.
3 A.a.O. Zur Typologie der zwei Dimensionen der Kirche, ihre Sichtbarkeit

und Unsichtbarkeit, vgl. H. De Lubac, Die Kirche, Eine Betrachtung. Übertragen
und eingeleitet von H. U. von Balthasar, Einsiedeln 1968, S. 73-109. Auch wenn
hier mit aller Energie «der tödhche Schnitt zwischen dem Sichtbaren und Unsichtbaren»

der Kirche abgewiesen wird (a.a.O., S. 79), scheint die «schiefe Ebene» einer
Gegenüberstellung der beiden Seiten historisch doch nicht vermeidbar gewesen zu
sein. Die «Synthese der Ekklesiologie», die de Lubac unermüdlich fordert (besonders
a.a.O., S. 79ff.), ist immer wieder neu zu leisten. Vgl. P. Stanislas Jäki, Les
tendances nouvelles de l'Ecclésiologie, Roma 1957 (Bibliotheca Academiae Cath.
Hung. Ill); A. Acerbi, Due ecclesiologie, Ecclesiologia giuridica ed ecclesiologia di



100 Das Mysterium der Kirche

Mit der Unterscheidung dieser drei Dimensionen an der Kirche ist uns
für das Verständnis des mittelalterlichen Kirchenbegriffs, besser des

mittelalterlichen Kirchenbildes, ein methodisch nützlicher Raster an die

Hand gegeben, der - gewiß in Vereinfachung - mindestens zwei
Bereiche des mittelalterlichen Denkens über die Kirche unterscheiden
läßt: erstens den Bereich einer mittels Bildern sich lebendig ausgestal-

communione nella <Lumen gentium), Bologna 1975; M. Kehl, Kirche als Institution,
Zur theologischen Begründung des institutionellen Charakters der Kirche in der

neueren deutschsprachigen katholischen Ekklesiologie, Frankfurt a. M. 2(1978); B.

Mondin, Le nuove ecclesiologie, Un'immagine attuale della chiesa, Roma 1980

(Teologia 29). Bekannt ist die Rolle, die der Unterscheidung (sichtbare - unsichtbare)
Kirche bei Luther und den reformierten Kirchen zugesprochen wird. Vgl. U. Kühn,
Kirche, Gütersloh 1980 (Hb. syst. Theol. 10), S. 24ff. (hier Literatur zu Luthers
Auffassung) und B. Gassmann, Ecclesia reformata, Die Kirche in den reformierten
Bekenntnisschriften, Freiburg i. Br. 1968 (Oekumen. Forsch., I. Ekkl. Abt., Bd.
IV), S. 113ff. Zu Luther vgl. auch Y. Congar, Vraie et fausse réforme dans l'Eglise,
Paris 21968, S. 345ff. Reiche Literatur zu dieser entscheidenden Dichotomie siehe bei
U. Valeske, Votum Ecclesiae, München 1962, S. 60f£, 194.; W. Krech, Grundfragen

der Ekklesiologie, München 1981, S. 30-35. Daß die «menschlich-konkrete
Kirche» nicht mit der «göttlich-sichtbaren» identisch ist, wird jedem Betrachter der
Kirchengeschichte sofort klar, wenn er die faktisch verfolgte Kirchenpolitik mit der
sie begleitenden Ekklesiologie vergleicht. Diese stellt das theologische Postulat der
Sichtbarkeit der Kirche (vgl. J. B. Walz' energische Demonstration in: Die Sichtbarkeit

der Kirche, Ein Beitrag zur Grundfrage des Katholizismus, Würzburg 1924),
jene dagegen versucht es - mehr oder weniger lauter - in eine konkrete Seinsform
überzufuhren. Theologisch bleibt die Forderung einer letztlichen Einheit von
Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit - wie wenig authentisch auch immer eine solche Einheit
verwirklicht worden sein mag im Lauf der Geschichte - eine alles ekklesiologische
Denken bestimmende Leitvorstellung. So gehört denn die visibilitas - zusammen mit
der supernalitas/eminentia, nécessitas, perfectio, unitas, sanctitas, catholicitas und apostolici-
tas zu denproprietates der klassischen katholischen Ekklesiologie (vgl. A. Straub, De
Ecclesia Christi, vol. II, Oeniponte 1912, S. 589ff. ; A. Dorsch, Institutiones
theologiae fundamentalis, vol. II: De ecclesia Christi, Oeniponte 1914, S. 523ff.),
während die evangelische Variante nicht darauf eingeht (vgl. P. Steinacker, Die
Kennzeichen der Kirche, Berlin 1982).

Der Anteil Augustins an dieser Unterscheidung zwischen sichtbarer und
unsichtbarer Kirche ist in keiner Weise zu unterschätzen. Vgl. F. Hofmann, Der
Kirchenbegriff des Hl. Augustinus in seinen Grundlagen und in seiner Entwicklung,
Münster W. 21978, S. 233f£; W. Kamlah, Christentum und Geschichtlichkeit,
Untersuchungen zur Entstehung des Christentums und zu Augustins (Bürgerschaft
Gottes), Stuttgart 21951, S. 140ff.;J. Ratzinger, Volk und Haus Gottes in Augustins
Lehre von der Kirche, München 1954; E. Lamirande, L'église céleste selon S.

Augustin, Paris 1963; W. Simonis, Ecclesia visibilis et invisibilis, Untersuchungen
zur Ekklesiologie und Sakramentenlehre in der afrikanischen Tradition von Cyprian
bis Augustinus, Frankfurt a. M. 1970, S. 75ff. ; A. Giacobbi, La Chiesa in S.

Agostino, 1: Mistero di comunione, Roma 1978, S. 72ff.; H. U. von Balthasar,
Augustinus, Das Antlitz der Kirche, Einsiedeln 21955; dERS., Das Ganze im
Fragment, Aspekte der Geschichtstheologie, Einsiedeln 1963.



Das Mysterium der Kirche 101

tenden Reflexion über die sichtbare Unsichtbarkeit der Kirche4 und
zweitens den Bereich einer auf die konkrete juridische Faßbarkeit kirchlicher

Freiheit abzielenden Politik mit allem Zubehör an über die

Jahrhunderte hin sich aufhäufenden rechthchen Dokumenten und
Ideologien5.

4 Der Kern und das Wesen der Kirche ist ein Glaubensgeheimnis und daher
gerade in den vordergründigen Diskussionen über Kompetenzfragen in der Kirche
nach der konstantinischen Wende oft kaum mehr spürbar. Das Mittelalter muß an
der Hypothek einer Kirche, die den siegreichen Einzug ins Feld der weltlichen Macht
glorreich hinter sich hat, schwer tragen. Das eigentliche Glaubensgeheimnis der
Kirche drückt sich daher sinngemäß weniger in der politisch belasteten Atmosphäre
päpstlich-kaiserlicher Kontroversen aus als vielmehr in den verborgeneren Bezirken
gelebten christlichen Lebens. «Im hohen Mittelalter ist es [hinsichtlich der Ekklesio-
logie], trotz dem tiefen soziologischen Wandel [gegenüber dem frühen Mittelalter
und der Väterzeit], noch nicht wirklich anders. Selbst die scharfe Dialektik zwischen
päpstlicher und kaiserlicher Theologie bleibt, was die Theologie der Kirche angeht,
in einem Vorfeld stehen, es geht um Kompetenz, nicht um das Wesen selbst, das heil
im Unreflexen ruht: der Kern wird gehütet von den Gebeten und Betrachtungen der
kontemplativen Liebe; in den Hohelied-Kommentaren, in denjenigen über Paulus
und Johannes, deren Gehalt ungebrochen aus der Väterzeit in die Scholastik hinüberfließt,

hegt das Herzgeheimnis. Hohe Kunst vermag, im Kern ebenfalls heil, dies
Geheimnis Bild werden zu lassen, auf dem Grund einer noch unangefochtenen
ästhetisch-religiösen Ausdrucksbeziehung von Innen und Außen, Geheimnis und
Form. Diese Beziehung besteht so lange, als die Frage nicht bewußt erhoben wird,
was denn nun eigentlich, im Begriff ausgedrückt, der Geheimnisinhalt und was die
äußere Form sei. Höchstens kann man sagen: der Inhalt sei das Reich Gottes, das mit
Christus gekommen ist, und seine Erscheinung sei die Christenheit, als sichtbare
Körperschaft, abgegrenzt gegen Heidentum, Judentum und Islam; Christenheit,
nicht die (organisierte Kirche> der Zeit nach Luther. Das Unbestimmte und doch
nicht Verschwommene, sondern mit großer Kraft Prägende dieser Ausdrucksbeziehung

läßt sich vom Evangelium zwar rechtfertigen, ist aber doch nicht einfach mit
ihm identisch; es tritt eine kulturelle Komponente hinzu, die wir heute mißverständlich

mit dem Schlagwort des (mythischen Weltbilds) anleuchten: eine bestimmte
theologische Nichtreflexion steht in einem fruchtbaren wechselseitigen Verhältnis zu
einer bestimmten kulturell-weltanschaulichen Nichtreflexion; die erste bedient sich
der zweiten, um ein bestimmtes Verhältnismaß zwischen Bewußtheit und Unbe-
wußtheit, das ihr richtig und unveräußerlich scheint, zur Darstellung zu bringen.
Daß zwischen dem theologischen Geheimnis der Beziehung Christus-Kirche und
dem ästhetischen Geheimnis etwa einer Kathedrale nur Analogie und keineswegs
Identität besteht, darüber hat sich auch damals kein Zeitgenosse getäuscht, dennoch
(trug) diese Analogie, sie sprach, und sie sagte genug, um ein aufklärerisches
Weiterdrängen im Rationalen zu verhindern. Sie sagt aber auch Dinge, die nur
innerhalb eines ästhetischen Symbolismus, wo Himmelreich sich im heiligen Erdenreich

(ausdrückt^ tragbar sind und uns Heutigen, denen dieses symbolische Fühlen

vergangen ist, als ein furchtbares Mißverständnis erscheint: innerhalb eines solchen
Weltsystems sind Kreuzzüge zu rechtfertigen, die doch, biblisch betrachtet, einen
Rückfall in den Alten Bund (der der theologische Ort des Symbolismus ist) bedeuten.

» (H. U. von Balthasar, Kirchenerfahrung dieser Zeit, in: J. Daniélou/H.



102 Das Mysterium der Kirche

Im Folgenden möchte ich mich vornehmlich auf den erstgenannten
Bereich, die bildhafte Spekulation über die Kirche, konzentrieren, weil
die mittelalterliche Kirche hierin - im Anschluß an die patristische
Überlieferung6 - wohl ihr Eigenstes gegeben hat.

1. Zuvor aber sei ein kurzer Blick auf den zweitgenannten Bereich

gestattet, da er eine Diastase zwischen sichtbar-unsichtbarer und
konkreter Kirche in den Blick kommen läßt, die zu vernachlässigen gerade
auch zur Ermittlung der Ekklesiologie des Mittelalters unheilvoll wäre.
Zwar gehört auch nach Carl Schmitt die juridisch-körperschaftliche
Selbstorganisation der Kirche, «die rechtliche Regelung menschlicher

Beziehungen»7 überhaupt, zum natürlich guten Bereich, dessen «Hierarchie

der Mittelbarkeit»8 sich bis in die paradiesischen Zustände vor
dem Sündenfall zurückverfolgen läßt. Konkret sind dann allerdings die

Möglichkeiten sündhaften Sich-Verfehlens breit gegeben. Ein
unverdächtiger Zeuge wie Louis Bouyer9 vermag heute eine Entwicklung des

mittelalterlichen Kirchendenkens nachzuzeichnen, dessen unheilvoller

Vorgrimler [Hrsg.], Sentire Ecclesiam. Das Bewußtsein von der Kirche als gestaltende

Kraft der Frömmigkeit, Freiburg i. Br. 1961, S. 743-768, Zitat: S. 747f.) «Die
Sicht des Glaubens» ist auch fîir E. Kinder, Der evangelische Glaube und die Kirche,
Berlin 1958, und W. Dietzfeldinger, Die Grenzen der Kirche nach
römischkatholischer Lehre, Göttingen 1962, S. 187, die einzig entscheidende, wenn es um die
richtige Zuordnung von Innen- und Außensicht der Kirche geht.

5 Das augustinische Leib-Seele-Schema darf kaum auf diese Doppelansicht der
Kirche angewendet werden. Vgl. dazu von Balthasar, a.a.O. (wie Anm. 4), S.

749, und de Lubac, a.a.O. (wie Anm. 3), S. 85. - Zum historischen Problem einer
sich machtpolitisch und ideologisch aufdie Welt possessiv einlassenden mittelalterlichen

Kirche siehe neben den unter Anm. 9-11 genannten Werken vor allem A.
Mirgeler, Geschichte und Dogma, Hellerau 1928; von dems., Kritischer Rückblick
auf das abendländische Christentum, Mainz 1961; von dems., Revision der europäischen

Geschichte, Freiburg i. Br. 1971; A. Dempf, Sacrum Imperium, Geschichtsund

Staatsphilosophie des Mittelalters und der politischen Renaissance, Darmstadt
21954.

6 Es bräuchte die umfassenden Kenntnisse und das beharrliche Suchvermögen
eines Hugo Rahner (Symbole der Kirche, Die Ekklesiologie der Väter, Salzburg
1964), Yves Congar, FJenri de Lubac oder Hans Urs von Balthasar (Wer ist die
Kirche? Vier Skizzen, Freiburg i. Br. 1961), um diesen Traditionszusammenhang
angemessen aufzuschlüsseln. Vgl. die Festschrift für H. Rahner, wie Anm. 4, und:
S. Felici (Hrsg.), Ecclesiologia e catechesi patristica, «Sentirsi chiesa,» Roma 1982.

7 Schmitt, a.a.O. (wie Anm. 1), S. 78.
8 A.a.O., S. 79.
9 Die Kirche, 2 Bände, Einsiedeln 1977, insbesondere I: Ihre Selbstdeutung in

der Geschichte. Ähnlich, aber nicht so pointiert alle einschlägigen Kirchengeschichten.
Vgl. P. Lippert, Die Kirche Christi, Freiburg i. Br. 31956, S. 39ff.; vor allem



Das Mysterium der Kirche 103

Verlauf - soweit es die konkrete juridische Person der Kirche betrifft -
ihm auf der Hand liegt. Die Stationen dieses Verlaufs sind bekannt; ein

paar wenige entscheidende seien in Erinnerung gerufen. Es geht dabei

durchwegs um eine Emanzipation der Kirche aus weltlichen Verstrik-
kungen und Abhängigkeiten, um die libertas Ecclesiae10. Das Paradox

ereignet sich, daß gerade dieser Kampf die Kirche immer stärker in
solche Abhängigkeiten hineinfuhrt am stärksten dann, wenn das höchste

kirchliche sacerdotium, das Papsttum, sich gegenüber dem regnum als

ein autonomes definiert". Das beginnt mit Leo I. in der Mitte des 5.

Jahrhunderts: Durch ihn wird der päpstlich-monarchische Primat
theoretisch fundiert.12 Papst Gelasius I. vergrößert dann den Vorrat an

päpstlichen Leitideen, in dem er seine auctoritas auf alles erstreckte, was

aber E. Gilson, Die Metamorphosen des Gottesreiches, München - Paderborn -
Wien - Zürich 1959. Die Kirchengeschichtsschreibung als eigene theologische
Disziplin hat es gerade hinsichtlich ihrer Kritikfähigkeit ihrem eigenen Gegenstand
gegenüber dann schwer, die richtige Mitte zwischen Apologetik und Verurteilung zu
halten. Vgl. J. Bernhart, Göttliches und Menschliches in der Kirche, in: E.
Kleineidam/ O. Kuss (Hrsg.), Die Kirche in der Zeitwende, Salzburg-Leipzig 21936,
S. 238-268; W. Nigg, Die Kirchengeschichtsschreibung, Grundzüge ihrer historischen

Entwicklung, München 1934; H. Zimmermann, Ecclesia als Objekt der
Historiographie, Studien zur Kirchengeschichtsschreibung im Mittelalter und in der
frühen Neuzeit, Wien 1960; G. Gieraths, Kirche in der Geschichte, Themen und
Probleme der Kirchengeschichte, Essen 21962; J. Wodka, Das Mysterium der Kirche
in kirchengeschichtlicher Sicht, in: F. Holböck/T. Sartory (Hrsg.), Mysterium
Kirche in der Sicht der theologischen Disziplinen, Salzburg 1962, Bd. 1, S. 347-465;
H. R. Seeliger, Kirchengeschichte - Geschichtstheologie - Geschichtswissenschaft,
Analysen zur Wissenschaftstheorie und Theologie der katholischen
Kirchengeschichtsschreibung, Düsseldorf 1981.

10 G. Tellenbach, Libertas, Kirche ünd Weltordnung im Zeitalter des
Investiturstreites, Stuttgart 1936 (Forschungen zur Kirchen-und Geistesgeschichte, 7. Bd.);
H. Günther, Freiheit, Herrschaft und Geschichte, Semantik der historisch-politischen

Welt, Frankfurt a.M. 1979, S. 69-74, kennt diese wesentliche Dimension der
mittelalterlichen Semantik von «Freiheit» nicht. Weitere Literatur siehe bei K. Bosl,
Die Grundlagen der modernen Gesellschaft im Mittelalter, Eine deutsche
Gesellschaftsgeschichte des Mittelalters, Teil II, Stuttgart 1972, S. 267, Anm. 116.

11 Vgl. W. Ullmann, A History of Political Thought: The Middle Ages,
Harmondsworth 31968; ders., Individuum und Gesellschaft im Mittelalter, Göttingen

1974, S. lOff.; ders., Kurze Geschichte des Papsttums im Mittelalter, Berlin
1978; H. Zimmermann, Das Papsttum im Mittelalter, Eine Papstgeschichte im
Spiegel der Historiographie, Stuttgart 1981; vor allem Beinert, a.a.O. (wie unten
Anm. 53), S. 75-83; Y. M.J. Congar, Für eine dienende und arme Kirche, Mainz
1965, S. 34ff.

12 Vgl. dazu Ullmann, Kurze Geschichte des Papsttums, a.a.O., S. 15ff.;
Bouyer, a.a.O. (wie Anm. 9) I, 52ff.



104 Das Mysterium der Kirche

den Verband der Christenheit unmittelbar betraf. An den Kaiser sendet

er die entscheidenden Sätze, die in aller Zukunft von höchstem Belang
werden sollten: «Zwei sind es, erhabener Kaiser, von denen hauptsächlich

diese Welt gelenkt wird: die geheiligte Autorität der Priester und die

königliche Gewalt. Unter ihnen ist das Gewicht der Priester um so

schwerer, als sie sogar für die Könige der Menschen im göttlichen
Gerichte Rechenschaft ablegen werden»13. Solche Zweigewaltenlehre'4
entzieht dem Kaiser die Chance einer eschatologischen Rechtfertigung
seiner Herrschaft, da er hierin durch den Papst, der das nun einzig

vermag, enteignet ist. Gregor der Große (540-604) versteht die königliche

Gewalt als ein Hilfsmittel - in seiner wenig schmeichelhaften

Bildsprache als ein kräftiges Rhinozeros15-, das die Menschen zum
religiösen Gehorsam anleitet. Die Bischöfe sind daher von der königlichen

Gewalt nicht als bloße Vollzugsorgane zu mißbrauchen, sondern
unterstehen dem päpstlichen sacerdotium. Die Krönung Karls des Großen
durch Leo III. im Jahre 80016 und die eifernde Reformpolitik Gregors
VII. (1020-1085)17 in der heiklen Angelegenheit der Laieninvestitur
führten immer mehr zu einer letztlich fatalen Umkehrung der
Machtverhältnisse: Das Bestreben, die kirchliche Autorität von weltlicher
Einmischung freizuhalten, trug wesentlich dazu bei, «die kirchliche
Autorität in eine weltliche Autorität höherer Ordnungzu verwandeln».18

Ekklesiologisch bedeutsam wurde die von Bernhard von Clairvaux
aufgrund älterer Redewendungen ausgebaute Lehre von den zwei
Schwertern19: An sich meinten «die beiden Bilder, das des gladius spiritus

13 A. Thiel, Epistolae Romanorum pontificum I, Braunsberg 1868, S. 349, n.
12 (PL 59, 42f. oder DS 347); zitiert bei Tellenbach, a.a.O. (wie Anm. 10), S. 42.

14 Vgl. dazu Ullmann, Kurze Geschichte des Papsttums, a.a.O., S. 28ff.; dazu
Congar, a.a.O. (wie Anm. 15), S. 15 und 29.

15 Mor. XXXI, 5,6 und 7 (PI 76, 575f.); zitiert bei Y. Congar, Die Lehre von
der Kirche, Von Augustinus bis zum Abendländischen Schisma, Freiburg i. Br. 1971

(Hb. d. Dogmengeschichte, III/3c), S. 18.
16 Bouyer, a.a.O. I (wie Anm. 9), S. 55f.; K. A. Fink, Papsttum und Kirche im

abendländischen Mittelalter, München 1981, S. 18f.; R.W. Southern, Kirche und
Gesellschaft im Abendland des Mittelalters, Berlin 1975, S. 85£; Ullmann, Kurze
Geschichte des Papsttums, a.a.O. (wie Anm. 11), S. 72fF.

17 Ullmann, Kurze Geschichte des Papsttums, a.a.O. (wie Anm. 11), S. 132ff.
18 Bouyer, a.a.O. I (wie Anm. 9), S. 56.
" Y. M.-J. Congar, Die Ekklesiologie des hl. Bernhard, in: J. Lortz (Hrsg.),

Bernhard von Clairvaux, Mönch und Mystiker, Internationaler Bernhardkongreß
Mainz 1953, Wiesbaden 1955, S. 76-119, besonders S. 92ff.



Das Mysterium der Kirche 105

und das des gladius materialise, nichts anderes als die «beiden sich

ergänzenden Register einer einzigen Koaktivgewalt, die der Kirche
gehörte»20. Die Umformung dieser Theorie zu einer theologisch-politischen

Lehre über das Verhältnis der zeitlichen und geistigen Gewalten
an sich mit hierokratischen Implikationen erfolgte seit dem 13. Jahrhundert.

War man seit Weihnachten 800 gewöhnt, die Kaiserwürde «nur im
Zusammenhang mit der Weihe durch den Papst» zu sehen21, so formte
Innozenz III. seine päpstliche Gewalt logisch sinnvoll zu einer plenitudo
potestatis sowohl über die weltliche Gesellschaft wie über die Kirche
aus22. Dieser Sieg der geistlichen über die weltliche Macht mochte

ideologisch als ein totaler anmuten. Es bleibt aber mit Bouyer kritisch
zu vermerken, daß «der von Innozenz III. angemeldete theoretische

Vorrang der geistlichen Gewalt wohl unbeabsichtigt, aber folgerichtig

zu ihrer eigenen Säkularisierung» führte23. Bonifaz VIII. (1303 f) ist
dann schließlich das lebendige Beispiel für den ungünstigen Verlauf
einer solchen päpstlichen Politik in ekklesiologischen Belangen24.

Mit diesem nicht näher spezifizierten Hinweis auf eine durch
Macht- und Emanzipationsinteressen geleitete, päpstlich promulgierte
Ekklesiologie soll es sein Bewenden haben. Deren Fazit ist einfach zu
ziehen: «Der Drang, sich zur Selbsterhaltung von weltlicher Macht und

von Reichtum unabhängig zu machen, drängt selbst wieder zu Macht
und zu Reichtum, dem man alsogleich erliegt»25. Die Traktate (De

ecclesia>, die vom 14. Jahrhundert an erst auftreten26, sind unverhüllte

20 Y. M.-J. Congar, Heilige Kirche, Ekklesiologische Studien und Annäherungen,

Stuttgart 1966, S. 428-433, Zitat: S. 430.
21 Congar, a.a.O. (wie Anm. 15), S. 91.
22 Congar, a.a.O. (wie Anm. 15), S. 123-127.
23 Bouyer, a.a.O. I (wie Anm. 9), S. 57.
24 Gemeint ist vor allem die 1302 von Bonifaz VIII. erlassene Bulle Unam

sanctum. «Unam sanctam war der wohltönende, stolze und selbstbewußte
Schwanengesang des mittelalterlichen Papsttums. Die Bulle versuchte, die durch die
neuen aristotelisch-thomistischen Lehren hart angeschlagene päpstliche
Gesellschafts- und Staatslehre in straffster Fassung den Zeitgenossen vorzustellen: die
Wirkung war minimal.» Ullmann, Kurze Geschichte des Papsttums, a.a.O. (wie
Anm. 11), S. 261.

25 Bouyer, a.a.O. I (wie Anm. 9), S. 60.
26 Bedenkens- und bemerkenswerterweise hat die Hochscholastik keinen

eigentlichen Traktat über die Kirche entwickelt. «... so seltsam es klingen mag, bis
etwa um das Jahr 1300, als mit dem auf königlichen Sonderrechten beruhenden
Gallikanismus die Serie der erwähnten Irrtümer anfing, existierte kein ausdrücklicher
Traktat über die Kirche. Das christliche Altertum, die Kirchenväter, die Mönchs-



106 Das Mysterium der Kirche

Zeugnisse der Polarisierung der Machtverhältnisse. Ich erwähne nur
den Traktat des Dominikanertheologen an der Universität Paris, Johannes

Quidort, aus dem Beginn des 14. Jahrhunderts <De regia potestate et

papali)27, dessen Hintergrund der Streit zwischen Papst Bonifaz VIII.
und Philipp dem Schönen von Frankreich bildet, der die kirchenpolitische

Unabhängigkeit durchzusetzen versuchte. Was die Sache besonders

pikant macht, ist die Position des Theologen, der von der Konzeption
einer radikalen Scheidung zwischen weltlichen und kirchlichen
Machtansprüchen her die Partei des französischen Königs ergreift. Aus seiner

Forderung, die Kirche habe sich aller weltlichen Herrschaft zu begeben,
ist in der Tat der entscheidende Schritt zur Säkularisierung der Staatsidee

getan, auch wenn Johannes bei der Abfassung seines Traktats die

Konsequenzen seiner Überlegungen noch nicht ermessen haben kann28.

theologie, die Frühscholastik, selbst die analytische Theologie der großen Scholastiker

des 13. Jahrhunderts besaßen zwar ein sehr wesenhaftes ekklesiologisches
Gedankengut, aber es gab keinen Traktat über die Kirche in unserem heutigen Sinne,
abgesehen von einigen ausdrücklichen ekklesiologischen Schriften wie derjenigen
des heiligen Cyprian <De unitate) und besonders einigen Ausfuhrungen über die
Kirche in mancher Abhandlung des 9., 11. und 12.Jahrhunderts.» Y. Congar, Der
Laie, Entwurf einer Theologie des Laientums, Stuttgart o.J. (1956), S. 75. Durch die

spezielle Herausarbeitung eines Traktats De Ecclesia ergab sich nicht etwa eine
fruchtbarere Sicht der Kirche als Mysterium, sondern vielmehr eine unglückliche
Verengung des Blickes auf die hierarchische Struktur der Kirche. «Der Traktat De
Ecclesia wurde hauptsächlich, manchmal fast ausschließlich, eine Verteidigung und
Hervorhebung der Wirklichkeit der Kirche als Verband hierarchischer Mittlerschaft
der Vollmachten und des Primats des Römischen Stuhles, kurz, er wurde zu einer
<Hierarchologie>. Dagegen waren die beiden Pole, zwischen denen eine solche
Mittlerschaft ihren Platz hat, einerseits der Heilige Geist und anderseits das gläubige
Volk oder der subjektive Träger des religiösen Lebens gleichsam von der ekklesiologischen

Betrachtung ausgeschlossen. In vielen apologetischen Abhandlungen - und
es gab lange Zeit hindurch nur solchen apologetischen Unterricht über die Kirche -
wurden die Gesichtspunkte des verborgen-innerlichen Lebens, wonach die Kirche als

ein durch und durch beseelter und lebendiger Leib erscheint, mit Stillschweigen
übergangen, ja sie wurden sogar manchmal als nicht katholisch verdächtigt.»
A.a.O., S. 79. Vgl. Congar, a.a.O. (wie Anm. 15), S. 175ff. (S. 175, Anm. 1, eine

Aufzählung der ersten Kirchentraktate im genannten Sinn); J. Ranft, Die Stellung
der Lehre von der Kirche im dogmatischen System, Aschaffenburg 1927, S. 83ff.

27 Vgl. J. Leclercq, Jean de Paris et l'ecclésiologie du XIIP siècle, Paris 1942

(L'église et l'état au moyen âge); F. Bleienstein, Johannes Quidort von Paris, Über
die königliche und päpstliche Gewalt (De regia potestate et papali), Textkritische
Edition mit deutscher Übersetzung, Stuttgart 1969 (Frankfurter Studien zur Wissenschaft

von der Politik, Bd. IV).
28 Siehe Bleienstein, a.a.O., S. 41.



Das Mysterium der Kirche 107

2. Die Ebene konkret politischen Handelns ist im Mittelalter
übergriffen von der Dimension des Sichtbar-Unsichtbaren. Ihr kommt eine

gewisse Idealität zu, da sich in ihr das kirchlich-theologische Selbstverständnis

als ein Raum der Bilder eröffnet29. Keinesfalls ist jedoch dieser

25 Vgl. Congar, Der Laie, a.a.O. (wie Anm. 26), S. 41; ders., L'ecclésiologie
du haut moyen âge, De Saint Grégoire le Grand à la désunion entre Byzance et
Rome, Paris 1968, S. 98f.; J. Bernhart, Kosmos, Hierarchie, Kirche, Wien 1936,
S. 81f.; A. Mayer-Pfannholz, Der Wandel des Kirchenbildes in der Geschichte,
Theologie und Glaube 33 (1941) 22-34; ders. Das Laientum im werdenden Kirchenbild,

Theologie und Glaube 33 (1941) 88-97; ders. Das Bild der Mater Ecclesia im
Wandel der Geschichte, Pastor bonus 53 (1942) 33-47; ders., Das Kirchenbild des

späten Mittelalters und seine Beziehungen zur Literaturgeschichte, in: A. Mayer/J.
Quasten/B. Neunheuser (Hrsg.), Vom christlichen Mysterium, Gesammelte
Arbeiten zum GedächtnisvonO. Casel, Düsseldorfl951, S. 274-302; ders., Der Wandel

des Kirchenbildes in der abendländischen Kulturgeschichte, in: T. BoGLER(Hrsg.),
Die Kirche und der heutige Mensch, Maria Laach 1955, S. 50-64; ders., Das Bild der
Kirche, Hauptmotive der Ekklesia im Wandel der abendländischen Kunst, Regensburg

1962; H. U. von Balthasar, Der antirömische Affekt, Freiburg i. Br. 1974,
S. 156ff. (bedenklicher Schwund des Bildes «Mutter Kirche»!). Zur Bildlichkeit der
Kirche sind natürlich insbesondere die Arbeiten von Henri de Lubac (siehe Anm. 3)

- zusammen mit dems., Glauben aus der Liebe, «Catholicisme», Einsiedeln 1967

(vgl. dazu H. Schnackers, Kirche als Sakrament und Mutter, Zur Ekklesiologie von
H. de Lubac, Frankfurt a. M. 1979 [Regensburger Studien zur Theologie]) - und
Y. Congar zu beachten. Die Anwendung von Bildern und Metaphern für die Kirche
wird hier nicht aufgrund einer methodologischen Fragestellung hinterfragt, sondern
schlicht festgestellt und - allenfalls - in ihrem Hinweischarakter erheblich gemacht.
«Kirche» steht hinsichtlich der Anwendung metaphorischer Rede zu ihrer semantischen

Festlegung in einem weitesten Bezugsfeld, das alles Institutionelle und
Geschehnishafte betrifft. Zur metaphorischen Deutung der «Geschichte» vgl. A.
Demandt, Metaphern für Geschichte, Sprachbilder und Gleichnisse im
historischpolitischen Denken, München 1978 (siehe Register «Kirche», «Kirchengeschichte»);
zum «Staat» vgl. T. Struve, Die Entwicklung der organologischen Staatsauffassung
im Mittelalter, Stuttgart 1978 (Monographie zur Geschichte des Mittelalters, Bd.
16). Einen Versuch, die Metaphern für die Kirche aus Lumen Gentium begrifflich
abzustützen, siehe bei H. Rikhof, The Concept of Church, A Methodological
Inquiry into the Use ofMetaphors in Ecclesiology, London 1981 («the church is the
communio of the faithful» - diese Definition der Kirche soll den Reichtum der
Metaphern und Bilder für die Kirche tragen und eine «wahrhaft theologische Vision»
[a.a.O., S. 236] der Kirche entwickeln helfen!). Man wird gerade in der Theologie
nicht unbiblisch vorgehen dürfen: Die Bibel liebt - in konsequentem und notwendigem

Rückbezug aufden Mysteriencharakter der Kirche - Bilder und Metaphern, um
diese Wirklichkeit kommunizierbar zu machen. Vgl. die Ausführungen von
N. Füglister, H. Schlier und Y. Congar in: Mysterium Salutis, Bd. IV/1: Das
Heilsgeschehen in der Gemeinde, Einsiedeln 1972, S. 23ff, S. 101 ff, S. 357f£,
besonders S. 464, Anm. 44; P. V. Dias, Vielfalt der Kirche in der Vielfalt der Jünger,
Zeugen und Diener, Freiburg i. Br. 1968 (ökumenische Forschungen I/II), S. 56ff;
H. Schlier, Die Zeit der Kirche, Freiburg i. Br. 21958; J. G. Arintero, Desenvolvi-
miento y vitalidad de la Iglesia, 3 Bände, Madrid 1974ff, besonders Bd. I: Evolucion
organica, S. 149ff; H. Küng, Was ist Kirche? Freiburg i. Br. 1967, S. 20-22.



108 Das Mysterium der Kirche

Raum der Bilder, in dem sich das Mysterium der Kirche vom Unsichtbaren

her als ein Sichtbares zu ereignen versucht, durch eine schroffe

Trennung vom Leibhaftig-Konkreten der historischen Erscheinung der
Kirche abzusetzen. Im Gegenteil herrscht die Meinung vor, daß die
Kirche in ihrer Konkretheit durchsichtig zu sein hätte auf ihre symbolisch

sichtbare Realität und darin auf die letztliche Unsichtbarkeit des

Mysteriums Kirche30 hin. Daß nur zu oft diese dynamische Angleichung
verfehlt wird und sich eine Diastase zwischen leibhaftig-konkreter und

vom Mysterium her geforderter Daseinsweise der Kirche ergibt, wird
dem durch die Erbsünde amputierten und lädierten menschlichen
Verhalten zugeschrieben, oft im Bewußtsein, daß die Schöpfung auch mit
ihrer linken Seite vollkommen zu sein vermag31. Wesentlich ist aber die

mysteriale Gegenwart und Leitfunktion der Bilder32.

2.1. Zunächst wird man sich fragen müssen, weshalb es eine Fülle

von Bildern (Vergleichen, Methaphern, Allegorien) sind, die das Wesen
des Mysteriums Kirche zu umschreiben versuchen. Die christliche
Heilsgeschichte verbietet die Auffassung, «die Kirche müßte einst fertig
wie Pallas Athene dem Haupt ihres Stifters entsprungen sein»33, so daß

von ihr «eine univoke Definition» gegeben werden könnte34. Sie ist
wesentlicher Bestandteil, ja eine «theologische Person» der
Heilsgeschichte35, die ihre Herkunft, ihre geschichtliche Aufgabe und ihre
eschatologische Vollendung hat, obwohl die mittelalterliche und mit ihr
die alte Kirche sich immer als eine der Zeit enthobene, «ewige» Realität

begriffen hat36. So hat man sich während des Mittelalters nicht nur

30 Vgl. F. Holböck/ T. Sartory, Mysterium Kirche, a.a.O. I (wie Anm. 9),
S. 201-346.

31 Augustinus, Soliloquia I, 2: Deus, per quem universitas etiam cum sinistra parte
perfecta est.

32 O. Casel, Mysterium der Ekklesia, Von der Gemeinschaft der Erlösten in
Christus Jesus, Aus Schriften und Vorträgen, Mainz 1961.

331. F. Görres, Die leibhaftige Kirche, Frankfurt a. M. 31951, S. 38.
34 H. U. von Balthasar, Theodramatik, Zweiter Band: Die Personen des

Spiels, Teil 2: Die Personen in Christus, Einsiedeln 1978, S. 389.
35 A.a.O., S. 311-330. Vgl. H. Mühlen, Una Mystica Persona, Die Kirche als

Mysterium der heilsgeschichtlichen Identität des Heiligen Geistes in Christus und
den Christen: Eine Person in vielen Personen, München 31968; eine Zusammenfassung

aller älteren Ansichten darüber siehe bei Y. M.-J. Congar, La personne
«Eglise», Revue Thomiste 71 (1971) 613-640.

36 J. Beumer, Die altchristliche Idee einer präexistierenden Kirche und ihre
theologische Anwendung, Wissenschaft und Weisheit 9 (1942) 13-22. Vgl. unten
Anm. 38 die Arbeit von Congar und oben Anm. 3 die Literatur über Augustinus.



Das Mysterium der Kirche 109

darauf fixiert, daß die Kirche aus der verwundeten Seite Christi entstanden

ist - übrigens in typologischer Angleichung an die Bildung Evas aus

der Seite des schlafenden Adam im Paradies, «aufdaß durch eine gleiche
Sehrung der Seite die wahre Mutter der Lebendigen gebildet würde, die
Kirche»37 -, sondern man hat sich - in Anschluß an die Väter, insbesondere

an Augustin - gefragt, wie es mit dem Schicksal der Gerechten des

Alten Testamentes stehe38. Die Antwort: Die Kirche besteht ab initio
mundP9 oder — noch präziser und häufiger — a primo Abel justo*", welcher
der erste Gerechte war. Aufdie innere Geschichte der Kirche verweisen
die gleich zu nennenden Allegorien, deren in sich begriffene und
zusammengefaßte Vielfalt die eschatologische Herrlichkeitsgestalt der vollendeten

Kirche ausmachen wird. Über die darin sich offenbarende
Gleichzeitigkeit von Einheit und Vielheit in der Kirche äußerte sich 1145 der
Prämonstratenser Bischof Anselm von Havelberg folgendermaßen: «So

erscheint es offenbar, daß der Leib der Kirche, der einer ist, durch den

Heiligen Geist belebt wird, der einer ist, eins in sich selbst, aber

vielfältig in der reichen Austeilung seiner Gaben. Dieser wahre Leib der

Kirche, belebt durch den Heiligen Geist und aufgeteilt, gegliedert in
verschiedene Glieder zu verschiedenen Zeitaltern und Epochen begann
mit dem ersten Gerechten Abel und wird sich vollenden mit dem letzten
Auserwählten, immer eins im einzigen Glauben, aber geteilt in vielerlei
Formen durch den vielfachen Wechsel der Lebensweisen»41. Die Kirche

37 H Rahner, Mater Ecclesia, Lobpreis der Kirche aus dem ersten Jahrtausend
christlicher Literatur, Einsiedeln/Köln 1944, S. 17f.; S. Tromp, De nativitate Eccle-
siae ex Corde Iesu in Cruce, Gregorianum 13 (1932) 489-527.

58 Y. Congar, Ecclesia ab Abel, in: M. Reding (Hersg.), Abhandlungen über
Theologie und Kirche, Festschrift fur K. Adam, Düsseldorf 1952, S. 79-108.

39 A.a.O., S. 89.
40 A.a.O. (Anselm von Havelberg).
41 Dialogi, 1,1; PL 188, 1144; Ed. G. Salet, Anselme de Havelberg, Dialogues,

Livre I, Paris 1966 (SC 118), S. 45: Ecce apparet manifeste unum corpus Ecclesiae uno
Spiritu sancto vivificari, qui et unicus est in se, et multiplex in multifaria donorum suorum
distributione. Verum hoc corpus Ecclesiae Spiritu sancto vivificatum, et (per) diversa membra

diversis temporibus et aetatibus discretum et distinctum, a primo Abel justo incoepit, et in
novissimo electo consummabitur, semper unum una fide, sed multiformiter distinctum multi-
plici vivendi varietate. Zitiert bei Y. Congar, L'église, antique fontaine d'une eau
jaillissante et fraîche, La Vie spirituelle 62 (1980) t. 134, S. 35. Über das emeuerende
Wirken des Geistes in der Kirche vgl. Y. Congar, Je crois en l'Esprit saint, II: «Il est
Seigneur et II donne la vie», Paris 1979, S. 13ff.; M. Grabmann, Die Lehre des

heiligen Thomas von Aquin von der Kirche als Gotteswerk, Ihre Stellung im
thomistischen System und in der Geschichte der mittelalterlichen Theologie,
Regensburg 1903, S. 115-193; J. Moltmann, Kirche in der Kraft des Geistes,
München 1975.



110 Das Mysterium der Kirche

hat also - mit Gregor dem Großen zu sprechen - «gleichzeitig zwei
Leben: das eine in der Zeit, das andere in der Ewigkeit»42. Zwischen
beiden waltet eine Kontinuität, die sich nicht aufheben läßt, weil sie in
den wechselnden, dabei aber nie beliebigen Bildern im Grenzbereich

von Sichtbarkeit und Mysterium je neu gewährleistet wird. Das Mittelalter

erweist sich bei der Übernahme der augustinischen43 und dionysischen44

symbolischen Theologie, gerade was die Anschauung von der
Kirche betrifft, besonders gelehrig. Das Verfahren, im Symbol sichtbare

Formen zum Erweis und zur Darstellung unsichtbarer anzuwenden

- nach Hugo von St. Viktor wird das Symbol folgendermaßen definiert:
Symbolum est collatio, idest coaptatio visibilium formarum ad demonstrationem

rei invisibilis propositarum45 —, eignet sich aufs beste, die Mysterienwirk-
lichkeit der Kirche zu beschreiben. Vorlage war ohnehin in jedem Fall
die Sprache der Schrift, deren reiche symbolische Ekklesiologie mit
ihren über hundert Bildern46 nicht nur bekannt war, sondern schlechthin
vorbildliche Geltung besaß.

In der Schrift war auch die Polymorphie des Symbols vorgegeben,
die eine Versatilität in der Anwendung von Bildern gestattete, die im

42 Gregor, In Ezech., 1.2, n. 10; PL 76, 1060. Zitiert bei H. de Lubac, Die
Kirche, a.a.O. (wie Anm. 3), S. 67. Es handelt sich durchwegs nicht um zwei
Kirchen, sondern immer um die Eine, die einen zeitlichen und ewigen Aspekt hat:
Una eademque Ecclesia (a.a.O., S. 69, Anm. 144)!

43 C. P. Mayer, Die Zeichen in der geistigen Entwicklung und in der Theologie

des jungen Augustinus, Würzburg 1969 (Cassiciacum XXIV/1); ders., Die
Zeichen in der geistigen Entwicklung und in der Theologie Augustins, II. Teil: Die
antimanichäische Epoche, Würzburg 1974 (Cass. XXIV/2); H. U. von Balthasar,
Herrlichkeit, Eine theologische Ästhetik, II: Fächer der Stile, Einsiedeln 1962,
S. 100-144.

44 R. Roques, L'univers dionysien, Structure hiérarchique du monde selon le

Pseudo-Dionys, Paris 1954; von Balthasar, a.a.O. (wie Anm. 43), S. 147-214;
E. deBruyne, Etudes d'esthétique médiévale, 3 Bände, Brugge 1946; W. Tatarkie-
wicz, Geschichte der Ästhetik, II: Die Ästhetik des Mittelalters, Basel 1980, S. 36ff.
(Dionysus), S. 58ff. (Augustin).

45 M.-D. Chenu, La théologie au douzième siècle, Paris 1957, S. 159-190,
Zitat: S. 162 (Expos, in Hier. cael. III, init.; PL 175, 960).

44 P.-A. Liege, Das Mysterium der Kirche, in: Die katholische Glaubenswelt,
Wegweisung und Lehre, hrsg. von einer Arbeitsgemeinschaft von Theologen, Bd.
III: Die Heilsökonomie, Freiburg i. Br. 21961, S. 271 ff. ; K. Thieme, Das Mysterium
der Kirche in der christlichen Sicht des alten Bundesvolkes, in: Holböck/Sartory,
Mysterium Kirche, a.a.O. I (wie Anm. 9), S. 37—885 R- Schnackenburg, Wesenszüge

und Geheimnis der Kirche nach dem Neuen Testament, in: a.a.O. I, S. 89-199;
L. Cerfaux, La théologie de l'église suivant S. Paul, Paris 21965; R. Schnacken-
burg, Die Kirche im Neuen Testament, Freiburg i.Br. T963; siehe auch oben Anm.
29.



Das Mysterium der Kirche 111

Mittelalter - gestützt durch die Lehre vom mehrfachen Schriftsinn47 -
bestenfalls zu einer großartigen Bildsynonymik, im schlechten Fall zu
einer Entwertung der geistlichen Bildlichkeit durch Überfülle führen
konnte48. Daß solche Anwendung von Bildern für die christliche
Mysterienwirklichkeit nicht den Charakter einer Spielerei hat - auch wenn der
bildnerische Spieltrieb sich hierin frei bezeugen durfte -, wird klar noch
in der eher skeptischen, theoretischen Festlegung des Thomas von
Aquin, wonach in der Theologie die Bilder nicht wegen der Hinfälligkeit

ihres Gegenstandes - wie in der Poesie -, sondern propter excessum

ihres Gegenstandes gebraucht werden müssen, da Unsagbares sich
durch eine reine Begrifflichkeit nicht erschöpfend aussagen, sondern
bloß in Form der Anspielung durch Bilder annähernd evozieren läßt49.

Rechtens wird man daher fürs Mittelalter nicht einen einheitlichen

Kirchenbegriff ansetzen dürfen, sondern ein - in vielerlei Hinsicht
komplexes — Kirchenbild50. Beda Venerabiiis hatte davon eine klare

Anschauung, wenn er sagte: Multifarie et multis figurarum modis eadem

Christi et ecclesiae mysteria repetuntur, sed repetita novi semper aliquid
afferunt, quod vel eisdem mysteriis argumentum procuret, vel per ipsam novita-
tem animos audientium amplius delectet (Vielfältig und in vielen Weisen
bildlicher Darstellung werden die Mysterien Christi und der Kirche in

47 H. de Lubac, Der geistige Sinn der Schrift, Einsiedeln 1952; ders., Exégèse
médiévale, Les quatre sens de l'Ecriture, 4 Bände, Paris 1959/61/64; F. Ohly, Vom
geistigen Sinn des Wortes im Mittelalter, Darmstadt 1966; ders., Schriften zur
Mittelalterlichen Bedeutungsforschung, Darmstadt 1977; ders., Hohelied-Studien,
Grundzüge einer Geschichte der Hoheliedauslegung des Abendlandes bis um 1200,
Wiesbaden 1958; H. Riedlinger, Die Machtlosigkeit der Kirche in den lateinischen
Hoheliedkommentaren des Mittelalters, Münster W. 1958 (BGPTMA XXXVIII/3);
H.-J. Spitz, Die Metaphorik des geistigen Schriftsinns, Ein Beitrag zur allegorischen
Bibelauslegung des ersten christlichen Jahrtausends, München 1972 (Münstersche
Mittelalter-Schriften 12); H. Freytag, Die Theorie der allegorischen Schriftdeutung
und die Allegorie in deutschen Texten des 11. und 12.Jahrunderts, Bern 1982.

48 Vgl. Chenu, a.a.O. (wie Anm. 45), S. 184.
49 S. th. I, q.l, a. 9; I—II, Q. 101, A.2; zitiert bei E. Biser, Theologische

Sprachtheorie und Hermeneutik, München 1970, S. 77. Dieses ganze Werk ist ein
einziges Plädoyer für Rang und Bedeutung der (Sprach-)Bilder in der Theologie.
Vgl. von dems., Die Gleichnisse Jesu, Versuch einer Deutung, München 1965, bes.
S. 21ff. Gerade die Auffassung von der Kirche als etwas höchst Lebendigem (etwa als

corpus Christi) bedingt eine breit aufgefächerte Bildrede aus dem Bereiche lebendiger
Erfahrungswirklichkeit. Vgl. Grabmann, a.a.O. (wie Anm. 41), S. 70ff.; deLubac,
a.a.O. (wie Anm. 3), immer wieder.

50 Congar, a.a.O. (wie Anm 15), S. 82-89 (die monastische Kirchenlehre des

12.Jahrhunderts); ders., L'ecclésiologie, a.a.O. (wie Anm. 29), S. 98f. (im Anschluß
an die Arbeiten von Mayerpfannholz, wie Anm. 29).



112 Das Mysterium der Kirche

Erinnerung gerufen; aber, indem sie immer wieder erwogen werden,
bringen sie auch immer etwas Neues bei, das entweder ein neues Bild
fur die immer gleichen Mysterien liefert oder dann in höherem Grade
die Gemüter der Zuhörer durch seine Ungewöhnlichkeit erfreut)51.

2.2 Die konkrete Fülle der Bilder, die sich von der mittelalterlichen
Typologie und dem Symbolismus her auf die Kirche beziehen lassen, ist

nun allerdings von einer beängstigenden Breite. Alles konnte auf die

geistige Wirklichkeit der Kirche hin sprechend werden, so daß Gregor
pauschal versicherte: Ad instar quippe ecclesiae fabricatus est hic mundus".

Um alle Bereiche zu nennen, innerhalb derer die Kirche symbolisiert
werden kann, bräuchte es daher tatsächlich einen umfassenden Katalog
der in der mittelalterlichen Exegese verwendeten Bildkategorien53. Ich

nenne nur ein paar wichtige Bereiche54. Zunächst den kosmologischen:
die Kirche als Mond gegenüber der Sonne Christus; die Kirche als

Sonne gegenüber der Synagoge als Mond55; die Kirche als ewig bewahr-

51 In Cant. IV, 4; PL 91, 1133C. Zitiert bei Congar, L'ecclésiologie, a.a.O.
(wie Anm. 29), S. 99. Vgl. auchj. Beumer, Das Kirchenbild in den Schriftkommentaren

Bedas des Ehrwürdigen, Scholastik 28 (1953) 40-56.
52 Mor. XXVIII,5,14; PI 76, 455B; zitiert bei Congar, L'ecclésiologie, a.a.O.

(wie Anm. 29), S. 101.
53 Hinweise dazu finden sich in: J. Châtillon, Une ecclésiologie médiévale:

L'idée de l'Eglise dans la théologie de l'école des Saint-Victor au XIIe siècle, Irénikon
22 (1949) 115-138, 395-411; J. Beumer, Zur Ekklesiologie der Frühscholastik,
Scholastik 26 (1951) 364-389; 27 (1952) 183-209; F. Merz-Bacher, Wandlungen des

Kirchenbegriffs im Spätmittelalter, Zs. d. Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte,
Kanonist. Abt. (1953) 274-361; A. Hauck, Gegensätze im Kirchenbegriff des späteren

Mittelalters, Luthertum (1938) 225-240; G. Miczka, Das Bild der Kirche bei
Johannes von Salisbury, Bonn 1970 (Bonner Hist. Forschungen 34); W. Beinert, Die
Kirche - Gottes Heil in der Welt, Die Lehre von der Kirche nach den Schriften des

Rupert von Deutz, Honorius Augustodunensis und Gerhoch von Reichersberg, Ein
Beitrag zur Ekklesiologie des 12. Jahrhunderts, Münster W. 1973 (BGTPM Bd. 13),
bes. S. 104ff. Dazu alle in diesem Aufsatz genannte Literatur. Siehe auch Congar,
Vraie et fausse réforme, a.a.O. (wie Anm. 3), S. 89ff.; R.Javelet, Image et
ressemblance au douzième siècle de S. Anselme à Alain de Lille, 2 Bände, Paris 1967,
I, S. 357fF.; II, S. 273ff.

54 Die verschiedenen Symbolbereiche siehe fürs Folgende bei Arintero, a.a.O.
I (wie Anm. 29), S. 149ffi; Congar, L'ecclésiologie, a.a.O. (wie Anm. 29), S. 98ff.;
C.Journet, L'Eglise du Verbe incarné, II: Sa structure interne et son unité catholique,

Bruges 1951, S. 49-96.
55 W. Seiferth, Synagoge und Kirche im Mittelalter, München 1964; F. Ohly,

Synagoge und Ecclesia, Typologisches in mittelalterlicher Dichtung, in: ders.,
Schriften, a.a.O. (wie Anm. 47), S. 312-337; H.Rahner, Mysterium Lunae, in:
ders., Symbole der Kirche, a.a.O. (wie Anm. 6), S. 91-173; W. Molsdorf, Christliche

Symbolik der mittelalterlichen Kunst, Stuttgart 21968, S. 170fF.



Das Mysterium der Kirche 113

tes, fur die Gerechten aufgehobenes Paradies56. Personale Namen und

Figuren der Hl. Schrift werden auf die Kirche hin durchsichtig: Sara,

Rahel, Ruth, Thamar, Rahab57, Abraham, Zachäus, Maria Magdalena
und Martha, die Samaritanerin, immer aber wieder Eva, die Mutter
aller Lebendigen, und Maria, die Mutter Gottes58. Architektonische
Gebilde, das Schiff, die Arche, der Bau oder das Gebäude an sich, das

Haus, aber auch die sakralen Gebäude: der Tempel59, die Stiftshütte, vor
allem aber die Burg, die Stadt und das himmlische Jerusalem60 geben
unaufhörlich Anlaß, darin die Kirche anzusiedeln. Kommen soziologische

und politologische Bilder61 hinzu: die Familie, der Staat, das

Königtum (die Königin), die congregatio oder universitas ßdelium62 (mit
früher und betonter Absetzung gegen die Mauerkirchen: «Nicht das

K Vgl. dazu J. Leclercq, Wissenschaft und Gottverlangen, Zur Mönchstheolo-
gie des Mittelalters, Düsseldorf 1963, S. 66ff.; E.Peters, Paradiesvorstellungen in
der deutschen Dichtung vom 9. bis 12. Jahrhundert, Hildesheim 21977; H.-F. Reske,
Jerusalem caelestis - Bildformeln und Gestaltungsmuster, Darbietungsformen eines
christlichen Zentralgedankens in der deutschen geistlichen Dichtung des 11. und
12. Jahrhunderts. Göppingen 1973 (Göpp. Arb. z. Germanistik 95).

57 Siehe H.U. von Balthasar, a.a.O. (wie Anm. 6), S. 70-81.
58 L.Bouyer, Le Trône de la Sagesse, Paris 21961, S. 135ff.; A.Müller,

Ecclesia - Maria, Die Einheit Marias und der Kirche, Freiburg/Schweiz T955
(Paradosis 5); H. Coathalem, Le parallélisme entre la Sainte Vierge et l'Eglise dans la
tradition latine jusqu'à la fin du XIIe siècle, Rome 1954 (Analecta Gregoriana); de
Lubac, Geheimnis, a.a.O. (wie Anm. 29), S. 114fF.; ders., Die Kirche, a.a.O. (wie
Anm. 3), S. 283-341. Das Thema ist theologisch breit entfaltet bei H.U. von
Balthasar, a.a.O. (wie Anm. 34), S. 276-330 (mit reicher Literatur); ders., Der
antirömische Affekt, a.a.O. (wie Anm. 29), S. 164-187; ders., Das Ganze im
Fragment, a.a.O. (wie Anm. 3), S. 94fi; Y. Congar, Christus Maria Kirche, Mainz
1959; H. Rahner, Maria und die Kirche, Innsbruck 1962; T. Schneider, Maria als

Typus der Ekklesia und Vorbild der christlichen Frau, Liturgie und Mönchtum,
2. F., H. VIII, Maria Laach 1951, S. 20-43; O. Casel, a.a.O. (wie Anm. 32), S. 373-
414.

59 Y. M.-J. Congar, Das Mysterium des Tempels, Die Geschichte der Gegenwart

Gottes von der Genesis bis zur Apokalypse, Salzburg 1960; J. Sauer, Symbolik
des Kirchengebäudes und seiner Ausstattung in der Auffassung des Mittelalters,
Münster W. 21964; A. Masser, Die Bezeichnungen für das christliche Gotteshaus in
der deutschen Sprache des Mittelalters, Berlin 1966.

60 Vgl. oben Anm. 56 und unten Anm. 72.
61 M.J. le Guillou, Sendung und Einheit der Kirche, Das Erfordernis einer

Theologie der communio, Mainz 1964, besonders S. 542ff; Y. Congar, Un peuple
messianique, L'Eglise, sacrement du salut, Salut et libération, Paris 1975.

62 P. Michaud-Quantin, Universitas, Expressions du mouvement communautaire

dans le moyen-âge latin, Paris 1970 (L'église et l'état au moyen âge XIII),
S. 77-82; Congar, Der Laie, a.a.O. (wie Anm. 26), S. 54, 62 und immer wieder;
ders., a.a.O. (wie Anm. 15), S. 94fi, 98 und öfter; ders., a.a.O. (wie Anm. 38).



114 Das Mysterium der Kirche

Gebäude aus Mauern, sondern die Gläubigen bilden die Kirche»63, wie
der Topos lautet!), die alttestamentliche Formel des Volkes Gottes64, die

Kirche als Pilgerin, als civitas Dei (als vornehmlich eschatologische
Größe im augustinischen Sinn65), schließlich die kristenheit (christianitas66)

in ihrer schwer überschaubaren Menschenmenge.
Aus dem agrikologischen Bereich sind entommen: Feld, Weinstock,

Weinberg, Garten, Quelle, Ölbaum usf.; aus dem textilen: das

Gewebe (der ungenähte Rock Christi, ein Beispiel für die Einheit der

Kirche in Bonifaz des VIII. Verlautbarung von 1302)67, das Fischernetz.

Und schließlich sind die ganz großen schwergewichtigen, sakramentalen

Bilder für die Kirche zu nennen, die nicht bloß das sacramentum, die

äußere sinnfällige Vermittlung meinen, sondern die res®, das innerste

Geheimnis der Kirche: Die Kirche wirdJungfrau (mit ihrer Verfallsform
als meretrix69), Frau, Braut, Gattin und Mutter70 genannt. Vor allem aber

präsentiert sich die Kirche als Corpus Christi mysticum in direktem

63 Dazu vgl. Y. M.-J. Congar, Priester und Laien im Dienst am Evangelium,
Freiburg i.Br. 1965, S. 268-276.

64 A. Oepke, Das neue Gottesvolk in Schrifttum, Schauspiel, bildender Kunst
und Weltgestaltung, Gütersloh 1950; Y. Congar, Cette église que j'aime, Paris
1968, S. 9-39; J.-G. Page, Qui est l'Eglise? vol. III: L'Eglise, peuple de Dieu,
Montréal 1979 (mit Literatur); weitere Literatur siehe bei Valeske, a.a.Ö. (wie Anm.
3) S. 239ff.; propagandistisch wirkte M. D. Koster, Ekklesiologie im Werden,
Paderborn 1940.

65 Vgl. die oben Anm. 3 gegebene Literatur zu Augustinus. - R. Grosche,
Pilgernde Kirche, Freiburg i. Br. 21969.

66 B. Landry, L'idée de chrétienté chez les scolastiques du XIII' siècle, Paris
1929.

67 DS 871.
68 Gebraucht wird hier die auf Augustin zurückgehende, aus der Sakramententheologie

bekannte Unterscheidung von sacramentum et res «als äußere (sinnenfällige)
Vermittlung und innere Realität» (Congar, Die Wesenseigenschaften der Kirche, in:
Mysterium Salutis W/1, a.a.O. [wie Anm. 29], S. 370).

" H. U. von Balthasar, Wer ist die Kirche? a.a.O. (wie Anm. 6), S. 55-136.
70 Vgl. deLubac, Die Kirche, a.a.O. (wie Anm. 3), S. 213-250; ders., Quellen

kirchlicher Einheit, Einsiedeln 1974 (Theologia Romanica 3), S. 129-155; Congar,
L'ecclésiologie, a.a.O. (wie Anm. 29), S. 80f. und öfter; Mayer, Das Bild der
Mater Ecclesia, a.a.O. (wie Anm. 29); Schnackers, a.a.O. (wie Anm. 29);
H. Rahner, a.a.O. (wie Anm. 37); K. Delahaye, Erneuerung der Seelsorgsformen
aus der Sicht der frühen Patristik, Freiburg i. Br. 1958 (Untersuchungen zur Theol.
der Seelsorge 13); dazu vgl. von Balthasar, Der antirömische Affekt, a.a.O. (wie
Anm. 29), S. 156-163. - O. Casel, Die Kirche als Braut Christi nach Schrift,
Väterlehre und Liturgie, Theologie der Zeit 1 (1936) 91-111; Ohly und Riedlinger,
a.a.O. (wie Anm. 47); S. Tromp, Ecclesia sponsa Virgo Mater, Gregorianum 18
(1937) 2-29.



Das Mysterium der Kirche 115

Rückbezug auf die Sakramententheologie. Gerade heute hat diese auf
die umfassende sakramentale Wirklichkeit der Kirche abzielende Ekkle-
siologie im Anschluß an die frühe cyprianische Umschreibung: ecclesia —

unitatis sacramentumn großen Erfolg in der Kirchenkonstitution <Lumen

gentium) errungen.
Es kann hier nicht darum gehen, diese breite Symbolik in extenso

vorzufuhren. Hingegen sollen im Folgenden drei wichtige Bereiche in
aller Kürze in ihrer Relevanz für die Ekklesiologie des Mittelalters
vorgeführt werden: 1. die Kirche als Jerusalem, 2. die Kirche als Braut
und 3. die Kirche als Corpus Christi mysticum.

3.1. Jerusalem ist fürs ganze Mittelalter so etwas wie der Inbegriff
von Kirche sowohl in ihrer himmlischen wie irdischen Variante gewesen72.

Seine breite Bezüglichkeit datiert schon daher, daß diese Stadt ein

Beispiel abgab für den mehrfachen, genauer: vierfachen Schriftsinn:
«Die Stadt Jerusalem bezeichnet in ihrem buchstäblichen Sinn die
wohlbekannte Stadt in Juda; nach ihrem allegorischen Sinn bezieht sie

sich auf die Kirche; tropologisch ist sie die gläubige Seele, anagogisch die
himmlische Heimat»73. So der heilige Eucherius von Lyon anstatt vieler
anderer Zeugnisse. Insbesondere der allegorische und anagogische

71 Vgl. Y. Congar, a.a.O. (wie Anm. 63), S. 41-63; O. Semmelroth, Die
Kirche als Ursakrament, Frankfurt a. M. 1953; ders., Vom Sinn der Sakramente,
Frankfurt a. M. 1960, S. 32ff.; ders., Um die Einheit des Kirchenbegriffs, in: J.
Feiner/J. Trütsch/F. Böckle (Hrsg.), Fragen der Theologie heute, Einsiedeln 31960,
S. 319-335; J. L. Witte, Die Kirche, «Sacramentum unitatis» fur die ganze Welt, in:
G. Barauna (Hrsg.), De Ecclesia, Beiträge zur Konstitution «Über die Kirche» des

Zweiten Vatikanischen Konzils, Bd. 1, Freiburg i. Br. 1966, S. 420-452, bes. S. 445;
deLubac, Die Kirche, a.a.O. (wie Anm. 3), S. 181ff.;J.-G. Page, Qui est l'Eglise?
vol. I: Le mystère et le sacrement du salut, Montréal 1977, S. lOlff.

72 Zu der oben Anm. 56 und 59 genannten Literatur vgl. noch Congar,
L'Ecclésiologie, a.a.O. (wie Anm. 29), S. 102-104; La Jérusalem céleste, La Vie
Spirituelle, n. 372, avril 1952; K. L. Schmidt, Jerusalem als Urbild und Abbild, in:
O. Fröbe-Kapteyn (Hrsg.), Aus der Welt der Urbilder, Eranos-Jahrbuch 18, Zürich
1950, S. 207-248; E. Otto, Jerusalem - die Geschichte der Heiligen Stadt, Von den
Anfängen bis zur Kreuzfahrerzeit, Stuttgart 1980; H. Sedlmayr, Die Entstehung der
Kathedrale, Zürich 1950; deLubac, Exégèse médiévale, a.a.O. (wie Anm. 47), 1/2
und II/2, Register; F. Heer, Tragödie des heiligen Reiches, Wien 1952, S. 192f.; A.
Stange, Basiliken, Kuppelkirchen, Kathedralen, Das himmlische Jerusalem in der
Sicht der Jahrhunderte, Regensburg 1964; G. Bandmann, Ikonologie der Architektur,

Darmstadt 1969; H. Brinkmann, Mittelalterliche Hermeneutik, Tübingen 1980,
S. 123 ff.

73 D. Rousseau, Quelques textes patristiques sur la Jérusalem céleste, Vie Spir.
86 (1952) 379.



116 Das Mysterium der Kirche

Schriftsinn vermögen für Jerusalem eine doppelte Qualität der Kirche
zusammenzufassen, die im Glauben des Mittelalters noch nicht völlig
auseinandergetreten war: das Zusammengehören von oberem und unterem,

zukünftigem und gegenwärtigem, einstigem (paradiesischem) und

jetzigem, neuem und altem, ewigem und vorläufigem, heiligem und
profanem, göttlichem und menschlichem Jerusalem74. Jerusalem ist
Kirche auch dann und erst recht, wenn es die jenseitige Vollendung der
irdischen bezeichnet. Kirche hat daher neben ihrer zeithchen eine ewige
Dimension. Gregor umschreibt das so: Et ipsa civitas, sc. sancta Ecclesia,

quae regnatura in caelo adhuc laborat in terra15. Das Jerusalem von oben und
das von unten sind wie die rechte und die linke Seite eines einzigen
Körpers, sagt Beda76. Der Unterschied zwischen den beiden Jerusalem

mag bisweilen durch die Reservierung des Namens Jerusalem für die

himmlische und des Namens Sion für die irdische Stadt ausgedrückt
sein. Aber der Name Jerusalem markiert die mystische Identität
zwischen Altem und Neuem Bund, wenn in einer spiritalis explanatio77 die

allegorische und anagogische Erklärung zusammengefaßt werden. So

impliziert Jerusalem die ganze Geschichte des Volkes Israel, der Kirche
Christi, jeder christlichen Seele und der Gottesstadt78. Es ist damit der

Zugang des Einzelnen in die mystische Kirche79 gewährleistet, denn:
intrando in seipsam, intrat in supernam Jerusalem, wie Bonaventura
versichert80.

Der Name Jerusalem ist aber fähig, in einem Maße durchlässig zu
werden für andere Kirchenbilder, wie das bei keinem andern Begriff
denkbar ist. Das mag daran Hegen, daß die Schrift des Alten und Neuen
Testaments den BegriffJerusalem schon in vielerlei Hinsicht verflüssigt
hatte und er im Neuen Bund nun durchsichtig werden konnte auf den

Begriff der Braut (Offenb. 21,2; 21,9-27) und der Mutter hin (Gal
4,26)81. Wie die Kirche die Frucht und der Ort der Gnade ist, so zeugt

74 Vgl. Schmidt, a.a.O. (wie Anm. 72), S. 207.
75 In Ez. 1. II, H.I, n.5; PI 76, 338D. Zitiert bei deLubac, Exégèse médiévale,

a.a.O. (wie Anm. 47), Première partie, t. II, S. 627.
76 In Samuel 1. I, c.9; PL 91, 527A. Zitiert bei Congar, L'ecclésiologie, a.a.O.

(wie Anm. 29), S. 103.
77 deLubac, Exégèse médiévale I/II, S. 627f., 646.
78 A.a.O., S. 645-650.
75 A.a.O., S. 646, Anm. 15 (Hinweise aufJerusalem als visio pacis).
80 Itin. c. IV, n. 4 (Q. 5,306). Zitiert bei deLubac, a.a.O., S. 650.
81 Vgl. Schmidt, a.a.O. (wie Anm. 72), S. 213ff.



Das Mysterium der Kirche 117

das Jerusalem von oben die Christen aus sich aus, es ist mater et genitrix
ecclesiae praesentisS2. So ist die mittelalterliche Kirche durchwegs nicht

durch ihre irdisch-soziologische Gegenwart definiert, sondern hat im
himmlischen Jerusalem ihr weit gewichtigeres, ewigkeitliches Widerlager,

in dessen visio jeder Gläubige von der irdischen speculatio her
letztlich einzutreten hat83. Diese eschatologische Valenz Jerusalems und
gleichzeitig den mystischen Gedanken einer bräutlichen Unio der
endgültig gewordenen Kirche mit dem Bräutigam Christus drückt ein
berühmter Kirchweihhymnus aus dem 8. oder 9. Jahrhundert84 besonders

schön aus:
Urbs beata Hierusalem,

quae construitur in caelis

Et angelis coornata

dicta pacis visio,
vivis ex lapidibus,
ut sponsata comité!

(Die glückselige Stadt Jerusalem, die man Schau des Friedens

nennt, ist von lebendigen Steinen im Himmel erbaut und mit Engeln
geschmückt wie das Gefolge einer Braut.)

Nova veniens e caelo,

Praeparata, ut sponsata
Plateae et muri eius

nuptiali thalamo

copulatur Domino,

ex auro purissimo.

(Ganz neu vom Himmel herkommend und bereitet für das Brautbett,

damit die Braut dem Herrn vereint werde, sind ihre Plätze und
Mauern von reinstem Gold.)

82 In Cant. V, 6; PL 91, 1183B. Zitiert bei Congar, L'ecclésiologie, a.a.O. (wie
Anm. 29), S. 103.

83 deLubac, a.a.O. (wie Anm. 75), S. 646.
84 Den Text der Hymne siehe bei H. Spitzmüller, Poésie latine chrétienne du

moyen âge, IIP-XV1 siècle, Bruges 1971 (Bibliothèque Européenne), S. 1154-1157,
wertvolle Hinweise zum Thema <Jerusalem> S. 1695-1699. Siehe auch die
Kirchweihhymne von Adam von Sankt Viktor, Sämtliche Sequenzen, Lateinisch und
deutsch, München 21955, S. 176-181.



118 Das Mysterium der Kirche

3.2 Daß die Kirche in ihrer Eigenschaft als irdisches und himmlisches

Jerusalem zur Person der Braut Christi oder zur Mutter aller

Gläubigen werden kann, beruht nicht auf einer romantischen Personalisierung

eines objektiven Tatbestands, sondern auf einem heilsgeschichtlichen

Datum, wonach die Menschheit vor Gott eine einzige Person
darstellt85, deren Rettung der göttlichen Intention nach gesamtheitlich
zu erfolgen hat. In ihrer Eigenschaft als einer der Rettung bedürftigen
und gnadenhaft tatsächlich erretteten Person kommt der Kirche die

Intimität einer Liebesbeziehung zu, die sie erotisch mit dem errettenden
Gott verbindet als Braut mit dem Bräutigam Christus; diese Beziehung
wird seit Origenes durchs ganze Mittelalter hindurch im Rahmen der

Hoheliedexegese wenigstens bis ins 12.Jahrhundert hinein als ein personaler

Liebesaustausch gedeutet, bis dann mit Rupert von Deutz (vor
1070—1129) die Kirche durch die Gottesmutter Maria und mit Bernhard

von Clairvaux (1090-1153) durch die Einzelseele - ohne daß der ekkle-
siologische Rahmen völlig preisgegeben worden wäre - ersetzt wird.
Mit dieser rein positiven Deutung des Verhältnisses Braut-Bräutigam
hat es in der ekklesiologischen Reflexion des Mittelalters aber nicht sein

Bewenden: Die Kirche ist nicht nur die Braut «ohne Makel und Runzel»,

sondern auch die Sünderin, die in einer langen Tradition mit der

babylonischen Hure gleichgesetzt wird, ein Bild, das Luther über Wiclif
und Hus vom Mittelalter übernehmen konnte, das seinerseits sich auf
die alttestamentlichen Gerichtsreden Gottes, des betrogenen Ehemannes,

wider die Erzhure Jerusalem - nun allerdings in der Spiegelung des

Neuen Testaments — beziehen konnte86. Zu erinnern ist an die Schilderung

des allegorischen Festzugs der Kirche in Dantes <Divina Comme-
dia>, wo das «Symbol der reinen Braut» - der Kirche - nämlich Beatrice,
durch das siebenköpfige apokalyptische Untier, die babylonische Hure,
übermächtigt wird: Die Entführung der Kirche nach Avignon wird
hierin als babylonische Gefangenschaft gedeutet. Der geschändeten
Kirche wird dann durch Beatrice, der anima ecclesiastica, ein Retter
versprochen, der die prostituierte Kirche wieder ihrer bräutlichen Inte-

85 Vgl. R. M. Hübner, Die Einheit des Leibes Christi bei Gregor von Nyssa,
Untersuchungen zum Ursprung der <physischen> Erlösungslehre, Leide 1974, besonders

S. 1-25. Das Problem einer «physischen» Einheit der gesamten Menschheit
stellt sich wiederum beim Corpus-Christi-mysticum-Gedanken.

86 Vgl. dazu die oben Anm. 6 (von Balthasar) und 47 (Ohly, Riedlinger!)
gegebene Literatur.



Das Mysterium der Kirche 119

grität zufuhren wird87. Sinn dieser Deutung der Kirche in bonam et malam

partem ist nicht, irgendeine Zweideutigkeit an der pilgernden Kirche
herauszustellen, sondern ihre Sündhaftigkeit bei währender Erlösung
deutlich zu machen, den heilsgeschichtlichen Tatbestand also, wonach

Jerusalem, die Braut Gottes, gnadenhaft aus Sünde und Verdunkelung
seiner Sendung heraus immer wieder zu seiner ursprünglichen Schönheit

zurückgeführt werden kann. Oft wird die Hoheliedstelle «Schwarz

bin ich, aber schön»88 auf diese Ambivalenz von Verworfenheit und
Erlöstheit bezogen.

Kirche - als Gemeinschaft aller Erlösten - ist also eine Person®.

Diese Qualität an der Kirchengestalt wird dann nochmals deutlich in der
durch die Tradition breit präsentierten Allegorie der Kirche als Mutter,
die ihre Kinder - die Geheimnisse Evas und Marias in sich erfüllend - als

Mutter der Lebendigen und Königin aus sich entläßt und gleichzeitig in
sich zurückbehält90. Cyprian hat dafür eine Formel geliefert, die diese

Heilssendung der Kirche anzielt: «Gott kann nicht mehr zum Vater
haben, wer die Kirche nicht zur Mutter hat»91.

87 Vgl. den vorletzten, 32. Gesang des Purgatorio, in dem der letzte Akt des

Dramas der Kirche auf Erden in Form einer apokalyptischen Traumvision gestaltet
wird. Dazu vgl. von Balthasar, Wer ist die Kirche?, a.a.O. (wie Anm. 6), S. 55f.,
114.

88 Hl. 1, 5. Vgl. dazu Ohly und Riedlinger, a.a.O. (wie Anm. 47).
89 Siehe oben Anm. 35. Dazu: J. Zizioulas, L'être ecclésial, Genève 1981,

S. 23ff.
90 Vgl. oben Anm. 70.
91 Über die Einheit der katholischen Kirche, c. 6.



120 Das Mysterium der Kirche

3.3. Die Lehre vom Corpus Christi mysticum, das die Kirche ist92, ist
im Mittelalter in besonders intensiver Weise begrifflich ausgestaltet
worden. Deren vertrackte Geschichte hat de Lubac93 aufgehellt.

52 Die Literatur zu diesem Thema ist inzwischen unübersichtlich geworden.
Vgl. H. Schlier, Leib Christi, LThK 6, S. 907-910 und Valeske, a.a.O. (wie Anm.
3), S. 196ff., Bibliographie: S. 41fF.; Mysterium Salutis IV/1, a.a.O. (wie Anm. 68),
siehe Register; Berichte: E. Przywara, Katholische Krise, Düsseldorf1967, S. 123ff.
(1940); L. Bouyer, Chronique d'histoire de la théologie contemporaine: Où en est la

théologie du Corps Mystique?, Revue des Sciences Religieuses 22 (1948) 313-333;
ein paar Exponenten: M.-J. Congar, Le Corps mystique du Christ, in: ders.,
Esquisses du mystère de l'Eglise, Paris 1941 (!1953), S. 93-115; E. Mura, Le Corps
mystique du Christ, sa nature et sa vie divine, 2 Bände, Paris 1934; S. Tromp,
Corpus Christi quod est Ecclesia, 3 Bände, Rom 1: 21946, 11: 1960, III: 1960; ders.,
Quomodo Verbum sese conformet corpori Ecclesiae, Gregorianum 41 (1960) 451-
466; F. Jürgensmeier, Der mystische Leib Christi als Grundprinzip der Aszetik,
Aufbau des religiösen Lebens und Strebens aus dem Corpus Christi mysticum,
Paderborn '1938; E. Mersch, La théologie du Corps mystique, 2 Bände, Bruges
T954; ders., Le Corps mystique du Christ, Etudes de théologie historique 2,
Bruxelles 31951; Ders., Morale et Corps mystique, Bruges *1955; M.-J. Congar,
Der mystische Leib Christi und seine sichtbare Manifestation, in: O. Iserland, Die
Kirche Christi, Grundfragen der Menschenbildung und Weltgestaltung, Einsiedeln
o. J. S. 13-59; A. Mitterer, Geheimnisvoller Leib Christi nach St. Thomas von
Aquin und nach Papst Pius XII., Wien 1950; A. Winklhofer, Über die Kirche, Das
Geheimnis Christi in der Welt, Frankfurt a. M. 1963, S. 133ff. ; F. Malmberg, Ein
Leib - ein Geist, Das Mysterium der Kirche, Freiburg i. Br. 1960; H. Küng, Die
Kirche, München 1977 (siehe Register); M. Schmaus, Kath. Dogmatik, III/l: Die
Lehre von der Kirche, München "DöS, öfter; Page, Qui est l'Eglise?, II: L'Eglise,
Corps du Christ et communion, Montréal 1979; F. Holböck, in: Mysterium der
Kirche I, a.a.O. (wie Anm. 9), S. 210f£; die Enzyklika von 1943: S. Tromp (Ed.),
Pius Papa XII, De mystico Iesu Christi Corpore, Rom 1948. Zur mittelalterlichen
Überlieferung vgl. F. Holböck, Der eucharistische und der mystische Leib Christi
in ihren Beziehungen zueinander nach der Lehre der Frühscholastik, Rom 1941;
A.M. Landgraf, Die Lehre vom geheimnsivollen Leib Christi in den frühen
Paulinenkommentaren und in der Frühscholastik, Divus Thomas 24 (1946) 217-248,
393-428; 25 (1947) 365-394; 26 (1948) 160-280, 291-323, 395-434; ders.,
Dogmengeschichte der Frühscholastik, IV/2, Regensburg 1956, S. 48-99; Congar, L'ecclé-
siologie, a.a.O. (wie Anm. 29), S. 86-90. Kritisch zur ganzen Konzeption verhalten
sich Koster, a.a.O. (wie Anm. 64); L. Deimel, Leib Christi, Sinn und Grenzen einer
Deutung des innerkirchlichen Lebens, Freiburg i. Br. 1940; F. Viering, Christus und
die Kirche in römisch-katholischer Sicht, Ekklesiologische Probleme zwischen dem
ersten und zweiten vatikanischen Konzil, Göttingen 1962.

93 H. de Lubac, Corpus Mysticum, Kirche und Eucharistie im Mittelalter, Eine
historische Studie, Einsiedeln 1969; ders., Die Kirche, a.a.O. (wie Anm. 3), S. 104ff.
Vgl. dazu das Referat von E. H. Kantorowicz, The King's Two Bodies, A Study in
Medieval Political Theology, Princeton 1957, S. 194ff. In Analogie zur neuzeitlichen
Konzeption des «Gemeinsinns» durch Kant versucht A. Haverkamp (Typik und
Politik im Annolied, zum Konflikt der Interpretationen im Mittelalter, Stuttgart
1979, S. 68-76) das Corpus Christi Mysticum fürs Mittelalter zu begreifen.



Das Mysterium der Kirche 121

«Die Kirche wird in den Paulusbriefen, vorab Eph 4,12 und 15ff.,
als Leib Christi bezeichnet, deren Haupt Christus selber ist, der Erlöser
seines Leibes (5,23), der Urheber und Inbegriff dieses übernatürlichen
Organismus. Die Christen sind lebendige Glieder seines Leibes (5,29),
in struktureller Gliederung harmonisch seinem Leibe eingefügt und

zusammen einen Leib in Christus bildend (Rom 12,4ff., 1 Kor
12,^ff.)»94. Als Herkunft dieser Vorstellung - insbesondere das Bild
vom organischen Aufbau des Leibes und der Funktion seiner Glieder —

bietet sich der stoisch-hellenistische Sprachgebrauch an, «wo der Leib
die strukturelle Einheit eines aus verschiedenen Gliedern zusammengefugten

Ganzen bedeutet»95. Die christliche Indienstnahme des Begriffs
meint eine Aufforderung an die Gemeinde, im künftigen Leben zu
vollziehen, was sie grundsätzlich «in Christus, d. h. in der geschichtlichen

Abhängigkeit von dem von Christus für sie Geleisteten»96 schon
ist. Für Paulus nämlich ist der Leib Christi, dem sich die Gläubigen zu

inkorporieren haben, identisch mit dem am Kreuz geopferten Leibe

Jesu.
Die Eingliederung in den Leib Christi wurde im Mittelalter immer

in engster Verbindung mit der Taufe, vor allem aber mit der Eucharistie
gesehen. Folge war, daß der kirchliche Leib mit dem sakramentalen
Leib Christi durch ein Band vereint wurde, das durch widersprechende
Konzeptionen erst in der aufkommenden Scholastik seit dem ^.Jahr¬
hundert gelöst wird. Paulus hat nie vom Corpus mysticum, das die Kirche
ist, gesprochen. Auch in der Frühzeit des Christentums und im
Frühmittelalter wird das Epitheton <mysticum> nie für die Bezeichnung der
Kirche verwendet, hingegen durchwegs für die Eucharistie. Das Wort
<mystikös> hat folgende Bedeutungen: 1. eine Weise der Exegese, die auf
Christus und sein Mysterium ausgerichtet ist, 2. eine sakramentale,
vorab eucharistische Bedeutung: In der Eucharistie handelt es sich
wirklich um Christus selbst, allerdings ist er verhüllt gegenwärtig, 3. die

Bedeutung einer experimentellen Gotteserfahrung im Sinne des Dionysius

Areopagita97. Corpus mysticum meint daher bis ins 12. Jahrhundert
die Eucharistie, während das paulinisch geprägte corpus ganz einfach die
Kirche war, oft wird der kirchliche Leib durch das Epitheton verum

verstärkt. Der Zusammenhang «zwischen Christi sakramentalem oder
94 Wodka, a.a.O. (wie Anm. 9). S. 374.
95 A.a.O., S. 375; Haverkamp, a.a.O. (wie Anm. 93), S. 69.
96 E. Schweizer, Die Kirche als Leib Christi in den Paulinen, Theol. Lit. Ztg.

86 (1961) 161-174, Zitat: S. 172.
97 Nach Malmberg, a.a.O. (wie Anm. 92), S. 103.



122 Das Mysterium der Kirche

<mystischem> Leib und <Christi Leib, der die Kirche ist> oder Christi
<wahrhaftem> Leib (verum Corpus) und daß man letzteren sakramental
bezeichnet und sakramental realisiert sah durch den ersteren»98, das war
dem frühen Mittelalter selbstverständlich.

In den eucharistischen Streitigkeiten des 11. Jahrhunderts vollzog
sich eine Wandlung der Sprechweise: Da die Identität des eucharistischen

Leibes mit dem physischen Leib Christi nachhaltig zu betonen

war, wurde allgemach der eucharistische Leib als verum Corpus bezeichnet.

Im Unterschied dazu begann man den kirchlichen Leib als Corpus

mysticum zu identifizieren. Um 1160 schreibt Magister Simon in seinem
<Traktat über die Sakramente) - diese neue Bezeichnungsweise zur
endgültigen machend: «In dem Altarssakrament ist Christi wahrer
Leib und das dadurch Bedeutete: sein mystischer Leib, der die Kirche ist»99.

Die allmähliche Ablösung des Begriffs Corpus mysticum von seinem

Zusammenhang mit dem eucharistischen Corpus fiel der immer stärker
sich bemerkbar machenden Scholastik leicht. Im 13. Jahrhundert sagt
man: «der mystische Leib» ohne Bezug auf die Eucharistie, so daß die

Beifügung (mystisch) immer mehr entleert und entwertet werden
konnte mit der Semantik geistig, abstrakt.

Solange aber das Band zwischen Eucharistie und Kirchenleib hielt,
handelte es sich um eine symbolische Theologie, deren Vorgehen
synthetisch und nicht analytisch-dialektisch war. Für den Kirchenbegriff

ist gegenüber dem seit dem 13./14. Jahrhundert einsetzenden
Versuch, die Kirche juridisch-politisch zu umschreiben, die nicht zu
unterschätzende Positivität eines Einsetzens bei der inneren Wesensstruktur
der Kirchendefinition zu vermerken und festzuhalten. Ist die seit der
Scholastik und der antiprotestantischen Kontroverse übliche, katholische

Ekklesiologie geneigt, die konkret sichtbare Kirche zum
Ausgangspunkt ihrer Umschreibungen zu nehmen und von da allenfalls die

Festlegung einer Zugehörigkeit der äußerlich sichtbaren Kirche zu
Christi mystischem Leib zu fordern, so verfährt die mittelalterliche
Ekklesiologie in ihrem symbolistischen Duktus umgekehrt: Sie geht
«von der Zugehörigkeit zu Christus zu Christi mystischem Leib) aus
und folgert von da aus die Zugehörigkeit zur sichtbaren Kirche»100.

Wenn diese andere, integrative Weise der Kirchensicht hier betont
wird, so nicht im Bedauern darüber, daß die Entwicklung eine andere

98 A.a.O., S. 103f.
99 A.a.O., S. 104f.
100 A.a.O., S. 97.



Das Mysterium der Kirche 123

Richtung eingeschlagen hat. Hingegen mag doch im Blick auf die

Geschichte energisch betont werden, daß die von mir eingangs bemühte

Typologie von Carl Schmitt101 — 1. konkret-leibhaftige, historische

Erscheinung der Kirche; 2. sichtbar-unsichtbare Kirche - ihren Sinn nur
hat, wenn diese disiecta membra schließlich nicht in einer schlichten
Dichotomie von äußerer und innerer Kirche verbleiben, sondern in
ihrer letztlichen Einheitlichkeit gesehen werden. Die symbolische Theologie

des 12. Jahrhunderts macht es uns leicht: Für sie gibt es kein forum
internum und externum, keine Diastase zwischen himmlischer und
irdischer Kirche. D. h. die institutionelle Kirche und ihr Kirchenbegriffund
die geistige und innere Wirklichkeit der Kirche - so sehr wir heute

unsagbare Differenzen zwischen beiden in ihren geschichtlichen
Erscheinungsweisen zu sehen vermeinen (ich habe sie eigens vermerkt)
- sind im Geiste der symbolischen Ekklesiologie des Mittelalters nicht
getrennt102. Vielleicht ist dieser Einheitsschau darin recht zu geben, daß

es sich beidemale um die gleiche Kirche handelt: gleichzeitig im Himmel
gegründet und in Pilgerschaft auf der Erde (Civitas in terra peregrina, in

caelofundata nach Augustinus)103.
Lassen Sie mich mit einem Wunsche Augustins schließen, der die

Frage nach der sichtbaren und unsichtbaren Kirche durch das Mysterium
lunae zu lösen versucht. Der Mond versinnbildet die Kirche, die ihr
Licht von der Sonne Christus empfängt, aber gleichzeitig auch den
wechselnden Glanz alles Weltlichen. «Nun erwarten wir aber das Ende
der Zeiten, donec extollatur luna (erhoben wird); dies heißt zugleich:
auferatur, interficiatur - d. i. die Kirche in ihrer ewigen Vollendung, luna

perfecta in aeternum»m. Eschatologisch läßt sich hier die symbolisch-
integrative und die differenzierend scholastische Schau versöhnen; beide

sind Voraussetzungen, recht zu sehen. Aber im Blick aufunser heutiges
Zeitalter, in dem die Schauweisen bis zur Verständnislosigkeit
auseinandertreten, darf ruhig einmal die Möglichkeit einer Synthese in den Blick
gerückt werden, wie sie die symbolische Ekklesiologie des Mittelalters -
in jedem Fall sehr überlegt - überlieferungsmächtig bis in die Neuzeit
hinein vorgestellt hat, nicht als eine bloße ekklesiologische Variante,
sondern als eine Alternative, deren völlige Ausschaltung nur zum
Nachteil der Gesamtauffassung von Kirche gereichen würde.

101 Siehe oben Anm. 1.
102 Vgl. dazu W. Beinert, a.a.O. (wie Anm. 53).
103 Sermo 105, n. 9; PL 38, 622.
104 deLubac, Glauben aus der Liebe, a.a.O. (wie Anm. 29), S. 66.




	Das Mysterium der Kirche

