Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 30 (1983)

Heft: 1-2

Artikel: Das Mysterium der Kirche

Autor: Haas, Alois M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761270

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761270
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Arois M. Haas

Das Mysterium der Kirche

Von der Macht der mittelalterlichen Bilder*

In seiner «scholastischen Erwigung) iiber «Die Sichtbarkeit der
Kirche» vom Jahre 1917 glaubt Carl Schmitt die folgende Paradoxie im
Verhiltnis von sichtbarer und unsichtbarer Kirche feststellen zu konnen:
«Die Sichtbarkeit der Kirche beruht auf etwas Unsichtbarem, der
Begriff der sichtbaren Kirche ist selbst etwas Unsichtbares. Wie alle
Realitit, wenn sie auf Gott gegriindet wird, ihre Realitit verliert, da
Gott zur einzigen, wahren Realitit wird, so wird die wahre Sichtbarkeit
der Kirche unsichtbar, und es gibt keine unsichtbare Kirche, die nicht
sichtbar, und keine sichtbare, die nicht unsichtbar wire. So kann sie in
dieser Welt sein, ohne von dieser Welt zu sein»!. Ist so die sichtbare
Dimension der Kirche in deren Mysteriendomine eingeborgen, bleibt
doch ein Drittes, die «menschlich-konkrete Kirche»?, deren Mingel zu
Unrecht und nur zu oft «der gottlich-sichtbaren zugerechnet»® wurden.

*Vortrag im Rahmen einer Ringvorlesung der Theol. Fakultit der Universitit
Ziirich im WS 1981/82, am 18. Nov. 1981.

' Summa, Eine Vierteljahresschrift (1917) H. 2, S. 71-80, Zitat: S. 75.

2 A0, 8. 7T,

* A.a.O. Zur Typologie der zwei Dimensionen der Kirche, ihre Sichtbarkeit
und Unsichtbarkeit, vgl. H. Dt Lusac, Die Kirche, Eine Betrachtung. Ubertragen
und eingeleitet von H. U. vOoN BALTHASAR, Einsiedeln 1968, S. 73-109. Auch wenn
hier mit aller Energie «der tédliche Schnitt zwischen dem Sichtbaren und Unsichtba-
ren» der Kirche abgewiesen wird (a.a.O., S. 79), scheint die «schiefe Ebene» einer
Gegeniiberstellung der beiden Seiten historisch doch nicht vermeidbar gewesen zu
sein. Die «Synthese der Ekklesiologie», die de Lubac unermiidlich fordert (besonders
a.2.0., S. 791f.), ist immer wieder neu zu leisten. Vgl. P. StANisLAs JAkl, Les
tendances nouvelles de ’Ecclésiologie, Roma 1957 (Bibliotheca Academiae Cath.
Hung. III); A. Ackersl, Due ecclesiologie, Ecclesiologia giuridica ed ecclesiologia di



100 Das Mysterium der Kirche

Mit der Unterscheidung dieser drei Dimensionen an der Kirche ist uns
fiir das Verstindnis des mittelalterlichen Kirchenbegriffs, besser des
mittelalterlichen Kirchenbildes, ein methodisch niitzlicher Raster an die
Hand gegeben, der — gewil in Vereinfachung — mindestens zwei
Bereiche des mittelalterlichen Denkens tiber die Kirche unterscheiden
14Bt: erstens den Bereich einer mittels Bildern sich lebendig ausgestal-

communione nella (Lumen gentium, Bologna 1975; M. KeHr, Kirche als Institution,
Zur theologischen Begriindung des institutionellen Charakters der Kirche in der
neueren deutschsprachigen katholischen Ekklesiologie, Frankfurt a. M. *(1978); B.
MonpiIN, Le nuove ecclesiologie, Un’immagine attuale della chiesa, Roma 1980
(Teologia 29). Bekannt ist die Rolle, die der Unterscheidung «ichtbare —unsichtbare
Kirche bei Luther und den reformierten Kirchen zugesprochen wird. Vgl. U. KURN,
Kirche, Giitersloh 1980 (Hb. syst. Theol. 10), S. 24ff. (hier Literatur zu Luthers
Auffassung) und B. GassmaNnN, Ecclesia reformata, Die Kirche in den reformierten
Bekenntnisschriften, Freiburg i. Br. 1968 (Oekumen. Forsch., I. Ekkl. Abt., Bd.
IV), S. 113ff. Zu Luther vgl. auch Y. CONGAR, Vraie et fausse réforme dans I’Eglise,
Paris 21968, S. 345ff. Reiche Literatur zu dieser entscheidenden Dichotomie siehe bei
U. VaLeskg, Votum Ecclesiae, Miinchen 1962, S. 60ff., 194.; W. KrecH, Grundfra-
gen der Ekklesiologie, Miinchen 1981, S. 30-35. DaBl die «menschlich-konkrete
Kirche» nicht mit der «géttlich-sichtbaren» identisch ist, wird jedem Betrachter der
Kirchengeschichte sofort klar, wenn er die faktisch verfolgte Kirchenpolitik mit der
sie begleitenden Ekklesiologie vergleicht. Diese stellt das theologische Postulat der
Sichtbarkeit der Kirche (vgl. J. B. WALz energische Demonstration in: Die Sichtbar-
keit der Kirche, Ein Beitrag zur Grundfrage des Katholizismus, Wiirzburg 1924),
jene dagegen versucht es — mehr oder weniger lauter — in eine konkrete Seinsform
tiberzufithren. Theologisch bleibt die Forderung einer letztlichen Einheit von Sicht-
barkeit und Unsichtbarkeit — wie wenig authentisch auch immer eine solche Einheit
verwirklicht worden sein mag im Lauf der Geschichte — eine alles ekklesiologische
Denken bestimmende Leitvorstellung. So gehért denn die visibilitas — zusammen mit
der supernalitas/eminentia, necessitas, perfectio, unitas, sanctitas, catholicitas und apostolici-
tas zu den proprietates der klassischen katholischen Ekklesiologie (vgl. A. STrAUB, De
Ecclesia Christi, vol. II, Oeniponte 1912, S. 589ff.; A. DorscH, Institutiones
theologiae fundamentalis, vol. II: De ecclesia Christi, Oeniponte 1914, S. 523ff.),
wihrend die evangelische Variante nicht darauf eingeht (vgl. P. STEINACKER, Die
Kennzeichen der Kirche, Berlin 1982).

Der Anteil Augustins an dieser Unterscheidung zwischen sichtbarer und
unsichtbarer Kirche ist in keiner Weise zu unterschitzen. Vgl. F. HOFMANN, Der
Kirchenbegriff des Hl. Augustinus in seinen Grundlagen und in seiner Entwicklung,
Miinster W. 21978, S. 233ff.; W. KaAMLAH, Christentum und Geschichtlichkeit,
Untersuchungen zur Entstehung des Christentums und zu Augustins «Biirgerschaft
Gottes), Stuttgart 21951, S. 140ff.; J. RaTzINGER, Volk und Haus Gottes in Augustins
Lehre von der Kirche, Miinchen 1954; E. LAMIRANDE, L’église céleste selon S.
Augustin, Paris 1963; W. Simonis, Ecclesia visibilis et invisibilis, Untersuchungen
zur Ekklesiologie und Sakramentenlehre in der afrikanischen Tradition von Cyprian
bis Augustinus, Frankfurt a. M. 1970, S. 75ff.; A. Giacossi, La Chiesa in S.
Agostino, 1: Mistero di comunione, Roma 1978, S. 72ff.; H. U. vON BALTHASAR,
Augustinus, Das Antlitz der Kirche, Einsiedeln ?1955; ders., Das Ganze im Frag-
ment, Aspekte der Geschichtstheologie, Einsiedeln 1963.



Das Mysterium der Kirche 101

tenden Reflexion iiber die sichtbare Unsichtbarkeit der Kirche* und
zweitens den Bereich einer auf die konkrete juridische FaBbarkeit kirch-
licher Freiheit abzielenden Politik mit allem Zubehor an {iber die
Jahrhunderte hin sich aufhiufenden rechtlichen Dokumenten und Ideo-
logien®.

* Der Kern und das Wesen der Kirche ist ein Glaubensgeheimnis und daher
gerade in den vordergriindigen Diskussionen iiber Kompetenzfragen in der Kirche
nach der konstantinischen Wende oft kaum mehr spiirbar. Das Mittelalter muB} an
der Hypothek einer Kirche, die den siegreichen Einzug ins Feld der weltlichen Macht
glorreich hinter sich hat, schwer tragen. Das eigentliche Glaubensgeheimnis der
Kirche driickt sich daher sinngemiB weniger in der politisch belasteten Atmosphire
papstlich-kaiserlicher Kontroversen aus als vielmehr in den verborgeneren Bezirken
gelebten christlichen Lebens. «Im hohen Mittelalter ist es [hinsichtlich der Ekklesio-
logie], trotz dem tiefen soziologischen Wandel [gegeniiber dem frithen Mittelalter
und der Viterzeit], noch nicht wirklich anders. Selbst die scharfe Dialektik zwischen
papstlicher und kaiserlicher Theologie bleibt, was die Theologie der Kirche angeht,
in einem Vorfeld stehen, es geht um Kompetenz, nicht um das Wesen selbst, das heil
im Unreflexen ruht: der Kern wird gehiitet von den Gebeten und Betrachtungen der
kontemplativen Liebe; in den Hohelied-Kommentaren, in denjenigen iiber Paulus
und Johannes, deren Gehalt ungebrochen aus der Viterzeit in die Scholastik hiniiber-
flieBt, liegt das Herzgeheimnis. Hohe Kunst vermag, im Kern ebenfalls heil, dies
Geheimnis Bild werden zu lassen, auf dem Grund einer noch unangefochtenen
isthetisch-religiosen Ausdrucksbeziehung von Innen und AuBen, Geheimnis und
Form. Diese Beziehung besteht so lange, als die Frage nicht bewuBt erhoben wird,
was denn nun eigentlich, im Begriff ausgedriickt, der Geheimnisinhalt und was die
duBere Form sei. Hochstens kann man sagen: der Inhalt sei das Reich Gottes, das mit
Christus gekommen ist, und seine Erscheinung sei die Christenheit, als sichtbare
Korperschaft, abgegrenzt gegen Heidentum, Judentum und Islam; Christenheit,
nicht die organisierte Kircher der Zeit nach Luther. Das Unbestimmte und doch
nicht Verschwommene, sondern mit groBer Kraft Prigende dieser Ausdrucksbezie-
hung 4Bt sich vom Evangelium zwar rechtfertigen, ist aber doch nicht einfach mit
ihm identisch; es tritt eine kulturelle Komponente hinzu, die wir heute miBverstind-
lich mit dem Schlagwort des «mythischen Weltbilds) anleuchten: eine bestimmte
theologische Nichtreflexion steht in einem fruchtbaren wechselseitigen Verhiltnis zu
einer bestimmten kulturell-weltanschaulichen Nichtreflexion; die erste bedient sich
der zweiten, um ein bestimmtes VerhiltnismaB zwischen BewuBtheit und Unbe-
wuBtheit, das ihr richtig und unveriuBerlich scheint, zur Darstellung zu bringen.
DaB zwischen dem theologischen Geheimnis der Beziehung Christus-Kirche und
dem idsthetischen Geheimnis etwa einer Kathedrale nur Analogie und keineswegs
Identitit besteht, dariiber hat sich auch damals kein Zeitgenosse getiuscht, dennoch
«rug> diese Analogie, sie sprach, und sie sagte genug, um ein aufklirerisches
Weiterdringen im Rationalen zu verhindern. Sie sagt aber auch Dinge, die nur
innerhalb eines dsthetischen Symbolismus, wo Himmelreich sich im heiligen Erden-
reich <ausdriickt¢, tragbar sind und uns Heutigen, denen dieses symbolische Fiihlen
vergangen ist, als ein furchtbares MiBBverstindnis erscheint: innerhalb eines solchen
Weltsystems sind Kreuzziige zu rechtfertigen, die doch, biblisch betrachtet, einen
Riickfall in den Alten Bund (der der theologische Ort des Symbolismus ist) bedeu-
ten.» (H. U. voN BALTHASAR, Kirchenerfahrung dieser Zeit, in: J. DaNiELOU/H.



102 Das Mysterium der Kirche

Im Folgenden mdchte ich mich vornehmlich auf den erstgenannten
Bereich, die bildhafte Spekulation tiber die Kirche, konzentrieren, weil
die mittelalterliche Kirche hierin — im Anschluf an die patristische
Uberlieferung® — wohl ihr Eigenstes gegeben hat.

1. Zuvor aber sei ein kurzer Blick auf den zweitgenannten Bereich
gestattet, da er eine Diastase zwischen sichtbar-unsichtbarer und kon-
kreter Kirche in den Blick kommen 14B8t, die zu vernachldssigen gerade
auch zur Ermittlung der Ekklesiologie des Mittelalters unheilvoll wire.
Zwar gehort auch nach Carl Schmitt die juridisch-korperschaftliche
Selbstorganisation der Kirche, «die rechtliche Regelung menschlicher
Beziehungen»’ iberhaupt, zum natiirlich guten Bereich, dessen «Hier-
archie der Mittelbarkeit»® sich bis in die paradiesischen Zustinde vor
dem Siindenfall zuriickverfolgen 1iBt. Konkret sind dann allerdings die
Moglichkeiten siindhaften Sich-Verfehlens breit gegeben. Ein unver-
dichtiger Zeuge wie Louis Bouyer®’ vermag heute eine Entwicklung des
mittelalterlichen Kirchendenkens nachzuzeichnen, dessen unheilvoller

VorGrRIMLER [Hrsg.], Sentire Ecclesiam. Das BewuBtsein von der Kirche als gestal-
tende Kraft der Frommigkeit, Freiburg i. Br. 1961, S. 743-768, Zitat: S. 747f.) «Die
Sicht des Glaubens» ist auch fiir E. KINDER, Der evangelische Glaube und die Kirche,
Berlin 1958, und W. DIeTZFELDINGER, Die Grenzen der Kirche nach rémisch-
katholischer Lehre, Gottingen 1962, S. 187, die einzig entscheidende, wenn es um die
richtige Zuordnung von Innen- und AuBensicht der Kirche geht.

* Das augustinische Leib-Seele-Schema darf kaum auf diese Doppelansicht der
Kirche angewendet werden. Vgl. dazu voN BALTHASAR, a.2.0. (wie Anm. 4), S.
749, und DE LuBAc, a.2.0. (wie Anm. 3), S. 85. — Zum historischen Problem einer
sich machtpolitisch und ideologisch auf die Welt possessiv einlassenden mittelalterli-
chen Kirche sieche neben den unter Anm. 9-11 genannten Werken vor allem A.
MIRGELER, Geschichte und Dogma, Hellerau 1928; von pems., Kritischer Riickblick
auf das abendlindische Christentum, Mainz 1961; von DEMS., Revision der europii-
schen Geschichte, Freiburg i. Br. 1971; A. Dempr, Sacrum Imperium, Geschichts-
und Staatsphilosophie des Mittelalters und der politischen Renaissance, Darmstadt
1954.

¢ Es briuchte die umfassenden Kenntnisse und das beharrliche Suchvermégen
eines HuGo RAHNER (Symbole der Kirche, Die Ekklesiologie der Viter, Salzburg
1964), Yves CoNGAR, HENRI DE LUBAC oder HANS URs vON BALTHASAR (Wer ist die
Kirche? Vier Skizzen, Freiburg i.Br.1961), um diesen Traditionszusammenhang
angemessen aufzuschliisseln. Vgl. die Festschrift fiir H. RAHNER, wie Anm. 4, und:
S. Feuict (Hrsg.), Ecclesiologia e catechesi patristica, «Sentirsi chiesa,» Roma 1982.

7 ScHMITT, a.a.0. (wie Anm. 1), S. 78.

*A.a.0., 8. 79.

" Die Kirche, 2 Binde, Einsiedeln 1977, insbesondere I: Thre Selbstdeutung in
der Geschichte. Ahnlich, aber nicht so pointiert alle einschligigen Kirchengeschich-
ten. Vgl. P. LirperT, Die Kirche Christi, Freiburg i. Br. *1956, S. 39ff.; vor allem



Das Mysterium der Kirche 103

Verlauf — soweit es die konkrete juridische Person der Kirche betrifft —
ihm auf der Hand liegt. Die Stationen dieses Verlaufs sind bekannt; ein
paar wenige entscheidende seien in Erinnerung gerufen. Es geht dabei
durchwegs um eine Emanzipation der Kirche aus weltlichen Verstrik-
kungen und Abhingigkeiten, um die libertas Ecclesiae. Das Paradox
ereignet sich, da gerade dieser Kampf die Kirche immer stirker in
solche Abhingigkeiten hineinfithrt am stirksten dann, wenn das hoch-
ste kirchliche sacerdotium, das Papsttum, sich gegeniiber dem regnum als
ein autonomes definiert". Das beginnt mit Leo I. in der Mitte des 5.
Jahrhunderts: Durch ihn wird der pidpstlich-monarchische Primat theo-
retisch fundiert.”? Papst Gelasius I. vergréBert dann den Vorrat an
pipstlichen Leitideen, in dem er seine auctoritas auf alles erstreckte, was

aber E. GiLsoN, Die Metamorphosen des Gottesreiches, Miinchen — Paderborn —
Wien — Ziirich 1959. Die Kirchengeschichtsschreibung als eigene theologische
Disziplin hat es gerade hinsichtlich ihrer Kritikfihigkeit ihrem eigenen Gegenstand
gegeniiber dann schwer, die richtige Mitte zwischen Apologetik und Verurteilung zu
halten. Vgl. J. BernHART, Gottliches und Menschliches in der Kirche, in: E.
KLeINEIDAM/ O. Kuss (Hrsg.), Die Kirche in der Zeitwende, Salzburg-Leipzig *1936,
S. 238-268; W. NicG, Die Kirchengeschichtsschreibung, Grundziige ihrer histori-
schen Entwicklung, Miinchen 1934; H. ZimMmerMANN, Ecclesia als Objekt der
Historiographie, Studien zur Kirchengeschichtsschreibung im Mittelalter und in der
friihen Neuzeit, Wien 1960; G. GieraTHS, Kirche in der Geschichte, Themen und
Probleme der Kirchengeschichte, Essen ?1962; J. WobpkA, Das Mysterium der Kirche
in kirchengeschichtlicher Sicht, in: F. HoLBock/T. SArTORY (Hrsg.), Mysterium
Kirche in der Sicht der theologischen Disziplinen, Salzburg 1962, Bd. 1, S. 347-465;
H.R. SeeLIGER, Kirchengeschichte — Geschichtstheologie — Geschichtswissenschaft,
Analysen zur Wissenschaftstheorie und Theologie der katholischen Kirchenge-
schichtsschreibung, Diisseldorf 1981.

' G. TeLLENBACH, Libertas, Kirche ind Weltordnung im Zeitalter des Investi-
turstreites, Stuttgart 1936 (Forschungen zur Kirchen- und Geistesgeschichte, 7. Bd.);
H. GUNTHER, Freiheit, Herrschaft und Geschichte, Semantik der historisch-politi-
schen Welt, Frankfurt a.M. 1979, S. 69-74, kennt diese wesentliche Dimension der
mittelalterlichen Semantik von «Freiheit» nicht. Weitere Literatur siche bei K. Bosr,
Die Grundlagen der modernen Gesellschaft im Mittelalter, Eine deutsche Gesell-
schaftsgeschichte des Mittelalters, Teil II, Stuttgart 1972, S. 267, Anm. 116.

" Vgl. W. ULLmanN, A History of Political Thought: The Middle Ages,
Harmondsworth *1968; DERs., Individuum und Gesellschaft im Mittelalter, Gottin-
gen 1974, S. 10ff.; pErs., Kurze Geschichte des Papsttums im Mittelalter, Berlin
1978; H. ZIMMERMANN, Das Papsttum im Mittelalter, Eine Papstgeschichte im
Spiegel der Historiographie, Stuttgart 1981; vor allem BEINERT, a.a.O. (wie unten
Anm. 53), S. 75-83; Y. M.]. CoNGAR, Fiir eine dienende und arme Kirche, Mainz
1965, S. 34ff.

?Vgl. dazu UrLmanN, Kurze Geschichte des Papsttums, a.a.O., S. 15ff;
BOUYER, 2.2.0. (wie Anm. 9) I, 52ff.



104 Das Mysterium der Kirche

den Verband der Christenheit unmittelbar betraf. An den Kaiser sendet
er die entscheidenden Sitze, die in aller Zukunft von héchstem Belang
werden sollten: «Zwei sind es, erhabener Kaiser, von denen hauptsich-
lich diese Welt gelenkt wird: die geheiligte Autoritit der Priester und die
konigliche Gewalt. Unter ihnen ist das Gewicht der Priester um so
schwerer, als sie sogar fiir die Konige der Menschen im goéttlichen
Gerichte Rechenschaft ablegen werden»®. Solche Zweigewaltenlehre'
entzieht dem Kaiser die Chance einer eschatologischen Rechtfertigung
seiner Herrschaft, da er hierin durch den Papst, der das nun einzig
vermag, enteignet ist. Gregor der GroBe (540—604) versteht die konig-
liche Gewalt als ein Hilfsmittel — in seiner wenig schmeichelhaften
Bildsprache als ein kriftiges Rhinozeros®—, das die Menschen zum
religiosen Gehorsam anleitet. Die Bischofe sind daher von der kénigli-
chen Gewalt nicht als bloBe Vollzugsorgane zu miBlbrauchen, sondern
unterstehen dem pipstlichen sacerdotium. Die Kronung Karls des GroBen
durch Leo IIl. im Jahre 800 und die eifernde Reformpolitik Gregors
VII. (1020-1085)" in der heiklen Angelegenheit der Laieninvestitur
fiihrten immer mehr zu einer letztlich fatalen Umkehrung der Macht-
verhiltnisse: Das Bestreben, die kirchliche Autoritit von weltlicher
Einmischung freizuhalten, trug wesentlich dazu bei, «die kirchliche
Autoritit in eine weltliche Autoritit hoherer Ordnungzu verwandeln».™
Ekklesiologisch bedeutsam wurde die von Bernhard von Clairvaux
aufgrund ilterer Redewendungen ausgebaute Lehre von den zwei
Schwertern®: An sich meinten «die beiden Bilder, das des gladius spiritus

® A. THieL, Epistolae Romanorum pontificum I, Braunsberg 1868, S. 349, n.
12 (PL 59, 42f. oder DS 347); zitiert bei TELLENBACH, a.a.O. (wie Anm. 10), S. 42.

* Vgl. dazu ULLmMaNN, Kurze Geschichte des Papsttums, a.a.O., S. 28ff.; dazu
CONGAR, 2.2.0. (wie Anm. 15), S. 15 und 29.

5 Mor. XXXI, 5,6 und 7 (Pl 76, 575f.); zitiert bei Y. CONGAR, Die Lehre von
der Kirche, Von Augustinus bis zum Abendlindischen Schisma, Freiburg i. Br. 1971
(Hb. d. Dogmengeschichte, III/3c), S. 18.

' BOUYER, a2.2.0. I (wie Anm. 9), S. 55f.; K. A. FINK, Papsttum und Kirche im
abendlindischen Mittelalter, Miinchen 1981, S. 18f.; R. W. SouTHERN, Kirche und
Gesellschaft im Abendland des Mittelalters, Berlin 1975, S. 85f.; ULLMANN, Kurze
Geschichte des Papsttums, a.a.O. (wie Anm. 11), S. 72ff.

7 ULLMANN, Kurze Geschichte des Papsttums, a.a.O. (wie Anm. 11), S. 132ff.

'* BOUYER, 2.2.0. I (wie Anm. 9), S. 56.

”Y.M.-]. ConGARr, Die Ekklesiologie des hl. Bernhard, in: J. Lortz (Hrsg.),
Bernhard von Clairvaux, Moénch und Mystiker, Internationaler Bernhardkongre3
Mainz 1953, Wiesbaden 1955, S. 76—119, besonders S. 92ff.



Das Mysterium der Kirche 105

und das des gladius materialis», nichts anderes als die «beiden sich
erginzenden Register einer einzigen Koaktivgewalt, die der Kirche
gehorte»®. Die Umformung dieser Theorie zu einer theologisch-politi-
schen Lehre iiber das Verhiltnis der zeitlichen und geistigen Gewalten
an sich mit hierokratischen Implikationen erfolgte seit dem 13. Jahrhun-
dert. War man seit Weihnachten 800 gewdhnt, die Kaiserwiirde «nur im
Zusammenhang mit der Weihe durch den Papst» zu sehen”, so formte
Innozenz III. seine pipstliche Gewalt logisch sinnvoll zu einer plenitudo
potestatis sowohl tiber die weltliche Gesellschaft wie tiber die Kirche
aus®. Dieser Sieg der geistlichen tiber die weltliche Macht mochte
ideologisch als ein totaler anmuten. Es bleibt aber mit Bouyer kritisch
zu vermerken, daB «der von Innozenz III. angemeldete theoretische
Vorrang der geistlichen Gewalt ... wohl unbeabsichtigt, aber folgerich-
tig zu ihrer eigenen Sikularisierung» fithrte®. Bonifaz VIIL. (1303 ) ist
dann schlieBlich das lebendige Beispiel fiir den ungiinstigen Verlauf
einer solchen pipstlichen Politik in ekklesiologischen Belangen®.

Mit diesem nicht niher spezifizierten Hinweis auf eine durch
Macht- und Emanzipationsinteressen geleitete, pipstlich promulgierte
Ekklesiologie soll es sein Bewenden haben. Deren Fazit ist einfach zu
ziehen: «Der Drang, sich zur Selbsterhaltung von weltlicher Macht und
von Reichtum unabhingig zu machen, dringt selbst wieder zu Macht
und zu Reichtum, dem man alsogleich erliegt»®. Die Traktate «De
ecclesia», die vom 14.]Jahrhundert an erst auftreten®, sind unverhiillte

2 Y. M.-J. CoNGAR, Heilige Kirche, Ekklesiologische Studien und Anniherun-
Stuttgart 1966, S. 428-433, Zitat: S. 430.

? CONGAR, 2.2.0. (wie Anm. 15), S. 91.

2 CONGAR, 2.2.0. (wie Anm. 15), S. 123-127.

? BOUYER, 2.2.0. I (wie Anm. 9), S. 57.

* Gemeint ist vor allem die 1302 von Bonifaz VIII. erlassene Bulle Unam
sanctam. «Unam sanctam war der wohltonende, stolze und selbstbewuBte Schwa-
nengesang des mittelalterlichen Papsttums. Die Bulle versuchte, die durch die
neuen aristotelisch-thomistischen Lehren hart angeschlagene pipstliche Gesell-
schafts- und Staatslehre in straffster Fassung den Zeitgenossen vorzustellen: die
Wirkung war minimal.» ULLMANN, Kurze Geschichte des Papsttums, a.a.O. (wie
Anm. 11), S. 261.

% BOUYER, a.a.0. I (wie Anm. 9), S. 60.

% Bedenkens- und bemerkenswerterweise hat die Hochscholastik keinen
eigentlichen Traktat iiber die Kirche entwickelt. «. .. so seltsam es klingen mag, bis
etwa um das Jahr 1300, als mit dem auf koéniglichen Sonderrechten beruhenden
Gallikanismus die Serie der erwihnten Irrtiimer anfing, existierte kein ausdriicklicher
Traktat iiber die Kirche. Das christliche Altertum, die Kirchenviter, die Monchs-

gen



106 Das Mysterium der Kirche

Zeugnisse der Polarisierung der Machtverhiltnisse. Ich erwdhne nur
den Traktat des Dominikanertheologen an der Universitit Paris, Johan-
nes Quidort, aus dem Beginn des 14. Jahrhunderts «De regia potestate et
papali”’, dessen Hintergrund der Streit zwischen Papst Bonifaz VIII.
und Philipp dem Schoénen von Frankreich bildet, der die kirchenpoliti-
sche Unabhingigkeit durchzusetzen versuchte. Was die Sache besonders
pikant macht, ist die Position des Theologen, der von der Konzeption
einer radikalen Scheidung zwischen weltlichen und kirchlichen Macht-
anspriichen her die Partei des franzdsischen Konigs ergreift. Aus seiner
Forderung, die Kirche habe sich aller weltlichen Herrschaft zu begeben,
ist in der Tat der entscheidende Schritt zur Sikularisierung der Staats-
idee getan, auch wenn Johannes bei der Abfassung seines Traktats die
Konsequenzen seiner Uberlegungen noch nicht ermessen haben kann®.

theologie, die Friihscholastik, selbst die analytische Theologie der groBen Scholasti-
ker des 13. Jahrhunderts besaBen zwar ein sehr wesenhaftes ekklesiologisches Gedan-
kengut, aber es gab keinen Traktat iiber die Kirche in unserem heutigen Sinne,
abgesehen von einigen ausdriicklichen ekklesiologischen Schriften wie derjenigen
des heiligen Cyprian «De unitater und besonders einigen Ausfithrungen iiber die
Kirche in mancher Abhandlung des 9., 11. und 12. Jahrhunderts.» Y. CONGAR, Der
Laie, Entwurf einer Theologie des Laientums, Stuttgart 0.]. (1956), S. 75. Durch die
spezielle Herausarbeitung eines Traktats De Ecclesia ergab sich nicht etwa eine
fruchtbarere Sicht der Kirche als Mysterium, sondern vielmehr eine ungliickliche
Verengung des Blickes auf die hierarchische Struktur der Kirche. «Der Traktat De
Ecclesia wurde hauptsichlich, manchmal fast ausschlieBlich, eine Verteidigung und
Hervorhebung der Wirklichkeit der Kirche als Verband hierarchischer Mittlerschaft
der Vollmachten und des Primats des Romischen Stuhles, kurz, er wurde zu einer
Hierarchologie». Dagegen waren die beiden Pole, zwischen denen eine solche
Mittlerschaft ihren Platz hat, einerseits der Heilige Geist und anderseits das gliubige
Volk oder der subjektive Trager des religiosen Lebens gleichsam von der ekklesiolo-
gischen Betrachtung ausgeschlossen. In vielen apologetischen Abhandlungen — und
es gab lange Zeit hindurch nur solchen apologetischen Unterricht iiber die Kirche —
wurden die Gesichtspunkte des verborgen-innerlichen Lebens, wonach die Kirche als
ein durch und durch beseelter und lebendiger Leib erscheint, mit Stillschweigen
ibergangen, ja sie wurden sogar manchmal als nicht katholisch verdichtigt.»
A.a.0., 8. 79. Vgl. CONGAR, a.2.0. (wie Anm. 15), S. 175ff. (S. 175, Anm. 1, eine
Aufzihlung der ersten Kirchentraktate im genannten Sinn); J. RANFT, Die Stellung
der Lehre von der Kirche im dogmatischen System, Aschaffenburg 1927, S. 83ff.

7 Vgl. J. LECLERCQ, Jean de Paris et 'ecclésiologie du XIII* siécle, Paris 1942
(L’église et I’état au moyen 4ge); F. BLEIENSTEIN, Johannes Quidort von Paris, Uber
die konigliche und pipstliche Gewalt (De regia potestate et papali), Textkritische
Edition mit deutscher Ubersetzung, Stuttgart 1969 (Frankfurter Studien zur Wissen-
schaft von der Politik, Bd. IV).

% Sieche BLEIENSTEIN, a.a2.0., S. 41.



Das Mysterium der Kirche . 107

2. Die Ebene konkret politischen Handelns ist im Mittelalter iiber-
griffen von der Dimension des Sichtbar-Unsichtbaren. Ihr kommt eine
gewisse Idealitit zu, da sich in ihr das kirchlich-theologische Selbstver-
stindnis als ein Raum der Bilder er6ffnet®. Keinesfalls ist jedoch dieser

# Vgl. CoNGAR, Der Laie, a.2.0. (wie Anm. 26), S. 41; DErs., L’ecclésiologie
du haut moyen iage, De Saint Grégoire le Grand 2 la désunion entre Byzance et
Rome, Paris 1968, S. 98f.; J. BERNHART, Kosmos, Hierarchie, Kirche, Wien 1936,
S. 81f.; A. Mayver-PraNnNHOLZ, Der Wandel des Kirchenbildes in der Geschichte,
Theologie und Glaube 33 (1941) 22-34; pers. Das Laientum im werdenden Kirchen-
bild, Theologie und Glaube 33 (1941) 88-97; pErs. Das Bild der Mater Ecclesia im
Wandel der Geschichte, Pastor bonus 53 (1942) 33-47; pERrs., Das Kirchenbild des
spiten Mittelalters und seine Beziehungen zur Literaturgeschichte, in: A. MAYER/].
QuasTen/B. NeunHeuser (Hrsg.), Vom christlichen Mysterium, Gesammelte
Arbeiten zum Gedichtnis von O. CAskeL, Diisseldorf1951, S. 274-302; DERS., Der Wan-
del des Kirchenbildes in der abendlindischen Kulturgeschichte, in: T. BoGLER(Hrsg.),
Die Kirche und der heutige Mensch, Maria Laach 1955, S. 50—64; DErs., Das Bild der
Kirche, Hauptmotive der Ekklesia im Wandel der abendlindischen Kunst, Regens-
burg 1962; H. U. voN BALTHASAR, Der antiromische Affekt, Freiburg i. Br. 1974,
S. 156ft. (bedenklicher Schwund des Bildes «Mutter Kirche»!). Zur Bildlichkeit der
Kirche sind natiirlich insbesondere die Arbeiten von HENRI DE LUBAC (siche Anm. 3)
— zusammen mit DEMS., Glauben aus der Liebe, «Catholicisme», Einsiedeln 1967
(vgl. dazu H. ScHNACkERs, Kirche als Sakrament und Mutter, Zur Ekklesiologie von
H. de Lubac, Frankfurt a. M. 1979 [Regensburger Studien zur Theologie]) — und
Y. CoNGAR zu beachten. Die Anwendung von Bildern und Metaphern fiir die Kirche
wird hier nicht aufgrund einer methodologischen Fragestellung hinterfragt, sondern
schlicht festgestellt und — allenfalls — in ihrem Hinweischarakter erheblich gemacht.
«Kirche» steht hinsichtlich der Anwendung metaphorischer Rede zu ihrer semanti-
schen Festlegung in einem weitesten Bezugsfeld, das alles Institutionelle und
Geschehnishafte betrifft. Zur metaphorischen Deutung der «Geschichte» vgl. A.
DeMANDT, Metaphern fiir Geschichte, Sprachbilder und Gleichnisse im historisch-
politischen Denken, Miinchen 1978 (siehe Register «Kirche», «Kirchengeschichte»);
zum «Staat» vgl. T. STRUVE, Die Entwicklung der organologischen Staatsauffassung
im Mittelalter, Stuttgart 1978 (Monographie zur Geschichte des Mittelalters, Bd.
16). Einen Versuch, die Metaphern fiir die Kirche aus Lumen Gentium begriftlich
abzustiitzen, siche bei H. RikHOF, The Concept of Church, A Methodological
Inquiry into the Use of Metaphors in Ecclesiology, London 1981 («the church is the
communio of the faithful» — diese Definition der Kirche soll den Reichtum der
Metaphern und Bilder fiir die Kirche tragen und eine «wahrhaft theologische Vision»
[2.2.0., S. 236] der Kirche entwickeln helfen!). Man wird gerade in der Theologie
nicht unbiblisch vorgehen diirfen: Die Bibel liebt — in konsequentem und notwendi-
gem Riickbezug auf den Mysteriencharakter der Kirche — Bilder und Metaphern, um
diese Wirklichkeit kommunizierbar zu machen. Vgl. die Ausfilhrungen von
N. FUGLISTER, H. ScHLIER und Y. CONGAR in: Mysterium Salutis, Bd. IV/1: Das
Heilsgeschehen in der Gemeinde, Einsiedeln 1972, S. 23ff., S. 101ff,, S. 357ff,
besonders S. 464, Anm. 44; P. V. Dias, Vielfalt der Kirche in der Vielfalt der Jiinger,
Zeugen und Diener, Freiburg i. Br. 1968 (Okumenische Forschungen I/11), S. 56fF.;
H. ScHLIER, Die Zeit der Kirche, Freiburg i. Br. *1958; J. G. ARINTERO, Desenvolvi-
miento y vitalidad de la Iglesia, 3 Binde, Madrid 1974ff., besonders Bd. I: Evolucion
organica, S. 149ff.; H. KUNG, Was ist Kirche? Freiburg i. Br. 1967, S. 20-22.



108 Das Mysterium der Kirche

Raum der Bilder, in dem sich das Mysterium der Kirche vom Unsicht-
baren her als ein Sichtbares zu ereignen versucht, durch eine schroffe
Trennung vom Leibhaftig-Konkreten der historischen Erscheinung der
Kirche abzusetzen. Im Gegenteil herrscht die Meinung vor, daf die
Kirche in ihrer Konkretheit durchsichtig zu sein hitte auf ihre symbo-
lisch sichtbare Realitit und darin auf die letztliche Unsichtbarkeit des
Mysteriums Kirche® hin. DaB nur zu oft diese dynamische Angleichung
verfehlt wird und sich eine Diastase zwischen leibhaftig-konkreter und
vom Mysterium her geforderter Daseinsweise der Kirche ergibt, wird
dem durch die Erbsiinde amputierten und lidierten menschlichen Ver-
halten zugeschrieben, oft im BewuBtsein, daf3 die Schépfung auch mit
ihrer linken Seite vollkommen zu sein vermag®. Wesentlich ist aber die
mysteriale Gegenwart und Leitfunktion der Bilder®.

2.1. Zunichst wird man sich fragen miissen, weshalb es eine Fiille
von Bildern (Vergleichen, Methaphern, Allegorien) sind, die das Wesen
des Mysteriums Kirche zu umschreiben versuchen. Die christliche
Heilsgeschichte verbietet die Auffassung, «die Kirche miif3te einst fertig
wie Pallas Athene dem Haupt ihres Stifters entsprungen sein»®, so daB3
von ihr «eine univoke Definition» gegeben werden koénnte*. Sie ist
wesentlicher Bestandteil, ja eine «theologische Person» der Heilsge-
schichte®, die ihre Herkunft, ihre geschichtliche Aufgabe und ihre
eschatologische Vollendung hat, obwohl die mittelalterliche und mit ihr
die alte Kirche sich immer als eine der Zeit enthobene, «ewige» Realitit
begriffen hat*. So hat man sich wihrend des Mittelalters nicht nur

® Vgl. F. HoLBock/ T. SARTORY, Mysterium Kirche, a.a.O. I (wie Anm. 9),
S. 201-346.

* Augustinus, Soliloquia I, 2: Deus, per quem universitas etiam cum sinistra parte
perfecta est.

2 Q. CaseL, Mysterium der Ekklesia, Von der Gemeinschaft der Erlosten in
Christus Jesus, Aus Schriften und Vortrigen, Mainz 1961.

® I.F. Gorres, Die leibhaftige Kirche, Frankfurt a. M. *1951, S. 38.

* H.U. vonN BALTHASAR, Theodramatik, Zweiter Band: Die Personen des
Spiels, Teil 2: Die Personen in Christus, Einsiedeln 1978, S. 389.

* A.a.0., S. 311-330. Vgl. H. MUHLEN, Una Mystica Persona, Die Kirche als
Mysterium der heilsgeschichtlichen Identitit des Heiligen Geistes in Christus und
den Christen: Eine Person in vielen Personen, Miinchen *1968; eine Zusammenfas-
sung aller ilteren Ansichten dariiber siehe bei Y.M.-]. CoNGAR, La personne
«Eglise», Revue Thomiste 71 (1971) 613-640.

*]J. BEUMER, Die altchristliche Idee einer priexistierenden Kirche und ihre
theologische Anwendung, Wissenschaft und Weisheit 9 (1942) 13-22. Vgl. unten
Anm. 38 die Arbeit von CONGAR und oben Anm. 3 die Literatur iiber Augustinus.



Das Mysterium der Kirche 109

darauf fixiert, daf3 die Kirche aus der verwundeten Seite Christi entstan-
den ist —iibrigens in typologischer Angleichung an die Bildung Evas aus
der Seite des schlafenden Adam im Paradies, «auf daf3 durch eine gleiche
Sehrung der Seite die wahre Mutter der Lebendigen gebildet wiirde, die -
Kirche»?” —, sondern man hat sich —in AnschluB3 an die Viter, insbeson-
dere an Augustin — gefragt, wie es mit dem Schicksal der Gerechten des
Alten Testamentes stehe®. Die Antwort: Die Kirche besteht ab initio
mundi® oder — noch priziser und hiufiger — a primo Abel justo®, welcher
der erste Gerechte war. Auf die innere Geschichte der Kirche verweisen
die gleich zu nennenden Allegorien, deren in sich begriffene und zusam-
mengefate Vielfalt die eschatologische Herrlichkeitsgestalt der vollen-
deten Kirche ausmachen wird. Uber die darin sich offenbarende Gleich-
zeitigkeit von Einheit und Vielheit in der Kirche duBerte sich 1145 der
Primonstratenser Bischof Anselm von Havelberg folgendermaBen: «So
erscheint es offenbar, dafl der Leib der Kirche, der einer ist, durch den
Heiligen Geist belebt wird, der einer ist, eins in sich selbst, aber
vielfiltig in der reichen Austeilung seiner Gaben. Dieser wahre Leib der
Kirche, belebt durch den Heiligen Geist und aufgeteilt, gegliedert in
verschiedene Glieder zu verschiedenen Zeitaltern und Epochen begann
mit dem ersten Gerechten Abel und wird sich vollenden mit dem letzten
Auserwihlten, immer eins im einzigen Glauben, aber geteilt in vielerlei
Formen durch den vielfachen Wechsel der Lebensweisen»*. Die Kirche

¥ H . RAHNER, Mater Ecclesia, Lobpreis der Kirche aus dem ersten Jahrtausend
christlicher Literatur, Einsiedeln/Koln 1944, S. 17f.; S. Tromp, De nativitate Eccle-
siae ex Corde lesu in Cruce, Gregorianum 13 (1932) 489-527.

*Y. CONGAR, Ecclesia ab Abel, in: M. ReDING (Hersg.), Abhandlungen iiber
Theologie und Kirche, Festschrift fiir K. Apam, Diisseldorf 1952, S. 79-108.

2 ARa.0,, 5, 89,

“ A.a.O. (Anselm von Havelberg).

“ Dialogi, I,1; PL 188, 1144; Ed. G. SALET, Anselme de Havelberg, Dialogues,
Livre I, Paris 1966 (SC 118), S. 45: Ecce apparet manifeste unum corpus Ecclesiae uno
Spiritu sancto vivificari, qui et unicus est in se, et multiplex in multifaria donorum suorum
distributione. Verum hoc corpus Ecclesiae Spiritu sancto vivificatum, et (per) diversa membra
diversis temporibus et aetatibus discretum et distinctum, a primo Abel justo incoepit, et in
novissimo electo consummabitur, semper unum una fide, sed multiformiter distinctum multi-
plici vivendi varietate. Zitiert bei Y. CONGAR, L’église, antique fontaine d’une eau
jaillissante et fraiche, La Vie spirituelle 62 (1980) t. 134, S. 35. Uber das erneuerende
Wirken des Geistes in der Kirche vgl. Y. CONGAR, Je crois en I’Esprit saint, II: «Il est
Seigneur et Il donne la vie», Paris 1979, S. 13ff.; M. GraBMANN, Die Lehre des
heiligen Thomas von Aquin von der Kirche als Gotteswerk, Thre Stellung im
thomistischen System und in der Geschichte der mittelalterlichen Theologie,
Regensburg 1903, S. 115-193; J. MoLTMANN, Kirche in der Kraft des Geistes,
Miinchen 1975.



110 Das Mysterium der Kirche

hat also — mit Gregor dem GroBen zu sprechen — «gleichzeitig zwei
Leben: das eine in der Zeit, das andere in der Ewigkeit»®. Zwischen
beiden waltet eine Kontinuitit, die sich nicht aufheben 1iBt, weil sie in
den wechselnden, dabei aber nie beliebigen Bildern im Grenzbereich
von Sichtbarkeit und Mysterium je neu gewihrleistet wird. Das Mittel-
alter erweist sich bei der Ubernahme der augustinischen® und dionysi-
schen* symbolischen Theologie, gerade was die Anschauung von der
Kirche betrifft, besonders gelehrig. Das Verfahren, im Symbol sicht-
bare Formen zum Erweis und zur Darstellung unsichtbarer anzuwenden
—nach Hugo von St. Viktor wird das Symbol folgendermaBen definiert:
Symbolum est collatio, idest coaptatio visibilium formarum ad demonstrationem
rei invisibilis propositarum® —, eignet sich aufs beste, die Mysterienwirk-
lichkeit der Kirche zu beschreiben. Vorlage war ohnehin in jedem Fall
die Sprache der Schrift, deren reiche symbolische Ekklesiologie mit
ihren tiber hundert Bildern* nicht nur bekannt war, sondern schlechthin
vorbildliche Geltung besal3.

In der Schrift war auch die Polymorphie des Symbols vorgegeben,
die eine Versatilitit in der Anwendung von Bildern gestattete, die im

“ Gregor, In Ezech., 1.2, n. 10; PL 76, 1060. Zitiert bei H. DE LuBac, Die
Kirche, a.a.0O. (wie Anm. 3), S. 67. Es handelt sich durchwegs nicht um zwei
Kirchen, sondern immer um die Eine, die einen zeitlichen und ewigen Aspekt hat:
Una eademque Ecclesia (a.a.0., S. 69, Anm. 144)!

“ C. P. MAvER, Die Zeichen in der geistigen Entwicklung und in der Theolo-
gie des jungen Augustinus, Wiirzburg 1969 (Cassiciacum XXIV/1); pers., Die
Zeichen in der geistigen Entwicklung und in der Theologie Augustins, II. Teil: Die
antimanichiische Epoche, Wiirzburg 1974 (Cass. XXIV/2); H. U. vON BALTHASAR,
Herrlichkeit, Eine theologische Asthetik, II: Ficher der Stile, Einsiedeln 1962,
S. 100-144.

“ R. RoQues, L'univers dionysien, Structure hiérarchique du monde selon le
Pseudo-Dionys, Paris 1954; vON BALTHASAR, a.2.0. (wie Anm. 43), S. 147-214;
E. pE BRUYNE, Etudes d’esthétique médiévale, 3 Binde, Brugge 1946; W. TATARKIE-
wicz, Geschichte der Asthetik, II: Die Asthetik des Mittelalters, Basel 1980, S. 36ff.
(Dionysus), S. 58ff. (Augustin).

“ M.-D. CHeNu, La théologie au douziéme siecle, Paris 1957, S. 159-190,
Zitat: S. 162 (Expos. in Hier. cael. III, init.; PL 175, 960).

“ P.-A. LitGE, Das Mysterium der Kirche, in: Die katholische Glaubenswelt,
Wegweisung und Lehre, hrsg. von einer Arbeitsgemeinschaft von Theologen, Bd.
III: Die Heilsokonomie, Freiburg i. Br. 21961, S. 271ff.; K. THiEME, Das Mysterium
der Kirche in der christlichen Sicht des alten Bundesvolkes, in: HOLBOCK/SARTORY,
Mysterium Kirche, a.2.0. I (wie Anm. 9), S. 37-88} R. SCHNACKENBURG, Wesens-
ziige und Geheimnis der Kirche nach dem Neuen Testament, in: a.a.O. I, S. 89-199;
L. Cerraux, La théologie de I'église suivant S. Paul, Paris ?1965; R. SCHNACKEN-
BURG, Die Kirche im Neuen Testament, Freiburg i.Br. 1963; siehe auch oben Anm.
29.



Das Mysterium der Kirche 111

Mittelalter — gestiitzt durch die Lehre vom mehrfachen Schriftsinn —
bestenfalls zu einer groBartigen Bildsynonymik, im schlechten Fall zu
einer Entwertung der geistlichen Bildlichkeit durch Uberfiille fiihren
konnte*. Dal solche Anwendung von Bildern fiir die christliche Myste-
rienwirklichkeit nicht den Charakter einer Spielerei hat — auch wenn der
bildnerische Spieltrieb sich hierin frei bezeugen durfte —, wird klar noch
in der eher skeptischen, theoretischen Festlegung des Thomas von
Aquin, wonach in der Theologie die Bilder nicht wegen der Hinfillig-
keit thres Gegenstandes — wie in der Poesie —, sondern propter excessum
ihres Gegenstandes gebraucht werden miissen, da Unsagbares sich
durch eine reine Begrifflichkeit nicht erschopfend aussagen, sondern
bloB in Form der Anspielung durch Bilder annihernd evozieren liB3t¥.
Rechtens wird man daher fiirs Mittelalter nicht einen einheitlichen
Kirchenbegriff ansetzen diirfen, sondern ein — in vielerlei Hinsicht
komplexes — Kirchenbild®. Beda Venerabilis hatte davon eine klare
Anschauung, wenn er sagte: Multifarie et multis figurarum modis eadem
Christi et ecclesiae mysteria repetuntur, sed repetita novi semper aliquid
afferunt, quod vel eisdem mysteriis argumentum procuret, vel per ipsam novita-
tem animos audientium amplius delectet (Vielfiltig und in vielen Weisen
bildlicher Darstellung werden die Mysterien Christi und der Kirche in

“ H.pe Lusac, Der geistige Sinn der Schrift, Einsiedeln 1952; DERrs., Exégése
médiévale, Les quatre sens de I’Ecriture, 4 Binde, Paris 1959/61/64; F. OHLY, Vom
geistigen Sinn des Wortes im Mittelalter, Darmstadt 1966; DErs., Schriften zur
Mittelalterlichen Bedeutungsforschung, Darmstadt 1977; pers., Hohelied-Studien,
Grundziige einer Geschichte der Hoheliedauslegung des Abendlandes bis um 1200,
Wiesbaden 1958; H. RIEDLINGER, Die Machtlosigkeit der Kirche in den lateinischen
Hoheliedkommentaren des Mittelalters, Miinster W. 1958 (BGPTMA XXXVIII/3);
H.-]. Spitz, Die Metaphorik des geistigen Schriftsinns, Ein Beitrag zur allegorischen
Bibelauslegung des ersten christlichen Jahrtausends, Miinchen 1972 (Miinstersche
Mittelalter-Schriften 12); H. FREYTAG, Die Theorie der allegorischen Schriftdeutung
und die Allegorie in deutschen Texten des 11. und 12. Jahrunderts, Bern 1982.

“ Vgl. CHENU, a.2.0. (wie Anm. 45), S. 184.

“®S. th. I, q.1, a. 9; I-1I, Q. 101, A.2; zitiert bei E.Biser, Theologische
Sprachtheorie und Hermeneutik, Miinchen 1970, S. 77. Dieses ganze Werk ist ein
einziges Plidoyer fiir Rang und Bedeutung der (Sprach-)Bilder in der Theologie.
Vgl. von pEms., Die Gleichnisse Jesu, Versuch einer Deutung, Miinchen 1965, bes.
S. 21ff. Gerade die Auffassung von der Kirche als etwas héchst Lebendigem (etwa als
corpus Christi) bedingt eine breit aufgeficherte Bildrede aus dem Bereiche lebendiger
Erfahrungswirklichkeit. Vgl. GRABMANN, a.2.0. (wie Anm. 41), S. 70ff.; DE LUBAC,
a.2.0. (wie Anm. 3), immer wieder.

* CONGAR, 2.2.0. (wie Anm 15), S. 82—-89 (die monastische Kirchenlehre des
12. Jahrhunderts); DERs., L’ecclésiologie, a.a.O. (wie Anm. 29), S. 98f. (im Anschlufl
an die Arbeiten von MAYERPFANNHOLZ, wie Anm. 29).



112 Das Mysterium der Kirche

Erinnerung gerufen; aber, indem sie immer wieder erwogen werden,
bringen sie auch immer etwas Neues bei, das entweder ein neues Bild
fiir die immer gleichen Mysterien liefert oder dann in héherem Grade
die Gemiiter der Zuhdrer durch seine Ungewdhnlichkeit erfreut)®.

2.2 Die konkrete Fiille der Bilder, die sich von der mittelalterlichen
Typologie und dem Symbolismus her auf die Kirche beziehen lassen, ist
nun allerdings von einer beingstigenden Breite. Alles konnte auf die
geistige Wirklichkeit der Kirche hin sprechend werden, so daBB Gregor
pauschal versicherte: Ad instar quippe ecclesiae fabricatus est hic mundus®.
Um alle Bereiche zu nennen, innerhalb derer die Kirche symbolisiert
werden kann, briuchte es daher tatsichlich einen umfassenden Katalog
der in der mittelalterlichen Exegese verwendeten Bildkategorien®. Ich
nenne nur ein paar wichtige Bereiche®. Zunichst den kosmologischen:
die Kirche als Mond gegeniiber der Sonne Christus; die Kirche als
Sonne gegentiber der Synagoge als Mond®; die Kirche als ewig bewahr-

*In Cant. IV, 4; PL 91, 1133C. Zitiert bei CONGAR, L’ecclésiologie, a.a.O.
(wie Anm. 29), S. 99. Vgl. auch J. BEUMER, Das Kirchenbild in den Schriftkommen-
taren Bedas des Ehrwiirdigen, Scholastik 28 (1953) 40-56.

 Mor. XXVIIL5,14; P1 76, 455B; zitiert bei CONGAR, L’ecclésiologie, a.a.O.
(wie Anm. 29), S. 101. '

® Hinweise dazu finden sich in: J. CHATILLON, Une ecclésiologie médiévale:
L’idée de I’Eglise dans la théologie de I'école des Saint-Victor au XII siécle, Irénikon
22 (1949) 115-138, 395-411; J. BEUMER, Zur Ekklesiologie der Friithscholastik,
Scholastik 26 (1951) 364—389; 27 (1952) 183-209; F. MErz-BACHER, Wandlungen des
Kirchenbegriffs im Spitmittelalter, Zs. d. Savigny-Stiftung fiir Rechtsgeschichte,
Kanonist. Abt. (1953) 274-361; A. HAauck, Gegensitze im Kirchenbegriff des spite-
ren Mittelalters, Luthertum (1938) 225-240; G. Miczka, Das Bild der Kirche bei
Johannes von Salisbury, Bonn 1970 (Bonner Hist. Forschungen 34); W. BEINERT, Die
Kirche — Gottes Heil in der Welt, Die Lehre von der Kirche nach den Schriften des
Rupert von Deutz, Honorius Augustodunensis und Gerhoch von Reichersberg, Ein
Beitrag zur Ekklesiologie des 12. Jahrhunderts, Miinster W. 1973 (BGTPM Bd. 13),
bes. S. 104ff. Dazu alle in diesem Aufsatz genannte Literatur. Siehe auch CONGAR,
Vraie et fausse réforme, a.a.O. (wie Anm. 3), S. 89ff.; R.JAVELET, Image et
ressemblance au douziéme siécle de S. Anselme a Alain de Lille, 2 Binde, Paris 1967,
I, S. 357ff.; 11, S. 273ff.

* Die verschiedenen Symbolbereiche siehe fiirs Folgende bei ARINTERO, 2.2.0.
I (wie Anm. 29), S. 1491f.; ConGaAR, L’ecclésiologie, a.a.O. (wie Anm. 29), S. 98ff.;
C.Journer, L’Eglise du Verbe incarné, II: Sa structure interne et son unité catholi-
que, Bruges 1951, S. 49-96.

* W. SEIFERTH, Synagoge und Kirche im Mittelalter, Miinchen 1964; F. OHLy,
Synagoge und Ecclesia, Typologisches in mittelalterlicher Dichtung, in: DERs.,
Schriften, a.a.O. (wie Anm. 47), S. 312-337; H. RAHNER, Mysterium Lunae, in:
DERS., Symbole der Kirche, a.a.O. (wie Anm. 6), S. 91-173; W. MoLsDORF, Christli-
che Symbolik der mittelalterlichen Kunst, Stuttgart 1968, S. 170ff.



Das Mysterium der Kirche 113

tes, fiir die Gerechten aufgehobenes Paradies®. Personale Namen und
Figuren der Hl. Schrift werden auf die Kirche hin durchsichtig: Sara,
Rahel, Ruth, Thamar, Rahab¥, Abraham, Zachius, Maria Magdalena
und Martha, die Samaritanerin, immer aber wieder Eva, die Mutter
aller Lebendigen, und Maria, die Mutter Gottes®. Architektonische
Gebilde, das Schiff, die Arche, der Bau oder das Gebiude an sich, das
Haus, aber auch die sakralen Gebiude: der Tempel®, die Stiftshiitte, vor
allem aber die Burg, die Stadt und das himmlische Jerusalem® geben
unaufhorlich AnlaB}, darin die Kirche anzusiedeln. Kommen soziologi-
sche und politologische Bilder® hinzu: die Familie, der Staat, das
Kénigtum (die Konigin), die congregatio oder universitas fidelium® (mit
frither und betonter Absetzung gegen die Mauerkirchen: «Nicht das

% Vgl. dazu J. LEcLERCQ, Wissenschaft und Gottverlangen, Zur Ménchstheolo-
gie des Mittelalters, Diisseldorf 1963, S. 66ff.; E. PETERs, Paradiesvorstellungen in
der deutschen Dichtung vom 9. bis 12. Jahrhundert, Hildesheim *1977; H.-F. RESKE,
Jerusalem caelestis — Bildformeln und Gestaltungsmuster, Darbietungsformen eines
christlichen Zentralgedankens in der deutschen geistlichen Dichtung des 11. und
12. Jahrhunderts. Géppingen 1973 (G6pp. Arb. z. Germanistik 95).

" Siehe H.U. vON BALTHASAR, 2.2.0. (wie Anm. 6), S. 70-81.

* L.BouYEr, Le Trone de la Sagesse, Paris 1961, S. 135ff.; A. MULLER,
Ecclesia — Maria, Die Einheit Marias und der Kirche, Freiburg/Schweiz *1955
(Paradosis 5); H. COATHALEM, Le parallélisme entre la Sainte Vierge et I'Eglise dans la
tradition latine jusqu’i la fin du XII* siecle, Rome 1954 (Analecta Gregoriana); DE
Lusac, Geheimnis, a.2.0. (wie Anm. 29), S. 114ff.; pers., Die Kirche, a.2.0. (wie
Anm. 3), S. 283-341. Das Thema ist theologisch breit entfaltet bei H. U. voN
BALTHASAR, 2.2.0. (wie Anm. 34), S. 276-330 (mit reicher Literatur); DERs., Der
antiromische Affekt, a.a.O. (wie Anm. 29), S. 164-187; pers., Das Ganze im
Fragment, a.2.0. (wie Anm. 3), S. 94f.; Y. CoNGAR, Christus Maria Kirche, Mainz
1959; H. RAHNER, Maria und die Kirche, Innsbruck 1962; T. SCHNEIDER, Maria als
Typus der Ekklesia und Vorbild der christlichen Frau, Liturgie und Ménchtum,
2. F., H. VIII, Maria Laach 1951, S. 20-43; O. CASEL, 2.2.0. (wie Anm. 32), S. 373-
414.

® Y. M.-]. CoNGAR, Das Mysterium des Tempels, Die Geschichte der Gegen-
wart Gottes von der Genesis bis zur Apokalypse, Salzburg 1960; J. Sauer, Symbolik
des Kirchengebiudes und seiner Ausstattung in der Auffassung des Mittelalters,
Miinster W. *1964; A. Masser, Die Bezeichnungen fiir das christliche Gotteshaus in
der deutschen Sprache des Mittelalters, Berlin 1966.

“ Vgl. oben Anm. 56 und unten Anm. 72.

¢ M.]J. LE GuiLLou, Sendung und Einheit der Kirche, Das Erfordernis einer
Theologie der communio, Mainz 1964, besonders S. 542ff.; Y. CoNGAR, Un peuple
messianique, L’Eglise, sacrement du salut, Salut et libération, Paris 1975.

© P. MicHAUD-QUANTIN, Universitas, Expressions du mouvement commu-
nautaire dans le moyen-ige latin, Paris 1970 (L’église et I’état au moyen age XIII),
S. 77-82; CoNGAR, Der Laie, a.2.0. (wie Anm. 26), S. 54, 62 und immer wieder;
DERS., 2.2.0. (wie Anm. 15), S. 94f., 98 und ofter; DERs., a.2.0. (wie Anm. 38).



114 Das Mysterium der Kirche

Gebiude aus Mauern, sondern die Gliubigen bilden die Kirche»®, wie
der Topos lautet!), die alttestamentliche Formel des Volkes Gottes®, die
Kirche als Pilgerin, als civitas Dei (als vornehmlich eschatologische
GréBe im augustinischen Sinn®), schlieBlich die kristenheit (christianitas®)
in ihrer schwer tiberschaubaren Menschenmenge.

Aus dem agrikologischen Bereich sind entommen: Feld, Wein-
stock, Weinberg, Garten, Quelle, Olbaum usf.; aus dem textilen: das
Gewebe (der ungenihte Rock Christi, ein Beispiel fiir die Einheit der
Kirche in Bonifaz des VIII. Verlautbarung von 1302)?, das Fischernetz.
Und schlieBlich sind die ganz groBen schwergewichtigen, sakramenta-
len Bilder fiir die Kirche zu nennen, die nicht bloB das sacramentum, die
duflere sinnfillige Vermittlung meinen, sondern die res®, das innerste
Geheimnis der Kirche: Die Kirche wird Jungfrau (mit ihrer Verfallsform
als meretrix®), Frau, Braut, Gattin und Mutter” genannt. Vor allem aber
prisentiert sich die Kirche als Corpus Christi mysticum in direktem

® Dazu vgl. Y. M.-]. CONGAR, Priester und Laien im Dienst am Evangelium,
Freiburg i.Br. 1965, S. 268-276.

“ A. OEepkg, Das neue Gottesvolk in Schrifttum, Schauspiel, bildender Kunst
und Weltgestaltung, Giitersloh 1950; Y. ConGar, Cette église que j’aime, Paris
1968, S. 9-39; J.-G. PaGE, Qui est I'Eglise? vol. III: L’Eglise, peuple de Dieu,
Montréal 1979 (mit Literatur); weitere Literatur sieche bei VALESKE, a.2.0. (wie Anm.
3) S. 239ff.; propagandistisch wirkte M.D. KosTer, Ekklesiologie im Werden,
Paderborn 1940.

% Vgl. die oben Anm. 3 gegebene Literatur zu Augustinus. — R. GROSCHE,
Pilgernde Kirche, Freiburg i. Br. 1969.

% B. LANDRY, L’idée de chrétienté chez les scolastiques du XIII* siecle, Paris
1929.

“ DS 871.

* Gebraucht wird hier die auf Augustin zuriickgehende, aus der Sakramenten-
theologie bekannte Unterscheidung von sacramentum et res «als duBere (sinnenfillige)
Vermittlung und innere Realitit» (CONGAR, Die Wesenseigenschaften der Kirche, in:
Mysterium Salutis IV/1, a.a.O. [wie Anm. 29], S. 370).

® H. U. voN BALTHASAR, Wer ist die Kirche? a.a.O. (wie Anm. 6), S. 55-136.

? Vgl. pe Lusac, Die Kirche, a.a.O. (wie Anm. 3), S. 213-250; pErs., Quellen
kirchlicher Einheit, Einsiedeln 1974 (Theologia Romanica 3), S. 129-155; CONGAR,
L’ecclésiologie, a.2.O. (wie Anm. 29), S. 80f. und ofter; MAYER, Das Bild der
Mater Ecclesia, a.2.0. (wie Anm. 29); SCHNACKERS, 2.2.0. (wie Anm. 29);
H. RAHNER, a2.2.0. (wie Anm. 37); K. DELAHAYE, Erneuerung der Seelsorgsformen
aus der Sicht der frithen Patristik, Freiburg i. Br. 1958 (Untersuchungen zur Theol.
der Seelsorge 13); dazu vgl. voN BALTHASAR, Der antiromische Affekt, a.a.O. (wie
Anm. 29), S. 156-163. — O. CaseL, Die Kirche als Braut Christi nach Schrift,
Viterlehre und Liturgie, Theologie der Zeit 1 (1936) 91-111; OHLY und RIEDLINGER,
2.2.0. (wie Anm. 47); S. Tromp, Ecclesia sponsa Virgo Mater, Gregorianum 18
(1937) 2-29.



Das Mysterium der Kirche 115

Riickbezug auf die Sakramententheologie. Gerade heute hat diese auf
die umfassende sakramentale Wirklichkeit der Kirche abzielende Ekkle-
siologie im AnschluB} an die frithe cyprianische Umschreibung: ecclesia —
unitatis sacramentum™ groBen Erfolg in der Kirchenkonstitution (Lumen
gentium» errungen.

Es kann hier nicht darum gehen, diese breite Symbolik in extenso
vorzufiihren. Hingegen sollen im Folgenden drei wichtige Bereiche in
aller Kiirze in ihrer Relevanz fiir die Ekklesiologie des Mittelalters
vorgeflihrt werden: 1. die Kirche als Jerusalem, 2. die Kirche als Braut
und 3. die Kirche als Corpus Christi mysticum.

3.1. Jerusalem ist flirs ganze Mittelalter so etwas wie der Inbegriff
von Kirche sowohl in ihrer himmlischen wie irdischen Variante gewe-
sen”. Seine breite Beziiglichkeit datiert schon daher, daB diese Stadt ein
Beispiel abgab flir den mehrfachen, genauer: vierfachen Schriftsinn:
«Die Stadt Jerusalem bezeichnet in ithrem buchstiblichen Sinn die
wohlbekannte Stadt in Juda; nach ihrem allegorischen Sinn bezieht sie
sich auf die Kirche; tropologisch ist sie die gliubige Seele, anagogisch die
himmlische Heimat»™. So der heilige Eucherius von Lyon anstatt vieler
anderer Zeugnisse. Insbesondere der allegorische und anagogische

" Vgl. Y. CONGAR, 2.2.0. (wie Anm. 63), S. 41-63; O. SEMMELROTH, Die
Kirche als Ursakrament, Frankfurt a. M. 1953; DErs., Vom Sinn der Sakramente,
Frankfurt a. M. 1960, S. 32ff.; peErs., Um die Einheit des Kirchenbegriffs, in: J.
FeINER/]. TRUTscH/ F. BockLE (Hrsg.), Fragen der Theologie heute, Einsiedeln *1960,
S. 319-335; J. L. WitTE, Die Kirche, «Sacramentum unitatis» fiir die ganze Welt, in:
G. BarAUNA (Hrsg.), De Ecclesia, Beitrige zur Konstitution «Uber die Kirche» des
Zweiten Vatikanischen Konzils, Bd. 1, Freiburg i. Br. 1966, S. 420—-452, bes. S. 445;
DE LuBAc, Die Kirche, a.2.O. (wie Anm. 3), S. 181ff.; J.-G. PAGE, Qui est I'Eglise?
vol. I: Le mystere et le sacrement du salut, Montréal 1977, S. 101{f.

7 Zu der oben Anm. 56 und 59 genannten Literatur vgl. noch CONGAR,
L’Ecclésiologie, a.a.0O. (wie Anm. 29), S. 102-104; La Jérusalem céleste, La Vie
Spirituelle, n. 372, avril 1952; K. L. ScHMIDT, Jerusalem als Urbild und Abbild, in:
O. FROBE-KAPTEYN (Hrsg.), Aus der Welt der Urbilder, Eranos-Jahrbuch 18, Ziirich
1950, S. 207-248; E. OTTO, Jerusalem — die Geschichte der Heiligen Stadt, Von den
Anfingen bis zur Kreuzfahrerzeit, Stuttgart 1980; H. SEDLMAYR, Die Entstehung der
Kathedrale, Ziirich 1950; pE LuBac, Exégése médiévale, a.a.O. (wie Anm. 47), 1/2
und 1I/2, Register; F. HEER, Tragddie des heiligen Reiches, Wien 1952, S. 192f.; A.
STANGE, Basiliken, Kuppelkirchen, Kathedralen, Das himmlische Jerusalem in der
Sicht der Jahrhunderte, Regensburg 1964; G. BANDMANN, Tkonologie der Architek-
tur, Darmstadt 1969; H. BRINKMANN, Mittelalterliche Hermeneutik, Tiibingen 1980,
S. 123ff.

? D. Rousseau, Quelques textes patristiques sur la Jérusalem céleste, Vie Spir.
86 (1952) 379.



116 Das Mysterium der Kirche

Schriftsinn vermdgen fiir Jerusalem eine doppelte Qualitit der Kirche
zusammenzufassen, die im Glauben des Mittelalters noch nicht véllig
auseinandergetreten war: das Zusammengehdren von oberem und unte-
rem, zukiinftigem und gegenwirtigem, einstigem (paradiesischem) und
jetzigem, neuem und altem, ewigem und vorldufigem, heiligem und
profanem, gottlichem und menschlichem Jerusalem™. Jerusalem ist
Kirche auch dann und erst recht, wenn es die jenseitige Vollendung der
irdischen bezeichnet. Kirche hat daher neben ihrer zeitlichen eine ewige
Dimension. Gregor umschreibt das so: Et ipsa civitas, sc. sancta Ecclesia,
quae regnatura in caelo adhuc laborat in terra™. Das Jerusalem von oben und
das von unten sind wie die rechte und die linke Seite eines einzigen
Korpers, sagt Beda™. Der Unterschied zwischen den beiden Jerusalem
mag bisweilen durch die Reservierung des Namens Jerusalem fiir die
himmlische und des Namens Sion fiir die irdische Stadt ausgedriickt
sein. Aber der Name Jerusalem markiert die mystische Identitit zwi-
schen Altem und Neuem Bund, wenn in einer spiritalis explanatio” die
allegorische und anagogische Erklirung zusammengefaf3t werden. So
impliziert Jerusalem die ganze Geschichte des Volkes Israel, der Kirche
Christi, jeder christlichen Seele und der Gottesstadt™. Es ist damit der
Zugang des Einzelnen in die mystische Kirche” gewihrleistet, denn:
intrando in seipsam, intrat in supernam Jerusalem, wie Bonaventura versi-
chert®.

Der Name Jerusalem ist aber fihig, in einem MaBe durchlissig zu
werden fiir andere Kirchenbilder, wie das bei keinem andern Begriff
denkbar ist. Das mag daran liegen, daB die Schrift des Alten und Neuen
Testaments den Begriff Jerusalem schon in vielerlei Hinsicht verfliissigt
hatte und er im Neuen Bund nun durchsichtig werden konnte auf den
Begriff der Braut (Offenb. 21,2; 21,9-27) und der Mutter hin (Gal
4,26)*. Wie die Kirche die Frucht und der Ort der Gnade ist, so zeugt

™ Vgl. ScHMIDT, a.2.0. (wie Anm. 72), S. 207.

% In Ez. 1. II, H.I, n.5; P1 76, 338D. Zitiert bei DE LuBac, Exégese médiévale,
2.2.0. (wie Anm. 47), Premiére partie, t. II, S. 627.

% In Samuel 1. I, ¢.9; PL 91, 527A. Zitiert bei CONGAR, L’ecclésiologie, a.a.O.
(wie Anm. 29), S. 103.

7 pe LuBac, Exégese médiévale I/I1, S. 627f., 646.

™ A.a.0., S. 645-650.

? A.a.0., S. 646, Anm. 15 (Hinweise auf Jerusalem als visio pacis).

® Jtin. ¢. IV, n. 4 (Q. 5,306). Zitiert bei pE LUBAC, 2.2.0., S. 650.

" Vgl. SCHMIDT, 2.2.0. (wie Anm. 72), S. 213ff.



Das Mysterium der Kirche 117

das Jerusalem von oben die Christen aus sich aus, es ist mater et genitrix
ecclesiae praesentis. So ist die mittelalterliche Kirche durchwegs nicht
durch ihre irdisch-soziologische Gegenwart definiert, sondern hat im
himmlischen Jerusalem ihr weit gewichtigeres, ewigkeitliches Wider-
lager, in dessen visio jeder Gliubige von der irdischen speculatio her
letztlich einzutreten hat®. Diese eschatologische Valenz Jerusalems und
gleichzeitig den mystischen Gedanken einer briutlichen Unio der end-
giiltig gewordenen Kirche mit dem Briutigam Christus driickt ein
berithmter Kirchweihhymnus aus dem 8. oder 9. Jahrhundert* beson-
ders schon aus:

Urbs beata Hierusalem,

quae construitur in caelis

Et angelis coornata

dicta pacis visio,

vivis ex lapidibus,

ut sponsata comite!

(Die gliickselige Stadt Jerusalem, die man Schau des Friedens
nennt, ist von lebendigen Steinen im Himmel erbaut und mit Engeln
geschmiickt wie das Gefolge einer Braut.)

Nova veniens e caelo,
Praeparata, ut sponsata
Plateae et muri eius
nuptiali thalamo
copulatur Domino.

ex auro purissimo.

(Ganz neu vom Himmel herkommend und bereitet fiir das Braut-
bett, damit die Braut dem Herrn vereint werde, sind ihre Plitze und
Mauern von reinstem Gold.)

% In Cant. V, 6; PL 91, 1183B. Zitiert bei CONGAR, L’ecclésiologie, a.a.O. (wie
Anm. 29), S. 103.

® pe Lusac, a.2.0. (wie Anm. 75), S. 646.

% Den Text der Hymne siehe bei H. SPiTzMULLER, Poésie latine chrétienne du
moyen age, III'-XV* siécle, Bruges 1971 (Bibliothéque Européenne), S. 1154-1157,
wertvolle Hinweise zum Thema (Jerusalem» S. 1695-1699. Siehe auch die Kirch-
weihhymne von Adam von Sankt Viktor, Simtliche Sequenzen, Lateinisch und
deutsch, Miinchen *1955, S. 176-181.



118 Das Mysterium der Kirche

3.2 DaB die Kirche in ihrer Eigenschaft als irdisches und himmli-
sches Jerusalem zur Person der Braut Christi oder zur Mutter aller
Gldubigen werden kann, beruht nicht auf einer romantischen Personali-
sierung eines objektiven Tatbestands, sondern auf einem heilsgeschicht-
lichen Datum, wonach die Menschheit vor Gott eine einzige Person
darstellt®, deren Rettung der gottlichen Intention nach gesamtheitlich
zu erfolgen hat. In ihrer Eigenschaft als einer der Rettung bediirftigen
und gnadenhaft tatsichlich erretteten Person kommt der Kirche die
Intimitit einer Liebesbeziehung zu, die sie erotisch mit dem errettenden
Gott verbindet als Braut mit dem Brautigam Christus; diese Beziehung
wird seit Origenes durchs ganze Mittelalter hindurch im Rahmen der
Hoheliedexegese wenigstens bis ins 12. Jahrhundert hinein als ein perso-
naler Liebesaustausch gedeutet, bis dann mit Rupert von Deutz (vor
1070-1129) die Kirche durch die Gottesmutter Maria und mit Bernhard
von Clairvaux (1090-1153) durch die Einzelseele — ohne daf der ekkle-
siologische Rahmen voéllig preisgegeben worden wire — ersetzt wird.
Mit dieser rein positiven Deutung des Verhiltnisses Braut-Briutigam
hat es in der ekklesiologischen Reflexion des Mittelalters aber nicht sein
Bewenden: Die Kirche ist nicht nur die Braut «ohne Makel und Run-
zel», sondern auch die Siinderin, die in einer langen Tradition mit der
babylonischen Hure gleichgesetzt wird, ein Bild, das Luther iiber Wiclif
und Hus vom Mittelalter iibernehmen konnte, das seinerseits sich auf
die alttestamentlichen Gerichtsreden Gottes, des betrogenen Eheman-
nes, wider die Erzhure Jerusalem — nun allerdings in der Spiegelung des
Neuen Testaments — beziehen konnte®. Zu erinnern ist an die Schilde-
rung des allegorischen Festzugs der Kirche in Dantes (Divina Comme-
dia», wo das «Symbol der reinen Braut» — der Kirche — nimlich Beatrice,
durch das siebenkopfige apokalyptische Untier, die babylonische Hure,
tbermichtigt wird: Die Entftihrung der Kirche nach Avignon wird
hierin als babylonische Gefangenschaft gedeutet. Der geschindeten
Kirche wird dann durch Beatrice, der anima ecclesiastica, ein Retter
versprochen, der die prostituierte Kirche wieder ihrer briutlichen Inte-

® Vgl. R. M. HUBNER, Die Einheit des Leibes Christi bei Gregor von Nyssa,
Untersuchungen zum Ursprung der «physischen» Erlosungslehre, Leide 1974, beson-
ders S. 1-25. Das Problem einer «physischen» Einheit der gesamten Menschheit
stellt sich wiederum beim Corpus-Christi-mysticum-Gedanken.

* Vgl. dazu die oben Anm. 6 (vON BALTHASAR) und 47 (OHLY, RIEDLINGER!)
gegebene Literatur.



Das Mysterium der Kirche 119

gritit zufithren wird®. Sinn dieser Deutung der Kirche in bonam et malam
partem ist nicht, irgendeine Zweideutigkeit an der pilgernden Kirche
herauszustellen, sondern ihre Siindhaftigkeit bei wihrender Erlosung
deutlich zu machen, den heilsgeschichtlichen Tatbestand also, wonach
Jerusalem, die Braut Gottes, gnadenhaft aus Siinde und Verdunkelung
seiner Sendung heraus immer wieder zu seiner urspriinglichen Schon-
heit zuriickgefiihrt werden kann. Oft wird die Hoheliedstelle «Schwarz
bin ich, aber schon»® auf diese Ambivalenz von Verworfenheit und
Erl6stheit bezogen.

Kirche — als Gemeinschaft aller Erlésten — ist also eine Person®.
Diese Qualitit an der Kirchengestalt wird dann nochmals deutlich in der
durch die Tradition breit prisentierten Allegorie der Kirche als Mutter,
die ihre Kinder — die Geheimnisse Evas und Marias in sich erfiillend — als
Mutter der Lebendigen und Konigin aus sich entlidBt und gleichzeitig in
sich zuriickbehilt®. Cyprian hat dafiir eine Formel geliefert, die diese
Heilssendung der Kirche anzielt: «Gott kann nicht mehr zum Vater
haben, wer die Kirche nicht zur Mutter hat»®.

¥ Vgl. den vorletzten, 32. Gesang des Purgatorio, in dem der letzte Akt des
Dramas der Kirche auf Erden in Form einer apokalyptischen Traumvision gestaltet
wird. Dazu vgl. voN BALTHASAR, Wer ist die Kirche?, a.a.O. (wie Anm. 6), S. 55f.,
114.

8 HL 1, 5. Vgl. dazu OHLY und RIEDLINGER, a.2.0. (wie Anm. 47).

¥ Siehe oben Anm. 35. Dazu: J. Ziziouras, L’étre ecclésial, Geneve 1981,
S. 23ff.

* Vgl. oben Anm. 70.

# Uber die Einheit der katholischen Kirche, c. 6.



120 Das Mysterium der Kirche

3.3. Die Lehre vom Corpus Christi mysticum, das die Kirche ist®, ist
im Mittelalter in besonders intensiver Weise begrifflich ausgestaltet
worden. Deren vertrackte Geschichte hat de Lubac® aufgehellt.

” Die Literatur zu diesem Thema ist inzwischen uniibersichtlich geworden.
Vgl. H. ScHLIER, Leib Christi, LThK 6, S. 907-910 und VALESKE, a.2.0O. (wie Anm.
3), S. 196ff., Bibliographie: S. 41ff.; Mysterium Salutis IV/1, a.a.O. (wie Anm. 68),
siche Register; Berichte: E. PRzywara, Katholische Krise, Diisseldorf 1967, S. 123ff.
(1940); L. Bouyer, Chronique d’histoire de la théologie contemporaine: Ot en est la
théologie du Corps Mystique?, Revue des Sciences Religieuses 22 (1948) 313-333;
ein paar Exponenten: M.-]. CoNGAR, Le Corps mystique du Christ, in: DERS.,
Esquisses du mystére de I’Eglise, Paris 1941 (*1953), S. 93-115; E. Mura, Le Corps
mystique du Christ, sa nature et sa vie divine, 2 Binde, Paris 1934; S. Tromp,
Corpus Christi quod est Ecclesia, 3 Binde, Rom I: 1946, II: 1960, III: 1960; DERs.,
Quomodo Verbum sese conformet corpori Ecclesiae, Gregorianum 41 (1960) 451—
466; F. JURGENSMEIER, Der mystische Leib Christi als Grundprinzip der Aszetik,
Aufbau des religiosen Lebens und Strebens aus dem Corpus Christi mysticum,
Paderborn 71938; E. MerscH, La théologie du Corps mystique, 2 Binde, Bruges
“1954; pers., Le Corps mystique du Christ, Etudes de théologie historique 2,
Bruxelles *1951; Ders., Morale et Corps mystique, Bruges ‘1955; M.-]. CONGAR,
Der mystische Leib Christi und seine sichtbare Manifestation, in: O. ISERLAND, Die
Kirche Christi, Grundfragen der Menschenbildung und Weltgestaltung, Einsiedeln
o. J. S. 13-59; A. MiTTERER, Geheimnisvoller Leib Christi nach St. Thomas von
Aquin und nach Papst Pius XII., Wien 1950; A. WINKLHOFER, Uber die Kirche, Das
Geheimnis Christi in der Welt, Frankfurt a. M. 1963, S. 133ff.; F. MALMBERG, Ein
Leib — ein Geist, Das Mysterium der Kirche, Freiburg i. Br. 1960; H. KONG, Die
Kirche, Miinchen 1977 (siche Register); M. ScHmaus, Kath. Dogmatik, III/1: Die
Lehre von der Kirche, Miinchen **1958, ofter; PacE, Qui est I’Eglise?, II: L'Eglise,
Corps du Christ et communion, Montréal 1979; F. HoLBoCK, in: Mysterium der
Kirche I, a.2.0. (wie Anm. 9), S. 210ff.; die Enzyklika von 1943: S. Tromp (Ed.),
Pius Papa XII, De mystico Iesu Christi Corpore, Rom 1948. Zur mittelalterlichen
Uberlieferung vgl. F. HoLBOCK, Der eucharistische und der mystische Leib Christi
in ihren Beziehungen zueinander nach der Lehre der Frithscholastik, Rom 1941;
A.M. LANDGRAF, Die Lehre vom geheimnsivollen Leib Christi in den frithen
Paulinenkommentaren und in der Friithscholastik, Divus Thomas 24 (1946) 217-248,
393-428; 25 (1947) 365-394; 26 (1948) 160-280, 291-323, 395-434; DERS., Dogmen-
geschichte der Frithscholastik, IV/2, Regensburg 1956, S. 48—99; CoNGAR, L’ecclé-
siologie, a2.2.0. (wie Anm. 29), S. 86-90. Kritisch zur ganzen Konzeption verhalten
sich KOSTER, a.2.0. (wie Anm. 64); L. DEiMEL, Leib Christi, Sinn und Grenzen einer
Deutung des innerkirchlichen Lebens, Freiburg i. Br. 1940; F. VieriNg, Christus und
die Kirche in rémisch-katholischer Sicht, Ekklesiologische Probleme zwischen dem
ersten und zweiten vatikanischen Konzil, Gottingen 1962.

? H. pe Lusac, Corpus Mysticum, Kirche und Eucharistie im Mittelalter, Eine
historische Studie, Einsiedeln 1969; DERs., Die Kirche, a.a.O. (wie Anm. 3), S. 104ff.
Vgl. dazu das Referat von E. H. KanTorowicz, The King’s Two Bodies, A Study in
Medieval Political Theology, Princeton 1957, S. 194ff. In Analogie zur neuzeitlichen
Konzeption des «Gemeinsinns» durch Kant versucht A. Haverkamp (Typik und
Politik im Annolied, zum Konflikt der Interpretationen im Mittelalter, Stuttgart
1979, S. 68-76) das Corpus Christi Mysticum fiirs Mittelalter zu begreifen.



Das Mysterium der Kirche 121

«Die Kirche wird in den Paulusbriefen, vorab Eph 4,12 und 15ff.,
als Leib Christi bezeichnet, deren Haupt Christus selber ist, der Erloser
seines Leibes (5,23), der Urheber und Inbegriff dieses iibernatiirlichen
Organismus. Die Christen sind lebendige Glieder seines Leibes (5,29),
in struktureller Gliederung harmonisch seinem Leibe eingefligt und
zusammen einen Leib in Christus bildend (Rom 12,4ff., 1 Kor
12,12ff.)»*. Als Herkunft dieser Vorstellung — insbesondere das Bild
vom organischen Aufbau des Leibes und der Funktion seiner Glieder —
bietet sich der stoisch-hellenistische Sprachgebrauch an, «wo der Leib
die strukturelle Einheit eines aus verschiedenen Gliedern zusammenge-
fiigten Ganzen bedeutet»®. Die christliche Indienstnahme des Begriffs
meint eine Aufforderung an die Gemeinde, im kiinftigen Leben zu
vollziehen, was sie grundsatzlich «in Christus, d. h. in der geschichtli-
chen Abhingigkeit von dem von Christus fiir sie Geleisteten»”* schon
ist. Fiir Paulus nimlich ist der Leib Christi, dem sich die Gliubigen zu
inkorporieren haben, identisch mit dem am Kreuz geopferten Leibe
Jesu.

Die Eingliederung in den Leib Christi wurde im Mittelalter immer
in engster Verbindung mit der Taufe, vor allem aber mit der Eucharistie
gesehen. Folge war, daB3 der kirchliche Leib mit dem sakramentalen
Leib Christi durch ein Band vereint wurde, das durch widersprechende
Konzeptionen erst in der aufkommenden Scholastik seit dem 12. Jahr-
hundert gel6st wird. Paulus hat nie vom Corpus mysticum, das die Kirche
ist, gesprochen. Auch in der Friihzeit des Christentums und im Friih-
mittelalter wird das Epitheton anysticumm» nie fiir die Bezeichnung der
Kirche verwendet, hingegen durchwegs fiir die Eucharistie. Das Wort
(mystikos» hat folgende Bedeutungen: 1. eine Weise der Exegese, die auf
Christus und sein Mysterium ausgerichtet ist, 2. eine sakramentale,
vorab eucharistische Bedeutung: In der Eucharistie handelt es sich
wirklich um Christus selbst, allerdings ist er verhiillt gegenwirtig, 3. die
Bedeutung einer experimentellen Gotteserfahrung im Sinne des Diony-
sius Areopagita”. Corpus mysticum meint daher bis ins 12. Jahrhundert
die Eucharistie, wihrend das paulinisch geprigte corpus ganz einfach die
Kirche war, oft wird der kirchliche Leib durch das Epitheton verum
verstirkt. Der Zusammenhang «zwischen Christi sakramentalem oder

* WODKA, 2.2.0. (wie Anm. 9). S. 374.

*» A.a.0., S. 375; HAVERKAMP, a.2.0. (wie Anm. 93), S. 69.

* E. ScuweizeRr, Die Kirche als Leib Christi in den Paulinen, Theol. Lit. Ztg.
86 (1961) 161-174, Zitat: S. 172.

7 Nach MALMBERG, 2.2.0. (wie Anm. 92), S. 103.



122 Das Mysterium der Kirche

amystischem» Leib und «Christi Leib, der die Kirche ist» oder Christi
«wahrhaftem» Leib (verum Corpus) und daB man letzteren sakramental
bezeichnet und sakramental realisiert sah durch den ersteren»®, das war
dem frithen Mittelalter selbstverstindlich.

In den eucharistischen Streitigkeiten des 11.Jahrhunderts vollzog
sich eine Wandlung der Sprechweise: Da die Identitit des eucharisti-
schen Leibes mit dem physischen Leib Christi nachhaltig zu betonen
war, wurde allgemach der eucharistische Leib als verum Corpus bezeich-
net. Im Unterschied dazu begann man den kirchlichen Leib als Corpus
mysticum zu identifizieren. Um 1160 schreibt Magister Simon in seinem
(Traktat iiber die Sakramenter — diese neue Bezeichnungsweise zur
endgiiltigen machend: «In dem Altarssakrament ... ist Christi wahrer
Leib und das dadurch Bedeutete: sein mystischer Leib, der die Kirche ist»*.
Die allmihliche Ablésung des Begriffs Corpus mysticum von seinem
Zusammenhang mit dem eucharistischen Corpus fiel der immer stirker
sich bemerkbar machenden Scholastik leicht. Im 13. Jahrhundert sagt
man: «der mystische Leib» ohne Bezug auf die Eucharistie, so daB} die
Beifligung «mystisch» immer mehr entleert und entwertet werden
konnte mit der Semantik = geistig, abstrakt.

Solange aber das Band zwischen Eucharistie und Kirchenleib hielt,
handelte es sich um eine symbolische Theologie, deren Vorgehen
synthetisch und nicht analytisch-dialektisch war. Fiir den Kirchenbe-
griff ist gegeniiber dem seit dem 13./14. Jahrhundert einsetzenden Ver-
such, die Kirche juridisch-politisch zu umschreiben, die nicht zu unter-
schitzende Positivitit eines Einsetzens bei der inneren Wesensstruktur
der Kirchendefinition zu vermerken und festzuhalten. Ist die seit der
Scholastik und der antiprotestantischen Kontroverse tibliche, katholi-
sche Ekklesiologie geneigt, die konkret sichtbare Kirche zum Aus-
gangspunkt ihrer Umschreibungen zu nehmen und von da allenfalls die
Festlegung einer Zugehorigkeit der duBerlich sichtbaren Kirche zu
Christi mystischem Leib zu fordern, so verfihrt die mittelalterliche
Ekklesiologie in ihrem symbolistischen Duktus umgekehrt: Sie geht
«von der Zugehorigkeit zu Christus (= zu Christi mystischem Leib) aus
und folgert von da aus die Zugehorigkeit zur sichtbaren Kirche»'®.

Wenn diese andere, integrative Weise der Kirchensicht hier betont
wird, so nicht im Bedauern dariiber, dal die Entwicklung eine andere

® A.a.0., 8. 103E

® A0, S. 104
" A.2.0.; 8. 97,



Das Mysterium der Kirche 123

Richtung eingeschlagen hat. Hingegen mag doch im Blick auf die
Geschichte energisch betont werden, daB3 die von mir eingangs bemiihte
Typologie von Carl Schmitt' — 1. konkret-leibhaftige, historische
Erscheinung der Kirche; 2. sichtbar-unsichtbare Kirche — ithren Sinn nur
hat, wenn diese disiecta membra schlieBlich nicht in einer schlichten
Dichotomie von duBerer und innerer Kirche verbleiben, sondern in
ihrer letztlichen Einheitlichkeit gesehen werden. Die symbolische Theo-
logie des 12. Jahrhunderts macht es uns leicht: Fiir sie gibt es kein _forum
internum und externum, keine Diastase zwischen himmlischer und irdi-
scher Kirche. D. h. die institutionelle Kirche und ihr Kirchenbegriff und
die geistige und innere Wirklichkeit der Kirche — so sehr wir heute
unsagbare Differenzen zwischen beiden in ihren geschichtlichen
Erscheinungsweisen zu sehen vermeinen (ich habe sie eigens vermerkt)
— sind im Geiste der symbolischen Ekklesiologie des Mittelalters nicht
getrennt'®. Vielleicht ist dieser Einheitsschau darin recht zu geben, daB
es sich beidemale um die gleiche Kirche handelt: gleichzeitig im Himmel
gegriindet und in Pilgerschaft auf der Erde (Civitas in terra peregrina, in
caelo fundata nach Augustinus)'®.

Lassen Sie mich mit einem Wunsche Augustins schlieBen, der die
Frage nach der sichtbaren und unsichtbaren Kirche durch das Mysterium
lunae zu losen versucht. Der Mond versinnbildet die Kirche, die ihr
Licht von der Sonne Christus empfingt, aber gleichzeitig auch den
wechselnden Glanz alles Weltlichen. «Nun erwarten wir aber das Ende
der Zeiten, donec extollatur luna (erhoben wird); dies heiBt zugleich:
auferatur, interficiatur — d. 1. die Kirche in ihrer ewigen Vollendung, luna
perfecta in aeternum»'®. Eschatologisch 1iBit sich hier die symbolisch-
integrative und die differenzierend scholastische Schau verséhnen; beide
sind Voraussetzungen, recht zu sehen. Aber im Blick auf unser heutiges
Zeitalter, in dem die Schauweisen bis zur Verstindnislosigkeit auseinan-
dertreten, darf ruhig einmal die Mdglichkeit einer Synthese in den Blick
geriickt werden, wie sie die symbolische Ekklesiologie des Mittelalters —
in jedem Fall sehr iiberlegt — iiberlieferungsmichtig bis in die Neuzeit
hinein vorgestellt hat, nicht als eine bloBe ekklesiologische Variante,
sondern als eine Alternative, deren voéllige Ausschaltung nur zum
Nachteil der Gesamtauffassung von Kirche gereichen wiirde.

' Siehe oben Anm. 1.

2 Vgl. dazu W. BEINERT, a.2.0. (wie Anm. 53).

'® Sermo 105, n. 9; PL 38, 622.

' pe LuBac, Glauben aus der Liebe, a.a.O. (wie Anm. 29), S. 66.






	Das Mysterium der Kirche

