
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 30 (1983)

Heft: 1-2

Artikel: Zur Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu

Autor: Pesch, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761269

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761269
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rudolf Pesch

Zur Entstehung des Glaubens
an die Auferstehung Jesu

Ein neuer Versuch*

Die Diskussion um die Entstehung des Glaubens an die
Auferstehungjesu geht schon in die Zeit der Urkirche zurück. Bereits im Mt-Ev
(27,62ff.) wird eine Betrugshypothese zurückgewiesen. Bemerkenswert
ist, daß diese Hypothese, die Matthäus den «Hohenpriestern und
Pharisäern» zuschreibt, einen zweifachen Betrug unterstellt: Jesus, «jener
Betrüger», soll gesagt haben: «Nach drei Tagen werde ich auferweckt»;
diese - nicht bezweifelte - Prophétie Jesu wird also als falsche, betrügerische

Prophétie dargestellt, als erster Betrug. Der zweite, «letzte,
schlimmere Betrug» sei dann der Leichendiebstahl der Jünger Jesu

gewesen, die damit die Erfüllung der betrügerischen Prophétie Jesu
hätten beweisen wollen. Erstaunlich ist, daß nicht die Tatsächlichkeit
der Prophétie Jesu bezweifelt wird, sondern nur deren Wahrheit.

*Antrittsvorlesung in Freiburg i. Br. vom 30.10.1980 und Gastvorlesung in
Fribourg vom 25.5.1981. Die Form des Vortrags wurde für die Publikation
beibehalten, Anmerkungen wurden nur in geringem Umfang beigefugt. - Eine französische

Fassung erschien in der Festschrift für F. X. Durwell 1982.



74 Zur Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu

Im Joh-Ev (20,Iff.) wird die Betrugshypothese, die den Leichendiebstahl

der Jünger voraussetzt, ebenfalls zurückgewiesen: Petrus und der

Lieblingsjünger, also Jünger Jesu selbst, finden das Grab leer und die
Leinenbinden und das Schweißtuch Jesu in geordnetem, nicht auf einen
Diebstahl hindeutenden Zustand. In der Maria-Magdalena-Episode
wird eine zweite Hypothese, nennen wir sie Mißverständnishypothese,

zurückgewiesen: Der Gärtner des Gartens, in dem Jesu Grab lag, habe
den Leichnam weggebracht; nichtsahnend hätten die Jünger daraufhin
Jesu Auferweckung verkündet1.

Die neuzeitliche Bibelkritik beginnt 1770-78 mit der Publikation
der sieben Fragmente des Wolfenbütteler «Ungenannten», Hermann
Samuel Reimarus, durch Gotthold Ephraim Lessing. Nach Reimarus war
Jesus ganz und gar Jude, der die Nähe des messianischen Reiches in
weltlich-politischem Sinn predigte; erst als die Hoffnung darauf sich
durch den Tod Jesu als trügerisch erwies, hätten die Apostel «das

System von einem geistlichen leidenden Erlöser des ganzen menschlichen

Geschlechtes gefasset.» Dieses System hätten die Jünger erdichtet,
um ihre tatsächliche «Absicht aufweltliche Hoheit und Vorteil» festhalten

zu können. Durch den Diebstahl des Leichnams Jesu hätten sich die

Jünger die Möglichkeit zur Verkündigung der Auferstehung Jesu
verschafft. Im fünften Fragment «Über die Auferstehungsgeschichte»
führte Reimarus detailliert die Widersprüche zwischen den Grabes- und
Erscheinungserzählungen der vier Evangelien vor; eingehend kritisierte
er die mattäische Apologetik und suchte zu beweisen, was das Mattäus-
Evangelium bestritt. In § 19 heißt es: «Wir kennen nun aus dem

vielfältigen Widerspruche, daß die Wächter, welche Matthäus vor das

Grab gestellet, keinen Stand halten wollen, und sich von einem gesunden

Verstände nicht einmal gedenken lassen. Daher diese Hirngespin-
ster, welche den Verdacht des Betruges von den Jüngern abkehren
sollten, denselben vielmehr bestärken. Die Wächter verschwinden bei

jedem Umstände, und es bleibt allewege möglich, und bei aller Betrachtung

der Sache höchst wahrscheinlich, daß die Jünger des Nachts zum
Grabe gekommen, den Körper gestohlen, und darnach gesagt, Jesus sei

auferstanden. » Reimarus kritisierte überdies auch die Überlieferung von
einer Auferstehungsprophetie Jesu: Jesu Jünger hätten, wie z. B. die

1 Vgl. Tertullian, De spectaculis 30.



Zur Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu 75

Emmauserzählung lehre, nichts davon gewußt, also könne erst recht der
Hoherat davon keine Kenntnis gehabt haben.

Lessing hatte die anstößigen Fragmente, die einen Sturm der

Empörung auslösten, publiziert in der Erwartung, «sie sobald als möglich,

sie noch bei meinen Lebzeiten widerlegt zusehen». «Sie enthalten

so mancherlei Dinge, welche mein bißchen Scharfsinn und Gelehrsamkeit

gehörig auseinanderzusetzen nicht zureicht. Ich sehe hier und da auf
tausend Meilen keine Antwort ...» (Anti-Goeze 1778).

Lessing betonte im damaligen Streit (im Interesse des Schutzes des

Glaubens vor der historischen Kritik) in seiner Schrift «Über den
Beweis des Geistes und der Kraft» (1777) den Unterschied zwischen
historischer Wahrheit und GlaubensWahrheit, welche fur Lessing freilich

mit notwendiger VernunftWahrheit identisch war: «Zufällige
Geschichtswahrheiten können der Beweis von notwendigen
Vernunftwahrheiten nie werden.» Der «garstige breite Graben», der «die

menschlichen Zeugnisse von Geist und Kraft» vom gegenwärtig
wirkenden «Beweis des Geistes und der Kraft» trennt, läßt sich nach

Lessing nicht überspringen. Der gegenwärtige Beweis des Geistes und
der Kraft ist für Lessing freilich eine irreale Forderung; er lebt «in dem

18.Jahrhunderte, in welchem es keine Wunder mehr gibt», wo «dieser

Beweis des Geistes und der Kraft jetzt weder Geist noch Kraft mehr hat,
sondern zu menschlichen Zeugnissen von Geist und Kraft herabgesunken

ist». Er schreibt 1778 in «Eine Duplik»: «Nun haben wir, die wir
jetzt leben, die Augenzeugen nicht mehr unter uns, haben nur
Geschichtsschreiber von den Aussagen dieser Augenzeugen.» Lessing
machte aus der Not angesichts des garstigen Grabens der Geschichte die

Tugend der Berufung auf die Lehren des Christentums, die Gottes

Offenbarung bei der «Erziehung des Menschengeschlechts» (1780) dem
Menschen «geschwinder und leichter gab», als er sie aus sich selbst hätte
haben können. Die Wunder und Zeichen waren nur dazu angetan, «dem

gesunden Menschenverstand auf die Spur zu helfen». Und «wenn keine
historische Wahrheit demonstriert werden kann?» Lessing antwortete:
«Was kümmert es mich, ob die Sage falsch oder wahr ist: die Früchte
sind trefflich»!

Was Lessing vor 200 Jahren ausformulierte, könnte von uns rasch

beiseite gelassen werden, wenn nicht die von ihm angesichts der Apo-
rien der Geschichte entworfene Denkfigur in den Grundzügen bis heute
weithin bestimmend geblieben wäre, zumal die historisch-kritische
Exegese seit Reimarus dem von den Gegnern des Reimarus noch für



76 Zur Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu

möglich gehaltenen Beweis der Auferstehung Jesu nahezu alle weiteren
Stützen entzogen hat.

Ich markiere in der gebotenen Kürze nur einige Stationen aus der
Geschichte der letzten beiden Jahrhunderte. David Friedrich Strauß hat in
seinem 1835/36 publizierten «Das Leben Jesu, kritisch betrachtet»
sowohl mit den rationalistischen wie mit den orthodox-supranaturalen
Deutungen des Lebens und der Auferstehung Jesu gebrochen und einen
dritten Weg der Erklärung konsequent beschritten: «Der neue Standpunkt,

der an die Stelle der bezeichneten treten soll, ist der mythische

Das heißt keineswegs, daß die ganze Geschichte für mythisch
ausgegeben werden soll, sondern nur Alles in ihr kritisch darauf angesehen,

ob es nicht Mythisches an sich habe.» Mythen sind für Strauß

«nichts Andres als geschichtsartige Einkleidungen urchristlicher Ideen,

gebildet in der absichtslos dichtenden Sage». Strauß will das Leben Jesu

von der mythischen Übermalung befreien: «Wenn die altkirchliche
Exegese von der doppelten Voraussetzung ausging, daß in den Evangelien

erstlich Geschichte und zwar zweitens eine übernatürliche, enthalten

sei, wenn hierauf der Rationahsmus die zweite dieser

Voraussetzungen wegwarf, doch nur um umso fester an der ersten zu halten,
daß in jenen Büchern lautere, wenn gleich natürliche, Geschichte sich

finde: so kann auf diesem halben Wege die Wissenschaft nicht stehen

bleiben, sondern es muß auch die andere Voraussetzung fallen gelassen,
und erst untersucht werden, ob und wie weit wir überhaupt in den

Evangehen auf historischen Grund und Boden stehen. »

Das von Strauß entworfene Programm ist für die Exegese maßgeblich

geblieben, und sie ist keineswegs in der historischen Kritik der

Evangelien nur hinter Strauß zurückgestanden. Für Strauß stand z. B.
unbezweifelbar fest, daß Jesus sich selbst als Messias wußte; und dieser
Sachverhalt war bei seiner Rekonstruktion der Entstehung des Glaubens

an die Auferstehung Jesu wichtig. Gegen den Wolfenbüttler Fragmenti-
sten führt Strauß den Kirchenvater Origenes mit dessen gegen Kelsos

gerichteter Bemerkung ins Feld, «daß eine selbsterfundene Lüge die

Jünger unmöglich zu einer so standhaften Verkündigung der
Auferstehungjesu unter den größten Gefahren hätte begeistern können»; er fährt
fort: «und mit Recht bestehen noch jetzt die Apologeten darauf, daß der

ungeheure Umschwung von der tiefen Niedergeschlagenheit und
gänzlichen Hoffnungslosigkeit bei dem Tode Jesu zu der Glaubenskraft und
Begeisterung, mit welcher sie am folgenden Pfingstfest ihn als Messias

verkündigten, sich nicht erklären ließe, wenn nicht in der Zwischenzeit



Zur Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu 77

etwas ganz außerordentlich Ermutigendes vorgefallen wäre, und zwar
näher etwas, das sie von der Wiederbelebung des gekreuzigten Messias

überzeugte.» Gegen die Supranaturalisten wie Rationalisten schränkt
Strauß jedoch alsbald ein: «Daß aber dieses Überzeugende gerade eine

wirkliche Erscheinung des Auferstandenen, daß es überhaupt ein äußerer

Vorgang gewesen sein müsse, ist damit noch keineswegs bewiesen. »

Die Jünger «hatten lediglich den Tod ihres Meisters als Factum vor sich,
die Ansicht einer Auferstehung desselben konnten sie nirgends her
nehmen, sondern mußten dieselbe, nach unserer Vorstellung von der
Sache, erst produzieren.» Jesus «hatte während seines mehrjährigen
Zusammenseins mit ihnen immer mehr und entschiedener den
Eindruck des Messias auf sie gemacht: sein Tod aber, den sie mit ihren
Messiasbegriffen nicht reimen konnten, hatte diesen Eindruck für den

Augenbhck wieder vernichtet. Wie sich nun, nachdem der erste Schrek-
ken vorbei war, der frühere Eindruck wieder zu regen begann: entstand
in ihnen von selbst das psychologische Bedürfnis, den Widerspruch der
letzten Schicksale Jesu mit ihrer früheren Ansicht von ihm aufzulösen,
in ihren Begriff vom Messias das Merkmal des Leidens und Todes mit
aufzunehmen». Eben dies geschieht nach Strauß durch die Produktion
der Idee seiner Auferstehung mit Hilfe des Alten Testamentes, durch
eine Produktion, die auch mit Visionen verbunden sein mochte: «Wie
denkbar endlich ist es, daß diese Empfindungen bisweilen bei einzelnen,
namentlich Frauen, rein subjectiv zur wirklichen Vision sich

steigerten. »

Die Forschung des 18. und 19. Jahrhunderts ging noch davon aus,
daß Jesu Messianität für den Glauben seiner Anhänger schon vor Ostern

beglaubigt war und daß dieser Glaube eine wesentliche Voraussetzung
des Glaubens an seine Auferstehung gewesen sei. Seit William Wrede

1901 diese Voraussetzung bestritt und erklärte, Jesus sei vor seinem Tod
weder für den Messias gehalten worden noch habe er sich selbst dafür

gehalten, und seitdem sich diese Auffassung — besonders durch Rudolf
Bultmanns Autorität - weithin durchsetzte, sind die Erklärungen der

Entstehung des Glaubens an Jesu Auferstehung schwieriger geworden.
Rudolf Bultmann erklärte 1920 in seinem Beitrag «Die Frage nach dem
messianischen Bewußtsein Jesu und das Petrusbekenntnis»2, die Oster-
vision des Petrus als übernatürliche Offenbarungserkenntnis sei der

2 In: ZNW 19 (1919/20) 165-174.



78 Zur Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu

Quellort des Messiasglaubens und des Auferstehungsglaubens zugleich

gewesen. Aber wie kam es zu dieser Ostervision? War sie historisch zu
sichern? Wie als Ursprung des Messias- und Auferstehungsglaubens zu
verstehen? Bultmann verweigert eine Auskunft auf solche Fragen. In
seiner «Theologie des Neuen Testamentes»3 stellt er - in einer
Argumentation, die der von D. F. Strauß strukturell gleicht, und abgesichert
durch Hinweise auf die Unerheblichkeit historischer Resultate für den

Glauben, die den Argumenten Lessings verwandt sind - folgendes fest:

«Die Gemeinde mußte das Ärgernis des Kreuzes überwinden und hat es

getan im Osterglauben. Wie sich diese Entscheidungstat im einzelnen

vollzog, wie der Osterglaube bei den einzelnen Jüngern entstand, ist in
der Überlieferung durch die Legende verdunkelt und ist sachlich von
keiner Bedeutung. » Sachlich von Bedeutung ist für Bultmann allein das

Resultat der Entscheidungstat der Jünger: das Kerygma, das Jesus als

den Christus, als das eschatologische Ereignis verkündigt. Warum?
Weil Bultmann in der Linie der Verschärfung der Rede Lessings vom
«garstigen Graben» zwischen «zufälligen GeschichtsWahrheiten» und
«absoluten VernunftWahrheiten» durch Sören Kierkegaard, der überdies

den Unterschied zwischen «Schülern erster und zweiter Hand»

zwar mit aller Schärfe herausgearbeitet, aber für die Glaubensbegründung

als irrelevant ausgegeben hatte, den jeweiligen Glauben von der
Geschichte radikal emanzipiert und eine historische Kontinuität
zwischen Jesus und dem verkündigten Christus nicht gelten läßt.

Von Reimarus zu Bultmann - die Geschichte der Versuche, die

Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu zu sichten, endet im
Verzicht. Im Blick aufdie Geschichte der historisch-kritischen Exegese,

die, wie Karl Lehmann einmal ausführte, ihren Ursprung in einem
Bruch mit der kirchhchen Tradition nahm und «zunächst der Distanzierung

gegenüber einer ihrem geschichtlichen Ursprung entfremdeten
kirchhchen Gegenwart» diente, wird dieser Verzicht verständlich als

Resignation angesichts des Fehlens des «Beweises des Geistes und der

Kraft» in der Gegenwart. Solcher Verzicht ist aber letztlich Verzicht auf
«Glauben im bibhschen Sinn»4.

3 (Tübingen3 1958), Zitat S. 47.
4 K. Lehmann, Der hermeneutische Horizont der historisch-kritischen

Exegese, in: J. Schreiner (ed.), Einführung in die Methoden der biblischen Exegese
(Würzburg 1971) 40-80, Zitate S. 44f„ 69.



Zur Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu 79

Karl Rahner hat 1970 in der Festschrift für Heinrich Schlier in
seinem Beitrag5, an den ich in meiner 1973 publizierten Tübinger
Gastvorlesung «Zur Entstehung des Glaubens an die Auferstehung
Jesu»6 anknüpfte, eine Anekdote erzählt: «In den USA traf ich vor
wenigen Jahren einmal einen katholischen Dogma-Professor aus

Europa. Im Laufe eines theologischen Gespräches erklärte er mir, er
zweifle zwar natürlich nicht an der Existenz Jesu von Nazareth, aber
selbst wenn das auch keine geschichtliche Tatsache wäre, würde dies für
das Christentum, so wie er es verstehe, nichts ausmachen.» Rahner

interpretierte: «So unbedeutend diese kleine Geschichte in sich ist, so

ist sie doch nicht ganz ohne symptomatische Bedeutung für die katholische

Theologie von heute. » Rahner statuierte dann gegen die angedeutete

Tendenz: «Der katholische Glaube und seine Dogmatik bleiben
unlösbar gebunden nicht nur an die historische Existenz Jesu von
Nazareth, sondern auch an geschichtliche Ereignisse dieser Existenz von
bestimmter Art.» Nach Rahner spitzt sich das Interesse an der
Geschichte Jesu auf die doppelte Frage zu:

«a) Hat Jesus vor seinem Tode für die geschichtliche Forschung
noch in irgendeiner greifbaren Weise etwas über ein messianisches

Bewußtsein geäußert?

b) Ist Jesus auferstanden in einer Weise, daß dieses Ereignis sich
nicht bloß und allein im Glaubensbewußtsein der Jünger abspielt?»

Rahner hatte angesichts der verbreiteten Zweifel an einem
vorösterlichen «messianischen Bewußtsein» Jesu vorgeschlagen zu prüfen,
ob es nicht möglich sei, die christologischen Aussagen über Jesus selber

allein aus dem fundamentaltheologisch begründeten Glauben an die

Auferstehung Jesu zu entwickeln. Ich hatte Rahner, wie in der ThQ
berichtet7, als Schriftleiter der Festschrift um eine weitere These gebeten:

Zu prüfen, ob es nicht möglich sei, die christologischen Aussagen
über Jesus aus seinem messianischen Leben zu entwickeln, auch die

Auferstehungschristologie. Rahner hatte positiv geantwortet - wenn
auch keine These geschickt. Jedoch sah ich mich zu meinem Diskus-

5 K. Rahner, Bemerkungen zur Bedeutung der Geschichte Jesu fur die Katholische

Dogmatik, in: Die ZeitJesu. FS H. Schlier (Freiburg i. Br. 1970) 273-296, Zitate
S. 273, 279.

6 R. Pesch, Zur Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu. Ein
Vorschlag zur Diskussion, in: ThQ 153 (1973) 201-228.

7 Vgl. Anm. 6.



80 Zur Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu

sionsvorschlag, der seit 1973 in zahlreichen Beiträgen heftig diskutiert
worden ist8, ermutigt.

Ich muß diesen Vorschlag ganz kurz skizzieren, um den neuen
Versuch, den ich jetzt vortrage, davon abheben zu können. Die damalige

Situation der exegetischen Forschung war wesentlich durch die

8 Vgl. nach den Anm. 10 genannten ersten Reaktionen: A. Vögtle, Wie kam es

zur Artikulierung des Osterglaubens, in: Bibel und Leben 14 (1973) 231-244; 15

(1974) 16-32, 102-120, 174-197; J. Kremer, «Gott hat ihn auferweckt». Erwägungen

zur Sprache der urkirchlichen Osterbotschaft in Apg 2,22-32, in: Der Entschluß
(April 1974) 329-332; H. Küng, Zur Entstehung des Auferstehungsglaubens. Versuch

einer systematischen Klärung, in: ThQ 154 (1974) 103-117; W. Hoeres, Sie
hätten Ihn nicht gesehen. Rudolf Peschs Angriff auf die Grundlagen des Osterglaubens,

in: Der Fels 5 (1974) 234-237; A. Schmied, Auferstehungsglaube ohne
Ostererscheinungen?, in: Theol. d. Gegenwart 17 (1974) 46-51; W. Breuning,
Aktive Proexistenz - Die Vermittlung Jesu durch Jesus selber, in: TrThZ 83 (1974)
193-213; E. Ruckstuhl, The Resurrection of Jesus, in: Ecumenical Institute for
Advanced Studies, Year Book 1973/74 (Jerusalem-Tantur 1974) 143-157; E. Tomas-
zevski, Der neueste Interpretationsversuch des Osterglaubens, in: Colloquium Salu-
tis 6 (1974) 159-178 (polnisch); H.-W. Bartsch, Der Ursprung des Osterglaubens,
in ThZ 31 (1975) 16-31; G. Dautzenberg, in: Theol. Lit. Dienst 7 (1975) 39f.; A.
Kolping, Zur Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu, in MüThZ 26

(1975) 56-69; H. Küng, Christsein (Münschen (1975) 359-371; A. Stock, Wirbel
um die Auferstehung. Resümee einer Debatte, in: Diakonie 6 (1975) 187-192; K. H.
Weger, Auferstehung. Zumutung oder Fundament des Glaubens, in: Stimmen der
Zeit 198 (1975) 219-227; A. Vögtle, Wie kam es zum Osterglauben?, in: A. Vögtle
- R. Pesch, Wie kam es zum Osterglauben? (Düsseldorf 1975) 9-131; R. Pesch,
Materialien und Bemerkungen zu Entstehung und Sinn des Osterglaubens, ebd. S.

133-184; H. Giesen, in: Theol. d. Gegenwart 19 (1976) 55f.; W. Kasper, Jesus der
Christus (Mainz 51976), 158f.;J. Kremer, Entstehung und Inhalt des Osterglaubens.
Zur neuesten Diskussion, in ThRv 72 (1976) 1-14; J. M. Nützel, Zum Schicksal der
eschatologischen Propheten, in BZ NF 20 (1976) 59-94; L. Scheffczyk, Auferstehung.

Prinzip des christlichen Glaubens (Einsiedeln 1976); A. Schmied, Osterer-
scheinungen-Ostererfahrung. Zu einer neuen Sicht ihres Verhältnisses, in: Theol. d.

Gegenwart 19 (1976) 46-53; Ders., Auferstehungsglaube heute und die ursprüngliche

Ostererfahrung, in: Theol. d. Gegenwart 20 (1977) 43-50; J. P. Calvin,
Resurrection as Theologia Crucis Jesu: The Foundational Christology of Rudolf Pesch, in
ThSt 38 (1977) 513-525; F. Kerr, Recent Catholic Writing on the Resurrection, in:
New Blackfriars 58 (1977) 453-461, 506-515; G. Schille, in: ThLZ 102 (1977) 268f.;
H. Verweyen, Christologische Brennpunkte (Essen 1977); R. Schnackenburg,
Der Ursprung der Christologie, in: Maßstab des Glaubens (Freiburg i. Br. 1978) 37-
61; E. Schweizer, in: TLZ 103 (1978) 874-878; B. Weissmahr, Kann Gott die
Auferstehung Jesu durch innerweltliche Kräfte bewirkt haben?, in ZKTh 100 (1978)
441-469; E. Schillebeeckx, Die Auferstehung jesu als Grund der Erlösung (QD 78)
(Freiburg i. Br. 1979); H. Verweyen, Die Ostererscheinungen in fundamentaltheologischer

Sicht, in: ZkTh 103 (1981) 426-445; H.W. Windelen, Wie kam und wie
kommt es zum Osterglauben? Darstellung, Beurteilung und Weiterführung der
durch Rudolf Pesch ausgelösten Diskussion (Disputationes Theologiae 12) (Frankfurt

a. M.-Bern 1982).



Zur Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu 81

anhaltende Diskussion der Thesen bestimmt, die Willi Marxsen in seiner
kleinen Schrift «Die Auferstehung Jesu als historisches und als theologisches

Problem»9 vorgetragen hatte. Marxsen hatte auf dem Boden eines

weiten Konsenses, daß die in den Evangelien überlieferten Auferste-
hungsprophetien Jesu Gemeindebildungen seien und daß Jesu messiani-
scher Selbstanspruch kaum historisch zu sichern sei, seine Überlegungen

ganz auf zwei Daten konzentriert: «das leere Grab und Erscheinungen».

Zum leeren Grab führte er aus: «Selbst wenn wir (als eine

historisch mögliche Feststellung) unterstellen wollen, daß das Grab Jesu
leer war, ist damit über die Auferstehung Jesu noch gar nichts ausgesagt.

Wir hätten es dabei vielmehr mit einem historischen Faktum zu

tun, das man nicht nur verschieden interpretieren kann, sondern das

man auch verschieden interpretiert hat. »

Marxsen ging dann über diese weithin konsensfähige Feststellung
hinaus: «Ganz entsprechende Probleme liegen nun aber bei den Erscheinungen

vor Am Anfang der Tradition steht die bloße Behauptung
eines Sehens des Gekreuzigten.» Marxsen prüfte dann die Deutungen
dieses Sehens durch die subjektive Visionshypothese (wie sie schon
D. F. Strauß vertrat) und die objektive Visionshypothese (wie sie kurz
zuvor Hans Graß verteidigt hatte) und kritisierte: «Sind es bei der

subjektiven Visionshypothese die Jünger, die durch ihren Glauben die
Visionen sozusagen schaffen, so ist es bei der objektiven Visionshypothese

der gegenwärtige Glaube, der mit objektiven Visionen rechnet. Die
sogenannte objektive Visionshypothese ist also bei Licht besehen auch

eine subjektive - nämlich vom eigenen Glauben aus. Immer aber

handelt es sich um Konstruktionen, die in einen Bereich vorzustoßen
versuchen, der jenseits der Aussagen der ersten Zeugen hegt. »

Für Marxsen blieb «als Ergebnis nur dieses: Wir können mit großer
Sicherheit sagen, daß Zeugen ein Sehen des Gekreuzigten widerfuhr.
Noch genauer müssen wir formulieren: Zeugen behaupten nach dem
Tode Jesu, ihn gesehen zu haben - und eben dieses Sehen drücken sie

unterschiedlich, zum Teil schon mit anfänglichen Interpretationen dieses

Sehens aus. Aufgrund dieses Widerfahrnisses des Sehens aber, das

Zeugen behaupteten, kamen sie dann durch reflektierende Interpretation zu
der Aussage: Jesus ist von Gott auferweckt worden bzw. er ist
auferstanden Es handelt sich um ein Interpretament, dessen sich diejenigen

' (Gütersloh 1964), Zitate S. 14, 15, 16f., 19. 24.



82 Zur Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu

bedient haben, die ihr Widerfahrnis (damals!) reflektierten». Marxsen
relativiert dann dieses Interpretament noch zusätzlich mit dem Hinweis,
es sei nicht «als das einzig mögliche anzusehen». Marxsen spricht deshalb

auch konsequent von einem Sehen Jesu bzw. des Gekreuzigten, nicht
jedoch vom Widerfahrnis des Sehens des Auferstandenen.

Marxsens Versuch führte über Bultmanns «Verzicht» hinaus,
führte aber zugleich in neue Aporien: Die Rede von der Auferstehung
Jesu war nicht nur als «Interpretament» ausgelegt, sondern als Interpretament

eines «Widerfahrnisses des Sehens», das sich genauerer historischer

Bestimmung entzog und damit zu einer nebulösen Chiffre zu
werden drohte. Darüber hinaus behauptete Marxsen, «daß das Widerfahrnis

des Sehens nicht unbedingt und nicht immer mit dem Interpretament

Auferstehung Jesu verbunden werden mußte». Mit anderen Worten:

Zwischen dem Widerfahrnis des Sehens und dem Interpretament
«Jesus ist auferstanden» gibt es nach Marxsen keinen notwendigen
Zusammenhang.

Erlauben Sie mir an dieser Stelle einen autobiographischen Ein-
schub. Ich hatte Ende der 60er Jahre wiederholt Anlaß, mich mit
Marxsens Thesen und der von ihnen ausgelösten breiten und heftigen
Diskussion auseinanderzusetzen: Ich erinnere mich eines langen
Gesprächs mit dem verehrten Lehrer Anton Vögtle auf dem Züricher
Flughafen, von wo aus er zu einer Diskussion mit Willi Marxsen nach

Hamburg weiterflog; eines Vortrags in einer Reihe des Studium Generale

in Freiburg. Besonders aber der wiederholten Einladungen des

väterlichen Freundes Wolfgang Ruf zum «Theologischen Kolloquium»
nach Konstanz, wo zwei Semester hindurch von einer Arbeitsgemeinschaft

mit Philosophen (wie Kambartel und Gatzemeier) und Historikern

(wie Jochen Martin) die neuere Literatur zur Auferstehungsfrage
kritisch erörtert wurde. Zuletzt waren die Positionen von Wolfhart
Pannenberg, Willi Marxsen undjacob Kremer diskutiert und aus
exegetischen, philosophischen oder methodischen Gründen der
Geschichtswissenschaft abgelehnt worden. Das Kolloquium erwartete eine historische

Erklärung der Entstehung des Osterglaubens und einen

fundamental-theologischen Glaubwürdigkeitsnachweis in einer akzeptablen

Zuordnung von historischer und theologisch-systematischer Fragestellung.

In dieser Situation arbeitete ich eine Hypothese zur «Entstehung des

Glaubens an die Auferstehung Jesu» aus, die nicht nur auf die Argumentation

mit dem «leeren Grab» verzichtete, sondern auch auf die Herlei-



Zur Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu 83

tung des Osterglaubens aus einem (näher nicht bestimmbaren) Wider-
fahrnis des Sehens. Die Zustimmung zu diesem Weg im Konstanzer

Kolloquium ermutigte mich, auf der eingeschlagenen Fährte weiterzuschreiten

und eine genauer ausgearbeitete und duch neue Materialien
angereicherte Hypothese am 27. 6.1972 in einer Tübinger Gastvorlesung

vorzutragen und 1973 in der ThQ einer interdisziplinären Diskussion

auszusetzen10. Mein Vorschlag zur Diskussion skizzierte zunächst
die herkömmliche Begründung des Osterglaubens, dann den Standortwechsel

durch den Verzicht auf die Argumentation mit dem «leeren

Grab»; dann erörterte ich die Problematik der Berufung aufErscheinungen

und legte die älteste Erscheinungsformel als «Legitimationsformel»
aus: «Die (b(pür|-Formel nennt die maßgebenden, die autorisierten Zeugen

dieses Kerygmas, sie legitimiert sie. Ob sie zugleich Auskunft über
die Entstehung ihres Glaubens gibt, den sie im Kerygma aussprechen,
bleibt fraglich» (215). «Die Erklärung der Entstehung des Glaubens an
die Auferstehung Jesu als eines von Gott bewirkten, geoffenbarten
Glaubens kann also nicht durch den Hinweis auf Erscheinungen an
Hand von 1 Kor 15,5ff. geleistet werden» (218). Sodann suchte ich zu

zeigen, daß Erscheinungen nicht deshalb als historisch postuliert werden
müßten, weil der Kreuzestod Jesu für die Jünger ein — ohne solche
Widerfahrnisse - unüberwindliches Skandalon gewesen wäre. Schließlich

wies ich mit Materialien, die mir Klaus Berger zur Verfügung
stellte", darauf hin, daß die Vorstellung der Auferstehung einzelner
Gottesmänner im damaligen Judentum in den schon aufJohannes den
Täufer angewandten Traditionen vom Martyrium und der Auferstehung

eschatologisch-prophetischer Gestalten vorlag, so daß Jesu Jünger
in der Lage gewesen wären, das GeschickJesu mit den Vorstellungsmitteln

dieser Traditionen zu erfassen und die angesichts des gekreuzigten

10 Vgl. ebenfalls in: ThQ 153 (1973) im Anschluß an meinen Anm. 6 genannten

«Vorschlag» die weiteren Beiträge: W. Kasper, Der Glaube an die Auferstehung

Jesu vor dem Forum hirorischer Kritik, S. 229-241; K. H. Schelkle, Schöpfung

des Glaubens?, S. 242f.; P. Stuhlmacher, «Kritischer müßten mir die
Historisch-Kritischen sein!», S. 244-251; M. Hengel, Ist der Osterglaube noch zu
retten?, S. 252-269; R. Pesch, Stellungnahme zu den Diskussionsbeiträgen, S. 270-
283.

11 Vgl. Jetzt: K. Berger, Die Auferstehung des Propheten und die Erhöhung
des Menschensohnes. Traditionsgeschichtliche Untersuchungen zur Deutung des

Geschickes Jesu in früchristlichen Texten (SUNT 13) (Göttingen 1976).



84 Zur Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu

Jesus geforderte neue Entscheidung zu Umkehr und Glaube im
Bekenntnis zu Jesu Auferweckung zu leisten.

Im Unterschied zu Marxsen bestand ich in meinem Vorschlag
darauf, daß die Rede von der Auferstehung nicht Interpretament eines

(nicht weiter zugänglichen) Widerfahrnisses des Sehens ist, sondern

Interpretation der Wirklichkeit Jesus selbst; im Unterschied zu manchen
katholischen Theologen bestand ich darauf, daß der auferstandene Christus

nicht gegen den irdischenJesus ausgespielt werden dürfe, als werde

Jesus erst durch seine Auferstehung einer vorläufigen Zweideutigkeit
entnommen (eine Auffassung des Lebens und der Person Jesu, die m. E.

mit dem Bekenntnis zur Präexistenz, dem Gesandtsein Jesu von Gott,
seiner Zeugung aus dem Geist, seiner messianischen Geistausrüstung
unvereinbar ist); im Unterschied zu Bultmann und seinen Anhängern in
evangelischer und katholischer Theologie bestand ich nicht nur auf der

Legitimität, sondern auch auf der Notwendigkeit einer historischen

Rückfrage nachJesus von Nazareth und der Entstehung des Glaubens an
seine Auferstehung; im Unterschied zu D. F. Strauß (und seinen
Nachfahren) bestand ich darauf, daß der Glaube an Jesu Auferstehung nicht
«Produkt» der Jünger Jesu sei. Kurz, mir ging es darum, die Begründung

des Glaubens an Jesu Auferstehung durch eine Erklärung seines

Entstehens so zu verantworten, daß weder «Rationalismus» noch
«Fideismus» das positiv gespannte Verhältnis von Glaube und Vernunft
zu Ungunsten einer Seite gefährdeten. Mit anderen Worten: Es ging mir
darum zu zeigen, daß der «garstige breite Graben», der seit Lessing zum
Problem der Theologie geworden war und in unserem Jahrhundert als

«Ostergraben» zwischen dem irdischen Jesus und dem verkündigten
Christus ausgehoben wurde, ein Konstrukt des neuzeitlichen Geistes ist.

Freilich, mein Diskussionsvorschlag hat sich in der ausgebreiteten,
heftigen Diskussion der verganenenJahre zwar nicht als haltbar, jedoch,
so meine ich, als fruchtbar erwiesen. Ehe ich einen neuen Versuch

vorlege, muß ich freilich wenigstens noch vier Bedingungen eines

solchen Versuches, die Entstehung des Glaubens an die Auferstehung
Jesu skizzenhaft zu rekonstruieren, nennen.

1. Die Frage nach der Entstehung des Glaubens an die Auferstehung

Jesu hat im Rahmen theologischer Arbeit zwei Dimensionen, die

nicht voneinander getrennt, aber auch nicht miteinander vermengt
werden dürfen: Die historische Fragestellung zielt auf das historisch-



Zur Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu 85

kritisch aus der Überlieferung ermittelbare Geschehen, das den Glauben
Zustandekommen ließ, und zwar insofern und insoweit, als der Glaube
sich im Wort von Menschen artikuliert und diese Artikulation sich

historisch zugänglichen Fakten, Vorstellungen usw. verdankt. Die
systematische Fragestellung zielt auf den theologischen Wahrheitsgehalt
der Glaubensaussagen und setzt im Horizont des biblischen
Offenbarungsglaubens die Geschichte, die als Handeln Gottes, das menschliche

Wort, das als Wort Gottes im Glauben erkannt ist, voraus. Sachverhalte,

die als historische Sachverhalte erkannt werden, können als solche

nicht geglaubt werden, und der Wahrheitsgehalt von Glaubensaussagen
1 ann nicht historisch-positiv verifiziert werden.

2. Der christliche Glaube verdankt sich geschichtlich vermittelter
Offenbarung und zählt deshalb die Faktizität von geschichtlichen Ereignissen

zu seinen notwendigen Vorgaben, die zu ermitteln historischer
Forschung aufgegeben ist. Diese geschichtlichen Vorgaben sind
notwendige, aber nicht hinreichende Bedingung des Glaubens. Hinreichende

Bedingung des Glaubens ist die Glaubensgnade, das Zusammenspiel

von Gnade und Freiheit in der Glaubensgemeinschaft. Der historischen

Forschung ist allein die geschichtliche Begegnungsweise der
Botschaft, aufdie der Glaube als Wort Gottes hört, zugänglich, eben das

menschliche Wort und die menschliche Geschichte, die allein im Glauben

als Wort und Handeln Gottes erkennbar sind. Der Historiker kann
mit seinen Augen das Geschehen sehen - und doch nicht sehen, er kann
mit seinen Ohren das Wort hören — und doch nicht hören. Als Theologe
hat er das Sehen und Hören des Glaubens, das er aus gegenwärtiger
Glaubenserfahrung (aufgrund gegenwärtigen «Beweises des Geistes und
der Kraft») versteht, als der Geschichte und dem geschehenen Wort
entsprechendes Sehen und Hören zu verantworten.

3. So sehr also fur den Glauben an die Auferstehung Jesu eine

«notwendige Vorgabe» in historisch zugänglichem Geschehen postuliert

werden muß, so wenig kann freilich das Vorgegebensein bestimmter,

konkreter Vorgaben gefordert werden. Das Vorgegebensein einer

bestimmten, konkreten Vorgabe kann nur historisch festgestellt werden.

Systematisch-theologisch muß freilich erörtert werden, ob die
historisch eruierte Vorgabe, das mit den Augen gesehene Geschehen



86 Zur Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu

bzw. das mit den Ohren gehörte Wort, wirklich als notwendige Vorgabe

des Glaubens gelten kann, sofern ihm nur im Sehen und Hören des

Glaubens zureichend entsprochen werden kann. Ist dieses Kriterium
stichhaltig, so kann zum Beispiel ein als bloßes «Daß» behauptetes
«Widerfahrnis des Sehens Jesu» kaum als notwendige Vorgabe des

Auferstehungsglaubens anerkannt werden, weil solchem Widerfahrnis
nicht im Auferstehungsglauben entsprochen werden muß (wie Marxsen
im übrigen selbst feststellte).

4. Das ntl. Auferstehungszeugnis setzt voraus, daß Gottes Handeln

am gekreuzigten Jesus kein willkürliches, sondern im Blick auf Gottes
Verhältnis zu Jesus notwendiges Handeln war. Die Evangelien bezeugen

dies dadurch, daß sie nicht nur das Leiden des Menschensohnes,
sondern auch seine Auferstehung unter das öeü des göttlichen Willens
stellen und Jesus als Prophétie in den Mund legen. In Jesu definitiv-
eschatologischem Gesandtsein von Gott sehen die urchristlichen Zeugen
die de jure-Evidenz seiner Auferstehung beschlossen; ist das richtig, dann
ist die Frage nach der Entstehung des Osterglaubens doppelt zu stellen:
als Frage nach den notwendigen Vorgaben der de jure-Evidenz vor
Ostern und nach der Ereignung der defacto-Evidenz nach Ostern11". Die
Evangelien entfalten diesen Zusammenhang im Zusammenspiel von
Verheißung und Prophétie einerseits, sowie Erfüllung und Bewahrheitung

andererseits. Petrus spricht in seiner ersten Predigt Apg 2,22—24

davon, daß es ein Adynaton war, daß der von Gott ausgewiesene Jesus,
durch den Gott gewirkt hatte, vom Tod festgehalten würde.

Wenn in Jesu Gesandtsein von Gott die de jure-Evidenz seiner

Auferweckung beschlossen liegt, Jesu Gottesverhältnis der Grund seiner

Auferweckung ist, dann war seine Auferweckung als Verheißung der

Treue Gottes mit Jesu Leben einschließlich seines sühnenden Sterbens

dem Glauben erkennbar. Die Erscheinungen des Auferstandenen — nur so

darf von den Ostervisionen gesprochen werden - sind dann als der Ort
des Durchbruchs der defacto-Evidenz zu bestimmen. Der Glaube identifiziert

in ihnen den Auferstandenen als den, an dem die Verheißungen
erfüllt sind: Der Gekreuzigte ist defacto der de jure Auferstandene. Diese

Vgl. dazu H. Verweyen (s. Anm. 8).



Zur Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu 87

Identifikation ist aber nur möglich, wenn dem irdischen Jesus aufgrund
seines Gott-Gesandtseins, das auch vorläufig dem vorösterlichen Glauben

erkennbar war, de jure die Auferstehung verheißen war. Ist dies

richtig, so gibt es keinen anderen «Ostergraben» als den Tod Jesu, der
die notwendige Vorbedingung der Erfüllung der ihm verheißenen

Auferstehung ist.
Ist dies richtig, so hat sich die historische Rückfrage nach der

Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu gleichermaßen auf
die notwendigen Vorgaben der im geschichtlichen Stoff für den Glauben

erkennbaren de jure-Evidenz, also der Verheißung der Auferstehung
Jesu, zu richten wie auf die notwendigen Vorgaben der im geschichtlichen

Stoff für den Glauben erschlossenen de facto-Evidenz.
Die Geschichte Jesu und seiner Jünger ist also nach dem geschichtlichen

Zusammenhang von Verheißung und Erfüllung, Prophétie und

Bewahrheitung der Prophétie zu befragen.
Die These meines neuen Versuches ist nun diese: Die Visionen des

Auferstandenen — die ich in Korrektur meiner früheren Auffassung als

historische Ereignisse für zureichend gesichert halte - waren Visionen,
in denen Jesus den Zeugen als Menschensohn erschien und in denen den

Jüngern die mit Jesu Menschensohnworten - und nicht, wie ich ebenfalls

zu korrigieren habe, mit Traditionen vom Martyrium und der Aufer-
weckung eschatologischer Propheten - gegebene Verheißung seiner

Auferweckung als erfüllt offenbart wurde. Ich setze hier den Befund,
daß die Ostererscheinungen, in denen der Auferstandene in seiner
himmlischen Herrlichkeit geschaut wurde, exklusive, nur im Glauben
wahrnehmbare Berufungserfahrungen waren, voraus; ebenso, daß die

Visionen der Jünger, wie Gerhard Lohfink jüngst ausgeführt hat, «ganz
und gar das Werk des Menschen» sind und «gleichzeitig ganz und gar
das Werk Gottes der die produktive Einbildungskraft des Menschen
gerade dazu benutzt, sich mitten in der Geschichte offenbar zu
machen»12. Jesu Menschensohnworte und die Menschensohnvisionen
der Jünger sind (vielleicht nicht allein) historische Vorgaben, welche die

Entstehung des Osterglaubens, soweit sie historisch zugänglich ist,
erklären.

12 G. Lohfink, Der Ablauf der Osterereignisse und die Anfange der Urge-
meinde, in: ThQ 160 (1980) 162-176, Zitat S. 167.



88 Zur Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu

Ich skizziere meine These in 4 Schritten13:

1. Die Inhalte des urkirchlichen Auferweckungsbekenntnisses und die

Menschensohnmessianologie.
2. Die christologischen Konzepte der frühesten Auferweckungstexte

und die Menschensohnchristologie.
3. Die Visionen des Auferstandenen als Menschensohnvisionen.
4. Menschensohnworte Jesu als Verheißung seiner Auferstehung.

1. Das Bekenntnis «Gott hat Jesus auferweckt» bedarf, wie ein

religionsgeschichtlicher Vergleich und die Auslegungen des Bekenntnisses

im NT zeigen, der Präzision. «Auferweckt werden» bzw.
«auferstehen» ist eine vieldeutige Kategorie. Präzisiert wird sie durch den

jeweiligen terminus a quo und den jeweiligen terminus ad quem.

Zum terminus a quo: Jesus ist nicht vom Schlaf aufgeweckt worden,
sonden vom Tod. Der terminus a quo «vom Tod» bedürfte freilich noch
weiterer Präzisierung, auf die wir jetzt aber verzichten wollen.

Zum terminus ad quem: Jesus wurde nicht zu neuem Leben auf dieser

Erde auferweckt, sondern zu ewigem Leben in der Entzogenheit bei

13 Ich nenne eigene Arbeiten, die ich voraussetze: R. Pesch, Das Messias-
Bekenntnis des Petrus (Mk 8,27-31). Neuverhandlung einer alten Frage, in: BZ NF
17 (1973) 178-197 und 18 (1974) 20-31; Zur Theologie des Todes Jesu. Ein Versuch,
in: R. Pesch-H. A. Zwergel, Kontinuität in Jesus (Freiburg i. Br. 1974) 73-94; Die
Überlieferung der Passion Jesu, in: K. Kertelge (ed.), Rückfrage nach Jesus (QD 63)
(Freiburg i. Br. 1974) 148-173; Der Schluß der vormarkinischen Passionsgeschichte
und des Markusevangeliums: Mk 15, 42-16,8, in: M. Sabbe (ed.), L' évangile selon
Marc (Bibl. ETL 34) (Leuven-Gembloux 1974) 435-470; Die Passion des Menschensohnes.

Eine Studie zu den Menschensohnworten der vormarkinischen Passionsgeschichte,

in: Jesus und der Menschensohn. FS A. Vögtle (Freiburg i. Br. 1975) 166-
195; Zur Exegese Gottes durch Jesus von Nazareth. Eine Auslegung des Gleichnisses
vom Vater und den beiden Söhnen (Lk 15,11-32), in: Jesus. Ort der Erfahrung
Gottes. FS B. Welte (Freiburg i. Br. 1976) 104-189; Das Abendmahl und Jesu
Todesverständnis, in: K. Kertelge (ed.), Der Tod Jesu im Neuen Testament (QD
74) (Freiburg i. Br. 1976) 137-187; Das Markusevangelium. Erster Teil. Einleitung
und Kommentar zu Kap. 1,1-8,26 (HThKNT II, 1) (Freiburg i. Br. 1976, 31980),
hier bes. S. 84, 178-187; Das Markusevangelium. Zweiter Teil. Kommentar zu Kap.
8,27-16,20 (HThKNT II, 2) (Freiburg i. Br. 1977, 21982), hier bes. S. 1-27, 27-36,
98-101, 153-160, 249-257, 354-364, 427-446, auch S. 69-84, 519-543; Die Krise
der Kreuzigung Jesu, in: Jahrbuch der Rabanus-Maurus-Akademie 1977 (Frankfurt
a. M. 1978) 83-92; Das Evangelium der Urgemeinde (Freiburg i. Br. 1979); So liest
man synoptisch VI. Passionsgeschichte. Erster Teil (Frankfurt a. M. 1979); So best
man synoptisch VII. Passionsgeschichte. Zweiter Teil (Frankfurt a. M. 1980); Das
«leere Grab» und der Glaube an Jesu Auferstehung, in: IKZ Communio 11 (1982)
6-20.



Zur Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu 89

Gott. Nun können - wie Vergleichsmaterial, das ich jetzt nicht ausbreiten

kann, belegt - die in die Nähe Gottes, in den Himmel Auferweckten
nach der Gottesnähe und der ihnen von Gott übertragenen Funktion
unterschieden werden: Jesus ist nicht in den Kreis der Engel oder
Heiligen, auch nicht bloß wie die Märtyrer zur Rechten Gottes, sondern
zur Rechten Gottes als «der Sohn», dem alle Vollmacht, die Vollmacht
des Gerichts über Lebende und Tote gegeben ist, auferweckt und erhöht
worden.

Die Auferweckung Jesu beinhaltet nach den neutestamentlichen
Bekenntnissen:

a) Seine Erhöhung zur Rechten Gottes, die sessio ad dexteram Dei.

b) Die universale Vollmachtsübertragung («alle Vollmacht im
Himmel und auf Erden»).

c) Die Parusie als Menschensohn-Endrichter in der Zukunft der
Welt.

Alle diese Inhalte, die das ntl. Auferweckungskerygma präzisieren,
sind Inhalte der im Gefolge von Dan 7 ausgebildeten Menschensohn-

messianologie:

a) Der Menschensohn hat in den Bilderreden des Henäth wie im
Mt-Ev seinen Platz auf «dem Thron der Herrlichkeit», der mit dem Ps

110,1 genannten Sitz «zur Rechten» Jahwes identisch gedacht ist. Vom
Sitzen des Menschensohnes zur Rechten der Kraft ist Mk 14,62, wenn
nicht in einem authentischen Wort Jesu, so in einem frühen Zeugnis der

Urgemeinde die Rede. In Mk 12,35-37, der Messiaslehre Jesu, wird der

zur Rechten Gottes sitzende «Herr» implizit als der Menschensohn
bestimmt. Die Mare-Kyrios-Christologie und die Menschensohnchri-

stologie gehören eng zusammen.

b) Die universale Vollmachtsübertragung an den auferweckten

Jesus ist ein Inhalt, der schon in der Menschensohnvision Dan 7,14

vorgegeben ist.

c) Der Menschensohn ist nach frühjüdischer, jesuanischer und
urkirchlicher Erwartung die Gestalt, die an Gottes Stelle das Endgericht
vollziehen wird.



90 Zur Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu

2. Der Nachweis, daß die frühesten Auferstehungstexte ihrer chri-
stologischen Konzeption nach im Horizont der Menschensohnchristo-

logie formuliert wurden, ist schwieriger. Doch ist auch dieser Sachverhalt

m. E. ausreichend bezeugt:
Die aus den ersten Jahren der Jerusalemer Urgemeinde stammende

vormarkinische Passionsgeschichte spricht durchgängig von der
Auferstehung des Menschensohnes. In der ebenfalls aus dem palästinischen
Raum und früher Zeit stammenden Logienquelle ist Lk 10,21f. par
die Ostererfahrung als Offenbarung des «Sohnes», dem von seinem

Vater alles übergeben ist, d. h. als Offenbarung der Einsetzung Jesu
in die Menschensohnwürde vorgestellt. In der vorpaulinischen Tradition

1 Thess l,9f. ist die Erwartung der Parusie des Sohnes, den Gott
von den Toten auferweckt hat, Erwartung des Menschensohnes; ebenso

schimmert in 1 Kor 15,45ff. durch den paulinischen Text die ältere

Menschensohnchristologie noch durch. Auch die Vorstellung des escha-

tologischen «Mit-Seins» der auferweckten Christen mit dem «Herrn» in
der vorpaulinischen kleinen Apokalypse 1 These 4,13—18 steht der

Menschensohnüberlieferung nahe. Schließlich bleibt auf Rom l,3f.
hinzuweisen, wo ein altes christologisches Bekenntnis in paulinischer
Bearbeitung vorliegt, das ursprünglich wohl von der Einsetzung Jesu

zum Menschensohn «Sohn Gottes» aufgrund seiner Auferstehung
von den Toten sprach. Nimmt man zur Kenntnis, daß es sich bei der

frühjüdischen Menschensohnerwartung nicht einfach um eine mit der
herkömmlichen davidischen Messianologie konkurrierende Konzeption
handelt, sondern um deren Transformation und Erweiterung, so hegt
Rom l,3f. das Bekenntnis zum Messias Jesus vor, der durch die

Auferstehung als Menschensohn inthronisiert wurde (vgl. auch IgnEph
20,2).

3. Waren die sogenannten Ostererscheinungen Menschensohn-

Visionen? Bemerkenswert ist zunächst, daß die — sieht man von Offb
1,13fF. ; 14,14 ab — einzig direkt beschriebene Vision des Auferstandenen

im Neuen Testament, die Vision des Stefanus, als Menschensohn-Vision

geschildert ist (Apg 7,55f.). Sofern eine fiktive Inszenierung vorliegt,
zeigt sie zumindest, daß in früher Zeit Visionen des Auferstandenen als

Menschensohn-Visionen vorgestellt wurden, und dies doch wohl am
ehesten deshalb, weil die Visionen -der ersten Zeugen als

Menschensohn-Visionen bekannt waren.



Zur Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu 91

Beginnen wir die Einvernahme der ersten Zeugen bei deren

letztem, bei Paulus. Die Offenbarung, die Paulus nach Gal 1.14f. zuteil
wurde, war eine Visionserfahrung, in der dem Apostel durch Gott dessen

Sohn offenbart wurde. Paul Hoffmann hat jüngst ausgeführt: «Die

apokalyptisch geprägte Terminologie in Gal 1, gestattet — aufgrund
der religionsgeschichtlichen Analogien — die Annahme, daß in der

Oster-Apokalypsis den Offenbarungsempfängern in einer der
apokalyptischen Vision analogen Weise auch konkrete (christologische)
Inhalte erschlossen wurden»14. Da in der apokalyptischen Überlieferung
die Menschensohngestalt auch Inhalt von Offenbarungen ist (vgl. Dan
7; Henäth 31-37; 4 Esr 13) und die Erwartung Jesu als des Menschen-
sohnendrichters in die früheste Überlieferung gehört, wie auch der
«Maranatha»-Ruf bezeugt, dürfte die Paulus zuteil gewordene Offenbarung

als die Enthüllung der Hoheitsstellung Jesu als des Sohnes des

Menschensohnes gewesen sein. Dafür spricht auch die Nähe der Formulierung

in Gal 1,15 zu Lk 10,21£, der Osterapokalypsis der Logien-
quelle. Da Paulus das 1 Kor 15,3-8 und 1 Kor 9,Iff. bezeugte Bestreben

hat, sich den Aposteln vor ihm gleichzustellen, kann Paulus indirekt auch

die Ostererfahrung der ersten Zeugen mitdokumentieren. Fahren wir
mit deren Einvernahme fort und bleiben wir zunächst bei den

Einzelzeugen:

Dem HerrenbruderJakobus wird 1 Kor 15,7 eine der Erfahrung des

Paulus analoge Vision attestiert; vielleicht ist die Aufnahme der LXX-
Terminologie (<jl>Q'ÖT| + Dativ) in der Wendung «er erschien dem
Jakobus» als Gräzisierung einer ursprünglich apokalyptischen Aussage
zu verstehen. Wichtiger ist allerdings, daß die im judenchristlichen
Hebräer-Evangelium15 berichtete Erscheinung Jesu vor Jakobus im Wort
des Auferstandenen gipfelt: «Mein Bruder, iß dein Brot, denn der

Menschensohn ist von den Entschlafenen auferstanden!» Nach dem
Bericht des Hegesipp über das Martyrium des Jakobus hat «der
Gerechte» auch zuletzt noch eine Menschensohnchristologie verkündigt:

«Was fragt ihr mich über den Sohn des Menschen? Er thront im
Himmel zur Rechten der großen Kraft und wird kommen auf den
Wolken des Himmels»16.

Petrus ist 1 Kor 15,5 die Protophanie zugesprochen; von einer
Ostervision des Petrus war vielleicht in dem Mt 16,16ff. in die Szene

14 P. Hoffmann, Art. «Auferstehung», in: TRE IV, 496.
15 Hieronymus, vir. inl. 2.
16 Eusebius, hist. eccl. II 23,13.



92 Zur Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu

vom Messiasbekenntnis eingearbeiteten Überlieferungsstück die Rede17.

Sofern Paulus in Gal l,14f. seine eigene Berufung und Ostererfahrung
im Blick auf die Mt 16,16ff. greifbare Überlieferung formuliert hat, läßt
sich die Frage stellen, ob die Petrus «nicht durch Fleisch und Blut»,
sondern «durch den Vater in den Himmeln» zuteil gewordene
«Offenbarung» des «Sohnes des lebendigen Gottes» im von Mattäus
unterdrückten Rahmentext durch eine Menschensohnvision vermittelt dargestellt

war; dafür könnte noch sprechen, daß Mattäus Jesus nach der

Meinung der Leute fragen läßt, wer der Menschensohn sei (Mt 16,13 diff
Mk 8,27). Eine Spur läßt sich auch in der Verheißung, daß die
Hadespforten keine Gewalt über die Ekklesia Jesu des Menschensohnes)
gewinnen, erkennen, da Henäth 53,6 eine analoge Vorstellung vorliegt.

Von der Protophanie vor Simon Petrus wird auch in der Emmaus-
Erzählung Lk 24,34 gesprochen: «Wirklich auferstanden ist der Herr (Ô

Kûqioç) und erschienen dem Simon (wqüt) Etpcovi).» Der Gebrauch
des Namens Simon könnte auf ein hohes Alter der Formel hinweisen;
deshalb läßt sich fragen, ob «der Herr» hier im Sinne der palästinischen
Redeweise vom Mare-Kyrios den irdischen Jesus bezeichnet und zwar
in Texten, in denen der Ausdruck «Menschensohn», welcher den

Worten Jesu vorbehalten bleibt, nicht benutzt werden kann. Die Auslegung

«des Herrn» aus Ps 110,1 auf den Menschensohn (Mk 12,35-37)
und der Maranatha-Ruf, die Bitte um das Kommen des Menschensohnes,

legen nahe, im Kyrios den Menschensohn zu erkennen.
Kommen wir schließlich noch rasch zu Maria von Magdala; die Mk

16,9 für sie behauptete Protophanie ist Joh 20,11-18 erzählerisch verarbeitet.

Beachtenswert ist, daß Jesus Maria seine Anabasis, seinen Aufstieg

zum Vater ansagt und damit im Kontext des Joh-Ev an Worte über
die Anabasis des Menschensohnes (Joh 3,13; 6,62) erinnert. Überlegt
werden darf auch, ob Marias Mitteilung an die Jünger: «Ich habe den

Herrn gesehen» (V 18; vgl. auch Joh 20,25) noch die alte Herrenbezeichnung

Jesu spiegelt und damit auf eine Menschensohnvision hinweist.
Wenn dies der Fall wäre, müßten wir auch Paulus, nämlich seine

Aussage in 1 Kor 9,1 noch einmal in unsere Fahndung einbeziehen: «Bin
ich nicht frei? Bin ich nicht Apostel? Habe ich nicht Jesus unseren Herrn

17 Vgl. dazu ausfuhrlicher R. Pesch, Simon-Petrus. Geschichte und geschichtliche
Bedeutung des ersten Jüngers Jesu Christi (Päpste und Papsttum 15) (Stuttgart

1980) 96-105.



Zur Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu 93

gesehen?» Da Paulus sich zweifelsfrei mit judenchristlichen Gegnern
auseinandersetzt, die die Autorität der Altapostel gegen ihn ins Feld

fuhren, müßte er nicht - wie meist vermutet wurde -Jes 6,1.4 im Blick
haben, sondern könnte den Anspruch derJerusalemer Alt-Apostel, «den

Herrn den Menschensohn) gesehen» zu haben und deshalb als Apostel
legitimiert zu sein, auch fiir sich reklamieren18.

Damit kommen wir zur 1 Kor 15,5 behaupteten Erscheinung des

Auferstandenen vor den Zwölfen bzw., wie die Evangelientradition
präzisiert, den Elfen. Die jüngsten Untersuchungen zu Mt 28,16-2019, der

Erzählung von einer Erscheinung Jesu auf dem Berg in Galiläa, rechnen

damit, daß der Erscheinende hier als Menschensohn vorgestellt ist. Die
Erzählungen bei Lk und Joh enthalten bis aufjoh 20,20 («da sie den

Herrn sahen») keine Spuren mehr, die wir zurück verfolgen könnten, da

die lk Rückverweise auf die Menschensohnprophetiejesu sich wohl der
Redaktion des Lukas verdanken.

Doch bleibt noch ein wichtiger Text zu erwähnen, der unsere
Hypothese, daß die Visionen der Osterzeugen Menschensohnvisionen

waren, höchst wahrscheinlich macht: die Verklärungsgeschichte Mk 9,2-13,
die zur alten vormk Passionsgeschichte gehörte und die die Mk 16,7

vom Engel der Grabesgeschichte angesagte Bestätigungsvision des

Auferstandenen, die vorab Petrus zuteil werden soll, in einer apokalyptischen

Szene proleptisch inszeniert. Beim Abstieg vom Berg wird den

Jüngern von Jesus eingeschärft, sie dürften von ihrer Schau niemandem
erzählen, außer wenn der Menschensohn von den Toten auferstanden
sei. Was sie geschaut haben, was in der Verklärungserzählung inszeniert

war, ist die Auferstehungsherrlichkeit des Menschensohnes, des geliebten

Sohnes, auf den die Stimme aus der Wolke zu hören gebietet. Dieser

Text ist der eindrücklichste Beleg dafür, daß die Urgemeinde

18 Klaus Berger (s. Anm. 11) 217 nimmt an, «daß 1 Kor 15,5 und 7 zwei
ursprünglich ohne das christologische Summar von 15,3-4 bestehende parallel
formuherte (aber erst von später Hand so) gleich gestaltete, auf den Kyrios-Titel
bezogene Reihen waren.» Wäre dies der Fall, so könnte abermals nachgefragt
werden, ob «Kyrios» für den «Menschensohn», der in der Vision geschaut wurde,
stand.

" Vgl. J. Lange, Das Erscheinen des Auferstandenen im Evanglium nach
Mattäus. Eine traditions- und redaktionsgeschichthche Untersuchung zu Mt 28,16-
20 (fzb 11) (Würzburg 1973); B.J. Hubbard, The Matthean Redaction of a Primitive
Apostohc Commissioning. An Exegesis of Matthew 28,16-20 (SBL Diss. Ser 19)
(Missoula 1974).



94 Zur Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu

die Visionen des Auferstandenen als Vision des Menschensohnes

kannte.

4. Die Inhalte des urchristlichen Auferstehungsbekenntnisses, die

christologischen Konzepte der frühesten Auferstehungstexte und der
Inhalte der Visionen der Osterzeugen als Schau des zum Menschensohn
erhöhten Jesus legen nun eine Rückfrage nach Menschensohnworten
Jesu als Vorgaben des Auferstehungsglaubens nahe.

Trotz der Unsicherheit der Forschung bezüghch authentischer
Menschensohnworte Jesu im einzelnen muß man doch mit Vorgaben
Jesu rechnen, weil sonst der frühe, breite Strom der Überlieferung von
Worten Jesu - in denen außer Apg 7,55f. allein der im Griechischen

doppelt determinierte Ausdruck «der Sohn des Menschen» in titularer
Fassung erscheint - völlig unerklärt bleibt.

Für Jesus von Nazareth ergab sich auch, sofern Johannes der Täufer
mit dem angekündigten «Kommenden» den zum Gericht kommenden
Menschensohn angekündigt hatte, eine gewisse Notwendigkeit, seine

eigene Sendung im Horizont der Menschensohnerwartung auszulegen.
In diesem Zusammenhang verdienen Überlieferungen Interesse, die

nicht direkt vom Menschensohn sprechen, aber die Menschensohnvor-

stellung bzw. Jesu Anspruch, daß seine Sendung im Horizont der

Menschensohnerwartung zu orten sei, vorauszusetzen oder zu implizieren

scheinen: Jesu Verteidigung des Ährenraufens seiner Jünger mit
Hinweis auf seine David überlegene Autorität (Mk 2,23-26 neben

2,27fl), Jesu von Auferstehungsgewißheit getragene Antwort an die
Zebedaiden, die neben ihm auf Thronen sitzen wollen, wohl im Reich
des Menschensohnes (Mk 10,35-37), und Jesu Todesprophetie im
Abendmahlssaal, die auf das Mahl mit dem Menschensohn vorblickt
(Mk 14,25). Jesu Messiaslehre (Mk 12,35-37), in der der Messias als

Davids Herr der Menschensohn ausgelegt ist, belegt m. E. deutlich,
daß Jesus sein eigenes messianisches Selbstverständnis im Horizont der

Menschensohnmessianologie geortet hat: Der dem Davidssohn überlegene

Sohn ist der Menschensohn, der den Platz zur Rechten Gottes
einnimmt. Vermutlich hat Jesus auch angesichts seines Todes von der

Auslieferung des Menschensohnes in Menschenhände gesprochen (Mk
9,31a) und in seinem Prozeß vor dem Synedrion seinen Richtern
angedroht, sie würden den Menschensohn zur Rechten der Kraft sitzen
und mit den Wolken des Himmels kommen sehen (Mk 14,62).

Mit dem breitesten Konsens der gegenwärtigen Forschergemein-



Zur Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu 95

schaft darf man hinsichtlich der Authentic des aus Lk 12,8f.par
rekonstruierbaren Bekenner- und Verleugnerspruchs Jesu rechnen, der

ursprünglich wohl so lautete20:

«Amen, ich sage euch: Jeder, der sich zu mir bekennt vor den

Menschen, zu dem wird sich auch der Menschensohn bekennen vor den

Engeln Gottes.
Wer aber mich verleugnet vor den Menschen, den wird auch der

Menschensohn verleugnen vor den Engeln Gottes. »

Offenbar in einer Verfolgungssituation lädt Jesus zum Bekenntnis
zu seiner Person und Sendung ein und warnt vor deren Verleugnung. Er
gibt für sich selbst Zeugnis als denjenigen, mit dem sich der Menschensohn

«identifiziert», jene Gestalt, der Gott das Endgericht übertragen
hat, die zur Rechten Gottes auf dem Thron seiner Herrlichkeit in höchst
denkbarer Gottunmittelbarkeit vorgestellt ist. Jesus macht das Verhalten

zu ihm selbst in der Gegenwart zum Maßstab des Gerichts, läßt
keine Appellation von der Instanz, die er selber ist, an Gottes Gerichtshof

mehr zu.
Die eigentümliche Paradoxic des Doppelspruchs drängt zur Auflösung.

Wenn der Menschensohn sich mit Jesus «identifiziert» und Jesus
mit dieser Identifikation absolute Offenbarer- und Heilsmittlerautorität
beansprucht, wer ist dann nach der Auffassung Jesu und der
Verständnismöglichkeit seiner Hörer der «Menschensohn»? Dem reflektierenden
Hörer bleibt keine Möglichkeit, zwischenJesus und dem Menschensohn

zu «unterscheiden», wie Jesus selbst es in dem Offenbarungsspruch
formal tut. Für den Bekenner, der die durch den Spruch übermittelte
Offenbarung, daß Jesus der Menschensohn ist bzw. sein wird, glaubt,
ergibt sich freilich auch die Konsequenz, daß die von Gott ganz
gedeckte Autorität Jesu nicht unter dem Gericht stehen kann, da er
selbst der Richter ist, und daß Jesus als der Menschensohn nicht unter
dem «Tod» steht, durch den «Tod» nicht widerlegt werden kann. Jesus,
der in einer Verfolgungssituation in performativer, nicht deskriptiver
Rede zum Bekenntnis zu sich selbst als Menschensohn einlädt, gibt
damit eine Verheißung für den Fall seines Todes: Als der Menschensohn
«muß» er auferstehen.

Sehen wir von den sonstigen authentischen Materialien, die ver-

20 Vgl. dazu ausfuhrlich: R. Pesch, Über die Autorität Jesu. Eine Rückfrage
anhand des Bekenner- und Verleugnerspruchs Lk 12,8f. par, in: Die Kirche des

Anfangs. FS H. Schürmann (Leipzig 1977) 25-26.



96 Zur Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu

gleichbar analysiert werden müßten, ab, so läßt sich zunächst sichern,
daß der Bekenner- und Verleugnerspruch den Bedingungen entspricht,
die an eine Vorgabe zu stellen sind, welche die Entstehung des Glaubens

an die Auferstehung Jesu historisch erklären läßt. Denn der Bekennerund

Verleugnerspruch erlaubt dem Bekenner, der Jesu definitiv-escha-
tologisches Gesandtsein glaubt, eine Deutung im Sinne der Theo-Logik
der Notwendigkeit des Auferweckungshandelns Gottes, etwa in folgender

Form: Wenn Gott für seinen eschatologischen Gesandten, den
Messias und Menschensohn, selbst verheißend bürgt, da er ihn als

Retter und Richter gesandt hat, so «muß» Gottes Treue auch für die

Erfüllung der mit der Sendung Jesu gegebenen Verheißung bürgen.
Oder: Wenn Jesus als Menschensohn definitiver Heilsmittler ist, so

geraten alle ins Unheil, wenn Jesus im Tode verworfen würde.
Nun ist freilich abschließend die Krise der Kreuzigung Jesu für

seine Bekenner, seine Jünger, noch zu bedenken. Jesus ist durch seinen

Tod, zu dem er im Namen des Gesetzes und des Kaisers, von Religion
und Politik, verurteilt wurde, der Kommunikation mit den Jüngern
entzogen, deren Glaubensgemeinschaft er nicht mehr in leibhafter
Gegenwart unmittelbar trägt. Die offene Frage, ob sich die mit der

Sendung Jesu gegebene, im Glauben erkennbare Verheißung seiner

Auferstehung tatsächlich erfüllte, fiel zur Beantwortung den Jüngern
zu. Angesichts des Gekreuzigten waren sie in die entscheidende Situation

von Bekenntnis oder Verleugnung gestellt. War der vom Gesetz

verfluchte Gekreuzigte der Menschensohn, durch den Gott seinen

Heilsplan eschatologisch-universal zum Ziel brachte? Hielten die Jünger
an Jesu Anspruch fest, so war ihnen durch Jesus selbst - insbesondere
auch durch dessen Deutung seines eigenen Todes als stellvertretenden
Sühnetod beim Paschamahl vor seiner Verhaftung2' - die dejure-Evidenz
seiner Auferstehung vermittelt. Der Menschensohn, der nach Gottes
Willen leiden und getötet werden mußte, mußte nach drei Tagen auferstehen.

Aber, hatte Gott wirklich den Gekreuzigten gerechtfertigt,
auferweckt und dessen Mission ans Ziel gebracht? Wie machte Gott sein

Urteil den Jüngern, die nun in einer neuen Konversion zu den Gesandten,

den Aposteln des Auferweckten wurden, «sichtbar?» Die historisch
verantwortbare Antwort lautet: Die de facto-Evidenz der Auferstehung
wurde den Jüngern in ihren Visionen zuteil, in denen sie Jesus als den

21 Vgl. dazu ausfuhrlich: R. Pesch, Das Abendmahl und Jesu Todesverständnis
(QD 80) (Freiburg i. Br. 1978).



Zur Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu 97

zur Rechten Gottes erhöhten Menschensohn schauten. Die Ostervisio-
nen sind also der historische Ort, die notwendige Vorgabe der Entstehung

des Glaubens an Jesu Auferstehung nach dem Karfreitag, in der
der gekreuzigte Messias als der erhöhte Menschensohn kraft seiner

Auferweckung identifiziert werden kann. Hinreichende Bedingung für
die Erkenntnis des Handelns Gottes an Jesus in dessen Auferweckung
ist die «Neu-Schöpfung» der Glaubensgemeinschaft des irdischen Jesus
durch die Sendung seines Geistes als der Gemeinde des Erhöhten, als des

«Leibes Christi» - des Dokumentes der in und durch Jesus gelungenen
Erlösung, für die sie zeugend einsteht. Die Ostervisionen sind aus ihrem
Gemeinde gründenden und die apostolische Mission initiierendem
Zusammenhang nicht zu lösen.

Brechen wir hier die Erläuterung unserer These - die in vielen
Hinsichten erläuterungsbedürftig bleibt - ab und fragen wir noch, was
diese These leistet, wodurch sie sich empfiehlt.

1. Sie empfiehlt sich als historische These, da sie nicht über den

Bereich der uns zugänglichen Überlieferung hinaus spekuliert; sie

entspricht der Verantwortung des christlichen Glaubens vor der Vernunft,
insofern diese geschichtswissenschaftlich wahrgenommen werden muß
und insoweit sie es kann.

2. Sie empfiehlt sich als theologische These, da sie der Theologie
der neutestamentlichen Zeugnisse, etwa der Evangelien mit den Pro-
phetien Jesu über sein Leiden und seine Auferweckung, ihrer narrativen

Argumentationsstruktur von Verheißung und Erfüllung, oder der

theologischen Systematik der Pfingstpredigt des Petrus mit der Rede vom
Adynaton des bleibenden Todes des von Gott beglaubigten Jesus

entspricht.

3. Sie empfiehlt sich als eine These, die historisch-kritische und
systematisch-theologische Arbeit nicht vermischt, aber auch nicht
auseinanderreißt und so den «garstig breiten Graben» schließt, der seit

Lessing in Fideismus oder Rationalismus fallen ließ, je nachdem von
welcher Seite man ihn zu überspringen suchte.

4. Sie empfiehlt sich als eine These, die das Problem Kierkegaards
von den Jüngern erster und zweiter Hand nicht durch die Verleugnung
konkret-geschichtlicher Erfahrung löst, sondern dadurch, daß sie den



98 Zur Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu

Jünger zweiter Hand an das im Zeugnis derJünger erster Hand erschlossene

Zeugnis Jesu, des irdischen und auferstandenen, bindet, d. h. an die
Kirche.

5. Sie empfiehlt sich schließlich als eine These, die verstehen läßt,

warum der Glaube an die Auferstehung Jesu so ins Zentrum des

christlichen Glaubens gehört, daß er in der Gottesprädikation «DerJesus

von den Toten auferweckt hat» von Anfang an seinen Ausdruck fand,
eine These, die verstehen läßt, was das Kirchenlied in angemessener
soteriologischer Zuspitzung singt:
«War er nicht erstanden, die Welt wär vergangen. »

Ob sich diese These wirklich empfiehlt, darüber mag freilich die

weitere Diskussion entscheiden. Es war ein neuer Versuch.


	Zur Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu

