Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 30 (1983)

Heft: 1-2

Artikel: Zur Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu
Autor: Pesch, Rudolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761269

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761269
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RupoLF PEscH

Zur Entstehung des Glaubens
an die Auferstehung Jesu

Ein neuer Versuch*

Die Diskussion um die Entstehung des Glaubens an die Auferste-
hung Jesu geht schon in die Zeit der Urkirche zuriick. Bereits im Mt-Ev
(27,62ff.) wird eine Betrugshypothese zuriickgewiesen. Bemerkenswert
ist, daB diese Hypothese, die Matthius den «Hohenpriestern und Phari-
siern» zuschreibt, einen zweifachen Betrug unterstellt: Jesus, «jener
Betriiger», soll gesagt haben: «Nach drei Tagen werde ich auferweckt»;
diese — nicht bezweifelte — Prophetie Jesu wird also als falsche, betriige-
rische Prophetie dargestellt, als erster Betrug. Der zweite, «letzte,
schlimmere Betrug» sei dann der Leichendiebstahl der Jiinger Jesu
gewesen, die damit die Erfiillung der betriigerischen Prophetie Jesu
hitten beweisen wollen. Erstaunlich ist, daBl nicht die Tatsichlichkeit
der Prophetie Jesu bezweifelt wird, sondern nur deren Wahrheit.

*Antrittsvorlesung in Freiburg i. Br. vom 30.10.1980 und Gastvorlesung in
Fribourg vom 25.5.1981. Die Form des Vortrags wurde fiir die Publikation beibe-
halten, Anmerkungen wurden nur in geringem Umfang beigefiigt. — Eine franzosi-
sche Fassung erschien in der Festschrift fiir F. X. Durwell 1982.



74 Zur Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu

Im Joh-Ev (20,1ff.) wird die Betrugshypothese, die den Leichendieb-
stahl der Jiinger voraussetzt, ebenfalls zuriickgewiesen: Petrus und der
Lieblingsjiinger, also Jiinger Jesu selbst, finden das Grab leer und die
Leinenbinden und das SchweiBtuch Jesu in geordnetem, nicht auf einen
Diebstahl hindeutenden Zustand. In der Maria-Magdalena-Episode
wird eine zweite Hypothese, nennen wir sie Mifverstindnishypothese,
zuriickgewiesen: Der Girtner des Gartens, in dem Jesu Grab lag, habe
den Leichnam weggebracht; nichtsahnend hitten die Jiinger darauthin
Jesu Auferweckung verkiindet'.

Die neuzeitliche Bibelkritik beginnt 1770-78 mit der Publikation
der sieben Fragmente des Wolfenbiitteler «Ungenannten», Hermann
Samuel Reimarus, durch Gotthold Ephraim Lessing. Nach Reimarus war
Jesus ganz und gar Jude, der die Nihe des messianischen Reiches in
weltlich-politischem Sinn predigte; erst als die Hoffhung darauf sich
durch den Tod Jesu als triigerisch erwies, hitten die Apostel «das
System von einem geistlichen leidenden Erloser des ganzen menschli-
chen Geschlechtes gefasset.» Dieses System hitten die Jiinger erdichtet,
um ihre tatsichliche « Absicht auf weltliche Hoheit und Vorteil» festhal-
ten zu kénnen. Durch den Diebstahl des Leichnams Jesu hitten sich die
Jinger die Moglichkeit zur Verkiindigung der Auferstehung Jesu ver-
schafft. Im fiinften Fragment «Uber die Auferstehungsgeschichte»
fiilhrte Reimarus detailliert die Widerspriiche zwischen den Grabes- und
Erscheinungserzihlungen der vier Evangelien vor; eingehend kritisierte
er die mattdische Apologetik und suchte zu beweisen, was das Mattius-
Evangelium bestritt. In § 19 heiBt es: «Wir kennen nun aus dem
vielfiltigen Widerspruche, daB3 die Wichter, welche Matthius vor das
Grab gestellet, keinen Stand halten wollen, und sich von einem gesun-
den Verstande nicht einmal gedenken lassen. Daher diese Hirngespin-
ster, welche den Verdacht des Betruges von den Jiingern abkehren
sollten, denselben vielmehr bestirken. Die Wichter verschwinden bei
jedem Umstande, und es bleibt allewege moglich, und bei aller Betrach-
tung der Sache hochst wahrscheinlich, daB die Jiinger des Nachts zum
Grabe gekommen, den Korper gestohlen, und darnach gesagt, Jesus sei
auferstanden.» Reimarus kritisierte {iberdies auch die Uberlieferung von
einer Auferstehungsprophetie Jesu: Jesu Jiinger hitten, wie z. B. die

' Vgl. TERTULLIAN, De spectaculis 30.



Zur Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu 75

Emmauserzihlung lehre, nichts davon gewuBt, also kdnne erst recht der
Hoherat davon keine Kenntnis gehabt haben.

Lessing hatte die anstoBigen Fragmente, die einen Sturm der
Emporung auslosten, publiziert in der Erwartung, «sie sobald als mog-
lich, sie noch bei meinen Lebzeiten widerlegt zusehen». «Sie enthalten
so mancherlei Dinge, welche mein biBchen Scharfsinn und Gelehrsam-
keit gehorig auseinanderzusetzen nicht zureicht. Ich sehe hier und da auf
tausend Meilen keine Antwort ...» (Anti-Goeze 1778).

Lessing betonte im damaligen Streit (im Interesse des Schutzes des
Glaubens vor der historischen Kritik) in seiner Schrift «Uber den
Beweis des Geistes und der Kraft» (1777) den Unterschied zwischen
historischer Wahrheit und Glaubenswahrheit, welche fiir Lessing frei-
lich mit notwendiger Vernunftwahrheit identisch war: «Zufillige
Geschichtswahrheiten kénnen der Beweis von notwendigen Vernunft-
wahrheiten nie werden.» Der «garstige breite Graben», der «die
menschlichen Zeugnisse von Geist und Kraft» vom gegenwirtig wir-
kenden «Beweis des Geistes und der Kraft» trennt, liBlt sich nach
Lessing nicht iiberspringen. Der gegenwirtige Beweis des Geistes und
der Kraft ist fiir Lessing freilich eine irreale Forderung; er lebt «in dem
18. Jahrhunderte, in welchem es keine Wunder mehr gibt», wo «dieser
Beweis des Geistes und der Kraft jetzt weder Geist noch Kraft mehr hat,
sondern zu menschlichen Zeugnissen von Geist und Kraft herabgesun-
ken ist». Er schreibt 1778 in «Eine Duplik»: «Nun haben wir, die wir
jetzt leben, die Augenzeugen nicht mehr unter uns, haben nur
Geschichtsschreiber von den Aussagen dieser Augenzeugen.» Lessing
machte aus der Not angesichts des garstigen Grabens der Geschichte die
Tugend der Berufung auf die Lehren des Christentums, die Gottes
Oftenbarung bei der «Erziehung des Menschengeschlechts» (1780) dem
Menschen «geschwinder und leichter gaby, als er sie aus sich selbst hitte
haben kénnen. Die Wunder und Zeichen waren nur dazu angetan, «dem
gesunden Menschenverstand auf die Spur zu helfen». Und «wenn keine
historische Wahrheit demonstriert werden kann?» Lessing antwortete:
«Was kiimmert es mich, ob die Sage falsch oder wahr ist: die Friichte -
sind trefflich»!

Was Lessing vor 200 Jahren ausformulierte, konnte von uns rasch
beiseite gelassen werden, wenn nicht die von ihm angesichts der Apo-
rien der Geschichte entworfene Denkfigur in den Grundziigen bis heute
weithin bestimmend geblieben wire, zumal die historisch-kritische
Exegese seit Reimarus dem von den Gegnern des Reimarus noch fiir



76 Zur Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu

moglich gehaltenen Beweis der Auferstehung Jesu nahezu alle weiteren
Stiitzen entzogen hat.

Ich markiere in der gebotenen Kiirze nur einige Stationen aus der
Geschichte der letzten beiden Jahrhunderte. David Friedrich Strauf hat in
seinem 1835/36 publizierten «Das Leben Jesu, kritisch betrachtet»
sowohl mit den rationalistischen wie mit den orthodox-supranaturalen
Deutungen des Lebens und der Auferstehung Jesu gebrochen und einen
dritten Weg der Erklirung konsequent beschritten: «Der neue Stand-
punkt, der an die Stelle der bezeichneten treten soll, ist der mythi-
sche ... Das heilit keineswegs, daB3 die ganze Geschichte fiir mythisch
ausgegeben werden soll, sondern nur Alles in ihr kritisch darauf angese-
hen, ob es nicht Mythisches an sich habe.» Mpythen sind fiir Strau83
«nichts Andres als geschichtsartige Einkleidungen urchristlicher Ideen,
gebildet in der absichtslos dichtenden Sage». Straul will das Leben Jesu
von der mythischen Ubermalung befreien: «Wenn die altkirchliche
Exegese von der doppelten Voraussetzung ausging, daf3 in den Evange-
lien erstlich Geschichte und zwar zweitens eine tibernatiirliche, enthal-
ten sei, wenn hierauf der Rationalismus die zweite dieser Voraus-
setzungen wegwarf, doch nur um umso fester an der ersten zu halten,
daB in jenen Biichern lautere, wenn gleich natiirliche, Geschichte sich
finde: so kann auf diesem halben Wege die Wissenschaft nicht stehen
bleiben, sondern es muB auch die andere Voraussetzung fallen gelassen,
und erst untersucht werden, ob und wie weit wir tiberhaupt in den
Evangelien auf historischen Grund und Boden stehen.»

Das von StrauBl entworfene Programm ist flir die Exegese maBgeb-
lich geblieben, und sie ist keineswegs in der historischen Kritik der
Evangelien nur hinter StrauBl zuriickgestanden. Fiir Strauf} stand z. B.
unbezweifelbar fest, daB Jesus sich selbst als Messias wuBlte; und dieser
Sachverhalt war bei seiner Rekonstruktion der Entstehung des Glaubens
an die Auferstehung Jesu wichtig. Gegen den Wolfenbiittler Fragmenti-
sten flihrt StrauB3 den Kirchenvater Origenes mit dessen gegen Kelsos
gerichteter Bemerkung ins Feld, «daB eine selbsterfundene Liige die
Jiinger unmdéglich zu einer so standhaften Verkiindigung der Auferste-
hung Jesu unter den groBten Gefahren hitte begeistern kdnnen»; er fihrt
fort: «und mit Recht bestehen noch jetzt die Apologeten darauf, daB der
ungeheure Umschwung von der tiefen Niedergeschlagenheit und ginz-
lichen Hoffnungslosigkeit bei dem Tode Jesu zu der Glaubenskraft und
Begeisterung, mit welcher sie am folgenden Pfingstfest ihn als Messias
verkiindigten, sich nicht erkliren lieBe, wenn nicht in der Zwischenzeit



Zur Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu 77

etwas ganz auBerordentlich Ermutigendes vorgefallen wire, und zwar
naher etwas, das sie von der Wiederbelebung des gekreuzigten Messias
iberzeugte.» Gegen die Supranaturalisten wie Rationalisten schrinkt
StrauB jedoch alsbald ein: «DaB aber dieses Uberzeugende gerade eine
wirkliche Erscheinung des Auferstandenen, daB es tiberhaupt ein dufle-
rer Vorgang gewesen sein miisse, ist damit noch keineswegs bewiesen. »
Die Jiinger «hatten lediglich den Tod ihres Meisters als Factum vor sich,
die Ansicht einer Auferstehung desselben konnten sie nirgends her
nehmen, sondern muBten dieselbe, nach unserer Vorstellung von der
Sache, erst produzieren.» Jesus «hatte wihrend seines mehrjihrigen
Zusammenseins mit ihnen immer mehr und entschiedener den Ein-
druck des Messias auf sie gemacht: sein Tod aber, den sie mit ihren
Messiasbegriffen nicht reimen konnten, hatte diesen Eindruck fiir den
Augenblick wieder vernichtet. Wie sich nun, nachdem der erste Schrek-
ken vorbei war, der frithere Eindruck wieder zu regen begann: entstand
in ihnen von selbst das psychologische Bediirfnis, den Widerspruch der
letzten Schicksale Jesu mit ihrer fritheren Ansicht von ihm aufzulsen,
in ihren Begriff vom Messias das Merkmal des Leidens und Todes mit
aufzunehmen». Eben dies geschieht nach StrauB durch die Produktion
der Idee seiner Auferstehung mit Hilfe des Alten Testamentes, durch
eine Produktion, die auch mit Visionen verbunden sein mochte: «Wie
denkbar endlich ist es, daB3 diese Empfindungen bisweilen bei einzelnen,
namentlich Frauen, rein subjectiv zur wirklichen Vision sich stei-
gerten.»

Die Forschung des 18. und 19. Jahrhunderts ging noch davon aus,
daB Jesu Messianitit fiir den Glauben seiner Anhinger schon vor Ostern
beglaubigt war und daB dieser Glaube eine wesentliche Voraussetzung
des Glaubens an seine Auferstchung gewesen sei. Seit William Wrede
1901 .diese Voraussetzung bestritt und erklirte, Jesus sei vor seinem Tod
weder fiir den Messias gehalten worden noch habe er sich selbst dafiir
gehalten, und seitdem sich diese Auffassung — besonders durch Rudolf
Bultmanns Autoritit — weithin durchsetzte, sind die Erklirungen der
Entstehung des Glaubens an Jesu Auferstehung schwieriger geworden.
Rudolf Bultmann erklirte 1920 in seinem Beitrag «Die Frage nach dem
messianischen BewuBtsein Jesu und das Petrusbekenntnis»?, die Oster-
vision des Petrus als iibernatiirliche Offenbarungserkenntnis sei der

?In: ZNW 19 (1919/20) 165-174.



78 Zur Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu

Quellort des Messiasglaubens und des Auferstehungsglaubens zugleich
gewesen. Aber wie kam es zu dieser Ostervision? War sie historisch zu
sichern? Wie als Ursprung des Messias- und Auferstehungsglaubens zu
verstehen? Bultmann verweigert eine Auskunft auf solche Fragen. In
seiner «Theologie des Neuen Testamentes»® stellt er — in einer Argu-
mentation, die der von D. F. StrauB strukturell gleicht, und abgesichert
durch Hinweise auf die Unerheblichkeit historischer Resultate fiir den
Glauben, die den Argumenten Lessings verwandt sind — folgendes fest:
«Die Gemeinde muBte das Argernis des Kreuzes iiberwinden und hat es
getan im Osterglauben. Wie sich diese Entscheidungstat im einzelnen
vollzog, wie der Osterglaube bei den einzelnen Jiingern entstand, ist in
der Uberlieferung durch die Legende verdunkelt und ist sachlich von
keiner Bedeutung.» Sachlich von Bedeutung ist flir Bultmann allein das
Resultat der Entscheidungstat der Jiinger: das Kerygma, das Jesus als
den Christus, als das eschatologische Ereignis verkiindigt. Warum?
Weil Bultmann in der Linie der Verschirfung der Rede Lessings vom
«garstigen Graben» zwischen «zufilligen Geschichtswahrheiten» und
«absoluten Vernunftwahrheiten» durch Séren Kierkegaard, der tiber-
dies den Unterschied zwischen «Schiilern erster und zweiter Hand»
zwar mit aller Schirfe herausgearbeitet, aber fiir die Glaubensbegriin-
dung als irrelevant ausgegeben hatte, den jeweiligen Glauben von der
Geschichte radikal emanzipiert und eine historische Kontinuitit zwi-
schen Jesus und dem verkiindigten Christus nicht gelten l4Bt.

Von Reimarus zu Bultmann — die Geschichte der Versuche, die
Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu zu sichten, endet im
Verzicht. Im Blick auf die Geschichte der historisch-kritischen Exegese,
die, wie Karl Lehmann einmal ausfiihrte, ihren Ursprung in einem
Bruch mit der kirchlichen Tradition nahm und «zunichst der Distanzie-
rung gegeniiber einer ihrem geschichtlichen Ursprung entfremdeten
kirchlichen Gegenwart» diente, wird dieser Verzicht verstindlich als
Resignation angesichts des Fehlens des «Beweises des Geistes und der
Kraft» in der Gegenwart. Solcher Verzicht ist aber letztlich Verzicht auf
«Glauben im biblischen Sinn»*.

* (Tiibingen® 1958), Zitat S. 47.
*K. LeHMANN, Der hermeneutische Horizont der historisch-kritischen

Exegese, in: J. SCHREINER (ed.), Einfiihrung in die Methoden der biblischen Exegese
(Wiirzburg 1971) 40-80, Zitate S. 44f., 69.



Zur Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu 79

Karl Rahner hat 1970 in der Festschrift fiir Heinrich Schlier in
seinem Beitrag®’, an den ich in meiner 1973 publizierten Tiibinger
Gastvorlesung «Zur Entstehung des Glaubens an die Auferstehung
Jesu»® ankniipfte, eine Anekdote erzihlt: «In den USA traf ich vor
wenigen Jahren einmal einen katholischen Dogma-Professor aus
Europa. Im Laufe eines theologischen Gespriches erklirte er mir, er
zweifle zwar natiirlich nicht an der Existenz Jesu von Nazareth, aber
selbst wenn das auch keine geschichtliche Tatsache wire, wiirde dies fiir
das Christentum, so wie er es verstehe, nichts ausmachen.» Rahner
interpretierte: «So unbedeutend diese kleine Geschichte in sich ist, ... so
ist sie doch nicht ganz ohne symptomatische Bedeutung fiir die katholi-
sche Theologie von heute.» Rahner statuierte dann gegen die angedeu-
tete Tendenz: «Der katholische Glaube und seine Dogmatik ... bleiben
unlésbar gebunden nicht nur an die historische Existenz Jesu von
Nazareth, sondern auch an geschichtliche Ereignisse dieser Existenz von
bestimmter Art.» Nach Rahner spitzt sich das Interesse an der
Geschichte Jesu auf die doppelte Frage zu:

«a) Hat Jesus vor seinem Tode fiir die geschichtliche Forschung
noch in irgendeiner greifbaren ... Weise etwas iiber ein messianisches
BewuBtsein geduBlert?

b) Ist Jesus auferstanden in einer Weise, daB3 dieses Ereignis sich
nicht bloB und allein im GlaubensbewuBtsein der Jiinger abspielt?»

Rahner hatte angesichts der verbreiteten Zweifel an einem vor-
Osterlichen «messianischen BewuBtsein» Jesu vorgeschlagen zu priifen,
ob es nicht méglich sei, die christologischen Aussagen tiber Jesus selber
allein aus dem fundamentaltheologisch begriindeten Glauben an die
Auferstehung Jesu zu entwickeln. Ich hatte Rahner, wie in der ThQ
berichtet’, als Schriftleiter der Festschrift um eine weitere These gebe-
ten: Zu priifen, ob es nicht méglich sei, die christologischen Aussagen
iiber Jesus aus seinem messianischen Leben zu entwickeln, auch die
Auferstehungschristologie. Rahner hatte positiv geantwortet — wenn
auch keine These geschickt. Jedoch sah ich mich zu meinem Diskus-

* K. RAHNER, Bemerkungen zur Bedeutung der Geschichte Jesu fiir die Katholi-
sche Dogmatik, in: Die Zeit Jesu. FS H. Schlier (Freiburg i. Br. 1970) 273-296, Zitate
8. 273, 279.

¢R. PescH, Zur Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu. Ein
Vorschlag zur Diskussion, in: ThQ 153 (1973) 201-228.

’Vgl. Anm. 6.



80 Zur Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu

sionsvorschlag, der seit 1973 in zahlreichen Beitrigen heftig diskutiert
worden ist®, ermutigt.

Ich muB} diesen Vorschlag ganz kurz skizzieren, um den neuen
Versuch, den ich jetzt vortrage, davon abheben zu kénnen. Die dama-
lige Situation der exegetischen Forschung war wesentlich durch die

® Vgl. nach den Anm. 10 genannten ersten Reaktionen: A. VOGTLE, Wie kam es
zur Artikulierung des Osterglaubens, in: Bibel und Leben 14 (1973) 231-244; 15
(1974) 16-32, 102-120, 174-197; J. KREMER, «Gott hat ihn auferweckt». Erwigun-
gen zur Sprache der urkirchlichen Osterbotschaft in Apg 2,22-32, in: Der Entschlufl
(April 1974) 329-332; H. KUNG, Zur Entstehung des Auferstehungsglaubens. Ver-
such einer systematischen Klirung, in: ThQ 154 (1974) 103-117; W. Hokres, Sie
hitten Thn nicht gesehen. Rudolf Peschs Angriff auf die Grundlagen des Osterglau-
bens, in: Der Fels 5 (1974) 234-237; A. ScuMIiED, Auferstehungsglaube ohne
Ostererscheinungen?, in: Theol. d. Gegenwart 17 (1974) 46-51; W. BREUNING,
Aktive Proexistenz — Die Vermittlung Jesu durch Jesus selber, in: TrThZ 83 (1974)
193-213; E. RucksTtuHL, The Resurrection of Jesus, in: Ecumenical Institute for
Advanced Studies, Year Book 1973/74 (Jerusalem-Tantur 1974) 143-157; E. ToMmas-
zEvski, Der neueste Interpretationsversuch des Osterglaubens, in: Colloquium Salu-
tis 6 (1974) 159-178 (polnisch); H.-W. BartscH, Der Ursprung des Osterglaubens,
in ThZ 31 (1975) 16-31; G. DAUTZENBERG, in: Theol. Lit. Dienst 7 (1975) 39f.; A.
Korpring, Zur Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu, in MiThZ 26
(1975) 56-69; H. KUNG, Christsein (Miinschen (1975) 359-371; A. Stock, Wirbel
um die Auferstehung. Resiimee einer Debatte, in: Diakonie 6 (1975) 187-192; K. H.
WEGER, Auferstehung. Zumutung oder Fundament des Glaubens, in: Stimmen der
Zeit 198 (1975) 219-227; A. VOGTLE, Wie kam es zum Osterglauben?, in: A. VOGTLE
— R. PescH, Wie kam es zum Osterglauben? (Diisseldorf 1975) 9-131; R. PEscH,
Materialien und Bemerkungen zu Entstehung und Sinn des Osterglaubens, ebd. S.
133-184; H. GieseN, in: Theol. d. Gegenwart 19 (1976) 55f.; W. KASPER, Jesus der
Christus (Mainz *1976), 158f.; J. KREMER, Entstehung und Inhalt des Osterglaubens.
Zur neuesten Diskussion, in ThRv 72 (1976) 1-14; J. M. NUTzEL, Zum Schicksal der
eschatologischen Propheten, in BZ NF 20 (1976) 59-94; L. ScHerrczyYk, Auferste-
hung. Prinzip des christlichen Glaubens (Einsiedeln 1976); A. Scumiep, Osterer-
scheinungen-Ostererfahrung. Zu einer neuen Sicht ihres Verhiltnisses, in: Theol. d.
Gegenwart 19 (1976) 46-53; DErs., Auferstehungsglaube heute und die urspriingli-
che Ostererfahrung, in: Theol. d. Gegenwart 20 (1977) 43-50; J. P. CALVIN, Resur-
rection as Theologia Crucis Jesu: The Foundational Christology of Rudolf Pesch, in
ThSt 38 (1977) 513-525; F. Kerr, Recent Catholic Writing on the Resurrection, in:
New Blackfriars 58 (1977) 453-461, 506-515; G. ScHILLE, in: ThLZ 102 (1977) 268f.;
H. VEerweveN, Christologische Brennpunkte (Essen 1977); R. SCHNACKENBURG,
Der Ursprung der Christologie, in: MaBstab des Glaubens (Freiburg i. Br. 1978) 37—
61; E. Scuwerizer, in: TLZ 103 (1978) 874-878; B. WeissMaHR, Kann Gott die
Auferstehung Jesu durch innerweltliche Krifte bewirkt haben?, in ZKTh 100 (1978)
441-469; E. ScHILLEBEECKX, Die Auferstehung Jesu als Grund der Erlésung (QD 78)
(Freiburg i. Br. 1979); H. VERWEYEN, Die Ostererscheinungen in fundamentaltheo-
logischer Sicht, in: ZkTh 103 (1981) 426—445; H. W. WiNDELEN, Wie kam und wie
kommt es zum Osterglauben? Darstellung, Beurteilung und Weiterfilhrung der
durch Rudolf Pesch ausgeldsten Diskussion (Disputationes Theologiae 12) (Frank-
furt a. M.—Bern 1982).



Zur Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu 81

anhaltende Diskussion der Thesen bestimmt, die Willi Marxsen in seiner
kleinen Schrift «Die Auferstehung Jesu als historisches und als theologi-
sches Problem»® vorgetragen hatte. Marxsen hatte auf dem Boden eines
weiten Konsenses, daB die in den Evangelien iiberlieferten Auferste-
hungsprophetien Jesu Gemeindebildungen seien und daBl Jesu messiani-
scher Selbstanspruch kaum historisch zu sichern sei, seine Uberlegun-
gen ganz auf zwei Daten konzentriert: «das leere Grab und Erscheinun-
gen». Zum leeren Grab fiihrte er aus: «Selbst wenn wir ... (als eine
historisch mogliche Feststellung) unterstellen wollen, daBl das Grab Jesu
leer war, ist damit iiber die Auferstehung Jesu noch gar nichts ausge-
sagt. Wir hitten es dabei vielmehr mit einem historischen Faktum zu
tun, das man nicht nur verschieden interpretieren kann, sondern das
man auch verschieden interpretiert hat.»

Marxsen ging dann iiber diese weithin konsensfihige Feststellung
hinaus: «Ganz entsprechende Probleme liegen nun aber bei den Erschei-
nungen vor ... Am Anfang der Tradition steht die bloBe Behauptung
eines Sehens des Gekreuzigten.» Marxsen priifte dann die Deutungen
dieses Sehens durch die subjektive Visionshypothese (wie sie schon
D.F. StrauBl vertrat) und die objektive Visionshypothese (wie sie kurz
zuvor Hans GraB verteidigt hatte) und kritisierte: «Sind es bei der
subjektiven Visionshypothese die Jiinger, die durch ihren Glauben die
Visionen sozusagen schaffen, so ist es bei der objektiven Visionshypo-
these der gegenwirtige Glaube, der mit objektiven Visionen rechnet. Die
sogenannte objektive Visionshypothese ist also bei Licht besehen auch
eine subjektive — nimlich vom eigenen Glauben aus. Immer aber
handelt es sich um Konstruktionen, die in einen Bereich vorzustoBBen
versuchen, der jenseits der Aussagen der ersten Zeugen liegt.»

Fiir Marxsen blieb «als Ergebnis nur dieses: Wir konnen mit groBer
Sicherheit sagen, daB Zeugen ein Sehen des Gekreuzigten widerfuhr.
Noch genauer miissen wir formulieren: Zeugen behaupten nach dem
Tode Jesu, ihn gesehen zu haben — und eben dieses Sehen driicken sie
unterschiedlich, zum Teil schon mit anfinglichen Interpretationen die-
ses Sehens aus. Aufgrund dieses Widerfahrnisses des Sehens aber, das
Zeugen behaupteten, kamen sie dann durch reflektierende Interpretation zu
der Aussage: Jesus ist von Gott auferweckt worden bzw. er ist aufer-
standen ... Es handelt sich um ein Interpretament, dessen sich diejenigen

? (Giitersloh 1964), Zitate S. 14, 15, 16f., 19. 24.



82 Zur Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu

bedient haben, die ihr Widerfahrnis (damals!) reflektierten». Marxsen
relativiert dann dieses Interpretament noch zusitzlich mit dem Hinweis,
es sei nicht «als das einzig mogliche anzusehen». Marxsen spricht deshalb
auch konsequent von einem Sehen Jesu bzw. des Gekreuzigten, nicht
jedoch vom Widerfahrnis des Sehens des Auferstandenen.

Marxsens Versuch fiihrte tiber Bultmanns «Verzicht» hinaus,
fiihrte aber zugleich in neue Aporien: Die Rede von der Auferstehung
Jesu war nicht nur als «Interpretament» ausgelegt, sondern als Interpre-
tament eines «Widerfahrnisses des Sehens», das sich genauerer histori-
scher Bestimmung entzog und damit zu einer nebulésen Chiffre zu
werden drohte. Dariiber hinaus behauptete Marxsen, «dal das Wider-
fahrnis des Sehens nicht unbedingt und nicht immer mit dem Interpreta-
ment Auferstehung Jesu verbunden werden mufiten. Mit anderen Wor-
ten: Zwischen dem Widerfahrnis des Sehens und dem Interpretament
«Jesus ist auferstanden» gibt es nach Marxsen keinen notwendigen
Zusammenhang.

Erlauben Sie mir an dieser Stelle einen autobiographischen Ein-
schub. Ich hatte Ende der 60er Jahre wiederholt AnlaB, mich mit
Marxsens Thesen und der von ihnen ausgelosten breiten und heftigen
Diskussion auseinanderzusetzen: Ich erinnere mich eines langen
Gesprachs mit dem verehrten Lehrer Anton Vogtle auf dem Ziiricher
Flughafen, von wo aus er zu einer Diskussion mit Willi Marxsen nach
Hamburg weiterflog; eines Vortrags in einer Reihe des Studium Gene-
rale in Freiburg. Besonders aber der wiederholten Einladungen des
viterlichen Freundes Wolfgang Ruf zum «Theologischen Kolloquium»
nach Konstanz, wo zwei Semester hindurch von einer Arbeitsgemein-
schaft mit Philosophen (wie Kambartel und Gatzemeier) und Histori-
kern (wie Jochen Martin) die neuere Literatur zur Auferstehungsfrage
kritisch erortert wurde. Zuletzt waren die Positionen von Wolfhart
Pannenberg, Willi Marxsen und Jacob Kremer diskutiert und aus exege-
tischen, philosophischen oder methodischen Griinden der Geschichts-
wissenschaft abgelehnt worden. Das Kolloquium erwartete eine histori-
sche Erklirung der Entstehung des Osterglaubens und einen fundamen-
tal-theologischen Glaubwiirdigkeitsnachweis in einer akzeptablen
Zuordnung von historischer und theologisch-systematischer Fragestel-
lung.

In dieser Situation arbeitete ich eine Hypothese zur «Entstehung des
Glaubens an die Auferstehung Jesu» aus, die nicht nur auf die Argumen-
tation mit dem «leeren Grab» verzichtete, sondern auch auf die Herlei-



Zur Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu 83

tung des Osterglaubens aus einem (niher nicht bestimmbaren) Wider-
fahrnis des Sehens. Die Zustimmung zu diesem Weg im Konstanzer
Kolloquium ermutigte mich, auf der eingeschlagenen Fihrte weiterzu-
schreiten und eine genauer ausgearbeitete und duch neue Materialien
angereicherte Hypothese am 27.6.1972 in einer Tiibinger Gastvorle-
sung vorzutragen und 1973 in der ThQ einer interdiszipliniren Diskus-
sion auszusetzen'®. Mein Vorschlag zur Diskussion skizzierte zunichst
die herkdmmliche Begriindung des Osterglaubens, dann den Standort-
wechsel durch den Verzicht auf die Argumentation mit dem «leeren
Grab»; dann erdrterte ich die Problematik der Berufung auf Erscheinun-
gen und legte die dlteste Erscheinungsformel als «Legitimationsformel»
aus: «Die d@Un-Formel nennt die maBgebenden, die autorisierten Zeu-
gen dieses Kerygmas, sie legitimiert sie. Ob sie zugleich Auskunft {iber
die Entstehung ihres Glaubens gibt, den sie im Kerygma aussprechen,
bleibt fraglich» (215). «Die Erklirung der Entstehung des Glaubens an
die Auferstehung Jesu als eines von Gott bewirkten, geoffenbarten
Glaubens kann also nicht durch den Hinweis auf Erscheinungen an
Hand von 1 Kor 15,5ff. geleistet werden» (218). Sodann suchte ich zu
zeigen, dal3 Erscheinungen nicht deshalb als historisch postuliert werden
miiBiten, weil der Kreuzestod Jesu fiir die Jiinger ein — ohne solche
Widerfahrnisse — uniiberwindliches Skandalon gewesen wire. Schlie-
lich wies ich mit Materialien, die mir Klaus Berger zur Verfiigung
stellte, darauf hin, daBl die Vorstellung der Auferstehung einzelner
Gottesminner im damaligen Judentum in den schon auf Johannes den
Taufer angewandten Traditionen vom Martyrium und der Auferste-
hung eschatologisch-prophetischer Gestalten vorlag, so daB3 Jesu Jiinger
in der Lage gewesen wiren, das Geschick Jesu mit den Vorstellungsmit-
teln dieser Traditionen zu erfassen und die angesichts des gekreuzigten

' Vgl. ebenfalls in: ThQ 153 (1973) im Anschluf an meinen Anm. 6 genann-
ten «Vorschlag» die weiteren Beitrige: W. Kasper, Der Glaube an die Auferste-
hung Jesu vor dem Forum hirorischer Kritik, S. 229-241; K. H. SCHELKLE, Schop-
fung des Glaubens?, S. 242f.; P. STUHLMACHER, «Kritischer miiiten mir die Histo-
risch-Kritischen sein!», S. 244-251; M. HeNGEeL, Ist der Osterglaube noch zu
retten?, S. 252-269; R. PescH, Stellungnahme zu den Diskussionsbeitrigen, S. 270—
283.

" Vgl. Jetzt: K. BERGER, Die Auferstehung des Propheten und die Erhéhung
des Menschensohnes. Traditionsgeschichtliche Untersuchungen zur Deutung des
Geschickes Jesu in friichristlichen Texten (SUNT 13) (Go6ttingen 1976).



84 Zur Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu

Jesus geforderte neue Entscheidung zu Umkehr und Glaube im
Bekenntnis zu Jesu Auferweckung zu leisten.

Im Unterschied zu Marxsen bestand ich in meinem Vorschlag
darauf, daB die Rede von der Auferstehung nicht Interpretament eines
(nicht weiter zuginglichen) Widerfahrnisses des Sehens ist, sondern
Interpretation der Wirklichkeit Jesus selbst; im Unterschied zu manchen
katholischen Theologen bestand ich darauf, daB der auferstandene Chri-
stus nicht gegen den irdischen Jesus ausgespielt werden diirfe, als werde
Jesus erst durch seine Auferstehung einer vorliufigen Zweideutigkeit
entnommen (eine Auffassung des Lebens und der Person Jesu, die m. E.
mit dem Bekenntnis zur Priexistenz, dem Gesandtsein Jesu von Gott,
seiner Zeugung aus dem Geist, seiner messianischen Geistausriistung
unvereinbar ist); im Unterschied zu Bultmann und seinen Anhingern in
evangelischer und katholischer Theologie bestand ich nicht nur auf der
Legitimitit, sondern auch auf der Notwendigkeit einer historischen
Riickfrage nach Jesus von Nazareth und der Entstehung des Glaubens an
seine Auferstehung; im Unterschied zu D. F. Straul (und seinen Nach-
fahren) bestand ich darauf, daB der Glaube an Jesu Auferstehung nicht
«Produkt» der Jiinger Jesu sei. Kurz, mir ging es darum, die Begriin-
dung des Glaubens an Jesu Auferstehung durch eine Erklirung seines
Entstehens so zu verantworten, daBl weder «Rationalismus» noch
«Fideismus» das positiv gespannte Verhiltnis von Glaube und Vernunft
zu Ungunsten einer Seite gefihrdeten. Mit anderen Worten: Es ging mir
darum zu zeigen, daB der «garstige breite Graben», der seit Lessing zum
Problem der Theologie geworden war und in unserem Jahrhundert als
«Ostergraben» zwischen dem irdischen Jesus und dem verkiindigten
Christus ausgehoben wurde, ein Konstrukt des neuzeitlichen Geistes ist.

Freilich, mein Diskussionsvorschlag hat sich in der ausgebreiteten,
heftigen Diskussion der verganenen Jahre zwar nicht als haltbar, jedoch,
so meine ich, als fruchtbar erwiesen. Ehe ich einen neuen Versuch
vorlege, muB ich freilich wenigstens noch vier Bedingungen eines
solchen Versuches, die Entstehung des Glaubens an die Auferstehung
Jesu skizzenhaft zu rekonstruieren, nennen.

1. Die Frage nach der Entstehung des Glaubens an die Auferste-
hung Jesu hat im Rahmen theologischer Arbeit zwei Dimensionen, die
nicht voneinander getrennt, aber auch nicht miteinander vermengt
werden diirfen: Die historische Fragestellung zielt auf das historisch-



Zur Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu 85

kritisch aus der Uberlieferung ermittelbare Geschehen, das den Glauben
zustandekommen lieB, und zwar insofern und insoweit, als der Glaube
sich im Wort von Menschen artikuliert und diese Artikulation sich
historisch zuginglichen Fakten, Vorstellungen usw. verdankt. Die
systematische Fragestellung zielt auf den theologischen Wahrheitsgehalt
der Glaubensaussagen und setzt im Horizont des biblischen Offenbar-
ungsglaubens die Geschichte, die als Handeln Gottes, das menschliche
Wort, das als Wort Gottes im Glauben erkannt ist, voraus. Sachver-
halte, die als historische Sachverhalte erkannt werden, kénnen als solche
nicht geglaubt werden, und der Wahrheitsgehalt von Glaubensaussagen
kann nicht historisch-positiv verifiziert werden.

2. Der christliche Glaube verdankt sich geschichtlich vermittelter
Offenbarung und zidhlt deshalb die Faktizitit von geschichtlichen Ereig-
nissen zu seinen notwendigen Vorgaben, die zu ermitteln historischer
Forschung aufgegeben ist. Diese geschichtlichen Vorgaben sind not-
wendige, aber nicht hinreichende Bedingung des Glaubens. Hinrei-
chende Bedingung des Glaubens ist die Glaubensgnade, das Zusammen-
spiel von Gnade und Freiheit in der Glaubensgemeinschaft. Der histori-
schen Forschung ist allein die geschichtliche Begegnungsweise der
Botschaft, auf die der Glaube als Wort Gottes hort, zugianglich, eben das
menschliche Wort und die menschliche Geschichte, die allein im Glau-
ben als Wort und Handeln Gottes erkennbar sind. Der Historiker kann
mit seinen Augen das Geschehen sehen — und doch nicht sehen, er kann
mit seinen Ohren das Wort horen — und doch nicht héren. Als Theologe
hat er das Sehen und Héren des Glaubens, das er aus gegenwirtiger
Glaubenserfahrung (aufgrund gegenwirtigen « Beweises des Geistes und
der Kraft») versteht, als der Geschichte und dem geschehenen Wort
entsprechendes Sehen und Horen zu verantworten.

3. So sehr also fiir den Glauben an die Auferstehung Jesu eine
«notwendige Vorgabe» in historisch zuginglichem Geschehen postu-
liert werden muB}, so wenig kann freilich das Vorgegebensein bestimm-
ter, konkreter Vorgaben gefordert werden. Das Vorgegebensein einer
bestimmten, konkreten Vorgabe kann nur historisch festgestellt wer-
den. Systematisch-theologisch muB3 freilich erdrtert werden, ob die
historisch eruierte Vorgabe, das mit den Augen gesehene Geschehen



86 Zur Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu

bzw. das mit den Ohren gehorte Wort, wirklich als notwendige Vor-
gabe des Glaubens gelten kann, sofern ihm nur im Sehen und Héren des
Glaubens zureichend entsprochen werden kann. Ist dieses Kriterium
stichhaltig, so kann zum Beispiel ein als bloBes «DaB» behauptetes
«Widerfahrnis des Sehens Jesu» kaum als notwendige Vorgabe des
Auferstehungsglaubens anerkannt werden, weil solchem Widerfahrnis
nicht im Auferstehungsglauben entsprochen werden muf3 (wie Marxsen
im {ibrigen selbst feststellte).

4. Das ntl. Auferstehungszeugnis setzt voraus, daB Gottes Handeln
am gekreuzigten Jesus kein willkiirliches, sondern im Blick auf Gottes
Verhiltnis zu Jesus notwendiges Handeln war. Die Evangelien bezeu-
gen dies dadurch, daB sie nicht nur das Leiden des Menschensohnes,
sondern auch seine Auferstehung unter das det des gottlichen Willens
stellen und Jesus als Prophetie in den Mund legen. In Jesu definitiv-
eschatologischem Gesandtsein von Gott sehen die urchristlichen Zeugen
die de jure-Evidenz seiner Auferstehung beschlossen; ist das richtig, dann
ist die Frage nach der Entstehung des Osterglaubens doppelt zu stellen:
als Frage nach den notwendigen Vorgaben der de jure-Evidenz vor
Ostern und nach der Ereignung der de facto- Evidenz nach Ostern'*. Die
Evangelien entfalten diesen Zusammenhang im Zusammenspiel von
VerheiBung und Prophetie einerseits, sowie Erfiillung und Bewahrhei-
tung andererseits. Petrus spricht in seiner ersten Predigt Apg 2,22-24
davon, daB3 es ein Adynaton war, daBB der von Gott ausgewiesene Jesus,
durch den Gott gewirkt hatte, vom Tod festgehalten wiirde.

Wenn in Jesu Gesandtsein von Gott die de jure-Evidenz seiner
Auferweckung beschlossen liegt, Jesu Gottesverhiltnis der Grund seiner
Auferweckung ist, dann war seine Auferweckung als VerheiBung der
Treue Gottes mit Jesu Leben einschlieBlich seines sithnenden Sterbens
dem Glauben erkennbar. Die Erscheinungen des Auferstandenen — nur so
darf von den Ostervisionen gesprochen werden — sind dann als der Ort
des Durchbruchs der de facto-Evidenz zu bestimmen. Der Glaube identi-
fiziert in ihnen den Auferstandenen als den, an dem die VerheiBungen
erfiillt sind: Der Gekreuzigte ist de facto der de jure Auferstandene. Diese

"* Vgl. dazu H. VERWEYEN (s. Anm. 8).



Zur Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu 87

Identifikation ist aber nur méglich, wenn dem irdischen Jesus aufgrund
seines Gott-Gesandtseins, das auch vorliufig dem vordsterlichen Glau-
ben erkennbar war, de jure die Auferstehung verheiBlen war. Ist dies
richtig, so gibt es keinen anderen «Ostergraben» als den Tod Jesu, der
die notwendige Vorbedingung der Erfiillung der ithm verheiBenen
Auferstehung ist.

Ist dies richtig, so hat sich die historische Riickfrage nach der
Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu gleichermafBen auf
die notwendigen Vorgaben der im geschichtlichen Stoff fiir den Glau-
ben erkennbaren de jure-Evidenz, also der VerheiBung der Auferstehung
Jesu, zu richten wie auf die notwendigen Vorgaben der im geschicht-
lichen Stoff flir den Glauben erschlossenen de facto-Evidenz.

Die Geschichte Jesu und seiner Jiinger ist also nach dem geschicht-
lichen Zusammenhang von VerheiBung und Erfiillung, Prophetie und
Bewahrheitung der Prophetie zu befragen.

Die These meines neuen Versuches ist nun diese: Die Visionen des
Auferstandenen — die ich in Korrektur meiner fritheren Auffassung als
historische Ereignisse fuir zureichend gesichert halte — waren Visionen,
in denen Jesus den Zeugen als Menschensohn erschien und in denen den
Jingern die mit Jesu Menschensohnworten — und nicht, wie ich ebenfalls
zu korrigieren habe, mit Traditionen vom Martyrium und der Aufer-
weckung eschatologischer Propheten — gegebene Verheiung seiner
Auferweckung als erfiillt offenbart wurde. Ich setze hier den Befund,
daB8 die Ostererscheinungen, in denen der Auferstandene in seiner
himmlischen Herrlichkeit geschaut wurde, exklusive, nur im Glauben
wahrnehmbare Berufungserfahrungen waren, voraus; ebenso, daf3 die
Visionen der Jiinger, wie Gerhard Lohfink jlingst ausgefiihrt hat, «ganz
und gar das Werk des Menschen» sind und «gleichzeitig ganz und gar
das Werk Gottes ..., der die produktive Einbildungskraft des Menschen
gerade dazu benutzt, sich mitten in der Geschichte offenbar zu
machen»'. Jesu Menschensohnworte und die Menschensohnvisionen
der Jiinger sind (vielleicht nicht allein) historische Vorgaben, welche die
Entstehung des Osterglaubens, soweit sie historisch zuginglich ist,
erkliren.

? G. LonrINk, Der Ablauf der Osterereignisse und die Anfinge der Urge-
meinde, in: ThQ 160 (1980) 162-176, Zitat S. 167.



88 Zur Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu

Ich skizziere meine These in 4 Schritten':
1. Die Inhalte des urkirchlichen Auferweckungsbekenntnisses und die
Menschensohnmessianologie.
2. Die christologischen Konzepte der frithesten Auferweckungstexte
und die Menschensohnchristologie.
Die Visionen des Auferstandenen als Menschensohnvisionen.
4. Menschensohnworte Jesu als VerheiBung seiner Auferstehung.

=

1. Das Bekenntnis «Gott hat Jesus auferweckt» bedarf, wie ein
religionsgeschichtlicher Vergleich und die Auslegungen des Bekennt-
nisses im NT zeigen, der Prizision. « Auferweckt werden» bzw. «aufer-
stehen» ist eine vieldeutige Kategorie. Prizisiert wird sie durch den
jeweiligen terminus a quo und den jeweiligen terminus ad quem.

Zum terminus a quo: Jesus ist nicht vom Schlaf aufgeweckt worden,
sonden vom Tod. Der terminus a quo «vom Tod» bediirfte freilich noch
weiterer Prizisierung, auf die wir jetzt aber verzichten wollen.

Zum terminus ad quem: Jesus wurde nicht zu neuem Leben auf dieser
Erde auferweckt, sondern zu ewigem Leben in der Entzogenheit bei

“Ich nenne eigene Arbeiten, die ich voraussetze: R. PescH, Das Messias-
Bekenntnis des Petrus (Mk 8,27-31). Neuverhandlung einer alten Frage, in: BZ NF
17 (1973) 178-197 und 18 (1974) 20-31; Zur Theologie des Todes Jesu. Ein Versuch,
in: R. PEscH-H. A. ZwerGeL, Kontinuitit in Jesus (Freiburg i. Br. 1974) 73-94; Die
Uberlieferung der Passion Jesu, in: K. KERTELGE (ed.), Riickfrage nach Jesus (QD 63)
(Freiburg i. Br. 1974) 148-173; Der SchluB der vormarkinischen Passionsgeschichte
und des Markusevangeliums: Mk 15, 42-16,8, in: M. SABBE (ed.), L’ évangile selon
Marc (Bibl. ETL 34) (Leuven-Gembloux 1974) 435-470; Die Passion des Menschen-
sohnes. Eine Studie zu den Menschensohnworten der vormarkinischen Passionsge-
schichte, in: Jesus und der Menschensohn. FS A. Vigtle (Freiburg i. Br. 1975) 166—
195; Zur Exegese Gottes durch Jesus von Nazareth. Eine Auslegung des Gleichnisses
vom Vater und den beiden S6hnen (Lk 15,11-32), in: Jesus. Ort der Erfahrung
Gottes. FS B. Welte (Freiburg i. Br. 1976) 104-189; Das Abendmahl und Jesu
Todesverstindnis, in: K. KERTELGE (ed.), Der Tod Jesu im Neuen Testament (QD
74) (Freiburg i. Br. 1976) 137-187; Das Markusevangelium. Erster Teil. Einleitung
und Kommentar zu Kap. 1,1-8,26 (HThKNT II, 1) (Freiburg i. Br. 1976, *1980),
hier bes. S. 84, 178-187; Das Markusevangelium. Zweiter Teil. Kommentar zu Kap.
8,27-16,20 (HThKNT II, 2) (Freiburg i. Br. 1977, *1982), hier bes. S. 1-27, 27-36,
98-101, 153-160, 249-257, 354364, 427-446, auch S. 69-84, 519-543; Die Krise
der Kreuzigung Jesu, in: Jahrbuch der Rabanus-Maurus-Akademie 1977 (Frankfurt
a. M. 1978) 83-92; Das Evangelium der Urgemeinde (Freiburg i. Br. 1979); So liest
man synoptisch VI. Passionsgeschichte. Erster Teil (Frankfurt a. M. 1979); So liest
man synoptisch VII. Passionsgeschichte. Zweiter Teil (Frankfurt a. M. 1980); Das
«leere Grab» und der Glaube an Jesu Auferstehung, in: IKZ Communio 11 (1982)
6-20.



Zur Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu 89

Gott. Nun konnen — wie Vergleichsmaterial, das ich jetzt nicht ausbrei-
ten kann, belegt — die in die Nihe Gottes, in den Himmel Auferweckten
nach der Gottesnihe und der ihnen von Gott iibertragenen Funktion
unterschieden werden: Jesus ist nicht in den Kreis der Engel oder
Heiligen, auch nicht bloB wie die Mirtyrer zur Rechten Gottes, sondern
zur Rechten Gottes als «der Sohn», dem alle Vollmacht, die Vollmacht

des Gerichts tiber Lebende und Tote gegeben ist, auferweckt und erhoht
worden.

Die Auferweckung Jesu beinhaltet nach den neutestamentlichen
Bekenntnissen:

a) Seine Erh6hung zur Rechten Gottes, die sessio ad dexteram Dei.

b) Die universale Vollmachtsiibertragung («alle Vollmacht im
Himmel und auf Erden»).

c) Die Parusie als Menschensohn-Endrichter in der Zukunft der
Welt.

Alle diese Inhalte, die das ntl. Auferweckungskerygma prizisieren,
sind Inhalte der im Gefolge von Dan 7 ausgebildeten Menschensohn-
messianologie:

a) Der Menschensohn hat in den Bilderreden des Henith wie im
Mt-Ev seinen Platz auf «dem Thron der Herrlichkeit», der mit dem Ps
110,1 genannten Sitz «zur Rechten» Jahwes identisch gedacht ist. Vom
Sitzen des Menschensohnes zur Rechten der Kraft ist Mk 14,62, wenn
nicht in einem authentischen Wort Jesu, so in einem frithen Zeugnis der
Urgemeinde die Rede. In Mk 12,35-37, der Messiaslehre Jesu, wird der
zur Rechten Gottes sitzende «Herr» implizit als der Menschensohn
bestimmt. Die Mare-Kyrios-Christologie und die Menschensohnchri-
stologie gehdren eng zusammen.

b) Die universale Vollmachtsiibertragung an den auferweckten
Jesus ist ein Inhalt, der schon in der Menschensohnvision Dan 7,14
vorgegeben ist.

c) Der Menschensohn ist nach friihjiidischer, jesuanischer und
urkirchlicher Erwartung die Gestalt, die an Gottes Stelle das Endgericht
vollziehen wird.



90 Zur Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu

2. Der Nachweis, daB} die frithesten Auferstehungstexte ihrer chri-
stologischen Konzeption nach im Horizont der Menschensohnchristo-
logie formuliert wurden, ist schwieriger. Doch ist auch dieser Sachver-
halt m. E. ausreichend bezeugt:

Die aus den ersten Jahren der Jerusalemer Urgemeinde stammende
vormarkinische Passionsgeschichte spricht durchgingig von der Aufer-
stechung des Menschensohnes. In der ebenfalls aus dem palistinischen
Raum und frither Zeit stammenden Logienquelle ist Lk 10,21f. par
die Ostererfahrung als Offenbarung des «Sohnes», dem von seinem
Vater alles ilibergeben ist, d. h. als Offenbarung der Einsetzung Jesu
in die Menschensohnwiirde vorgestellt. In der vorpaulinischen Tradi-
tion 1 Thess 1,9f. ist die Erwartung der Parusie des Sohnes, den Gott
von den Toten auferweckt hat, Erwartung des Menschensohnes; ebenso
schimmert in 1 Kor 15,45ff. durch den paulinischen Text die iltere
Menschensohnchristologie noch durch. Auch die Vorstellung des escha-
tologischen «Mit-Seins» der auferweckten Christen mit dem «Herrn» in
der vorpaulinischen kleinen Apokalypse 1 These 4,13-18 steht der
Menschensohniiberlieferung nahe. SchlieBlich bleibt auf Rém 1,3f.
hinzuweisen, wo ein altes christologisches Bekenntnis in paulinischer
Bearbeitung vorliegt, das urspriinglich wohl von der Einsetzung Jesu
zum Menschensohn = «Sohn Gottes» aufgrund seiner Auferstehung
von den Toten sprach. Nimmt man zur Kenntnis, da3 es sich bei der
frithjiidischen Menschensohnerwartung nicht einfach um eine mit der
herkémmlichen davidischen Messianologie konkurrierende Konzeption
handelt, sondern um deren Transformation und Erweiterung, so liegt
Rém 1,3f. das Bekenntnis zum Messias Jesus vor, der durch die
Auferstehung als Menschensohn inthronisiert wurde (vgl. auch IgnEph
20,2).

3. Waren die sogenannten Ostererscheinungen Menschensohn-
Visionen? Bemerkenswert ist zunichst, dal die — sieht man von Oftb
1,13ff.; 14,14 ab — einzig direkt beschriebene Vision des Auferstandenen
im Neuen Testament, die Vision des Stefanus, als Menschensohn-Vision
geschildert ist (Apg 7,55f.). Sofern eine fiktive Inszenierung vorliegt,
zeigt sie zumindest, daB in frither Zeit Visionen des Auferstandenen als
Menschensohn-Visionen vorgestellt wurden, und dies doch wohl am
ehesten deshalb, weil die Visionen <er ersten Zeugen als Menschen-
sohn-Visionen bekannt waren.



Zur Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu 91

Beginnen wir die Einvernahme der ersten Zeugen bei deren letz-
tem, bei Paulus. Die Offenbarung, die Paulus nach Gal 1.14f. zuteil
wurde, war eine Visionserfahrung, in der dem Apostel durch Gott dessen
Sohn offenbart wurde. Paul Hoffmann hat jiingst ausgefiihrt: «Die
apokalyptisch geprigte Terminologie in Gal 1, gestattet ... — aufgrund
der religionsgeschichtlichen Analogien — die Annahme, daB in der
Oster-Apokalypsis den Offenbarungsempfingern in einer der apoka-
lyptischen Vision analogen Weise auch konkrete (christologische)
Inhalte erschlossen wurden»™. Da in der apokalyptischen Uberlieferung
die Menschensohngestalt auch Inhalt von Offenbarungen ist (vgl. Dan
7, Henidth 31-37; 4 Esr 13) und die Erwartung Jesu als des Menschen-
sohnendrichters in die friiheste Uberlieferung gehort, wie auch der
«Maranatha»-Ruf bezeugt, diirfte die Paulus zuteil gewordene Offenba-
rung als die Enthiillung der Hoheitsstellung Jesu als des Sohnes = des
Menschensohnes gewesen sein. Dafiir spricht auch die Nihe der Formu-
lierung in Gal 1,15 zu Lk 10,21f., der Osterapokalypsis der Logien-
quelle. Da Paulus das 1 Kor 15,3-8 und 1 Kor 9,1ff. bezeugte Bestreben
hat, sich den Aposteln vor ihm gleichzustellen, kann Paulus indirekt auch
die Ostererfahrung der ersten Zeugen mitdokumentieren. Fahren wir
mit deren Einvernahme fort und bleiben wir zunichst bei den Einzel-
zeugen:

Dem Herrenbruder Jakobus wird 1 Kor 15,7 eine der Erfahrung des
Paulus analoge Vision attestiert; vielleicht ist die Aufnahme der LXX-
Terminologie (®dodn + Dativ) in der Wendung «er erschien dem
Jakobus» als Grizisierung einer urspriinglich apokalyptischen Aussage
zu verstehen. Wichtiger ist allerdings, daB8 die im judenchristlichen
Hebrder-Evangelium" berichtete Erscheinung Jesu vor Jakobus im Wort
des Auferstandenen gipfelt: «Mein Bruder, i dein Brot, denn der
Menschensohn ist von den Entschlafenen auferstanden!» Nach dem
Bericht des Hegesipp iiber das Martyrium des Jakobus hat «der
Gerechte» auch zuletzt noch eine Menschensohnchristologie verkiin-
digt: «Was fragt ihr mich iiber den Sohn des Menschen? Er thront im
Himmel zur Rechten der groBen Kraft und wird kommen auf den
Wolken des Himmels» .

Petrus ist 1 Kor 15,5 die Protophanie zugesprochen; von einer
Ostervision des Petrus war vielleicht in dem Mt 16,16ff. in die Szene

“ P. HOFFMANN, Art. «Auferstehung», in: TRE IV, 496.
5 HIERONYMUS, vir. inl. 2.
¢ EuseBIUS, hist. eccl. II 23,13.



a2 Zur Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu

vom Messiasbekenntnis eingearbeiteten Uberlieferungsstiick die Rede".
Sofern Paulus in Gal 1,14f. seine eigene Berufung und Ostererfahrung
im Blick auf die Mt 16,16ff. greifbare Uberlieferung formuliert hat, 138t
sich die Frage stellen, ob die Petrus «nicht durch Fleisch und Blut»,
sondern «durch den Vater in den Himmeln» zuteil gewordene «Offen-
barung» des «Sohnes des lebendigen Gottes» im von Mattius unter-
driickten Rahmentext durch eine Menschensohnvision vermittelt darge-
stellt war; dafiir konnte noch sprechen, daB Mattius Jesus nach der
Meinung der Leute fragen liBt, wer der Menschensohn sei (Mt 16,13 diff
Mk 8,27). Eine Spur li3t sich auch in der VerheiBung, daB die Hades-
pforten keine Gewalt tiber die Ekklesia Jesu (= des Menschensohnes)
gewinnen, erkennen, da Henith 53,6 eine analoge Vorstellung vorliegt.

Von der Protophanie vor Simon Petrus wird auch in der Emmaus-
Erzihlung Lk 24,34 gesprochen: « Wirklich auferstanden ist der Herr (6
KvpL0c) und erschienen dem Simon (dodn Zipuwvi).» Der Gebrauch
des Namens Simon konnte auf ein hohes Alter der Formel hinweisen;
deshalb 148t sich fragen, ob «der Herr» hier im Sinne der palistinischen
Redeweise vom Mare-Kyrios den irdischen Jesus bezeichnet und zwar
in Texten, in denen der Ausdruck «Menschensohn», welcher den
Worten Jesu vorbehalten bleibt, nicht benutzt werden kann. Die Ausle-
gung «des Herrn» aus Ps 110,1 auf den Menschensohn (Mk 12,35-37)
und der Maranatha-Ruf, die Bitte um das Kommen des Menschensoh-
nes, legen nahe, im Kyrios den Menschensohn zu erkennen.

Kommen wir schlieBlich noch rasch zu Maria von Magdala; die Mk
16,9 fiir sie behauptete Protophanie ist Joh 20,11-18 erzihlerisch verar-
beitet. Beachtenswert ist, daB Jesus Maria seine Anabasis, seinen Auf-
stieg zum Vater ansagt und damit im Kontext des Joh-Ev an Worte iiber
die Anabasis des Menschensohnes (Joh 3,13; 6,62) erinnert. Uberlegt
werden darf auch, ob Marias Mitteilung an die Jiinger: «Ich habe den
Herrn gesehen» (V 18; vgl. auch Joh 20,25) noch die alte Herrenbezeich-
nung Jesu spiegelt und damit auf eine Menschensohnvision hinweist.
Wenn dies der Fall wire, mii8ten wir auch Paulus, nimlich seine
Aussage in 1 Kor 9,1 noch einmal in unsere Fahndung einbeziehen: «Bin
ich nicht frei? Bin ich nicht Apostel? Habe ich nicht Jesus unseren Herrn

7 Vgl. dazu ausfiihrlicher R. PescH, Simon-Petrus. Geschichte und geschichtli-
che Bedeutung des ersten Jiingers Jesu Christi (Pipste und Papsttum 15) (Stuttgart
1980) 96-105.



Zur Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu 93

gesechen?» Da Paulus sich zweifelsfrei mit judenchristlichen Gegnern
auseinandersetzt, die die Autoritit der Altapostel gegen ihn ins Feld
fiihren, miiBite er nicht — wie meist vermutet wurde — Jes 6,1.4 im Blick
haben, sondern konnte den Anspruch der Jerusalemer Alt-Apostel, «den
Herrn (= den Menschensohn) gesehen» zu haben und deshalb als Apostel
legitimiert zu sein, auch fiir sich reklamieren®.

Damit kommen wir zur 1 Kor 15,5 behaupteten Erscheinung des
Auferstandenen vor den Zwdlfen bzw., wie die Evangelientradition
prazisiert, den Elfen. Die jiingsten Untersuchungen zu Mt 28,16-20", der
Erzihlung von einer Erscheinung Jesu auf dem Berg in Galilda, rechnen
damit, daB der Erscheinende hier als Menschensohn vorgestellt ist. Die
Erzihlungen bei Lk und Joh enthalten bis auf Joh 20,20 («da sie den
Herrn sahen») keine Spuren mehr, die wir zuriick verfolgen kénnten, da
die Ik Riickverweise auf die Menschensohnprophetie Jesu sich wohl der
Redaktion des Lukas verdanken.

Doch bleibt noch ein wichtiger Text zu erwihnen, der unsere
Hypothese, daB} die Visionen der Osterzeugen Menschensohnvisionen
waren, hochst wahrscheinlich macht: die Verklarungsgeschichte Mk 9,2-13,
die zur alten vormk Passionsgeschichte gehorte und die die Mk 16,7
vom Engel der Grabesgeschichte angesagte Bestitigungsvision des Auf-
erstandenen, die vorab Petrus zuteil werden soll, in einer apokalypti-
schen Szene proleptisch inszeniert. Beim Abstieg vom Berg wird den
Jiingern von Jesus eingeschirft, sie diirften von ihrer Schau niemandem
erzihlen, auBBer wenn der Menschensohn von den Toten auferstanden
sei. Was sie geschaut haben, was in der Verklirungserzihlung inszeniert
war, ist die Auferstehungsherrlichkeit des Menschensohnes, des gelieb-
ten Sohnes, auf den die Stimme aus der Wolke zu horen gebietet. Die-
ser Text ist der eindriicklichste Beleg dafiir, daB die Urgemeinde

" Klaus BERGER (s. Anm. 11) 217 nimmt an, «daBB 1 Kor 15,5 und 7 zwei
urspriinglich ohne das christologische Summar von 15,3-4 bestehende parallel
formulierte (aber erst von spiter Hand so) gleich gestaltete, auf den Kyrios-Titel
bezogene Reihen waren.» Wire dies der Fall, so kdnnte abermals nachgefragt
werden, ob «Kyrios» fiir den «Menschensohn», der in der Vision geschaut wurde,
stand.

®Vgl. J. LANGE, Das Erscheinen des Auferstandenen im Evanglium nach
Mattius. Eine traditions- und redaktionsgeschichtliche Untersuchung zu Mt 28,16—
20 (fzb 11) (Wiirzburg 1973); B.]. HuBBARrD, The Matthean Redaction of a Primitive
Apostolic Commissioning. An Exegesis of Matthew 28,16-20 (SBL Diss. Ser 19)
(Missoula 1974).



94 Zur Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu

die Visionen des Auferstandenen als Vision des Menschensohnes
kannte.

4. Die Inhalte des urchristlichen Auferstehungsbekenntnisses, die
christologischen Konzepte der frithesten Auferstehungstexte und der
Inhalte der Visionen der Osterzeugen als Schau des zum Menschensohn
erhohten Jesus legen nun eine Riickfrage nach Menschensohnworten
Jesu als Vorgaben des Auferstehungsglaubens nahe.

Trotz der Unsicherheit der Forschung beziiglich authentischer
Menschensohnworte Jesu im einzelnen mufl man doch mit Vorgaben
Jesu rechnen, weil sonst der friihe, breite Strom der Uberlieferung von
Worten Jesu — in denen auBler Apg 7,55f. allein der im Griechischen
doppelt determinierte Ausdruck «der Sohn des Menschen» in titularer
Fassung erscheint — v6llig unerklirt bleibt.

Fiir Jesus von Nazareth ergab sich auch, sofern Johannes der Taufer
mit dem angekiindigten «Kommenden» den zum Gericht kommenden
Menschensohn angekiindigt hatte, eine gewisse Notwendigkeit, seine
eigene Sendung im Horizont der Menschensohnerwartung auszulegen.
In diesem Zusammenhang verdienen Uberlieferungen Interesse, die
nicht direkt vom Menschensohn sprechen, aber die Menschensohnvor-
stellung bzw. Jesu Anspruch, daB seine Sendung im Horizont der
Menschensohnerwartung zu orten sei, vorauszusetzen oder zu implizie-
ren scheinen: Jesu Verteidigung des Ahrenraufens seiner Jiinger mit
Hinweis auf seine David iiberlegene Autoritit (Mk 2,23-26 neben
2,2711), Jesu von AuferstehungsgewiBheit getragene Antwort an die
Zebedaiden, die neben ihm auf Thronen sitzen wollen, wohl im Reich
des Menschensohnes (Mk 10,35-37), und Jesu Todesprophetie im
Abendmahlssaal, die auf das Mahl mit dem Menschensohn vorblickt
(Mk 14,25). Jesu Messiaslehre (Mk 12,35-37), in der der Messias als
Davids Herr = der Menschensohn ausgelegt ist, belegt m. E. deutlich,
daB Jesus sein eigenes messianisches Selbstverstindnis im Horizont der
Menschensohnmessianologie geortet hat: Der dem Davidssohn iiberle-
gene Sohn ist der Menschensohn, der den Platz zur Rechten Gottes
einnimmt. Vermutlich hat Jesus auch angesichts seines Todes von der
Auslieferung des Menschensohnes in Menschenhidnde gesprochen (Mk
9,31a) und in seinem ProzeB vor dem Synedrion seinen Richtern
angedroht, sie wiirden den Menschensohn zur Rechten der Kraft sitzen
und mit den Wolken des Himmels kommen sehen (Mk 14,62).

Mit dem breitesten Konsens der gegenwirtigen Forschergemein-



Zur Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu 95

schaft darf man hinsichtlich der Authentie des aus Lk 12,8f. par rekon-
struierbaren Bekenner- und Verleugnerspruchs Jesu rechnen, der
urspriinglich wohl so lautete®:

«Amen, ich sage euch: Jeder, der sich zu mir bekennt vor den
Menschen, zu dem wird sich auch der Menschensohn bekennen vor den
Engeln Gottes.

Wer aber mich verleugnet vor den Menschen, den wird auch der
Menschensohn verleugnen vor den Engeln Gottes.»

Offenbar in einer Verfolgungssituation lidt Jesus zum Bekenntnis
zu seiner Person und Sendung ein und warnt vor deren Verleugnung. Er
gibt fiir sich selbst Zeugnis als denjenigen, mit dem sich der Menschen-
sohn «identifiziert», jene Gestalt, der Gott das Endgericht iibertragen
hat, die zur Rechten Gottes auf dem Thron seiner Herrlichkeit in héchst
denkbarer Gottunmittelbarkeit vorgestellt ist. Jesus macht das Verhal-
ten zu ihm selbst in der Gegenwart zum MaBstab des Gerichts, 1ift
keine Appellation von der Instanz, die er selber ist, an Gottes Gerichts-
hof mehr zu.

Die eigentiimliche Paradoxie des Doppelspruchs dringt zur Auflo-
sung. Wenn der Menschensohn sich mit Jesus «identifiziert» und Jesus
mit dieser Identifikation absolute Offenbarer- und Heilsmittlerautoritit
beansprucht, wer ist dann nach der Auffassung Jesu und der Verstind-
nismoglichkeit seiner Horer der « Menschensohn»? Dem reflektierenden
Horer bleibt keine Moglichkeit, zwischen Jesus und dem Menschensohn
zu «unterscheiden», wie Jesus selbst es in dem Offenbarungsspruch
formal tut. Fiir den Bekenner, der die durch den Spruch tibermittelte
Offenbarung, daBl Jesus der Menschensohn ist bzw. sein wird, glaubt,
ergibt sich freilich auch die Konsequenz, daBl die von Gott ganz
gedeckte Autoritit Jesu nicht unter dem Gericht stehen kann, da er
selbst der Richter ist, und daB Jesus als der Menschensohn nicht unter
dem «Tod» steht, durch den «Tod» nicht widerlegt werden kann. Jesus,
der in einer Verfolgungssituation in performativer, nicht deskriptiver
Rede zum Bekenntnis zu sich selbst als Menschensohn einlidt, gibt
damit eine VerheiBung fiir den Fall seines Todes: Als der Menschensohn
«muf» er auferstehen.

Sehen wir von den sonstigen authentischen Materialien, die ver-

® Vgl. dazu ausfiihrlich: R. PescH, Uber die Autoritit Jesu. Eine Riickfrage
anhand des Bekenner- und Verleugnerspruchs Lk 12,8f. par, in: Die Kirche des
Anfangs. FS H. Schiirmann (Leipzig 1977) 25-26.



96 Zur Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu

gleichbar analysiert werden miifiten, ab, so liBt sich zunichst sichern,
daB3 der Bekenner- und Verleugnerspruch den Bedingungen entspricht,
die an eine Vorgabe zu stellen sind, welche die Entstehung des Glaubens
an die Auferstehung Jesu historisch erkliren lit. Denn der Bekenner-
und Verleugnerspruch erlaubt dem Bekenner, der Jesu definitiv-escha-
tologisches Gesandtsein glaubt, eine Deutung im Sinne der Theo-Logik
der Notwendigkeit des Auferweckungshandelns Gottes, etwa in folgen-
der Form: Wenn Gott fiir seinen eschatologischen Gesandten, den
Messias und Menschensohn, selbst verheiBend biirgt, da er ihn als
Retter und Richter gesandt hat, so «muf» Gottes Treue auch fiir die
Erflillung der mit der Sendung Jesu gegebenen VerheiBung biirgen.
Oder: Wenn Jesus als Menschensohn definitiver Heilsmittler ist, so
geraten alle ins Unheil, wenn Jesus im Tode verworfen wiirde.

Nun ist freilich abschlieBend die Krise der Kreuzigung Jesu fiir
seine Bekenner, seine Jiinger, noch zu bedenken. Jesus ist durch seinen
Tod, zu dem er im Namen des Gesetzes und des Kaisers, von Religion
und Politik, verurteilt wurde, der Kommunikation mit den Jiingern
entzogen, deren Glaubensgemeinschaft er nicht mehr in leibhafter
Gegenwart unmittelbar trigt. Die offene Frage, ob sich die mit der
Sendung Jesu gegebene, im Glauben erkennbare VerheiBung seiner
Auferstehung tatsichlich erfiillte, fiel zur Beantwortung den Jiingern
zu. Angesichts des Gekreuzigten waren sie in die entscheidende Situa-
tion von Bekenntnis oder Verleugnung gestellt. War der vom Gesetz
verfluchte Gekreuzigte der Menschensohn, durch den Gott seinen
Heilsplan eschatologisch-universal zum Ziel brachte? Hielten die Jiinger
an Jesu Anspruch fest, so war ihnen durch Jesus selbst — insbesondere
auch durch dessen Deutung seines eigenen Todes als stellvertretenden
Siihnetod beim Paschamahl vor seiner Verhaftung® — die de jure-Evidenz
seiner Auferstehung vermittelt. Der Menschensohn, der nach Gottes
Willen leiden und getdtet werden mufte, mufite nach drei Tagen auferste-
hen. Aber, hatte Gott wirklich den Gekreuzigten gerechtfertigt, aufer-
weckt und dessen Mission ans Ziel gebracht? Wie machte Gott sein
Urteil den Jiingern, die nun in einer neuen Konversion zu den Gesand-
ten, den Aposteln des Auferweckten wurden, «sichtbar?» Die historisch
verantwortbare Antwort lautet: Die de facto-Evidenz der Auferstehung
wurde den Jiingern in ihren Visionen zuteil, in denen sie Jesus als den

# Vgl. dazu ausfiihrlich: R. PescH, Das Abendmahl und Jesu Todesverstindnis
(QD 80) (Freiburg i. Br. 1978).



Zur Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu 97

zur Rechten Gottes erhéhten Menschensohn schauten. Die Ostervisio-
nen sind also der historische Ort, die notwendige Vorgabe der Entste-
hung des Glaubens an Jesu Auferstehung nach dem Karfreitag, in der
der gekreuzigte Messias als der erhohte Menschensohn kraft seiner
Auferweckung identifiziert werden kann. Hinreichende Bedingung fiir
die Erkenntnis des Handelns Gottes an Jesus in dessen Auferweckung
ist die «Neu-Schopfung» der Glaubensgemeinschaft des irdischen Jesus
durch die Sendung seines Geistes als der Gemeinde des Erhohten, als des
«Leibes Christi» — des Dokumentes der in und durch Jesus gelungenen
Erlosung, fiir die sie zeugend einsteht. Die Ostervisionen sind aus threm
Gemeinde griindenden und die apostolische Mission initiierendem
Zusammenhang nicht zu I6sen.

Brechen wir hier die Erlduterung unserer These — die in vielen
Hinsichten erliuterungsbediirftig bleibt — ab und fragen wir noch, was
diese These leistet, wodurch sie sich empfiehlt.

1. Sie empfiehlt sich als historische These, da sie nicht iiber den
Bereich der uns zuginglichen Uberlieferung hinaus spekuliert; sie ent-
spricht der Verantwortung des christlichen Glaubens vor der Vernuntft,
insofern diese geschichtswissenschaftlich wahrgenommen werden muBl
und insoweit sie es kann.

2. Sie empfiehlt sich als theologische These, da sie der Theologie
der neutestamentlichen Zeugnisse, etwa der Evangelien mit den Pro-
phetien Jesu iiber sein Leiden und seine Auferweckung, ihrer narrativen
Argumentationsstruktur von VerheiBung und Erfiillung, oder der theo-
logischen Systematik der Pfingstpredigt des Petrus mit der Rede vom
Adynaton des bleibenden Todes des von Gott beglaubigten Jesus ent-
spricht.

3. Sie empfiehlt sich als eine These, die historisch-kritische und
systematisch-theologische Arbeit nicht vermischt, aber auch nicht aus-
einanderreit und so den «garstig breiten Graben» schlieBt, der seit
Lessing in Fideismus oder Rationalismus fallen lieB, je nachdem von
welcher Seite man ihn zu tiberspringen suchte.

4. Sie empfiehlt sich als eine These, die das Problem Kierkegaards
von den Jiingern erster und zweiter Hand nicht durch die Verleugnung
konkret-geschichtlicher Erfahrung 16st, sondern dadurch, daB sie den



98 Zur Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu

Jiinger zweiter Hand an das im Zeugnis der Jiinger erster Hand erschlos-
sene Zeugnis Jesu, des irdischen und auferstandenen, bindet, d. h. an die
Kirche.

5. Sie empfiehlt sich schlieBlich als eine These, die verstehen lift,
warum der Glaube an die Auferstehung Jesu so ins Zentrum des
christlichen Glaubens gehort, daB er in der Gottespradikation «Der Jesus
von den Toten auferweckt hat» von Anfang an seinen Ausdruck fand,
eine These, die verstehen 1it, was das Kirchenlied in angemessener
soteriologischer Zuspitzung singt:

«Wir er nicht erstanden, die Welt wir vergangen.»

Ob sich diese These wirklich empfiehlt, darliber mag freilich die
weitere Diskussion entscheiden. Es war ein neuer Versuch.



	Zur Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu

