Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 30 (1983)

Heft: 1-2

Artikel: Schopfung als 6kumenische Verpflichtung
Autor: Legnning, Per

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761268

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761268
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PErR LONNING

Schépfung als 6kumenische Verpflichtung

L

Die Schépfung — ist das nicht ein Thema, das unwiderlegbar
auBerhalb des Rahmens unserer diesjahrigen Konsultation fillt? Natiir-
lich hat Schopfung mit «Dem Heiligen Geist und der Einheit der
Kirche» zu tun, denn das hat ja jedes denkbare theologische Thema,
aber doch ist nicht jedes Thema fiir eine theologische Konsultation iiber
diesen Fragenkomplex denkbar. Was kann zur Rechtfertigung des mir
vom Vorstand zugeteilten Themas in dem vorliegenden Zusammen-
hang gesagt werden?

1. In seinem ersten Sendschreiben hat mich unser Vorsitzender,
Dr. Lars Thunberg, daran erinnert, daB die Theologie der Schépfung in
dem letzten Menschenalter ein ganz markiertes Anliegen hier in Skandi-
navien war und daB es gerade deswegen empfehlenswert sei, die skandi-
navische Ortschaft dieser Tagung durch einen die Verbindung zwischen
Geist und Schépfung hervorhebenden Beitrag zu begriien. Und dann
wire es offensichtlich angemessen, einen Norweger das Lob des Schwe-
den Gustaf Wingren und der Dinen Regin Prenter und K.E. Lagstrup
psalmodieren zu lassen.



58 Schépfung als 6kumenische Verpflichtung

2. Die Nachricht muBl auch Dinemark erreicht haben, da3 wir im
Institut fiir Skumenische Forschung in StraSburg eben im Begriff sind,
ein neues Projekt {iber «Schépfung — eine 6kumenische Herausforde-
rung» zu beginnen. Gewil, der Themenbereich wurde nicht von dem
skandinavischen, sondern von dem indonesischen Mitarbeiter des Insti-
tuts urspriinglich vorgeschlagen. Und mir wurde die Hauptverantwor-
tung daflir anvertraut, erst nachdem ich selbst mehrere andere meines
Erachtens 6kumenisch ebenso aktuelle Fragestellungen vorgeschlagen
hatte. Es nahm faktisch mehrere Monate, ehe ich von diesem Thema
iberzeugt war. Das letzte halbe Jahr vertrete ich es aber mit dem Eifer
und der Einseitigkeit eines genuin Neubekehrten, was Sie dann auch
bald spiiren werden.

3. Trotz mehrerer zerstreuter Ansitze im Laufe der Jahre mufl man
das Recht haben, die Schopfung als eine im allgemeinen versiumte
Verantwortung innerhalb der Theologie des zwanzigsten Jahrhunderts
zu bezeichnen. Und wenn ein wesentliches Element des gemeinsamen
christlichen Glaubenserbes in der Theologie eines Zeitalters versiumt
wird, dann wird seine Wiederentdeckung und Wiederbelebung wirklich
eine gemeinsame — und in diesem Sinne eine 6kumenische — Verantwor-
tung. Das liberale und spiter das existential-theologische Unbehagen an
aller sogenannten Vergegenstindlichung, die Isolation der religitsen
Erfahrung in der Schleiermacher-Tradition und spiter die christologi-
sche Kontraktion des theologischen Gesichtsfeldes im Barthianismus
trugen zusammen mit dem Scheitern der lutherischen Schépfungstheo-
logie der dreiBiger Jahre zu einer Abwertung der Schopfung als theolo-
gischem Orientierungshorizont bei. Es geben aber mehr und mehr
Stimmen der Uberzeugung Ausdruck, daB die Theologie doch nicht in
dieser voraussetzungsmiBigen Leere stehen bleiben kann. Durch die
Existenztheologie, durch ihren zugleich sie bestitigenden und sie
bekimpfenden Nachfolger, die Sikulartheologie, und endlich durch den
konsequenten Vollender der beiden, die sogenannte «Theologie des
Todes Gottes», wurde die unvermeidliche innere Auflésung einer sich
ohne das Fundament einer bewuBt reflektierten Schépfungsvorstellung
auf rein historische Voraussetzungen griindenden Theologie manife-
stiert. Wie der Zerfall «6kumenisch» war — welt- und denominations-
weit, und im groBen MaBe durch 6kumenische Kanile vermittelt —, so
darf natiirlich auch die Wiederherstellung als eine echte 6kumenische
Aufgabe bezeichnet werden.



Schépfung als Skumenische Verpflichtung 59

4. In vieler Hinsicht scheinen wir uns heute an einer 6kumenischen
Wegscheide zu befinden. Ganz natiirlich fingen die 6kumenischen
Gespriche in unserem Jahrhundert als Uberlegungen der unmittelbar als
trennend befundenen Fragen an. D. h.: im groBen und ganzen begann
man mit dem dritten Glaubensartikel und warf von daher einige Seiten-
blicke auf den zweiten, ohne je ernsthaft in die Nihe des ersten zu
kommen. In der Schopfungsvorstellung schien ein gemeinsames und
damit 6kumenisch unproblematisches Thema zu liegen, das damit auch
nicht um der briiderlichen Verstindigung willen thematisiert zu werden
brauchte. Auf dem Weg zur christlichen Einheit muBte den wirklichen
Knoten die Prioritit gegeben werden. Heute mufl man wohl sagen, daf3
wir das Ende der ersten umfassenden ergebnisreichen Gesprichsrunde
iber Trennungsfragen vor uns sehen. Das Faith-and-Order-Dokument
«Taufe, Abendmahl, Amt» diirfte eigentlich symbolisch sowohl wie
sachlich bezeugen, dal hier das vorliufige Ende eines Weges erreicht
worden ist. Jetzt ist die spannende Frage die Rezeption der Kirchen. Viel
weiter kommen wir wohl im Augenblick nicht in Richtung auf begriffs-
miBige Klirung traditioneller Kontroversfragen. Jetzt ist die Frage, wie
sich die Kirchen die erreichten Resultate nutzbar zu machen verstehen —
eine Frage, die bestimmt nicht weniger wichtig ist. Vielleicht — ja,
wahrscheinlich — sind wir auch auf der theoretischen Gesprichsebene
nicht ein fiir allemal mit diesen vorliufig geklirten Fragen fertig. Aber
jetzt ist die Zeit da, in unseren theologischen Gesprichen die Aufmerk-
samkeit in andere und bis jetzt vernachlissigte Richtungen zu wenden.
Also: wie einheitlich ist eigentlich unser gemeinsamer Schopfungs-
glaube, und wie kann er zum weiteren Hervorwachsen christlicher
Einheit beitragen?

5. Wenn wir bei unserer Konferenz iiber das zentrale Thema
«Heiligen Geist und Einheit der Kirche» sprechen, ist es auch fiir diesen
Themenbereich von eminenter Bedeutung, das Gesprich im Licht des
Gebetes zu fiithren: «Veni Creator Spiritus». Um uns an die mehr-als-
thematische Seite unseres Themas zu erinnern, ist es ungeheuer frucht-
bar, gerade das Schopfungsperspektiv mit einzuschlieBen. Denn erst
wenn sich die drei Glaubensartikel wirklich begegnen und einander
umschlieBen, beginnt es uns klarzuwerden, wie das ganze Werk Gottes
eine heinheitliche Schépfungstat von Anfang bis Ende ist,und wie auch
Theologie, wenn sie nicht in dem «Veni Creator Spiritus» lebt und
atmet, ganz umsonst ihr Vorhaben treibt.



60 Schépfung als kumenische Verpflichtung

II.

Jetzt — zur Erliuterung — ein wenig iiber das Vorprojekt unserer
StraBburger Studie. Im Institut liegt es uns sehr an dem gerade iiber die
Wegscheide Gesagten. Die Zeit ist offenbar da fiir einen neuen Ansatz-
punkt fiir das zwischenkirchliche Gesprich und fiir 6kumenische Stu-
dienarbeit insgesamt. Und was lige dann niher, als gerade da anzufan-
gen, wo das Glaubensbekenntnis selber anfingt: bei dem ersten Glau-
bensartikel? Wenn man den Glauben so auffaBBt, wie klassische Theolo-
gie in allen Konfessionsvarianten ihn zu allen Zeiten auffaBBte, nimlich
als bewuBten Bezug auf eine Realitit — und nicht allein als ein innerhalb
unseres BewuBtseins sich entfaltendes Selbstverstindnis, so wie er in der
neuprotestantischen Tradition ausgelegt worden ist —, ist es einfach und
unmittelbar klar wie fiir das kleinste Sonntagsschulkind, daB3 die Sch6p-
fung Anfang und Begriindung ist von allem, was vorgestellt werden
kann, und damit auch flir die Theologie. Wer ist Gott? Wer ist der
Mensch? Was ist die Welt, in die Gott den Menschen hineingestellt hat?
Das sind die einfachen Grundfragen, mit denen angefangen werden
muB, wenn wir eine Realitit hinter unserer theologischen Konzeptuali-
tit festzuhalten wiinschen.

Weil sie wichtig ist und weil sie versiumt worden ist, besonders
vielleicht auf der 6kumenischen Ebene, deswegen ist die Schopfungs-
theologie eine dkumenische Frage. Okumenische Aufgaben sind nicht
nur Unternehmen, die unmittelbar die Wiederherstellung christlicher
Einheit beabsichtigen, sondern auch lebenswichtige kirchliche Ver-
pflichtungen, die der Bedeutung, GréBe und praktischer Komplikatio-
nen wegen sich wirkungsvoll nur von den Kirchen gemeinsam aufgrei-
fen lassen. Dies trifft im vorliegenden Fall in ausgeprigtem MalBe zu.
Dazu kommt selbstverstindlich auch die schon vermutete unmittelbare
Einwirkung auf unsere Einheitsbemiihungen. In unseren internen Insti-
tutsiiberlegungen haben wir es so gesagt: Die Schépfungstheologie hat
«Okumenische Relevanz I», weil sie uns wesentliche Fragen stellt, deren
Beantwortung ein neues und hoffentlich klirendes Licht auf den Weg
zur christlichen Einheit werfen wird, — und sie hat «Okumenische
Relevanz II», weil sie die Kirchen vor eine umfassende lebenswichtige
Aufgabe stellt, die nur «6kumenisch» (=gemeinschaftlich) gelost wer-
den kann.

Dazu mochten einige in Ankniipfung an die Terminologie der
spaten sechziger und frithen siebziger Jahre hinzufiigen, daBl sie offen-



Schopfung als kumenische Verpflichtung 61

sichtlich auch eine «Okumenische Relevanz III» haben muB, im Sinne
von: Bezug auf die Einheit der Menschheit insgesamt. Dall Einigung
der Menschheit an sich eine grundlegende Aufgabe ist, an der sich
Christen auch abseits von dem durch Einigung der Kirche indirekt
vermittelten Beitrag beteiligen sollten, ist klar, ebenso, daB diese Uber-
zeugung gerade in dem Schépfungsglauben ihre umfassendste Begriin-
dung hat. Inwiesehr es aber zur Klirung oder Verwirrung der Begriffe
beitrigt, den Begriff des «Okumenismus» auf eine welt-orientierte und
damit grundsitzlich an der Evangeliumsverkiindigung voriibergehende
Verantwortung auszudehnen, das ist eine andere Frage, zu der mir der
Rahmen meines Themas nicht die Mdglichkeit einer begriindeten Stel-
lungnahme gewihrt. Geniigt es hier zu bemerken, daB ich persénlich
groBere Verwirrungsméglichkeiten als Klirungsmdoglichkeiten mit dem
Begriff «Sikular6kumenismus» verbunden sehe.

In Ubereinstimmung mit der festgestellten doppelten Relevanz des
Schopfungsthemas stellen sich unmittelbar zwei, formal betrachtet
gegensitzliche Studienrichtungen vor: die induktive und die deduktive.
Unter der ersteren verstehen wir eine Untersuchung, die von den
faktischen Aktivititen der Kirchen im Bereich unmittelbarer schop-
fungsbezogener Fragen in Richtung auf die dahintersteckenden Ele-
mente einer Grundorientierung fragt. Was man damit zu entdecken
erwartet, ist nicht notwendigerweise eine reflektierte Totalititskonzep-
tion — vielleicht wird sich nur eine Reihe gegenseitig unvermittelter, ja
geradezu widersprechender Motive herausstellen — wer weil8? Prakti-
sche Lebensrealititen sind immer komplex, auch im Bereich der Kirche.
Mit der zweiten, der deduktiven Fragestellung, bewegen wir uns in die
umgekehrte Richtung: von den konfessionsmiBigen Anspriichen der
Kirchen aus stellen wir unsere Fragen in Richtung auf die aktuelle
Verwirklichung hin: was flir Konsequenzen sollte man von dieser und
dieser theologischen Prinziporientierung erwarten, und wie verhilt sich
das Erwartete zu dem Gefundenen?

Von den beiden entgegengesetzten Frageverfahren kann man natiir-
lich eine gewisse Spannung erwarten, wo die Moglichkeit einer gegen-
seitigen Modifikation oder einer insaugezufassenden Korrektur ent-
steht. Die von der vorliegenden Praxis herausstellbaren Theorien stim-
men nicht immer mit den programmatischen Formulierungen iiberein.
Und die aus den Bekenntnisaussagen zu erwartenden praktischen Kon-
sequenzen stimmen nicht immer mit den faktischen Ergebnissen iiber-
ein. In welcher Richtung m&chte man denn die Auss6hnung suchen und



62 Schépfung als Skumenische Verpflichtung

auf wessen Kosten? Soll die Theorie die Praxis korrigieren oder umge-
kehrt die Praxis die Theorie? Diese Frage kann natiirlich nie durch eine
«ein-flir-allemal Formel» eine Antwort finden.

In der induktiven Studie geht es in der ersten Linie um die Samm-
lung von moglichst reprisentativem Material, nicht so sehr aus theolo-
gisch-wissenschaftlichen Veroffentlichungen als aus zeittypischen Stu-
dienrapporten, Konferenzberichten, Resolutionen und Aussprachen
und damit in Verbindung stehenden kirchlichen Aktionen und Initiati-
ven. Fiir diesen Teil der Aufgabe sind die Probleme eher quantitativer
als qualitativer Art. Fiir die darauffolgende Herausstellung eines Resul-
tats melden sich aber eine Reihe nicht unwesentlicher Bewertungspro-
bleme. Der RiickschluB von Praxis auf bewuBte, halbbewuBte und
unbewubBte zugrundeliegende Theorie ist immer schwierig und 138t sich
nie ganz von bewuBten, halbbewuBten oder unbewuBten Priokkupatio-
nen des Analysators selber rein halten.

Im deduktiven StudienprozeB muBl von Anfang an darauf Gewicht
gelegt werden, daB3 die Hauptakteure — die Konfessionen — mit ihrer
eigenen Stimme zu Worte kommen. Als Ausgangspunkt des ganzen
Verfahrens konnten wir uns eine moglichst reprisentative Konsultation
denken, wo die Konfessionen selbst ihre jeweiligen Anliegen vorstellen.
Wir wollen dann unterschiedliche, auf die Schépfungstheologie bezo-
gene Themen beispielsweise so verteilen

Orthodoxer Referent:  Theosis — Ziel der Schopfung.

Katholischer Referent: Natur und Ubernatur — Dimensionalitit der
Schopfung.

Anglikanischer Ref.: Inkarnation und sakramentale Gegenwart —
Schliissel zu einer Theologie der Schépfung?

Lutherischer Referent: ~ Schépfung und Neuschépfung — Kontinuitit
in Diskontinuitit?

Reformierter Referent: BundesschlieBung als Schoépfungserschlie-
Bung.

Freikirchlicher Ref.: Nein zur «Welt» als Ja zur Schopfung.



Schépfung als kumenische Verpflichtung 63

Diese nur als Beispiele aufgestellten Formulierungen werden in
ithrer endgiiltigen Gestaltung natiirlich im Einverstindnis mit den
respektiven Referenten festgelegt werden. Referenten werden gesucht,
die sich unbestreitbar mit ihrer eigenen kirchlichen Tradition solidarisie-
ren, die aber zugleich frei genug sind, um Mangel und Zukurzkommen
derselben Tradition kritisch sehen zu kénnen. Um zu der gemeinsamen
Bereicherung (nicht nur der Konferenzteilnehmer, sondern der weiteren
Okumene) effektiv beizutragen, ist es wichtig, daB jeder Referent
sowohl den Beitrag wie die Erginzungsbediirftigkeit seines eigenen
Erbes hervorzuheben versteht. Denn in einem solchen Symposium
kann nur der die iibrigen bereichern, der selbst bereit ist, sich bereichern
zu lassen.

Wichtig ist es auch, daB jedes Referat zu einer wirklichen Insauge-
fassung der heute der gesamten Christenheit vorliegenden Herausforde-
rungen vorstoBt, um den prinzipiellen Beitrag der beziiglichen Kirche in
praktische Konklusionen umzusetzen: Was flir Visions-Konkretisierun-
gen hat gerade meine Kirche heute den Schwesterkirchen anzubieten,
und mit welchen Bediirfnissen mull sie sich diesen zuwenden, um
ihrerseits Impulse zu erhalten? Diese Doppelfrage driickt schon in ihrer
Grundstruktur das tragende, unvermeidlich dialektische 6kumenische
BewuBtsein aus: theologische Unterschiede sind im Ausgangspunkt
immer als ein Zweifaches zu beurteilen: einerseits sprechen sie von dem
Reichtum der in seiner Fiille nie in einer einzelnen Formel zu erschép-
fenden christlichen Wahrheit, andererseits von der Unzulinglichkeit,
Irrtumsfihigkeit und Uberpriifungsbediirftigkeit aller theologischen
Einzelpositionen.

Damit ist aber unser Institutsprojekt nicht ganz zu Ende gebracht.
Um der Vollstindigkeit willen ist auch ein dritter Projektteil ange-
bracht, nimlich die praktisch-exemplifikatorische Studie eines verhilt-
nismifig {iberschaubaren praktischen Problemgebiets. In diesem
Zusammenhang wiren natiirlich heute mehrere fiir das Uberleben des
Geschopfes lebenswichtige Fragenkreise denkbar. Die Friedensfrage.
Die Ressourcenverteilung. Das Energieproblem. Rassen- und Klassen-
konfrontationen. Neue Formen der Zusammenarbeit zwischen den
Geschlechtern. Stehen geblieben sind wir bei der Umweltfrage als
Erliuterung der Schopfungshaushalterschaftsprobleme im allgemeinen.
Die Umweltfrage ist in dem vorliegenden Kontext besonders erliu-
ternd, weil sie so insaugefallende Beziehungen zum «dominium terrae»
und zur Schopfungsverantwortung im weiteren Sinne hat, weiter weil



64 Schépfung als 6kumenische Verpflichtung

sie als theologisches Problem eine kurze und verhiltnismiBig iiberblick-
bare Geschichte hat, und endlich weil sie so unmittelbar zu einer
Profilierung des christlichen Schépfungsglaubens gegeniiber anderen
Religionen und Weltanschauungen beitrigt, sowohl wie zu einer Kon-
frontation entgegengesetzter theologischer Deutungen dieses Glaubens
in unserer eigenen Zeit — hier denke ich besonders an das Polarisierungs-
spektrum zwischen Sikulartheologie und ProzeBtheologie. Ich brauche
wohl nicht daran zu erinnern, wie das Christentum in den frithen
siebziger Jahren im wesentlichen Grade als eine Folge der siku-
lartheologischen Verherrlichung einer angeblich biblisch begriindeten
Entmystifizierung der Natur von Kritikern zum ideologischen Haupt-
verantwortlichen fiir die gegenwirtige Umweltbedrohung gemacht
wurde. Auf der anderen Seite steht die sozusagen prozeBtheologische
Vergottlichung des als ProzeB immer heranwachsenden Natur-Alls. Es
sollte klar sein, da8 gerade eine Konfrontation mit der Umweltheraus-
forderung ausgezeichnete Moglichkeiten fiir eine exemplifikatorische
Erprobung einer aktuellen Schépfungstheologie darbieten wird.

Von der damit zu suchenden Konkretisierung werden wir vielleicht
— und hoffentlich — auch mit einigen Momenten zu den heute schnell
heranwachsenden sozialethischen Bemithungen um den Themenbereich
Umweltschutz als praktische Konkretisierung beitragen koénnen,
obwohl wir mit unserem Projekt nicht in erster Linie Problemlésungen
auf der praktischen Ebene vor Augen haben.

II1.

In unseren Diskussionen im Stab und im Kuratorium haben wir
einen sehr interessanten Austausch iiber das Thema gehabt: Wo liuft
eigentlich die Grenze zwischen Theologie der Schépfung und Sozial-
ethik, und wie verhalten sich die beiden zu dem, was wir im spezifi-
schen Sinne «6kumenische Theologie» nennen? Natiirlich geht es hier
nicht so sehr um unterschiedliche, voneinander klar zu trennende The-
menbereiche wie um unterschiedliche Fragestellungen als Anniherun-
gen an einen weithin gemeinsamen Sachkomplex. In unseren Diskussio-
nen sind Stimmen gehoért worden, die eine vollige Identifikation von
Schopfungstheologie und Sozialethik befiirworten und jeden Beitrag in
diesem weiten Feld als einen genuin «8kumenischen» Studienbeitrag
ansehen. Wir haben auch Stimmen gehort, die eine mdoglichst klare



Schépfung als kumenische Verpflichtung 65

prinzipielle Trennung beflirworten. Auf der einen Seite wird rasonniert:
weil Schopfung sich auf die uns umgebende und zugingliche Welt
bezieht, ist Theologie der Schopfung vor allem Beschiftigung mit den
diese Welt am spiirbarsten bedriickenden und bedrohenden Herausfor-
derungen. Je unmittelbarer die Resultate zum Aufrechterhalten dieser
Welt faktisch-praktisch beitragen, desto mehr erfiillen sie die Aufgabe
einer Theologie der Schépfung, denn umso mehr stehen sie im Dienste
des Schopfers. — Auf der anderen Seite wird hervorgehoben: Schépfung
ist die spezifische Tat Gottes, die einem jeglichen Geschopf absolut
verweigerte Hervorbringung von Neuem, die «creatio ex nihilo»
schlechthin. Schépfung ist also das schon begriffsmiBig als Tat Gottes
Definierte, sei es in dem ersten, dem zweiten oder dem dritten Glau-
bensartikel. Also ist Theologie der Schopfung grundsitzlich nichts
anderes als die Totalbetrachtung des christlichen Glaubens unter dem
Gesichtswinkel der schépferischen Tat Gottes.

Personlich bin ich hier, wie fast immer in theologischen Kontexten,
ein Mann der Mitte. Wie mir ein sprachfihiger dinischer Bruder, selbst
ausgepragt radikaler Existenztheologe, einmal sagte, als wir uns zum
ersten Mal begegneten: «Ja, Sie, Herr Lonning, gehoren ja wie bekannt
zu den Halbheiligen. »

In dem vorliegenden Fall kommt meine Halbheiligkeit dadurch
zum Vorschein, daB ich die Identifikation von Theologie der Schépfung
mit Theologie als Ganzem in beiden entgegengesetzten Richtungen
ablehne, sowohl die sikulartheologische, die von einer vorliegenden
Tagesordnung der Welt aus ein theologisches Gesamtprogramm errich-
tet, als die neo-barthianische, die von einer grundsitzlich soteriologisch
orientierten Schopfungsvorstellung her der Welt eigentlich das christ-
liche Evangelium als Identitit aufzudriicken versucht. «Les extrémes se
touchent.» Die allverweltlichende und die allverchristlichende Daseins-
deutung kommt eigentlich auf eins heraus, und deswegen ist es wohl
auch nicht besonders schwierig festzustellen, wie der Barthianismus
historisch der Sikulartheologie der sechziger Jahre den Weg bahnte.
Man kann nicht Christus als exklusiven Urheber alles Guten beanspru-
chen, ohne frither oder spiter auch allerlei als Gutes Beobachtete als
eindeutigen Christushinweis zu identifizieren. In irgendeiner Form ist
eine grundsitzliche Distinktion zwischen Schopfung und Erlosung —
creatio und recreatio — notwendig, wenn die Realitit einerseits der Welt
als Geschopf Gottes und andererseits der Inkarnation als Neuschépfung
Gottes festgehalten werden soll.



66 Schépfung als 6kumenische Verpflichtung

Ah - sagt man, hier ist schon der Pferdehuf des alten Adams — oder
des alten Martins — sichtbar: in eurer Schépfungsstudie geht es also um
eine Rehabilitation der klassisch-lutherischen Zwei-Reiche-Lehre. Nach
ihrem groBartigen Fiasko in den dreiBiger Jahren versuchen die lutheri-
schen Konfessionalisten noch einmal ihre Revanche iiber die Barthianer
zu beschworen. Ganz so einfach verhilt es sich jedoch nicht. Das
Dilemma eines Studienprojektes ist immer der Ausgleich zwischen
notwendiger Eindeutigkeit (um eine Fragestellung abzugrenzen und
damit klare, unmiBverstindliche Antworten zu erlauben) und erwiin-
schenswerter Offenheit (um nicht iiberlegungsbediirftige Alternativen
schon voraussetzungsmiBig auszuschlieen). So auch hier. Unser Stu-
dienprojekt mufB fiir eine allseitige Beschreibung, Konsequenzerfor-
schung und Bewertung aller aktuellen Deutungsalternativen offen sein.
Im Ausgangspunkt soll keine von ihnen ausgeschieden sein. Zugleich
mul} man notwendigerweise wissen, dal man, wenn man «Theologie
der Schopfung» sagt, Stellung zu einer oder zu mehreren fortlaufenden
Kontroversen genommen hat, sobald man mit diesem Wort eine
bestimmte Sachrichtung oder eine angestrebte sachliche Abgrenzung
ausdriickt. Ganz neutral ist die Aufgabe nur dann bestimmt, wenn man
sie rein begriffsanalytisch versteht: ich mochte die Worte «Schopfung»
und «Theologie der Schopfung» untersuchen, so wie sie in heutiger
Theologie angewandt werden. Aber fiir unsere schon beschriebene
Absicht wire eine solche begriffsanalytische Orientierung viel zu eng.
Wir miissen selbst im Ausgangspunkt etwas Sachbezogenes unter dem
Begriff verstehen, gerade weil wir uns bewuBt sind, dal andere anderes
verstehen, und daB unsere Verstindnisunterschiede nicht rein formaler
Art sind, sondern zum Teil unterschiedliche theologische Verhaltens-
weisen widerspiegeln. Deswegen miissen wir auch bereit sein, uns in ein
offenes Gesprich mit diesen Sprachverfahren der anderen einzulassen,
und damit die Mdglichkeit einer Korrektur unserer eigenen Orientie-
rung zuzugeben.

Wenn dieses zweifache BewuBtsein aufrechterhalten wird, ist die
Vereinigung von Einheitlichkeit und Offenheit eines Frageverfahrens
nicht mehr eine Unmdoglichkeit. Und es ist keine Schande, sich im
Ausgangspunkt eines bestimmten Anliegens bewuBt zu sein und iiber
die eigene Befangenheit Rechenschaft abzulegen. Schande wire es dage-
gen, sich eines bestimmenden Anliegens nicht bewuBlt sein zu wollen
und sich selbst im Ausgangspunkt als unbedingt «unparteiisch» vorzu-
stellen.



Schépfung als dkumenische Verpflichtung 67
IV.

Damit fillt es mir nicht schwer, das meiner schépfungstheologi-
schen Priokkupation im Ausgangspunkt innewohnende polemisch-
abgrenzende Interesse einzusehen und zuzugestehen. Und damit
komme ich auf das zuriick, was schon iiber skandinavisches Schop-
fungsengagement in unserem Jahrhundert bemerkt wurde. DaB dieser
Ansatz gerade aus den skandinavischen Lindern kommt, hingt natiir-
lich mit der traditionellen lutherischen Verankerung skandinavischer
Theologie zusammen. Um eine schlichte LUTHER-Repristination geht es
jedoch nicht. Am Anfang der Verfasserschaft des aus der schwedischen
Lundensertheologie herausbrechenden Gustaf Wingrens stand nicht nur
seine Dissertation iiber «Luthers Lehre von der Berufung», sondern
auch seine charakteristische, fast gleichzeitig (1947) erschienene IRE-
NAEUs-Studie: «Der Mensch und die Inkarnation nach Irenaeus». Héhe-
punkt Wingrens noch nicht abgeschlossener Verfasserschaft ist in
schépfungstheologischer Hinsicht sein 1957 in Schweden und 1960 in
Deutschland erschienenes Werk «Schopfung und Gesetz». Die Theolo-
gie der Schépfung kann doch bis auf den heutigen Tag als Hauptanlie-
gen seiner theologischen Bemiihungen angesehen werden. Die Haupt-
stromung schwedischer theologischer Bemiihungen ist doch bemer-
kenswert wenig von ihm beeinflut worden — Hauptinteressen waren
hier zum Teil rein sprachanalytische und/oder theologichistorische
Untersuchungen, zum Teil unterschiedliche Kombinationen von
Sozialethik und Lebensanschauungsanalyse. Zwischen Wingren und der
in der Zwischenzeit weithin in Lebensanschauungsforschung ver-
schwommenen schwedischen systematischen Theologie hat sich in den
letzten Jahren eine zugespitzte Konfrontation entwickelt. An der Seite
Wingrens plaziert sich doch eine Standardmonographie wie David
Lofgrens «Die Theologie der Schépfung bei Luther» von 1960. Vom
Kontinent her gesehen kann schwedische Theologie darin im allgemei-
nen als «schopfungstheologisch» charakterisiert werden, daf sie sich vor
jedem «Offenbarungspositivismus» scheut und das Christentum von
allgemein vorliegenden Strukturvoraussetzungen her zu begreifen ver-
steht. (Das gilt ja iibrigens schon fiir die von NYGREN und AULEN
etablierte, die systematisch-theologische Aufgabe als rein historisch-
deskriptiv bestimmende Motivforschung, der Wingren als junger Pro-
fessor in seiner «Methodenfrage der Theologie» so dramatisch den
Krieg erklirte.)



68 Schépfung als 8kumenische Verpflichtung

In Dinemark sind die schopfungstheologischen Ansitze noch
umfassender und variierter als in Schweden. Zwei Namen aus der jetzt
ausscheidenden Generation verdienen hier vor allem genannt zu wer-
den, deren gegenseitiges Verhiltnis von Ubereinstimmung und
Abstand duBerst interessant ist. Die beiden sind von LUTHER und von
GRUNDTVIG stark abhingig, grenzen sich aber gegeniiber dem anderen
dinischen Nationalheiligen S@REN KIERKEGAARD bestimmt ab. Der
Unterschied zwischen Regin Prenter und K. E. Loagstrup hat vielleicht vor
allem mit einer inneren Spannung im Werk Grundtvigs und noch mehr
in der von thm ausgehenden grundtvigschen Tradition zu tun. Es gibt,
kénnte man sagen, einen ausgeprigt kirchlichen und einen ausgeprigt
volkischen Grundtvig: Prenter ist dann von dem ersteren, Legstrup ist
(oder war — er starb im Herbst 1981) von dem letzteren bestimmt.

Die Luther-Dissertation Prenters von 1944 (deutsch 1954) heiBt
«Spiritus creator», eine im vorliegenden Kontext vielsagende Benen-
nung, und seine umfassende Dogmatik von 1955 (deutsch 1960)
«Schépfung und Erlésung». In ausgeprigtem Grade darf man also
sagen, dafl bei Prenter Schopfung als Verstindnishorizont filir eine
christliche Totalorientierung hervorgehoben wird. Dies bedeutet bei
ihm aber keineswegs, daB er auf aufklirerische Weise die Gestaltung der
Welt als den eigentlichen Referenzrahmen christlichen Glaubens nimmt.
Es besteht bei ihm ein reziprokes Verhiltnis zwischen den Glaubensarti-
keln, das ein Gleichgewicht zwischen Schépfung und Erlosung sichert.
Ein Schwergewicht fillt doch auf die Ekklesiologie, wo er einiges
weiter als sein schwedischer Waffengenosse in Richtung auf Hervorhe-
bung der — nicht institutionellen so sehr wie — instituierten Kirche als
Zeichen der als neues Geschopf sich verwirklichenden Schépfung geht.
Bei Prenter gibt es eine Briicke zwischen Schépfungsglaube und Ekkle-
siozentrizitit, die Wingren ziemlich fremd ist.

Fiihrt bei Prenter der sakraments- und bekenntnisfreudige GRUNDT-
viG das Wort, so spricht bei seinem Landsmann Logstrup vor allem der
um die Menschlichkeit des Menschen besorgte Grundtvig, der Grundt-
vig der bekannten Parole: «Mensch sein zuerst und Christ zunichst!»
Als Religionsphilosoph schrieb Legstrup seine Dissertation iiber den
erkenntnistheoretischen Konflikt zwischen dem transzendental-philo-
sophischen Idealismus und dem Christentum (1944), und seine theolo-
gische Bemithung ging immer darum, das Christentum vor den leben-
zerstorenden Griffen IMMANUEL KANTS und S@REN KIERKEGAARDS zu
retten. Bei seinem Tod lag das vierbindige Werk mit dem Untertitel



Schépfung als 6kumenische Verpflichtung 69

«Metaphysik I-IV» noch nicht vollstindig vor. Sein wichtigstes und
einflufreichstes Buch war doch das verhiltnismiBig populire «Die
ethische Forderung», 1956 (deutsch 1959). Grundgedanken Legstrups
sind Leben und Menschsein als faktische Gegebenheiten. Das Christen-
tum schenkt uns nicht eine neue, von der schépfungsmiBig gegebenen
sich auszeichnende Menschlichkeit, sondern erschlieBt mit seinem Wort
von der Vergebung erst recht die Aussicht auf Menschsein als Mensch-
sein. Der Schiiler Legstrups, Ole Jensen, hat von da her die Aufmerk-
samkeit weiter auf die mit Umwelt und Umweltschutz verbundenen
Fragen weitergeleitet. Obwohl «Schopfung» terminologisch nicht
besonders in der Lagstrup-Schule hervorgehoben worden ist, ist es klar,
in welcher Hinsicht man seinen Ansatz als einen typisch «schopfungs-
theologischen» vorstellen darf: die ganze Wirklichkeitskonzeption wird
in bezug auf ein geschichts- und menschheitsumfassendes Gegebensein
festgelegt, dessen Urheber Gott ist. Im Gegensatz zu Prenters markiert
kirchlicher Schopfungstheologie kommt diese Grundorientierung wohl
eigentlich zuerst, was die Akzentuierung betrifft. In beiden Konzeptio-
nen werden Kirche und Welt energisch zusammengehalten. Die Frage
3Bt sich so popularisieren, ob die Kirche von der Welt oder die Welt
von der Kirche her begriffen werden soll. — In dieser Verbindung sollte
wohl auch Anna Marie Aagaards dinisch-sprachige Dissertation iiber
«Der Heilige Geist zur Welt gesandt» (1973) genannt werden, ein
Beitrag, der orientierungsmifig eher von der prenterschen als von der
legstrupschen «Schule» kommt, und zielbewuBt eine Briicke schligt zu
den gegenwirtigen 0kumenischen Bestrebungen, dem Themenkom-
plex Kirche und Welt gerecht zu werden.

Die Zeit erlaubt mir nicht, auf skandinavische Namen und Beitrige
weiter einzugehen. Gentigt es als Ergebnis festzustellen, dal das mar-
kiert schopfungstheologische Engagement {iber mehr als dreiig Jahre
besonders in Dinemark und Schweden wohl einen gewissen Hinter-
grund in der lebenskriftigen LuTHER-Renaissance des zweiten Viertels
unseres Jahrhunderts hat, daB sie aber keineswegs als eine schlichte
Weiterfiihrung dieser zu verstehen ist? IRENAEUS und GRUNDTVIG sind
wichtige Namen, und die Weiterentwicklung der empfangenen Impulse
ist nicht ohne originelle und zum Teil ziemlich beachtenswerte Ein-
schlige.



70 Schdpfung als Skumenische Verpflichtung
V.

In einer weiteren Skumenischen Sicht liegt es nahe, die Aufmerk-
samkeit einen Augenblick auf das «Kirche und Gesellschaft»-Studien-
programm «For a Just, Participatory and Sustainable Society» hinzulen-
ken, das in vielerlei Hinsicht als gemeinsamer Nenner der Bestrebungen
des Weltkirchenrats in den letzten sieben Jahre angesehen werden darf,
und das ja bei der Weltkonferenz fiir Kirche und Gesellschaft in Cam-
bridge, Massachussetts, im Juli 1979 seine bisher bedeutendste Manife-
station erhielt. Eine der groBten Schwierigkeiten bei diesem Programm
war — und ist faktisch noch — eine gemeinsame Klirung der theologi-
schen Voraussetzungsgrundlage. In der Sitzung des Zentralausschusses
in Kingston, Jamaica, im Januar 1979 wurde das damals vorgelegte,
deutlich von lateinamerikanischer Befreiungstheologie inspirierte Prin-
zipiendokument nur unter groBen Vorbehalten angenommen, und es
wurde entschieden, mit der theologischen Grundlagenklirung weiter zu
arbeiten. Es hat sich gezeigt, da3 es nicht leicht ist, in dieser Hinsicht
weiterzukommen. Und das Projekt einer 6kumenischen Erliuterung
der Schopfungstheologie in weiterer Sicht diirfte vielleicht auch als
Beitrag zu diesem Prozell irgendwie von Nutzen sein.

Historisch gesehen ist es die umfassendere Frage, ob nicht der
o6kumenische Rat der Kirchen und die mit ihm verbundenen Strukturen
sich traditionell so sehr auf eine besondere theologische Entwicklungs-
linie festgelegt haben, daBl jetzt vor allem eine kritische Distanz zur
eigenen Vergangenheit und zur eigenen Gegenwart erstrebenswert ist.
Dazu diirfte eine Besinnung auf das Thema Theologie der Schépfung
unter Heranziehung von Beitrigen aus anderen wichtigen christlichen
Traditionen niitzlich sein. In meiner vorliufigen Andeutung von Refe-
ratthemen fiir ein 6kumenisches Symposium habe ich eine Reihe von
Blicklinien fiir solch eine Orientierung schon zum Vorschein kommen
lassen. Zur kritischen Befragung und dialektischen Erginzung eines in
seiner Einspurigkeit leicht in Sikularismus umschlagenden Barthianis-
mus — der ohne Zweifel bis jetzt die Hauptlinie fiir die erwihnte
- 6kumenische Entwicklung angegeben hat — stelle ich mir nicht einseitig
(vielleicht auch nicht vorerst) ein traditionelles lutherisches Zwei-Rei-
che-Modell vor, sondern sehe die Konfrontation von der im Westen nie
wirklich rezipierten orthodoxen Vorstellung vom gottlichen Durch-
dringen irdischer Wirklichkeit mit der klassisch-katholischen distinkti-
ven Zusammenschau von Natur und Ubernatur oder mit der monasti-



Schépfung als kumenische Verpflichtung 71

schen und zugleich evangelikalen Scheu vor der uns verweltlichenden
Welt als ebenso wichtig fiir die kritische Reflexion. Das einzig wirklich
fruchtbare muf hier sein, Vertreter aus den unterschiedlichen Traditio-
nen zusammenzubringen, und zwar fiir eine gegenseitige, die konstruk-
tive Selbstkritik eines jeglichen fordernde Befragung und Belehrung.

Gerade weil die Schépfungstheologie nicht unmittelbar als 6kume-
nisch kontrovers aufgefaBt wird, ist sie wohl auch weniger mit jahrhun-
dertealtem Prestige belastet, wie es die wirklich etablierten Kontrovers-
fragen sind. Bei niherem Anblick diirfte sie aber auch zu diesen Fragen
und zu der ihnen vermutungsweise unterliegenden «Grundverschieden-
heit» einen neuen Zugang erdffnen, und sich damit als ein echter
O6kumenischer Vorstof3 erweisen.

VL

Zum SchluB: ein paar Worte nur tiber das Verhiltnis meines
Themas zu dem unserer wissenschaftlichen Konsultation im allgemei-
nen. PaBt es in den vorliegenden Kontext nicht nur geographisch,
sondern auch sachgemiB hinein? Die schon erwihnte dinische Theolo-
gin Anna Marie Aagaard als Spezialistin in der Frage «Heiliger Geist und
Welt» hitte dies wahrscheinlich besser als ich beantworten kénnen.

Wenn es jetzt zur Bereicherung der 6kumenischen Debatte so sehr
um ein neues In-die-Mitte-Riicken des ersten Glaubensartikels geht, so
nicht deswegen, weil diese so hiufig beiseitegelassene Konstituente
unseres Glaubens sich im Wettbewerb mit den iibrigen zwei Konstitu-
enten besser durchsetzen sollte. Denn hier fiihrt richtig verstanden die
Stiarkung der einen unmittelbar zur Stirkung der anderen. Die biblische
Schopfungsvorstellung ist unlosbar mit dem Bekenntnis zum Geist
Gottes als lebengebendem Prinzip verbunden — so schon im ersten
Kapitel der Genesis. Als Lebensvermittler schligt er die Briicke zwi-
schen Schopfungstag und Pfingsttag, zwischen Geschépf und Neu-
schopfung. Eine pneumatologisch bewuBtlose Theologie der Schop-
fung wire keine Theologie der Schopfung, sondern hochstens eine
Theologie der Weltbezogenheit.

Auf der anderen Seite: was wire eine Theologie des Geistes ohne
Grundlage in einer erdverankerten und weltfreudigen Theologie der
Schopfung? Die Bibel kennt keine sich nicht in und als Leiblichkeit
manifestierende Geistlichkeit. Leben 148t sich nur veranschaulichen in



72 Schopfung als 6kumenische Verpflichtung

dem, was lebt. Ein vom Leben der Lebendigen isoliertes Leben per se
gibt es nicht. Doch gibt es einen das Leben der Lebenden begriindenden
und aufrechterhaltenden Lebendigen als Quelle des Lebens. Schépfung
ist seine Tat allein, Schépfung heiBt Lebensgabe. Theologie der Schop-
fung ist Theologie des geschenkten Lebens. Als Wasser der Taufe und
als Brot und Wein der Eucharistie zeugen die durch die Teilnahme
Gottes am menschlichen Leben in Jesus Christus neuqualifizierten Ele-
mente geschopflichen Lebens von der Schopfungsereignishaftigkeit des
uns geschenkten Gotteslebens. Nur aufgrund einer durchreflektierten
Theologie der Schopfung ist Theologie des Geistes und Theologie der
Kirche — und damit iiberhaupt eine sammelnde, tragfihige 6kumenische
Theologie — méglich. Deswegen ist die Theologie der Schopfung in
mehrfacher und zum Teil recht tiefbohrender Hinsicht eine 6kumeni-
sche Verantwortlichkeit.



	Schöpfung als ökumenische Verpflichtung

