
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 30 (1983)

Heft: 1-2

Artikel: Schöpfung als ökumenische Verpflichtung

Autor: Lønning, Per

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761268

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761268
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PER L0NNING

Schöpfung als ökumenische Verpflichtung

i.

Die Schöpfung - ist das nicht ein Thema, das unwiderlegbar
außerhalb des Rahmens unserer diesjährigen Konsultation fallt? Natürlich

hat Schöpfung mit «Dem Heiligen Geist und der Einheit der
Kirche» zu tun, denn das hat ja jedes denkbare theologische Thema,
aber doch ist nicht jedes Thema für eine theologische Konsultation über
diesen Fragenkomplex denkbar. Was kann zur Rechtfertigung des mir
vom Vorstand zugeteilten Themas in dem vorliegenden Zusammenhang

gesagt werden?

1. In seinem ersten Sendschreiben hat mich unser Vorsitzender,
Dr. Lars Thunberg, daran erinnert, daß die Theologie der Schöpfung in
dem letzten Menschenalter ein ganz markiertes Anliegen hier in Skandinavien

war und daß es gerade deswegen empfehlenswert sei, die
skandinavische Ortschaft dieser Tagung durch einen die Verbindung zwischen
Geist und Schöpfung hervorhebenden Beitrag zu begrüßen. Und dann
wäre es offensichtlich angemessen, einen Norweger das Lob des Schweden

Gustaf Wingren und der Dänen Regin Prenter und K.E. Legstrup

psalmodieren zu lassen.



58 Schöpfung als ökumenische Verpflichtung

2. Die Nachricht muß auch Dänemark erreicht haben, daß wir im
Institut fur ökumenische Forschung in Straßburg eben im Begriff sind,
ein neues Projekt über «Schöpfung - eine ökumenische Herausforderung»

zu beginnen. Gewiß, der Themenbereich wurde nicht von dem
skandinavischen, sondern von dem indonesischen Mitarbeiter des Instituts

ursprünglich vorgeschlagen. Und mir wurde die Hauptverantwortung
dafür anvertraut, erst nachdem ich selbst mehrere andere meines

Erachtens ökumenisch ebenso aktuelle Fragestellungen vorgeschlagen
hatte. Es nahm faktisch mehrere Monate, ehe ich von diesem Thema
überzeugt war. Das letzte halbe Jahr vertrete ich es aber mit dem Eifer
und der Einseitigkeit eines genuin Neubekehrten, was Sie dann auch
bald spüren werden.

3. Trotz mehrerer zerstreuter Ansätze im Laufe der Jahre muß man
das Recht haben, die Schöpfung als eine im allgemeinen versäumte

Verantwortung innerhalb der Theologie des zwanzigsten Jahrhunderts
zu bezeichnen. Und wenn ein wesentliches Element des gemeinsamen
christlichen Glaubenserbes in der Theologie eines Zeitalters versäumt
wird, dann wird seine Wiederentdeckung und Wiederbelebung wirklich
eine gemeinsame - und in diesem Sinne eine ökumenische - Verantwortung.

Das liberale und später das existential-theologische Unbehagen an
aller sogenannten Vergegenständlichung, die Isolation der religiösen
Erfahrung in der Schleiermacher-Tradition und später die christologi-
sche Kontraktion des theologischen Gesichtsfeldes im Barthianismus

trugen zusammen mit dem Scheitern der lutherischen Schöpfungstheologie

der dreißiger Jahre zu einer Abwertung der Schöpfung als

theologischem Orientierungshorizont bei. Es geben aber mehr und mehr
Stimmen der Überzeugung Ausdruck, daß die Theologie doch nicht in
dieser voraussetzungsmäßigen Leere stehen bleiben kann. Durch die

Existenztheologie, durch ihren zugleich sie bestätigenden und sie

bekämpfenden Nachfolger, die Säkulartheologie, und endlich durch den

konsequenten Vollender der beiden, die sogenannte «Theologie des

Todes Gottes», wurde die unvermeidliche innere Auflösung einer sich
ohne das Fundament einer bewußt reflektierten Schöpfungsvorstellung
auf rein historische Voraussetzungen gründenden Theologie manifestiert.

Wie der Zerfall «ökumenisch» war - weit- und denominationsweit,

und im großen Maße durch ökumenische Kanäle vermittelt -, so

darf natürlich auch die Wiederherstellung als eine echte ökumenische

Aufgabe bezeichnet werden.



Schöpfung als ökumenische Verpflichtung 59

4. In vieler Hinsicht scheinen wir uns heute an einer ökumenischen

Wegscheide zu befinden. Ganz natürlich fingen die ökumenischen

Gespräche in unserem Jahrhundert als Überlegungen der unmittelbar als

trennend befundenen Fragen an. D. h. : im großen und ganzen begann
man mit dem dritten Glaubensartikel und warfvon daher einige Seitenblicke

auf den zweiten, ohne je ernsthaft in die Nähe des ersten zu
kommen. In der Schöpfungsvorstellung schien ein gemeinsames und
damit ökumenisch unproblematisches Thema zu liegen, das damit auch

nicht um der brüderlichen Verständigung willen thematisiert zu werden
brauchte. Auf dem Weg zur christlichen Einheit mußte den wirklichen
Knoten die Priorität gegeben werden. Heute muß man wohl sagen, daß

wir das Ende der ersten umfassenden ergebnisreichen Gesprächsrunde
über Trennungsfragen vor uns sehen. Das Faith-and-Order-Dokument
«Taufe, Abendmahl, Amt» dürfte eigentlich symbolisch sowohl wie
sachlich bezeugen, daß hier das vorläufige Ende eines Weges erreicht
worden ist. Jetzt ist die spannende Frage die Rezeption der Kirchen. Viel
weiter kommen wir wohl im Augenblick nicht in Richtung aufbegriffsmäßige

Klärung traditioneller Kontroversfragen. Jetzt ist die Frage, wie
sich die Kirchen die erreichten Resultate nutzbar zu machen verstehen —

eine Frage, die bestimmt nicht weniger wichtig ist. Vielleicht - ja,
wahrscheinlich — sind wir auch auf der theoretischen Gesprächsebene
nicht ein für allemal mit diesen vorläufig geklärten Fragen fertig. Aber
jetzt ist die Zeit da, in unseren theologischen Gesprächen die Aufmerksamkeit

in andere und bis jetzt vernachlässigte Richtungen zu wenden.
Also: wie einheitlich ist eigentlich unser gemeinsamer Schöpfungsglaube,

und wie kann er zum weiteren Hervorwachsen christlicher
Einheit beitragen?

5. Wenn wir bei unserer Konferenz über das zentrale Thema

«Heiligen Geist und Einheit der Kirche» sprechen, ist es auch für diesen

Themenbereich von eminenter Bedeutung, das Gespräch im Licht des

Gebetes zu führen: «Veni Creator Spiritus». Um uns an die mehr-als-
thematische Seite unseres Themas zu erinnern, ist es ungeheuer fruchtbar,

gerade das Schöpfungsperspektiv mit einzuschließen. Denn erst

wenn sich die drei Glaubensartikel wirklich begegnen und einander
umschließen, beginnt es uns klarzuwerden, wie das ganze Werk Gottes
eine heinheitliche Schöpfungstat von Anfang bis Ende ist, und wie auch

Theologie, wenn sie nicht in dem «Veni Creator Spiritus» lebt und

atmet, ganz umsonst ihr Vorhaben treibt.



60 Schöpfung als ökumenische Verpflichtung

II.

Jetzt - zur Erläuterung - ein wenig über das Vorprojekt unserer
Straßburger Studie. Im Institut liegt es uns sehr an dem gerade über die

Wegscheide Gesagten. Die Zeit ist offenbar da für einen neuen Ansatzpunkt

für das zwischenkirchliche Gespräch und für ökumenische
Studienarbeit insgesamt. Und was läge dann näher, als gerade da anzufangen,

wo das Glaubensbekenntnis selber anfängt: bei dem ersten
Glaubensartikel? Wenn man den Glauben so auffaßt, wie klassische Theologie

in allen Konfessionsvarianten ihn zu allen Zeiten auffaßte, nämlich
als bewußten Bezug auf eine Realität - und nicht allein als ein innerhalb

unseres Bewußtseins sich entfaltendes Selbstverständnis, so wie er in der

neuprotestantischen Tradition ausgelegt worden ist -, ist es einfach und
unmittelbar klar wie für das kleinste Sonntagsschulkind, daß die Schöpfung

Anfang und Begründung ist von allem, was vorgestellt werden
kann, und damit auch für die Theologie. Wer ist Gott? Wer ist der
Mensch? Was ist die Welt, in die Gott den Menschen hineingestellt hat?

Das sind die einfachen Grundfragen, mit denen angefangen werden
muß, wenn wir eine Realität hinter unserer theologischen Konzeptuali-
tät festzuhalten wünschen.

Weil sie wichtig ist und weil sie versäumt worden ist, besonders

vielleicht auf der ökumenischen Ebene, deswegen ist die Schöpfungstheologie

eine ökumenische Frage. Ökumenische Aufgaben sind nicht
nur Unternehmen, die unmittelbar die Wiederherstellung christlicher
Einheit beabsichtigen, sondern auch lebenswichtige kirchliche
Verpflichtungen, die der Bedeutung, Größe und praktischer Komplikationen

wegen sich wirkungsvoll nur von den Kirchen gemeinsam aufgreifen

lassen. Dies trifft im vorliegenden Fall in ausgeprägtem Maße zu.
Dazu kommt selbstverständlich auch die schon vermutete unmittelbare

Einwirkung auf unsere Einheitsbemühungen. In unseren internen
Institutsüberlegungen haben wir es so gesagt: Die Schöpfungstheologie hat
«Ökumenische Relevanz I», weil sie uns wesentliche Fragen stellt, deren

Beantwortung ein neues und hoffentlich klärendes Licht auf den Weg
zur christlichen Einheit werfen wird, - und sie hat «Ökumenische
Relevanz II», weil sie die Kirchen vor eine umfassende lebenswichtige
Aufgabe stellt, die nur «ökumenisch» (=gemeinschaftlich) gelöst werden

kann.
Dazu möchten einige in Anknüpfung an die Terminologie der

späten sechziger und frühen siebziger Jahre hinzufügen, daß sie offen-



Schöpfung als ökumenische Verpflichtung 61

sichtlich auch eine «Ökumenische Relevanz III» haben muß, im Sinne

von: Bezug auf die Einheit der Menschheit insgesamt. Daß Einigung
der Menschheit an sich eine grundlegende Aufgabe ist, an der sich
Christen auch abseits von dem durch Einigung der Kirche indirekt
vermittelten Beitrag beteiligen sollten, ist klar, ebenso, daß diese

Überzeugung gerade in dem Schöpfungsglauben ihre umfassendste Begründung

hat. Inwiesehr es aber zur Klärung oder Verwirrung der Begriffe
beiträgt, den Begriff des «Ökumenismus» auf eine welt-orientierte und
damit grundsätzlich an der Evangeliumsverkündigung vorübergehende
Verantwortung auszudehnen, das ist eine andere Frage, zu der mir der
Rahmen meines Themas nicht die Möglichkeit einer begründeten
Stellungnahme gewährt. Genügt es hier zu bemerken, daß ich persönlich
größere Verwirrungsmöglichkeiten als Klärungsmöglichkeiten mit dem

Begriff «Säkularökumenismus» verbunden sehe.

In Übereinstimmung mit der festgestellten doppelten Relevanz des

Schöpfungsthemas stellen sich unmittelbar zwei, formal betrachtet

gegensätzliche Studienrichtungen vor: die induktive und die deduktive.
Unter der ersteren verstehen wir eine Untersuchung, die von den

faktischen Aktivitäten der Kirchen im Bereich unmittelbarer schöp-
fungsbezogener Fragen in Richtung auf die dahintersteckenden
Elemente einer Grundorientierung fragt. Was man damit zu entdecken

erwartet, ist nicht notwendigerweise eine reflektierte Totalitätskonzeption

— vielleicht wird sich nur eine Reihe gegenseitig unvermittelter, ja
geradezu widersprechender Motive herausstellen - wer weiß? Praktische

Lebensrealitäten sind immer komplex, auch im Bereich der Kirche.
Mit der zweiten, der deduktiven Fragestellung, bewegen wir uns in die

umgekehrte Richtung: von den konfessionsmäßigen Ansprüchen der
Kirchen aus stellen wir unsere Fragen in Richtung auf die aktuelle

Verwirklichung hin: was für Konsequenzen sollte man von dieser und
dieser theologischen Prinziporientierung erwarten, und wie verhält sich
das Erwartete zu dem Gefundenen?

Von den beiden entgegengesetzten Frageverfahren kann man natürlich

eine gewisse Spannung erwarten, wo die Möglichkeit einer
gegenseitigen Modifikation oder einer insaugezufassenden Korrektur
entsteht. Die von der vorliegenden Praxis herausstellbaren Theorien stimmen

nicht immer mit den programmatischen Formulierungen überein.

Und die aus den Bekenntnisaussagen zu erwartenden praktischen
Konsequenzen stimmen nicht immer mit den faktischen Ergebnissen überein.

In welcher Richtung möchte man denn die Aussöhnung suchen und



62 Schöpfung als ökumenische Verpflichtung

auf wessen Kosten? Soll die Theorie die Praxis korrigieren oder umgekehrt

die Praxis die Theorie? Diese Frage kann natürlich nie durch eine

«ein-fur-allemal Formel» eine Antwort finden.
In der induktiven Studie geht es in der ersten Linie um die Sammlung

von möglichst repräsentativem Material, nicht so sehr aus

theologisch-wissenschaftHchen Veröffenthchungen als aus zeittypischen
Studienrapporten, Konferenzberichten, Resolutionen und Aussprachen
und damit in Verbindung stehenden kirchlichen Aktionen und Initiativen.

Für diesen Teil der Aufgabe sind die Probleme eher quantitativer
als quahtativer Art. Für die darauffolgende Herausstellung eines Resultats

melden sich aber eine Reihe nicht unwesentlicher Bewertungsprobleme.

Der Rückschluß von Praxis auf bewußte, halbbewußte und
unbewußte zugrundehegende Theorie ist immer schwierig und läßt sich

nie ganz von bewußten, halbbewußten oder unbewußten Präokkupationen

des Analysators selber rein halten.

Im deduktiven Studienprozeß muß von Anfang an darauf Gewicht
gelegt werden, daß die Hauptakteure - die Konfessionen - mit ihrer
eigenen Stimme zu Worte kommen. Als Ausgangspunkt des ganzen
Verfahrens könnten wir uns eine möglichst repräsentative Konsultation
denken, wo die Konfessionen selbst ihre jeweiligen Anliegen vorstellen.
Wir wollen dann unterschiedliche, auf die Schöpfungstheologie bezogene

Themen beispielsweise so verteilen

Orthodoxer Referent: Theosis - Ziel der Schöpfung.

Katholischer Referent: Natur und Übernatur - Dimensionalität der

Schöpfung.

Anglikanischer Ref.: Inkarnation und sakramentale Gegenwart -
Schlüssel zu einer Theologie der Schöpfung?

Lutherischer Referent: Schöpfung und Neuschöpfung — Kontinuität
in Diskontinuität?

Reformierter Referent: Bundesschließung als Schöpfungserschlie¬
ßung.

Freikirchlicher Ref.: Nein zur «Welt» als Ja zur Schöpfung.



Schöpfung als ökumenische Verpflichtung 63

Diese nur als Beispiele aufgestellten Formulierungen werden in
ihrer endgültigen Gestaltung natürlich im Einverständnis mit den

respektiven Referenten festgelegt werden. Referenten werden gesucht,
die sich unbestreitbar mit ihrer eigenen kirchlichen Tradition solidarisieren,

die aber zugleich frei genug sind, um Mangel und Zukurzkommen
derselben Tradition kritisch sehen zu können. Um zu der gemeinsamen
Bereicherung (nicht nur der Konferenzteilnehmer, sondern der weiteren
Ökumene) effektiv beizutragen, ist es wichtig, daß jeder Referent
sowohl den Beitrag wie die Ergänzungsbedürftigkeit seines eigenen
Erbes hervorzuheben versteht. Denn in einem solchen Symposium
kann nur der die übrigen bereichern, der selbst bereit ist, sich bereichern

zu lassen.

Wichtig ist es auch, daß jedes Referat zu einer wirklichen Insauge-
fassung der heute der gesamten Christenheit vorliegenden Herausforderungen

vorstößt, um den prinzipiellen Beitrag der bezüglichen Kirche in
praktische Konklusionen umzusetzen: Was für Visions-Konkretisierungen

hat gerade meine Kirche heute den Schwesterkirchen anzubieten,
und mit welchen Bedürfnissen muß sie sich diesen zuwenden, um
ihrerseits Impulse zu erhalten? Diese Doppelfrage drückt schon in ihrer
Grundstruktur das tragende, unvermeidlich dialektische ökumenische
Bewußtsein aus: theologische Unterschiede sind im Ausgangspunkt
immer als ein Zweifaches zu beurteilen: einerseits sprechen sie von dem
Reichtum der in seiner Fülle nie in einer einzelnen Formel zu erschöpfenden

christlichen Wahrheit, andererseits von der Unzulänglichkeit,
Irrtumsfähigkeit und Überprüfungsbedürftigkeit aller theologischen
Einzelpositionen.

Damit ist aber unser Institutsprojekt nicht ganz zu Ende gebracht.
Um der Vollständigkeit willen ist auch ein dritter Projektteil
angebracht, nämlich die praktisch-exemplifikatorische Studie eines

verhältnismäßig überschaubaren praktischen Problemgebiets. In diesem

Zusammenhang wären natürlich heute mehrere für das Überleben des

Geschöpfes lebenswichtige Fragenkreise denkbar. Die Friedensfrage.
Die Ressourcenverteilung. Das Energieproblem. Rassen- und
Klassenkonfrontationen. Neue Formen der Zusammenarbeit zwischen den
Geschlechtern. Stehen gebheben sind wir bei der Umweltfrage als

Erläuterung der Schöpfungshaushalterschaftsprobleme im allgemeinen.
Die Umweltfrage ist in dem vorliegenden Kontext besonders erläuternd,

weil sie so insaugefallende Beziehungen zum «dominium terrae»
und zur Schöpfungsverantwortung im weiteren Sinne hat, weiter weil



64 Schöpfung als ökumenische Verpflichtung

sie als theologisches Problem eine kurze und verhältnismäßig überblickbare

Geschichte hat, und endlich weil sie so unmittelbar zu einer

Profilierung des christlichen Schöpfungsglaubens gegenüber anderen

Religionen und Weltanschauungen beiträgt, sowohl wie zu einer
Konfrontation entgegengesetzter theologischer Deutungen dieses Glaubens

in unserer eigenen Zeit - hier denke ich besonders an das Polarisierungsspektrum

zwischen Säkulartheologie und Prozeßtheologie. Ich brauche
wohl nicht daran zu erinnern, wie das Christentum in den frühen
siebziger Jahren im wesentlichen Grade als eine Folge der
säkulartheologischen Verherrlichung einer angeblich biblisch begründeten
Entmystifizierung der Natur von Kritikern zum ideologischen
Hauptverantwortlichen für die gegenwärtige Umweltbedrohung gemacht
wurde. Auf der anderen Seite steht die sozusagen prozeßtheologische
Vergöttlichung des als Prozeß immer heranwachsenden Natur-Alls. Es

sollte klar sein, daß gerade eine Konfrontation mit der Umweltherausforderung

ausgezeichnete Möglichkeiten für eine exemplifikatorische
Erprobung einer aktuellen Schöpfungstheologie darbieten wird.

Von der damit zu suchenden Konkretisierung werden wir vielleicht
— und hoffentlich - auch mit einigen Momenten zu den heute schnell
heranwachsenden sozialethischen Bemühungen um den Themenbereich
Umweltschutz als praktische Konkretisierung beitragen können,
obwohl wir mit unserem Projekt nicht in erster Linie Problemlösungen
auf der praktischen Ebene vor Augen haben.

III.

In unseren Diskussionen im Stab und im Kuratorium haben wir
einen sehr interessanten Austausch über das Thema gehabt: Wo läuft
eigentlich die Grenze zwischen Theologie der Schöpfung und Sozialethik,

und wie verhalten sich die beiden zu dem, was wir im spezifischen

Sinne «ökumenische Theologie» nennen? Natürlich geht es hier
nicht so sehr um unterschiedliche, voneinander klar zu trennende
Themenbereiche wie um unterschiedliche Fragestellungen als Annäherungen

an einen weithin gemeinsamen Sachkomplex. In unseren Diskussionen

sind Stimmen gehört worden, die eine völlige Identifikation von
Schöpfungstheologie und Sozialethik befürworten und jeden Beitrag in
diesem weiten Feld als einen genuin «ökumenischen» Studienbeitrag
ansehen. Wir haben auch Stimmen gehört, die eine möglichst klare



Schöpfung als ökumenische Verpflichtung 65

prinzipielle Trennung befürworten. Aufder einen Seite wird räsonniert:
weil Schöpfung sich auf die uns umgebende und zugängliche Welt
bezieht, ist Theologie der Schöpfung vor allem Beschäftigung mit den
diese Welt am spürbarsten bedrückenden und bedrohenden Herausforderungen.

Je unmittelbarer die Resultate zum Aufrechterhalten dieser

Welt faktisch-praktisch beitragen, desto mehr erfüllen sie die Aufgabe
einer Theologie der Schöpfung, denn umso mehr stehen sie im Dienste
des Schöpfers. - Aufder anderen Seite wird hervorgehoben: Schöpfung
ist die spezifische Tat Gottes, die einem jeglichen Geschöpf absolut

verweigerte Hervorbringung von Neuem, die «creatio ex nihilo»
schlechthin. Schöpfung ist also das schon begriffsmäßig als Tat Gottes

Definierte, sei es in dem ersten, dem zweiten oder dem dritten
Glaubensartikel. Also ist Theologie der Schöpfung grundsätzlich nichts
anderes als die Totalbetrachtung des christlichen Glaubens unter dem
Gesichtswinkel der schöpferischen Tat Gottes.

Persönlich bin ich hier, wie fast immer in theologischen Kontexten,
ein Mann der Mitte. Wie mir ein sprachfähiger dänischer Bruder, selbst

ausgeprägt radikaler Existenztheologe, einmal sagte, als wir uns zum
ersten Mal begegneten: «Ja, Sie, Herr Lonning, gehören ja wie bekannt

zu den Halbheiligen. »

In dem vorliegenden Fall kommt meine Halbheiligkeit dadurch

zum Vorschein, daß ich die Identifikation von Theologie der Schöpfung
mit Theologie als Ganzem in beiden entgegengesetzten Richtungen
ablehne, sowohl die säkulartheologische, die von einer vorliegenden
Tagesordnung der Welt aus ein theologisches Gesamtprogramm errichtet,

als die neo-barthianische, die von einer grundsätzlich soteriologisch
orientierten SchöpfungsVorstellung her der Welt eigentlich das christliche

Evangelium als Identität aufzudrücken versucht. «Les extrêmes se

touchent. » Die allverweltlichende und die allverchristlichende Daseinsdeutung

kommt eigentlich auf eins heraus, und deswegen ist es wohl
auch nicht besonders schwierig festzustellen, wie der Barthianismus
historisch der Säkulartheologie der sechziger Jahre den Weg bahnte.

Man kann nicht Christus als exklusiven Urheber alles Guten beanspruchen,

ohne früher oder später auch allerlei als Gutes Beobachtete als

eindeutigen Christushinweis zu identifizieren. In irgendeiner Form ist
eine grundsätzliche Distinktion zwischen Schöpfung und Erlösung -
creatio und recreatio — notwendig, wenn die Realität einerseits der Welt
als Geschöpf Gottes und andererseits der Inkarnation als Neuschöpfung
Gottes festgehalten werden soll.



66 Schöpfung als ökumenische Verpflichtung

Ah - sagt man, hier ist schon der Pferdehuf des alten Adams - oder
des alten Martins - sichtbar: in eurer Schöpfungsstudie geht es also um
eine Rehabilitation der klassisch-lutherischen Zwei-Reiche-Lehre. Nach
ihrem großartigen Fiasko in den dreißiger Jahren versuchen die lutherischen

Konfessionalisten noch einmal ihre Revanche über die Barthianer
zu beschwören. Ganz so einfach verhält es sich jedoch nicht. Das

Dilemma eines Studienprojektes ist immer der Ausgleich zwischen

notwendiger Eindeutigkeit (um eine Fragestellung abzugrenzen und
damit klare, unmißverständliche Antworten zu erlauben) und
erwünschenswerter Offenheit (um nicht überlegungsbedürftige Alternativen
schon voraussetzungsmäßig auszuschließen). So auch hier. Unser
Studienprojekt muß für eine allseitige Beschreibung, Konsequenzerforschung

und Bewertung aller aktuellen Deutungsalternativen offen sein.

Im Ausgangspunkt soll keine von ihnen ausgeschieden sein. Zugleich
muß man notwendigerweise wissen, daß man, wenn man «Theologie
der Schöpfung» sagt, Stellung zu einer oder zu mehreren fortlaufenden
Kontroversen genommen hat, sobald man mit diesem Wort eine
bestimmte Sachrichtung oder eine angestrebte sachliche Abgrenzung
ausdrückt. Ganz neutral ist die Aufgabe nur dann bestimmt, wenn man
sie rein begriffsanalytisch versteht: ich möchte die Worte «Schöpfung»
und «Theologie der Schöpfung» untersuchen, so wie sie in heutiger
Theologie angewandt werden. Aber für unsere schon beschriebene
Absicht wäre eine solche begriffsanalytische Orientierung viel zu eng.
Wir müssen selbst im Ausgangspunkt etwas Sachbezogenes unter dem

Begriff verstehen, gerade weil wir uns bewußt sind, daß andere anderes

verstehen, und daß unsere Verständnisunterschiede nicht rein formaler
Art sind, sondern zum Teil unterschiedliche theologische Verhaltensweisen

widerspiegeln. Deswegen müssen wir auch bereit sein, uns in ein
offenes Gespräch mit diesen Sprachverfahren der anderen einzulassen,
und damit die Möglichkeit einer Korrektur unserer eigenen Orientierung

zuzugeben.
Wenn dieses zweifache Bewußtsein aufrechterhalten wird, ist die

Vereinigung von Einheitlichkeit und Offenheit eines Frageverfahrens
nicht mehr eine Unmöglichkeit. Und es ist keine Schande, sich im
Ausgangspunkt eines bestimmten Anliegens bewußt zu sein und über
die eigene Befangenheit Rechenschaft abzulegen. Schande wäre es dagegen,

sich eines bestimmenden Anliegens nicht bewußt sein zu wollen
und sich selbst im Ausgangspunkt als unbedingt «unparteiisch» vorzustellen.



Schöpfung als ökumenische Verpflichtung 67

IV.

Damit fällt es mir nicht schwer, das meiner schöpfungstheologischen

Präokkupation im Ausgangspunkt innewohnende
polemischabgrenzende Interesse einzusehen und zuzugestehen. Und damit
komme ich auf das zurück, was schon über skandinavisches
Schöpfungsengagement in unserem Jahrhundert bemerkt wurde. Daß dieser
Ansatz gerade aus den skandinavischen Ländern kommt, hängt natürlich

mit der traditionellen lutherischen Verankerung skandinavischer

Theologie zusammen. Um eine schlichte LuTHER-Repristination geht es

jedoch nicht. Am Anfang der Verfasserschaft des aus der schwedischen

Lundensertheologie herausbrechenden Gustaf Wingrens stand nicht nur
seine Dissertation über «Luthers Lehre von der Berufung», sondern
auch seine charakteristische, fast gleichzeitig (1947) erschienene Ire-
NAEUS-Studie: «Der Mensch und die Inkarnation nach Irenaeus». Höhepunkt

Wingrens noch nicht abgeschlossener Verfasserschaft ist in
schöpfungstheologischer Hinsicht sein 1957 in Schweden und 1960 in
Deutschland erschienenes Werk «Schöpfung und Gesetz». Die Theologie

der Schöpfung kann doch bis auf den heutigen Tag als Hauptanliegen

seiner theologischen Bemühungen angesehen werden. Die
Hauptströmung schwedischer theologischer Bemühungen ist doch
bemerkenswert wenig von ihm beeinflußt worden — Hauptinteressen waren
hier zum Teil rein sprachanalytische und/oder theologiehistorische
Untersuchungen, zum Teil unterschiedliche Kombinationen von
Sozialethik und Lebensanschauungsanalyse. Zwischen Wingren und der
in der Zwischenzeit weithin in Lebensanschauungsforschung
verschwommenen schwedischen systematischen Theologie hat sich in den

letzten Jahren eine zugespitzte Konfrontation entwickelt. An der Seite

Wingrens plaziert sich doch eine Standardmonographie wie David
Löfgrens «Die Theologie der Schöpfung bei Luther» von 1960. Vom
Kontinent her gesehen kann schwedische Theologie darin im allgemeinen

als «schöpfungstheologisch» charakterisiert werden, daß sie sich vor
jedem «Offenbarungspositivismus» scheut und das Christentum von
allgemein vorliegenden Strukturvoraussetzungen her zu begreifen
versteht. (Das gilt ja übrigens schon für die von Nygren und Aulén
etablierte, die systematisch-theologische Aufgabe als rein historischdeskriptiv

bestimmende Motivforschung, der Wingren als junger
Professor in seiner «Methodenfrage der Theologie» so dramatisch den

Krieg erklärte.)



68 Schöpfung als ökumenische Verpflichtung

In Dänemark sind die schöpfungstheologischen Ansätze noch
umfassender und variierter als in Schweden. Zwei Namen aus der jetzt
ausscheidenden Generation verdienen hier vor allem genannt zu werden,

deren gegenseitiges Verhältnis von Übereinstimmung und
Abstand äußerst interessant ist. Die beiden sind von Luther und von
Grundtvig stark abhängig, grenzen sich aber gegenüber dem anderen
dänischen Nationalheiligen S0ren Kierkegaard bestimmt ab. Der
Unterschied zwischen Regin Prenter und K. E. Logstrup hat vielleicht vor
allem mit einer inneren Spannung im Werk Grundtvigs und noch mehr
in der von ihm ausgehenden grundtvigschen Tradition zu tun. Es gibt,
könnte man sagen, einen ausgeprägt kirchlichen und einen ausgeprägt
völkischen Grundtvig: Prenter ist dann von dem ersteren, Logstrup ist
(oder war - er starb im Herbst 1981) von dem letzteren bestimmt.

Die Luther-Dissertation Prenters von 1944 (deutsch 1954) heißt

«Spiritus creator», eine im vorliegenden Kontext vielsagende Benennung,

und seine umfassende Dogmatik von 1955 (deutsch 1960)

«Schöpfung und Erlösung». In ausgeprägtem Grade darf man also

sagen, daß bei Prenter Schöpfung als Verständnishorizont für eine

christliche Totalorientierung hervorgehoben wird. Dies bedeutet bei
ihm aber keineswegs, daß er auf aufklärerische Weise die Gestaltung der

Welt als den eigentlichen Referenzrahmen christlichen Glaubens nimmt.
Es besteht bei ihm ein reziprokes Verhältnis zwischen den Glaubensartikeln,

das ein Gleichgewicht zwischen Schöpfung und Erlösung sichert.
Ein Schwergewicht fällt doch auf die Ekklesiologie, wo er einiges
weiter als sein schwedischer Waffengenosse in Richtung auf Hervorhebung

der - nicht institutionellen so sehr wie - instituierten Kirche als

Zeichen der als neues Geschöpf sich verwirklichenden Schöpfung geht.
Bei Prenter gibt es eine Brücke zwischen Schöpfungsglaube und Ekkle-
siozentrizität, die Wingren ziemlich fremd ist.

Führt bei Prenter der Sakraments- und bekenntnisfreudige Grundtvig
das Wort, so spricht bei seinem Landsmann Logstrup vor allem der

um die Menschlichkeit des Menschen besorgte Grundtvig, der Grundtvig

der bekannten Parole: «Mensch sein zuerst und Christ zunächst!»

Als Religionsphilosoph schrieb Logstrup seine Dissertation über den

erkenntnistheoretischen Konflikt zwischen dem transzendental-philosophischen

Idealismus und dem Christentum (1944), und seine theologische

Bemühung ging immer darum, das Christentum vor den
lebenzerstörenden Griffen Immanuel Kants und S0ren Kierkegaards zu
retten. Bei seinem Tod lag das vierbändige Werk mit dem Untertitel



Schöpfung als ökumenische Verpflichtung 69

«Metaphysik I-IV» noch nicht vollständig vor. Sein wichtigstes und
einflußreichstes Buch war doch das verhältnismäßig populäre «Die
ethische Forderung», 1956 (deutsch 1959). Grundgedanken Logstrups
sind Leben und Menschsein als faktische Gegebenheiten. Das Christentum

schenkt uns nicht eine neue, von der schöpfungsmäßig gegebenen
sich auszeichnende Menschlichkeit, sondern erschließt mit seinem Wort
von der Vergebung erst recht die Aussicht auf Menschsein als Menschsein.

Der Schüler Logstrups, Ole Jensen, hat von da her die Aufmerksamkeit

weiter auf die mit Umwelt und Umweltschutz verbundenen

Fragen weitergeleitet. Obwohl «Schöpfung» terminologisch nicht
besonders in der Logstrup-Schule hervorgehoben worden ist, ist es klar,
in welcher Hinsicht man seinen Ansatz als einen typisch
«schöpfungstheologischen» vorstellen darf: die ganze Wirklichkeitskonzeption wird
in bezug auf ein geschichts- und menschheitsumfassendes Gegebensein
festgelegt, dessen Urheber Gott ist. Im Gegensatz zu Prenters markiert
kirchlicher Schöpfungstheologie kommt diese Grundorientierung wohl
eigentlich zuerst, was die Akzentuierung betrifft. In beiden Konzeptionen

werden Kirche und Welt energisch zusammengehalten. Die Frage
läßt sich so popularisieren, ob die Kirche von der Welt oder die Welt
von der Kirche her begriffen werden soll. — In dieser Verbindung sollte
wohl auch Anna Marie Aagaards dänisch-sprachige Dissertation über
«Der Heilige Geist zur Welt gesandt» (1973) genannt werden, ein

Beitrag, der orientierungsmäßig eher von der prenterschen als von der

logstrupschen «Schule» kommt, und zielbewußt eine Brücke schlägt zu
den gegenwärtigen ökumenischen Bestrebungen, dem Themenkomplex

Kirche und Welt gerecht zu werden.
Die Zeit erlaubt mir nicht, auf skandinavische Namen und Beiträge

weiter einzugehen. Genügt es als Ergebnis festzustellen, daß das markiert

schöpfungstheologische Engagement über mehr als dreißig Jahre
besonders in Dänemark und Schweden wohl einen gewissen Hintergrund

in der lebenskräftigen LuTHER-Renaissance des zweiten Viertels

unseres Jahrhunderts hat, daß sie aber keineswegs als eine schlichte

Weiterführung dieser zu verstehen ist? Irenaeus und Grundtvig sind

wichtige Namen, und die Weiterentwicklung der empfangenen Impulse
ist nicht ohne originelle und zum Teil ziemlich beachtenswerte
Einschläge.



70 Schöpfung als ökumenische Verpflichtung

V.

In einer weiteren ökumenischen Sicht liegt es nahe, die Aufmerksamkeit

einen Augenblick auf das «Kirche und Gesellschaft»-Studien-

programm «For a Just, Participatory and Sustainable Society» hinzulenken,

das in vielerlei Hinsicht als gemeinsamer Nenner der Bestrebungen
des Weltkirchenrats in den letzten sieben Jahre angesehen werden darf,
und das ja bei der Weltkonferenz für Kirche und Gesellschaft in
Cambridge, Massachussetts, im Juli 1979 seine bisher bedeutendste Manifestation

erhielt. Eine der größten Schwierigkeiten bei diesem Programm
war - und ist faktisch noch - eine gemeinsame Klärung der theologischen

Voraussetzungsgrundlage. In der Sitzung des Zentralausschusses

in Kingston, Jamaica, im Januar 1979 wurde das damals vorgelegte,
deutlich von lateinamerikanischer Befreiungstheologie inspirierte
Prinzipiendokument nur unter großen Vorbehalten angenommen, und es

wurde entschieden, mit der theologischen Grundlagenklärung weiter zu
arbeiten. Es hat sich gezeigt, daß es nicht leicht ist, in dieser Hinsicht
weiterzukommen. Und das Projekt einer ökumenischen Erläuterung
der Schöpfungstheologie in weiterer Sicht dürfte vielleicht auch als

Beitrag zu diesem Prozeß irgendwie von Nutzen sein.

Historisch gesehen ist es die umfassendere Frage, ob nicht der
ökumenische Rat der Kirchen und die mit ihm verbundenen Strukturen
sich traditionell so sehr auf eine besondere theologische Entwicklungslinie

festgelegt haben, daß jetzt vor allem eine kritische Distanz zur
eigenen Vergangenheit und zur eigenen Gegenwart erstrebenswert ist.
Dazu dürfte eine Besinnung auf das Thema Theologie der Schöpfung
unter Heranziehung von Beiträgen aus anderen wichtigen christlichen
Traditionen nützlich sein. In meiner vorläufigen Andeutung von
Referatthemen für ein ökumenisches Symposium habe ich eine Reihe von
Blicklinien für solch eine Orientierung schon zum Vorschein kommen
lassen. Zur kritischen Befragung und dialektischen Ergänzung eines in
seiner Einspurigkeit leicht in Säkularismus umschlagenden Barthianis-
mus - der ohne Zweifel bis jetzt die Hauptlinie für die erwähnte
ökumenische Entwicklung angegeben hat - stelle ich mir nicht einseitig
(vielleicht auch nicht vorerst) ein traditionelles lutherisches Zwei-Rei-
che-Modell vor, sondern sehe die Konfrontation von der im Westen nie
wirklich rezipierten orthodoxen Vorstellung vom göttlichen
Durchdringen irdischer Wirklichkeit mit der klassisch-katholischen distinktiven

Zusammenschau von Natur und Übernatur oder mit der monasti-



Schöpfung als ökumenische Verpflichtung 71

sehen und zugleich evangelikalen Scheu vor der uns verweltlichenden
Welt als ebenso wichtig für die kritische Reflexion. Das einzig wirklich
fruchtbare muß hier sein, Vertreter aus den unterschiedlichen Traditionen

zusammenzubringen, und zwar für eine gegenseitige, die konstruktive

Selbstkritik eines jeglichen fordernde Befragung und Belehrung.
Gerade weil die Schöpfungstheologie nicht unmittelbar als ökumenisch

kontrovers aufgefaßt wird, ist sie wohl auch weniger mit
jahrhundertealtem Prestige belastet, wie es die wirklich etablierten Kontroversfragen

sind. Bei näherem Anblick dürfte sie aber auch zu diesen Fragen
und zu der ihnen vermutungsweise unterliegenden «Grundverschiedenheit»

einen neuen Zugang eröffnen, und sich damit als ein echter
ökumenischer Vorstoß erweisen.

VI.

Zum Schluß: ein paar Worte nur über das Verhältnis meines
Themas zu dem unserer wissenschaftlichen Konsultation im allgemeinen.

Paßt es in den vorliegenden Kontext nicht nur geographisch,
sondern auch sachgemäß hinein? Die schon erwähnte dänische Theologin

Anna Marie Aagaard als Spezialistin in der Frage «Heiliger Geist und
Welt» hätte dies wahrscheinlich besser als ich beantworten können.

Wenn es jetzt zur Bereicherung der ökumenischen Debatte so sehr

um ein neues In-die-Mitte-Rücken des ersten Glaubensartikels geht, so

nicht deswegen, weil diese so häufig beiseitegelassene Konstituente
unseres Glaubens sich im Wettbewerb mit den übrigen zwei Konstituenten

besser durchsetzen sollte. Denn hier führt richtig verstanden die

Stärkung der einen unmittelbar zur Stärkung der anderen. Die biblische

Schöpfungsvorstellung ist unlösbar mit dem Bekenntnis zum Geist

Gottes als lebengebendem Prinzip verbunden — so schon im ersten

Kapitel der Genesis. Als Lebensvermittler schlägt er die Brücke
zwischen Schöpfungstag und Pfingsttag, zwischen Geschöpf und
Neuschöpfung. Eine pneumatologisch bewußtlose Theologie der Schöpfung

wäre keine Theologie der Schöpfung, sondern höchstens eine

Theologie der Weltbezogenheit.
Auf der anderen Seite: was wäre eine Theologie des Geistes ohne

Grundlage in einer erdverankerten und weltfreudigen Theologie der

Schöpfung? Die Bibel kennt keine sich nicht in und als Leiblichkeit
manifestierende Geistlichkeit. Leben läßt sich nur veranschaulichen in



72 Schöpfung als ökumenische Verpflichtung

dem, was lebt. Ein vom Leben der Lebendigen isoliertes Leben per se

gibt es nicht. Doch gibt es einen das Leben der Lebenden begründenden
und aufrechterhaltenden Lebendigen als Quelle des Lebens. Schöpfung
ist seine Tat allein, Schöpfung heißt Lebensgabe. Theologie der Schöpfung

ist Theologie des geschenkten Lebens. Als Wasser der Taufe und
als Brot und Wein der Eucharistie zeugen die durch die Teilnahme
Gottes am menschlichen Leben in Jesus Christus neuqualifizierten
Elemente geschöpflichen Lebens von der Schöpfungsereignishaftigkeit des

uns geschenkten Gotteslebens. Nur aufgrund einer durchreflektierten
Theologie der Schöpfung ist Theologie des Geistes und Theologie der
Kirche — und damit überhaupt eine sammelnde, tragfähige ökumenische

Theologie - möglich. Deswegen ist die Theologie der Schöpfung in
mehrfacher und zum Teil recht tiefbohrender Hinsicht eine ökumenische

Verantwortlichkeit.


	Schöpfung als ökumenische Verpflichtung

