Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 30 (1983)

Heft: 1-2

Artikel: Bericht Gber Verlauf und Stand der Sagorsker Gesprache mit Blick auf
die Pneumatologie

Autor: Schulz, Gunther

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761267

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761267
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GUNTHER SCHULZ

Bericht tiber Verlauf und Stand
der Sagorsker Gespriche
mit Blick auf die Pneumatologie

Die Societas Oecumenica hat mich eingeladen, auf ihrer Zweiten
Wissenschaftlichen Konsultation in Senderborg (Dinemark) einen
«Bericht iiber Verlauf und Stand der Sagorsker Gespriche mit Blick auf
die Pneumatologie» zu geben. Ich danke der SO fiir diese Einladung.
Ich verstehe diese Einladung als Ausdruck des gewachsenen 6kumeni-
schen Interesses an dem evangelisch-orthodoxen Dialog und speziell
auch an einem bilateralen Dialog, nachdem Harding Meyer auf der
Ersten Wissenschaftlichen Konsultation der SO iiber die Dialoge auf
Weltebene eine eindriickliche Ubersicht gegeben hat. Ebenso ist mir die
Einladung ein deutliches Zeichen fiir das elementare Interesse an den
o6kumenischen Beziehungen und Gesprichen zwischen den Kirchen im
Bereich der sozialistischen Linder.

Die Sagorsker Gespriche waren die ersten theologischen Gespriche
zwischen bevollmichtigten Vertretern von Kirchen innerhalb der sozia-
listischen Linder. Sowohl die orthodoxe als auch die evangelische Seite
haben die «Besonderheit dieses Gesprichs ... von Anfang an darin
gesehen ..., daB hier Kirchen orthodoxer und reformatorischer Tradi-
tion in einen Dialog eintreten, die im gleichen Kontext einer sozialisti-
schen Gesellschaft leben»'.

' Kommuniqué Sagorsk II, 1976, Die Zeichen der Zeit 1/1977, S. 25.



44 Bericht iiber Verlauf und Stand der Sagorsker Gespriche

1. Einleitung

Von dem ersten Tagungsort (1974), dem Herzkloster der Russi-
schen Orthodoxen Kirche (ROK), der Troice-Sergievskaja Lavra, dem
Dreifaltigkeits-Sergij-Kloster in der Stadt Sagorsk in der Nihe von
Moskau, haben die Gespriche ihren Namen und ihre Zihlung. Die
Gespriche gehen zuriick auf einen Vorschlag des so friih verstorbenen
Metropoliten Nikodim von Leningrad, des langjihrigen Leiters des
AuBenamtes der ROK und einstigen Prisidenten des Okumenischen
Rates der Kirchen. 1972 besuchte die erste groBe und offizielle Delega-
tion des neugegriindeten und staatlicherseits anerkannten Bundes der
Ev. Kirchen in der DDR mit den Bischofen Dr. Dr. Schéonherr, Dr. Dr.
Krusche und Dr. Rathke die ROK. In einem Arbeitsgesprich mit der
Delegation schlug Metropolit Nikodim innerhalb eines umfassenden
S6kumenischen Programms auch theologische Gespriche zwischen der
ROK und dem Bund der Ev. Kirchen in der DDR vor. Als mégliches
Thema wurde der Problemkreis «Tradition und Situation» avisiert.
Man stimmte darin tberein, daB die kiinftigen Gespriche keine
Dublette zu den seit 1959 laufenden Arnoldshainer Gesprichen zwi-
schen der EKD und der ROK bilden sollten, die 1971 in die 5.
Gesprichsrunde gegangen waren. Um es vorwegzunehmen: Sagorsk ist
keine Doppelung oder Wiederholung von Arnoldshain geworden und -
so scheint mir — kann es auch nicht werden. Wie Sagorsk sein Proprium
finden und bewahren konne, das war ein Grundproblem der Gespriche.
Doch dazu spiter.

Zunichst die Grunddaten und Themen:

I. Sagorsk, Dreifaltigkeits-Sergij-Kloster, UdSSR, 8.-11. Juli 1974

Dieses 1. Gesprich hatte noch kein offizielles Generalthema, aber auf

dem Hintergrund von «Tradition und Situation» wurden drei Einzel-

themen behandelt:

1. Predigt heute (in den beiden Kirchen)

2. Theologische Probleme und Erfahrungen kirchlichen Lebens in unse-
rer Gesellschaft

3. Mitarbeit in der 6kumenischen Bewegung und im evangelisch-
orthodoxen Dialog.



mit Blick auf die Pneumatologie 45

II. Erfurt, Augustinerkloster, DDR, 12.-16. September 1976
Das Reich Gottes als gegenwirtige und zukiinftige Wirklichkeit.

III. Kiew, UdSSR, 1.—-4. Oktober 1978
Die heiligende Wirkung der Gnade Gottes in der Kirche und durch die
Kirche.

IV. Giistrow, DDR, 10.-13. Mai 1981
Nachfolge Christi im Leben des Christen.

Die Gespriche wurden von zwei von ihren Kirchen berufenen und
bevollmichtigten Gesprichsgruppen gefiihrt. Die evangelische Gruppe
blieb fast konstant, die orthodoxe Gruppe fluktuierte stirker, doch wird
auch hier Kontinuitit angestrebt. An den Gesprichen nehmen immer
auch Giste teil. Die Vorbereitung auf die Gespriche intensivierte sich
auf evangelischer Seite von Mal zu Mal.

Die Leitung der Gespriche lag auf evangelischer Seite bei Bischof
Dr. Dr. Krusche, Magdeburg — auf orthodoxer Seite bei Metropolit
Juvenalij, Metropolit Philaret von Kiew (Sagorsk II und III) und Metro-
polit Philaret von Minsk, dem einstigen in der DDR geschitzten und
geliebten Exarchen des Moskauer Patriarchats und jetzigen Leiter des
AuBenamtes der ROK.

Kirchlich wurden die Gespriche hoch eingestuft. So gaben der
Patriarch von Moskau und ganz RuBland bzw. die Konferenz der
Kirchenleitungen des Bundes der Evangelischen Kirchen in der DDR
Empfinge bzw. sandte der Patriarch GruBtelegramme.

Die Ergebnisse der Gespriche, wie sie sich in dem Kommuniqué
und den Thesenreihen zu den Vortrigen niederschlugen, wurden offi-
ziell vom Heiligen Synod der ROK bzw. der Konferenz der Kirchen-
leitungen zur Kenntnis genommen und gutgeheiflen.

Auf beiden Seiten war man sich der Einbettung in und der Verant-
wortung vor der Gesamtokumene, speziell dem Okumenischen Rat der
Kirchen und der Konferenz Europiischer Kirchen, bewuB3t. Ohne die
Zusammenarbeit und die gemeinsamen Erfahrungen in diesen 6kume-
nischen GroBstrukturen wiren die Gespriche gewill nicht so schnell
begonnen und ziigig und erfolgreich fortgesetzt worden.

Bischof Krusche sagte 1974: «Auch wenn unsere Gespriche keine
Einigungsverhandlungen sind, so geschehen sie doch auf dem Grunde
der Einheit, die wir in Christus haben ... Wir halten unsere Gespriche
fiir eine Form und ein Element der Konziliaritit, die die Kommission



46 Bericht iiber Verlauf und Stand der Sagorsker Gespriche

fiir Glauben und Kirchenverfassung 1971 in Léwen beschrieben hat als
«das Zusammenkommen von Christen — 6rtlich, regional oder weltweit
— zu gemeinsamen Gebet, zu Beratung und Entscheidung in dem
Glauben, daB der Heilige Geist solche Zusammenkunft fiir seine eigenen
Zwecke der Versohnung, Erneuerung und Umgestaltung der Kirche
benutzen kann, indem er sie zur Fille der Wahrheit und der Liebe
hinfiihrty (Léwen 1971, Hrsg. Konrad Raiser, S. 226)»%.

Und 1981 fiihrte Bischof Krusche in seiner Erdffnungsrede zu
Sagorsk IV aus: «Wenn wir miteinander einen «Dialog der Liebe
fithren, dann ist das voller VerheiBung. Denn «die Liebe . .. freut sich an
der Wahrheit) (1. Kor 13,6), sie ist «Liebe zur Wahrheit> (2. Thess 2,10).
Wer liebt, sucht dem anderen nicht nachzuweisen, daB und wo es ihm
an der Wahrheit fehlt, sondern er sucht, wo bei dem anderen die
Wahrheit ist und wie sie sich bei ihm zeigt — die Wahrheit, die nicht ein
kirchliches Lehr- und Rechtssystem, sondern eine lebendige Person und
ithre Geschichte ist (Joh 14,6; 18,37; 1,17)»>

Noch ein Wort zum Stand der Publikation. Das offizielle Mate-
rial ist in der Zeitschrift «Die Zeichen der Zeit» Berlin veroffentlicht
(1/1975; 1/1977; 6/1979). Noch in diesem Jahr soll folgende Gesamtaus-
gabe erscheinen (1983 erschienen): Die theologischen Gespriche zwi-
schen der Russischen Orthodoxen Kirche und dem Bund der Evangeli-
schen Kirchen in der DDR 1974 — 1976 — 1978, hg. von Christoph
Dembke, (etwa 288 S.), Evangelische Verlagsanstalt Berlin.

Das Material der Gespriche ist fast vollstindig in der Zeitschrift des
Moskauer Exarchats flir Berlin und Mitteleuropa «Stimme der Ortho-
doxie», Berlin, publiziert worden. Auch das Zurnal Moskovskoj
Patriarchii, Moskau, hat die Kommuniqués, Zusammenfassungen der
Vortrige, die Telegramme des Patriarchen und Er6ffnungsreden seinen
Lesern zur Kenntnis gebracht.

Fiir die Bibliographie verweise ich auf James F. Puglisi und Charles
Angell*. Eine vollstindigere Bibliographie zu erarbeiten, habe ich mich
bemiiht (vgl. Ausgabe Demke). Das Material der bilateralen evange-

? Die Zeichen der Zeit 1/1975, S. 24.

* Stimme der Orthodoxie 8/1981, S. 39.

* James F. Pucuisi und Charles ANGELL, A Workbook of Bibliographies for the
Study of Interchurch Dialogues, Rom 1978; vgl. auch die Erginzungen in: A
Continuing Bibliography for the Study of Interchurch Dialogues, hg. vom Centro
pro Unione, 17/1980, S. 24 und 19/1981, S. 11.



mit Blick auf die Pneumatologie 47

lisch-orthodoxen theologischen Gespriche sowie der Vorgespriche und
kiinftigen Gespriche auf der Ebene des LWB und der Gesamtorthodo-
xie wird im Auftrag des LWB beim Lehrstuhl fiir Geschichte und
Theologie des Christlichen Ostens, den Fairy von Lilienfeld innehat, in
Erlangen mit der Tendenz auf Vollstindigkeit gesammelt. Auf orthodo-
xer Seite geschieht gleiches in panorthodoxem Auftrag in Helsinki.

2. Das inhaltliche und methodische Spezifikum der Sagorsker Gespriche

Wollten die Sagorsker Gespriche 6kumenische und theologische
Qualitit gewinnen, so muBten sie zu dem kirchenpolitischen Proprium
nach Ziel, Methode und Gesprichsgegenstand auch zu einem theologi-
schen Charakteristikum finden, um noch einen wirklichen Beitrag zum
umfassenden Skumenischen und orthodox-protestantischen Gesprich
leisten zu konnen.

Erinnern wir uns: Es hatte sich bis 1974 bereits eine ganze Fiille
orthodox-protestantischer Gespriche etabliert. In den USA die ortho-
dox-lutherischen und orthodox-reformierten Gespriche; die EKD
fiihrte theologische Gespriche mit dem Okumenischen Patriarchat von
Konstantinopel und der ROK; — und umgekehrt war die ROK allein in
drei Dialoge mit protestantischen Kirchen eingetreten: Mit der EKD,
mit der Evangelisch-Lutherischen Kirche von Finnland (1970-1977 vier
Gesprichsginge) und mit der Reformierten Kirche.

Mit der EKD kam die ROK bis 1974 zu folgenden Ergebnissen (ich
nenne nur die wichtigsten):

1. Man entschirfte den Gegensatz von Schrift und Tradition und

erkannte «eine Quelle der Rettung an: die Offenbarung Jesu Christi»

in der und durch die miindliche und schriftliche apostolische Tradi-

tion (Arnoldshain I und II).

Eine gewisse Anndherung im Verstindnis des Heils zeichnet sich ab.

3. Es ist unmoglich, eine Theologie des Kreuzes (protestantisch) gegen
eine Theologie der Auferstehung (orthodox) und umgekehrt auszu-
spielen (Arnoldshain V, Thesen I).

4. Die beiden Kirchen haben sich gegenseitig die Taufe anerkannt, und
zwar unabhingig von der Verwendung des Wassers (Arnoldshain IV,
Thesen II).

N



48 Bericht iiber Verlauf und Stand der Sagorsker Gespriche

5. Die EKD erkennt «die Orthodoxe Kirche (und damit auch die
Russische Orthodoxe Kirche, G.S.) als Kirche Jesu Christi» an
(Arnoldshain III, Thesen I)°.

Die Gespriche der ROK mit der EKD und der Evangelisch-
Lutherischen Kirche von Finnland waren und sind an theologischen
Loci orientiert. Man behandelte u. a. folgende: Schrift und Tradition,
Taufe, Heiliger Geist (Arnoldshain II), Auferstehung, Eucharistie usw.

Gegeniiber diesen an dogmatischen Loci ausgerichteten Gesprichs-
gingen, die darauf abzielen, durch theologische Information und Dis-
kussion einen gemeinsamen Bereich theologisch tolerabler Aussagen zu
gewinnen, war Sagorsk I und blieben die Sagorsker Gespriche auf den
den beiden Kirchen gemeinsamen Zeugnisauftrag in der sozialistischen
Gesellschaft gewiesen. Der Auftrag wird durch die Verkiindigung der
Kirchen und ihr Leben sowie das aller ihrer Glieder realisiert. Die
Sagorsker Gespriche haben im Grunde nichts anderes getan, als diesen
gemeinsamen Zeugnisauftrag, seine theologischen und praktischen
Implikate und Konsequenzen zu bedenken. Man war damit konkret und
aktuell auf den Dienst und das Zeugnis beider Kirchen und ihrer
Gemeinden bezogen. Beide Kirchen traten von der Mitte ihrer geistli-
chen Existenz und theologischen Bemiihung in das Gesprich miteinan-
der ein, denn von ihrem reformatorischen Grundanliegen her ist jede
evangelische Kirche an die Verkiindigung des Wortes Gottes gewiesen,
wie andererseits die orthodoxe Kirche, Theologie und Spiritualitit aus
der Anbetung lebt, die im Gottesdienst zentriert ist.

So gewannen von der Ausrichtung auf die Verkiindigung heute her
die Sagorsker Gespriche einen dynamischen und produktiven Impetus.
Damit hatten die Sagorsker Gespriche unter den zahlreichen protestan-
tisch-orthodoxen Dialogen nach Thema, Methode und Ziel ihr Pro-
prium gewonnen. Diese Orientierung auf das Verstindnis des Evange-
liums und seine Verkiindigung heute wurde sowohl bei den Gesprichen
zwischen dem Einheitssekretariat der Romisch-Katholischen Kirche

* Dies sind die Ergebnisse einer Studie fiir Faith and Order von Giinther
ScHuLz und Hermann GoLtz: «Auswertung evangelisch-orthodoxer theologischer
Gespriche 1959-1973,» Maschinenschrift 1974. Diese Ergebnisse sind von Nils
EHRENSTROM aufgenommen worden in: Confessions in Dialogue, Genf 1975, S. 76~
91, besonders S. 78-86.

Eingegangen sind die Einsichten der genannten Studie auch in meinem Beitrag
fiir die Orientierung Okumene, Ein Handbuch, hg. von Hans-Martin MobErOW
und Matthias SENs, Berlin 1979, S. 187-190.



mit Blick auf die Pneumatologie 49

und dem Lutherischen Weltbund (Maltapapier usw.) wie bei der Ausar-
beitung der Leuenberger Konkordie und auch in den «Werkstattberich-
ten» in der DDR praktiziert. Soweit wir sehen, wurde diese Methode
aber in Sagorsk I und den folgenden Sagorsker Gesprichen zum ersten
Mal in einem orthodox-evangelischen Dialog bewuBt und erfolgreich
erprobt.

3. Verlauf und Stand der Sagorsker Gespriche unter pneumatologischem
Aspekt

Anders als etwa im Gesprich zwischen der EKD und der ROK
(Arnoldshain II, 1963: Vom Wirken des Heiligen Geistes) oder zwischen
der EKD und dem Okumenischen Patriarchat von Konstantinopel
(Viertes Theologisches Gesprich, Friedwald Oktober 1975: Die Anru-
fung des Heiligen Geistes im Abendmahl) wurde in den Sagorsker
Gesprichen die Pneumatologie nicht zu einem selbstindigen General-
thema gemacht. Die Pneumatologie spielte in den Sagorsker Gespra-
chen nichtsdestoweniger eine zentrale Rolle. Ich darf dies an dem schon
genannten tragenden Grundthema der Sagorsker Gespriche, der Predigt
heute, demonstrieren.

Zur Predigt heute sprach von orthodoxer Seite Bischof Michail
(Mudjugin), von evangelischer Seite Bischof Dr. Krusche. B. Michail
zeigte nach einem kurzen historischen Abrif}, daB die Predigt heute in
der ROK einen organischen, konstitutiven Bestandteil des Gottesdien-
stes bildet. B. Michail half uns evangelischen Theologen, das Vorurteil
zu liberwinden, als spiele eine exegetisch nicht besonders fundierte
Predigt im orthodoxen Gottesdienst nur eine sekundire Rolle. Vielmehr
konnten wir evangelischen Teilnehmer uns in der theologischen Refle-
xion wie der gottesdienstlichen Praxis davon iiberzeugen, daB die
Predigt einen unverzichtbaren Bestandteil des Gottesdienstes auch der
ROK bildet, ja die ROK ihren gesamten Gottesdienst als Predigt, als
Mission versteht. B. Michail zeigte: Die revolutioniren Bewegungen
Anfang unseres Jahrhunderts befreiten die ROK und damit auch ihre
Predigt von zaristischer Bevormundung und Zensur: «Die Trennung
der Kirche vom Staat im Jahre 1918 schuf reale Voraussetzungen fiir die
weitere Entwicklung und wirkliche Bliite der russischen orthodoxen
Predigt.» «Die Predigt wurde frei und wirklich kirchlich, dazu christo-
logischer und evangelischer.» «Im zweiten Weltkrieg reichte die Predigt



50 Bericht iiber Verlauf und Stand der Sagorsker Gespriche

den Gliubigen in schweren Ereignissen und Verlusten im Uberfluf
geistige Nahrung, derer sie nicht weniger bedurften als der physischenn.
Auch in der Gegenwart dauert der ProzeB der qualifizierten Predigt an.
Nicht weniger als die Wortverkiindigung ist der Lebensvollzug eines
Priesters eine uniiberhorbare Predigt. «Der christliche Prediger ist geru-
fen, ein Werkzeug des Heiligen Geistes (Mt 10,20) zu sein, und wenn
der Heilige Geist nicht durch ihn spricht, so ist er ein Nichts.» «Deshalb
ist es die erste Aufgabe des Predigers, zu wiinschen, der Wirkung der
Gnade des Heiligen Geistes gehorsam zu sein und um diese Wirkung zu
beten»®.

B. Krusche betonte in seinem Beitrag, «dal3 die apostolische Bot-
schaft kein zeitloses, sondern ein konkret-geschichtliches Wort sei, das
darum nicht nur in seinem Wortlaut wiedergegeben werden sollte — wie
in den gottesdienstlichen Lesungen — sondern auch iibersetzt werden
wolle in die konkrete Lage der Horer hinein. Gerade so bleibe es
dasselbe Wort». Der Herr teilt sich durch den Heiligen Geist «im
gepredigten Wort nicht weniger mit als im dargereichten Sakrament.»
«Die Predigt ist nicht nur ein verbaler Vorgang, das gepredigte
Wort ... hat die VerheiBung, daB} es mit sich bringt, was es sagt: daB es
Umkehr bewirkt, Gemeinschaft stiftet, Leben vermittelt, die Situation
klirt, zum dankbaren Gehorsam befreit.» Die «Kraft des gepredigten
Wortes ist die rettende Kraft des Evangeliums selbst (1. Kor 1,18.21),
die Kraft des in ihm wirksamen Heiligen Geistes».

Die Grunddifferenzen sind deutlich: Die Predigt hat in einer ortho-
doxen Liturgie einen anderen Stellenwert als im evangelischen Gottes-
dienst, der durch die Predigt charakterisiert ist. Vorbereitung wie
Vollzug evangelischer Predigt sind von historisch-kritischer Exegese
nicht zu trennen. Orthodoxe Predigt ist dagegen stirker geprigt von
der lebendigen Tradition ihrer Kirche, besonders der Liturgie. Metro-
polit Juvenalij, der Leiter der ROK-Gesprichsgruppe, konkretisierte:
Das aufgegebene Predigtwort meditiere der orthodoxe Prediger inten-
siv. Im Gottesdienst triige ihn das Gebet der Gemeinde. So erfiihre er im
Vollzug des Gottesdienstes, wessen die Gemeinde bediirfe und was er
ihr in freier Rede zu sagen habe.

Aber nicht der jeweils eigene, als theologisch legitim empfundene
hermeneutische Ansatz qualifiziert eine Predigt zur Predigt, sondern

¢ Die Zeichen der Zeit 6/1977, S. 208-218.



mit Blick auf die Pneumatologie 51

allein der Heilige Geist, auf den orthodoxe wie evangelische Prediger
angewiesen bleiben. Bischof Dr. Krusche sagte es so: «die Kraft des
gepredigten Wortes ist die rettende Kraft des Evangeliums selbst ...,
die Kraft des in ihm wirksamen Heiligen Geistes». Aus dieser gemeinsa-
men Erkenntnis und Erfahrung heraus konnte die substantielle Uberein-
stimmung in der Zusammenfassung zu den beiden Referaten formuliert
und von allen Teilnehmern unterzeichnet werden: «Der bleibende Inhalt
der Verkiindigung ist der fiir uns gekreuzigte, auferstandene und
erhohte Herr Jesus Christus (1. Kor 1,23; 1. Kor 15,20; Mk 16,19).» «In
der Verkiindigung des Wortes Gottes und in den Sakramenten der
Kirche ist der Heilige Geist am Werk, der die Kirche und ihre Glieder in
Erfiillung der unumst6Blichen VerheiBung des Sohnes Gottes «n alle
Wahrheit leitet» (Joh 14,13)»".

Darf ich hier noch einmal unterstreichen: Trotz aller Differenzen,
die durch die verschiedenen kirchlichen und hermeneutischen Traditio-
nen, durch den anderen Ort der Predigt im Gottesdienst bedingt sind,
vermochten die bevollmichtigten Vertreter der beiden Kirchen, die
Mitte ihres Lebens, die Predigt im Gottesdienst, auf eine gemeinsame
christologisch-pneumatologische Basis zu stellen. Von ihrem gemeinsa-
men Verkiindigungsauftrag her konnten sich damit die beiden Kirchen
als Kirchen des einen Herrn, als Kirchen des einen Geistes verstehen. Die
einmal gewonnene christologisch-pneumatische Basis trug alle weiteren
Gespriche mit threm Nachdenken tiber die Verkiindigung und das
Leben der Christen, Gemeinden und Kirchen in unserer Gesellschaft.
Das scheint mir das wichtigste Ergebnis der Sagorsker Gespriche zu
sein.

Nebenbei: Mit der gegenseitigen Qualifizierung als Kirche des einen
Herrn und des einen Geistes hatte Sagorsk schon im ersten Anlauf das
theologische Niveau der Arnoldshainer Gespriche erreicht.

Sagorsk II basierte nach Thema wie Durchfithrung ganz auf
Sagorsk 1. Von der Verkiindigung im Gottesdienst wurde nach der
Verkiindigung Jesu selbst, also nach der jesuanischen Predigt des Rei-
ches Gottes (vgl. Mk 1,14f.) und damit nach dem biblischen Urbild aller
Predigt und jedes Predigers zuriickgefragt. Das schlieBlich formulierte
Thema lautete: «Das Reich Gottes als gegenwirtige und zukiinftige
Wirklichkeit.» Grundlage des Dialoges waren zwei Exegesen tiiber

" Die Zeichen der Zeit 1/1975, S. 26. Das Referat von Bischof KRUSCHE ist
nachzulesen in Kerygma und Dogma 1976, S. 77-95.



52 Bericht tiber Verlauf und Stand der Sagorsker Gespriche

neutestamentliche Texte, die bis zu Predigtiiberlegungen vorangetrie-
ben waren. Auf diese Texte wurde von orthodoxen und evangelischen
Predigern in Gemeindegottesdiensten wihrend der theologischen
Gespriche und auf dem Kirchentag der Kirchenprovinz Sachsen in Halle
Bezug genommen. So blieben die theologischen Gespriche nicht
abstrakt, sondern gewannen von ihrem Grundansatz her geistliche
Realitit im Leben der Gemeinde.

Vollstindigkeit kann hier nicht das Ziel sein. Ich darf hier abbre-
chen und verweise flir Sagorsk III und IV auf den bald erscheinenden
Dokumentationsband.

4. Schlufbemerkungen

Ich habe bisher von der zentralen Rolle der Pneumatologie in der
theologischen Reflexion der Sagorsk-Gespriche gesprochen. Das mir
von der Societas Oecumenica gestellte Thema impliziert — nach meinem
Verstindnis — wohl auch die Frage: Tragen die Sagorsker Gespriche als
solche Ziige eines pneumatischen Geschehens an sich?

Ich mochte diese Frage nicht verneinen. Gegeniiber einer wohl
verstandlichen, aber zum Teil {iberzogenen pneumatischen Plerophorie
in der Okumene méchte ich sagen: Die Sagorsker Gespriche sind nicht
in sich ein pneumatisches Geschehen, aber sie entbehren auch nicht
Ziige eines pneumatischen Geschehens. Als Griinde dafiir wiren anzu-
fithren: Die Gespriche sind iiberhaupt nur zustandegekommen aus
theologischen Motiven, die fiir alle Gespriche konstitutiv geblieben
sind. Sie werden geflihrt von offiziell beauftragten Vertretern ihrer
Kirchen. Sie sind getragen von gemeinsamem Gebet und Gottesdienst,
d.h. die Gesprichspartner griinden eine «Dialoggemeinde». Diese Dia-
loggemeinde steht wie jede Gemeinde Jesu Christi unter der VerheiBung
der Gegenwart des Heiligen Geistes, und sie steht in engem Kontakt zur
Ortsgemeinde und Ortskirche. Um diesen Kontakt bemiihen sich alle
Teilnehmer des Dialogs.

Christen der Ortsgemeinden verstehen die Gespriche als Ermuti-
gung zu ihrem Christsein. Die Gesamtgemeinde vor Ort betet fiir die
Gespriche. Sagorsk II in Erfurt z. B. wurde mit einem unvergeBlichen
evangelisch-katholisch-orthodoxen Gottesdienst im katholischen Dom
in Erfuhrt begonnen. Auch nach den Gesprichen bleiben Gesprichs-
partner im Gebet miteinander verbunden.



mit Blick auf die Pneumatologie 53

Die Gesamtkirchen nehmen vom Verlauf der Gespriche Kenntnis
und billigen ihre Ergebnisse offiziés bzw. offiziell: «das ist zwar noch
kein eigentlicher Rezeptionsvorgang, aber jedenfalls doch mehr als ein
bloBes Zurkenntnisnehmen»®. Den Gesprichen ist — wie Bischof Kru-
sche sagte — «das Geschenk des Vertrauens» zuteil geworden, «das es
uns ermoglicht hat, uns gegenseitig in die Augen und doch wohl auch
ein Stiick ins Herz zu sehen, mit Erwartung aufeinander zu héren und
unverschliisselt miteinander zu reden»’. SchlieBlich beteten die
Gesprichspartner, «daB unsere Begegnung eine Begegnung im Heiligen
Geist sein mochte, der uns erleuchtet und fiireinander 6ffnet und uns in
alle Wahrheit leitet»™.

Die Teilnehmer versuchten — jedenfalls 1981 programmatisch — aus
den ihnen vertrauten 6stlichen bzw. westlichen Denk- und Sprachstruk-
turen auszubrechen: «Wenn wir es wieder versuchen werden, den
Ertrag unserer Gespriche gemeinsam zu formulieren, sollten wir nicht
fragen: Ist das nicht zu orthodox oder zu protestantisch ausgedriickt?,
sondern: Konnen wir in dem, was da formuliert worden ist, das
Evangelium wiedererkennen?»"

Die Sagorsker Gespriche sind also Gespriche nicht ohne pneuma-
tische Ziige und — ich mochte der Wahrheit und dem Verlauf dieser
Gespriche gemiB hinzufiigen — Gespriche voll theologischer und
o6kumenischer Probleme.

Trotz aller vollen Formeln wie etwa: «Verantwortung vor der
Gesamtokumene» usw. ist das Verhiltnis aller bilateralen orthodox-
protestantischen Gespriche — und damit auch der Sagorsker Gespriche —
zur Okumene sachlich und theologisch ungeklirt. Eine gewisse Aus-
nahme machten nur die Beitrige von Borovoj und Slenczka in Arnolds-
hain VI (1973) und Arnoldshain VIII (1979)2. Man kann sich z. T. des

® Stimme der Orthodoxie 8/1981, S. 39.

* Die Zeichen der Zeit 6/1979, S. 231.

' Stimme der Orthodoxie 8/1981, S. 41.

1 Ebd. S. 39.

2 Vgl. Die Vortrige von Reinhard SLENczka und Vitalij Borovoj, Arnolds-
hain VI in Sagorsk 1973: Abendmahlslehre und Abendmahlspraxis im heutigen
6kumenischen Kontext bzw. Die Lehre von der Eucharistie und die Praxis in Bezug
auf die 6kumenische Bewegung, Studienheft 8, Die Eucharistie, hg. vom Kirchli-
chen AuBenamt der EKD, Bielefeld 1974, S. 190-224; vgl. auch von denselben
Autoren Arnoldshain VIII in Odessa 1979, Die Accra-Dokumente «und ihre Bedeu-
tung auf dem Weg zur Wiederherstellung der Einheit aller Christen» bzw. «ihre
Aufnahme in der Evangelischen Kirche in Deutschland», Beiheft zur OR 41/1981,
S. 137-159.



54 Bericht iiber Verlauf und Stand der Sagorsker Gespriche

Eindrucks nicht erwehren, daB es geradezu um einen gewissen Wettlauf
um Themen und Kirchen geht. Die bilateralen Gespriche sind vonein-
ander isoliert. Eine Konferenz der Sekretire der Gespriche auf Welt-
ebene wurde 1978 und in den folgenden Jahren vom Okumenischen Rat
der Kirchen durchgefiihrt. Geplant ist auch ein Austausch der Teilneh-
mer an den Gesprichen mit der ROK. Mir scheint es an der Zeit zu sein,
die Isolierung zu lockern, vielleicht durch die Teilnahme von Beobach-
tern von seiten der Kommission fiir Glaube und Kirchenverfassung.

In der Nachfolge des Herrn wollte zumal Sagorsk IV die jeweilige
Ostliche bzw. westliche theologische und spirituelle Tradition hinter
sich lassen und auf die Sprache des Evangeliums héren und sie nachspre-
chen. Das ist nur bedingt gelungen. Sagorsk IV zeigte deutlich, daB fiir
orthodoxe Theologie der Prototyp des Nachfolgenden der Monch ist.
Lassen Sie es mich thetisch und damit angreifbar sagen: In der Regel hat
protestantische Theologie zum Monastischen kein positives Verhiltnis.
Orthodoxe Kirche und Theologie aber ist getragen vom Monchtum.
Das orthodoxe Ménchtum lebt nicht aus dem Rhythmus des ora et
labora, sondern im Rhythmus des: meditiere — arbeite — bete. Gelegent-
lich frage ich mich, ob wir iiberhaupt schon die tragenden Horizonte
unseres Nachdenkens in den Dialogen in den Blick bekommen haben.

Carl Friedrich von Weizsicker stellte an das Ende seiner philo-
sophischen Selbstbiographie den Satz: «Man kann nicht denken, was
man nicht tut»®. Wie kann man denken, was man nicht tut — und wie
soll da gegenseitiges Verstehen in der Tiefe moglich sein?

Peter Lengsfeld hat auf der Ersten Wissenschaftlichen Konsultation
der Societas feinsinnig von der neuen Okumenischen Spiritualitit
gesprochen, ohne die Rezeption und Einheit, vor allem aber wahres
Christsein nicht wachsen konnen. Die o6kumenische Spiritualitit
schlieBt die «Bereitschaft zum Identititswandel» ein'. Der Bericht der
Sektion Einheit von Neu-Delhi sagte an zentraler Stelle: «Die Einheit zu
gewinnen bedeutet nichts Geringeres, als dafl viele Formen des kirchli-
chen Lebens, wie wir sie kennen, sterben und wiedergeboren werden
miissen»'®. Mir scheint, diese Aussage von Neu-Delhi meint heute: Es

¥ Carl Friedrich voN WEizsACKER in: Philosophie in Selbstdarstellungen II, hg.
von Ludwig J. PoNnGrAaTZ, Hamburg 1975, S. 388.

“ Peter LENGsFELD, Okumenische Spiritualitit als Voraussetzung von Rezep-
tion, in: Peter LENGSFELD, Heinz-Giinther StoBBE (Hrsg.), Theologischer Konsens
und Kirchenspaltung, Kohlhammer 1981, S. 126-134, besonders S. 127.

% Neu-Delhi 1961, hg. von W. A. Visser'T Hoort, Stuttgart 1962, S. 131.



mit Blick auf die Pneumatologie 55

geht um nichts Geringeres als um das Sterben und Wiedergeborenwer-
den der Okumene selbst, auch um das Sterben und Wiedergeborenwer-
den der orthodox-evangelischen Dialoge. Nur so kann iiber diese
Gespriche der Geist kommen, der da in die Wahrheit fiihrt und lebendig
macht (Joh 16,13; 6,63). Das gilt auch von den Sagorsker Gesprichen.






	Bericht über Verlauf und Stand der Sagorsker Gespräche mit Blick auf die Pneumatologie

