
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 30 (1983)

Heft: 1-2

Artikel: Bericht über Verlauf und Stand der Sagorsker Gespräche mit Blick auf
die Pneumatologie

Autor: Schulz, Günther

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761267

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761267
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Günther Schulz

Bericht über Verlauf und Stand
der Sagorsker Gespräche

mit Blick auf die Pneumatologie

Die Societas Oecumenica hat mich eingeladen, auf ihrer Zweiten
Wissenschaftlichen Konsultation in Sonderborg (Dänemark) einen
«Bericht über Verlauf und Stand der Sagorsker Gespräche mit Blick auf
die Pneumatologie» zu geben. Ich danke der SÖ für diese Einladung.
Ich verstehe diese Einladung als Ausdruck des gewachsenen ökumenischen

Interesses an dem evangelisch-orthodoxen Dialog und speziell
auch an einem bilateralen Dialog, nachdem Harding Meyer auf der
Ersten Wissenschaftlichen Konsultation der SÖ über die Dialoge auf
Weltebene eine eindrückliche Übersicht gegeben hat. Ebenso ist mir die

Einladung ein deutliches Zeichen für das elementare Interesse an den
ökumenischen Beziehungen und Gesprächen zwischen den Kirchen im
Bereich der sozialistischen Länder.

Die Sagorsker Gespräche waren die ersten theologischen Gespräche
zwischen bevollmächtigten Vertretern von Kirchen innerhalb der
sozialistischen Länder. Sowohl die orthodoxe als auch die evangelische Seite
haben die «Besonderheit dieses Gesprächs von Anfang an darin
gesehen daß hier Kirchen orthodoxer und reformatorischer Tradition

in einen Dialog eintreten, die im gleichen Kontext einer sozialistischen

Gesellschaft leben»1.

1 Kommuniqué Sagorsk II, 1976, Die Zeichen der Zeit 1/1977, S. 25.



44 Bericht über Verlauf und Stand der Sagorsker Gespräche

1. Einleitung

Von dem ersten Tagungsort (1974), dem Herzkloster der Russischen

Orthodoxen Kirche (ROK), der Troice-Sergievskaja Lavra, dem

Dreifaltigkeits-Sergij-Kloster in der Stadt Sagorsk in der Nähe von
Moskau, haben die Gespräche ihren Namen und ihre Zählung. Die
Gespräche gehen zurück auf einen Vorschlag des so früh verstorbenen

Metropoliten Nikodim von Leningrad, des langjährigen Leiters des

Außenamtes der ROK und einstigen Präsidenten des Ökumenischen
Rates der Kirchen. 1972 besuchte die erste große und offizielle Delegation

des neugegründeten und staatlicherseits anerkannten Bundes der
Ev. Kirchen in der DDR mit den Bischöfen Dr. Dr. Schönherr, Dr. Dr.
Krusche und Dr. Rathke die ROK. In einem Arbeitsgespräch mit der

Delegation schlug Metropolit Nikodim innerhalb eines umfassenden
ökumenischen Programms auch theologische Gespräche zwischen der

ROK und dem Bund der Ev. Kirchen in der DDR vor. Als mögliches
Thema wurde der Problemkreis «Tradition und Situation» avisiert.
Man stimmte darin überein, daß die künftigen Gespräche keine
Dublette zu den seit 1959 laufenden Arnoldshainer Gesprächen
zwischen der EKD und der ROK bilden sollten, die 1971 in die 5.

Gesprächsrunde gegangen waren. Um es vorwegzunehmen: Sagorsk ist
keine Doppelung oder Wiederholung von Arnoldshain geworden und —

so scheint mir - kann es auch nicht werden. Wie Sagorsk sein Proprium
finden und bewahren könne, das war ein Grundproblem der Gespräche.
Doch dazu später.

Zunächst die Grunddaten und Themen:

I. Sagorsk, Dreifaltigkeits-Sergij-Kloster, UdSSR, 8.-11. Juli 1974

Dieses 1. Gespräch hatte noch kein offizielles Generalthema, aber auf
dem Hintergrund von «Tradition und Situation» wurden drei
Einzelthemen behandelt:
1. Predigt heute (in den beiden Kirchen)
2. Theologische Probleme und Erfahrungen kirchlichen Lebens in unserer

Gesellschaft
3. Mitarbeit in der ökumenischen Bewegung und im evangelischorthodoxen

Dialog.



mit Blick auf die Pneumatologie 45

II. Erfurt, Augustinerkloster, DDR, 12.-16. September 1976

Das Reich Gottes als gegenwärtige und zukünftige Wirklichkeit.

III. Kiew, UdSSR, 1.-4. Oktober 1978

Die heiligende Wirkung der Gnade Gottes in der Kirche und durch die
Kirche.

IV. Güstrow, DDR, 10.-13. Mai 1981

Nachfolge Christi im Leben des Christen.

Die Gespräche wurden von zwei von ihren Kirchen berufenen und
bevollmächtigten Gesprächsgruppen geführt. Die evangelische Gruppe
blieb fast konstant, die orthodoxe Gruppe fluktuierte stärker, doch wird
auch hier Kontinuität angestrebt. An den Gesprächen nehmen immer
auch Gäste teil. Die Vorbereitung auf die Gespräche intensivierte sich

auf evangelischer Seite von Mal zu Mal.
Die Leitung der Gespräche lag auf evangelischer Seite bei Bischof

Dr. Dr. Krusche, Magdeburg - auf orthodoxer Seite bei Metropolit
Juvenalij, Metropolit Philaret von Kiew (Sagorsk II und III) und Metropolit

Philaret von Minsk, dem einstigen in der DDR geschätzten und
geliebten Exarchen des Moskauer Patriarchats und jetzigen Leiter des

Außenamtes der ROK.
Kirchlich wurden die Gespräche hoch eingestuft. So gaben der

Patriarch von Moskau und ganz Rußland bzw. die Konferenz der

Kirchenleitungen des Bundes der Evangelischen Kirchen in der DDR
Empfänge bzw. sandte der Patriarch Grußtelegramme.

Die Ergebnisse der Gespräche, wie sie sich in dem Kommuniqué
und den Thesenreihen zu den Vorträgen niederschlugen, wurden offiziell

vom Heiligen Synod der ROK bzw. der Konferenz der
Kirchenleitungen zur Kenntnis genommen und gutgeheißen.

Auf beiden Seiten war man sich der Einbettung in und der

Verantwortung vor der Gesamtökumene, speziell dem Ökumenischen Rat der

Kirchen und der Konferenz Europäischer Kirchen, bewußt. Ohne die
Zusammenarbeit und die gemeinsamen Erfahrungen in diesen ökumenischen

Großstrukturen wären die Gespräche gewiß nicht so schnell

begonnen und zügig und erfolgreich fortgesetzt worden.
Bischof Krusche sagte 1974: «Auch wenn unsere Gespräche keine

Einigungsverhandlungen sind, so geschehen sie doch auf dem Grunde
der Einheit, die wir in Christus haben Wir halten unsere Gespräche
für eine Form und ein Element der Konziliarität, die die Kommission



46 Bericht über Verlauf und Stand der Sagorsker Gespräche

fur Glauben und Kirchenverfassung 1971 in Löwen beschrieben hat als

<das Zusammenkommen von Christen - örtlich, regional oder weltweit

- zu gemeinsamen Gebet, zu Beratung und Entscheidung in dem
Glauben, daß der Heilige Geist solche Zusammenkunft fur seine eigenen
Zwecke der Versöhnung, Erneuerung und Umgestaltung der Kirche
benutzen kann, indem er sie zur Fülle der Wahrheit und der Liebe
hinfuhrt) (Löwen 1971, Hrsg. Konrad Raiser, S. 226)»2.

Und 1981 führte Bischof Krusche in seiner Eröffnungsrede zu

Sagorsk IV aus: «Wenn wir miteinander einen (Dialog der Liebe)

fuhren, dann ist das voller Verheißung. Denn <die Liebe freut sich an
der Wahrheit) (1. Kor 13,6), sie ist (Liebe zur Wahrheit) (2. Thess 2,10).
Wer liebt, sucht dem anderen nicht nachzuweisen, daß und wo es ihm
an der Wahrheit fehlt, sondern er sucht, wo bei dem anderen die
Wahrheit ist und wie sie sich bei ihm zeigt - die Wahrheit, die nicht ein
kirchliches Lehr- und Rechtssystem, sondern eine lebendige Person und
ihre Geschichte ist (Joh 14,6; 18,37; 1,17)»3.

Noch ein Wort zum Stand der Publikation. Das offizielle Material

ist in der Zeitschrift «Die Zeichen der Zeit» Berlin veröffentlicht
(1/1975; 1/1977; 6/1979). Noch in diesem Jahr soll folgende Gesamtausgabe

erscheinen (1983 erschienen): Die theologischen Gespräche
zwischen der Russischen Orthodoxen Kirche und dem Bund der Evangelischen

Kirchen in der DDR 1974 - 1976 - 1978, hg. von Christoph
Demke, (etwa 288 S.), Evangelische Verlagsanstalt Berlin.

Das Material der Gespräche ist fast vollständig in der Zeitschrift des

Moskauer Exarchats für Berlin und Mitteleuropa «Stimme der
Orthodoxie», Berlin, publiziert worden. Auch das Zurnal Moskovskoj
Patriarchii, Moskau, hat die Kommuniqués, Zusammenfassungen der

Vorträge, die Telegramme des Patriarchen und Eröffnungsreden seinen

Lesern zur Kenntnis gebracht.
Für die Bibliographie verweise ich aufJames F. Puglisi und Charles

Anqell4. Eine vollständigere Bibliographie zu erarbeiten, habe ich mich
bemüht (vgl. Ausgabe Demke). Das Material der bilateralen evange-

2 Die Zeichen der Zeit 1/1975, S. 24.
3 Stimme der Orthodoxie 8/1981, S. 39.
4 James F. Puglisi und Charles Angell, A Workbook of Bibliographies for the

Study of Interchurch Dialogues, Rom 1978; vgl. auch die Ergänzungen in: A
Continuing Bibliography for the Study of Interchurch Dialogues, hg. vom Centro
pro Unione, 17/1980, S. 24 und 19/1981, S. 11.



mit Blick auf die Pneumatologie 47

lisch-orthodoxen theologischen Gespräche sowie der Vorgespräche und

künftigen Gespräche auf der Ebene des LWB und der Gesamtorthodoxie

wird im Auftrag des LWB beim Lehrstuhl für Geschichte und
Theologie des Christlichen Ostens, den Fairy von Lilienfeld innehat, in
Erlangen mit der Tendenz aufVollständigkeit gesammelt. Auforthodoxer

Seite geschieht gleiches in panorthodoxem Auftrag in Helsinki.

2. Das inhaltliche und methodische Spezißkum der Sagorsker Gespräche

Wollten die Sagorsker Gespräche ökumenische und theologische
Qualität gewinnen, so mußten sie zu dem kirchenpolitischen Proprium
nach Ziel, Methode und Gesprächsgegenstand auch zu einem theologischen

Charakteristikum finden, um noch einen wirklichen Beitrag zum
umfassenden ökumenischen und orthodox-protestantischen Gespräch
leisten zu können.

Erinnern wir uns: Es hatte sich bis 1974 bereits eine ganze Fülle

orthodox-protestantischer Gespräche etabliert. In den USA die
orthodox-lutherischen und orthodox-reformierten Gespräche; die EKD
führte theologische Gespräche mit dem Ökumenischen Patriarchat von
Konstantinopel und der ROK; - und umgekehrt war die ROK allein in
drei Dialoge mit protestantischen Kirchen eingetreten: Mit der EKD,
mit der Evangelisch-Lutherischen Kirche von Finnland (1970—1977 vier
Gesprächsgänge) und mit der Reformierten Kirche.

Mit der EKD kam die ROK bis 1974 zu folgenden Ergebnissen (ich
nenne nur die wichtigsten):
1. Man entschärfte den Gegensatz von Schrift und Tradition und

erkannte «eine Quelle der Rettung an: die Offenbarung Jesu Christi»
in der und durch die mündliche und schriftliche apostolische Tradition

(Arnoldshain I und II).
2. Eine gewisse Annäherung im Verständnis des Heils zeichnet sich ab.

3. Es ist unmöglich, eine Theologie des Kreuzes (protestantisch) gegen
eine Theologie der Auferstehung (orthodox) und umgekehrt
auszuspielen (Arnoldshain V, Thesen I).

4. Die beiden Kirchen haben sich gegenseitig die Taufe anerkannt, und

zwar unabhängig von der Verwendung des Wassers (Arnoldshain IV,
Thesen II).



48 Bericht über Verlauf und Stand der Sagorsker Gespräche

5. Die EKD erkennt «die Orthodoxe Kirche (und damit auch die

Russische Orthodoxe Kirche, G.S.) als Kirche Jesu Christi» an

(Arnoldshain III, Thesen I)5.

Die Gespräche der ROK mit der EKD und der Evangelisch-
Lutherischen Kirche von Finnland waren und sind an theologischen
Loci orientiert. Man behandelte u. a. folgende: Schrift und Tradition,
Taufe, Heiliger Geist (Arnoldshain II), Auferstehung, Eucharistie usw.

Gegenüber diesen an dogmatischen Loci ausgerichteten Gesprächsgängen,

die darauf abzielen, durch theologische Information und
Diskussion einen gemeinsamen Bereich theologisch tolerabler Aussagen zu

gewinnen, war Sagorsk I und blieben die Sagorsker Gespräche auf den
den beiden Kirchen gemeinsamen Zeugnisauftrag in der sozialistischen
Gesellschaft gewiesen. Der Auftrag wird durch die Verkündigung der
Kirchen und ihr Leben sowie das aller ihrer Glieder realisiert. Die
Sagorsker Gespräche haben im Grunde nichts anderes getan, als diesen

gemeinsamen Zeugnisauftrag, seine theologischen und praktischen
Implikate und Konsequenzen zu bedenken. Man war damit konkret und
aktuell auf den Dienst und das Zeugnis beider Kirchen und ihrer
Gemeinden bezogen. Beide Kirchen traten von der Mitte ihrer geistlichen

Existenz und theologischen Bemühung in das Gespräch miteinander

ein, denn von ihrem reformatorischen Grundanliegen her ist jede
evangelische Kirche an die Verkündigung des Wortes Gottes gewiesen,
wie andererseits die orthodoxe Kirche, Theologie und Spiritualität aus
der Anbetung lebt, die im Gottesdienst zentriert ist.

So gewannen von der Ausrichtung auf die Verkündigung heute her
die Sagorsker Gespräche einen dynamischen und produktiven Impetus.
Damit hatten die Sagorsker Gespräche unter den zahlreichen
protestantisch-orthodoxen Dialogen nach Thema, Methode und Ziel ihr
Proprium gewonnen. Diese Orientierung auf das Verständnis des Evangeliums

und seine Verkündigung heute wurde sowohl bei den Gesprächen
zwischen dem Einheitssekretariat der Römisch-Katholischen Kirche

5 Dies sind die Ergebnisse einer Studie fur Faith and Order von Günther
Schulz und Hermann Goltz: «Auswertung evangelisch-orthodoxer theologischer
Gespräche 1959-1973,» Maschinenschrift 1974. Diese Ergebnisse sind von Nils
Ehrenström aufgenommen worden in: Confessions in Dialogue, Genf 1975, S. 76-
91, besonders S. 78-86.

Eingegangen sind die Einsichten der genannten Studie auch in meinem Beitrag
für die Orientierung Ökumene, Ein Handbuch, hg. von Hans-Martin Moderow
und Matthias Sens, Berlin 1979, S. 187-190.



mit Blick auf die Pneumatologie 49

und dem Lutherischen Weltbund (Maltapapier usw.) wie bei der
Ausarbeitung der Leuenberger Konkordie und auch in den «Werkstattberichten»

in der DDR praktiziert. Soweit wir sehen, wurde diese Methode
aber in Sagorsk I und den folgenden Sagorsker Gesprächen zum ersten
Mal in einem orthodox-evangelischen Dialog bewußt und erfolgreich
erprobt.

3. Verlauf und Stand der Sagorsker Gespräche unter pneumatologischem

Aspekt

Anders als etwa im Gespräch zwischen der EKD und der ROK
(Arnoldshain II, 1963: Vom Wirken des Heiligen Geistes) oder zwischen
der EKD und dem Ökumenischen Patriarchat von Konstantinopel
(Viertes Theologisches Gespräch, Friedwald Oktober 1975: Die Anrufung

des Heiligen Geistes im Abendmahl) wurde in den Sagorsker
Gesprächen die Pneumatologie nicht zu einem selbständigen Generalthema

gemacht. Die Pneumatologie spielte in den Sagorsker Gesprächen

nichtsdestoweniger eine zentrale Rolle. Ich darf dies an dem schon

genannten tragenden Grundthema der Sagorsker Gespräche, der Predigt
heute, demonstrieren.

Zur Predigt heute sprach von orthodoxer Seite Bischof Michail
(Mudjugin), von evangelischer Seite Bischof Dr. Krusche. B. Michail
zeigte nach einem kurzen historischen Abriß, daß die Predigt heute in
der ROK einen organischen, konstitutiven Bestandteil des Gottesdienstes

bildet. B.Michail half uns evangelischen Theologen, das Vorurteil
zu überwinden, als spiele eine exegetisch nicht besonders fundierte
Predigt im orthodoxen Gottesdienst nur eine sekundäre Rolle. Vielmehr
konnten wir evangelischen Teilnehmer uns in der theologischen Reflexion

wie der gottesdienstlichen Praxis davon überzeugen, daß die

Predigt einen unverzichtbaren Bestandteil des Gottesdienstes auch der
ROK bildet, ja die ROK ihren gesamten Gottesdienst als Predigt, als

Mission versteht. B. Michail zeigte: Die revolutionären Bewegungen
Anfang unseres Jahrhunderts befreiten die ROK und damit auch ihre

Predigt von zaristischer Bevormundung und Zensur: «Die Trennung
der Kirche vom Staat im Jahre 1918 schuf reale Voraussetzungen für die
weitere Entwicklung und wirkliche Blüte der russischen orthodoxen
Predigt.» «Die Predigt wurde frei und wirklich kirchlich, dazu christo-
logischer und evangelischer. » «Im zweiten Weltkrieg reichte die Predigt



50 Bericht über Verlauf und Stand der Sagorsker Gespräche

den Gläubigen in schweren Ereignissen und Verlusten im Überfluß
geistige Nahrung, derer sie nicht weniger bedurften als der physischen».
Auch in der Gegenwart dauert der Prozeß der qualifizierten Predigt an.

Nicht weniger als die Wortverkündigung ist der Lebensvollzug eines

Priesters eine unüberhörbare Predigt. «Der christliche Prediger ist gerufen,

ein Werkzeug des Heiligen Geistes (Mt 10,20) zu sein, und wenn
der Heilige Geist nicht durch ihn spricht, so ist er ein Nichts.» «Deshalb

ist es die erste Aufgabe des Predigers, zu wünschen, der Wirkung der
Gnade des Heiligen Geistes gehorsam zu sein und um diese Wirkung zu
beten»6.

B. Krusche betonte in seinem Beitrag, «daß die apostolische
Botschaft kein zeitloses, sondern ein konkret-geschichtliches Wort sei, das

darum nicht nur in seinem Wortlaut wiedergegeben werden sollte - wie
in den gottesdienstlichen Lesungen - sondern auch übersetzt werden
wolle in die konkrete Lage der Hörer hinein. Gerade so bleibe es

dasselbe Wort». Der Herr teilt sich durch den Heiligen Geist «im
gepredigten Wort nicht weniger mit als im dargereichten Sakrament. »

«Die Predigt ist nicht nur ein verbaler Vorgang, das gepredigte
Wort hat die Verheißung, daß es mit sich bringt, was es sagt: daß es

Umkehr bewirkt, Gemeinschaft stiftet, Leben vermittelt, die Situation
klärt, zum dankbaren Gehorsam befreit.» Die «Kraft des gepredigten
Wortes ist die rettende Kraft des Evangeliums selbst (1. Kor 1,18.21),
die Kraft des in ihm wirksamen Heiligen Geistes».

Die Grunddifferenzen sind deutlich: Die Predigt hat in einer orthodoxen

Liturgie einen anderen Stellenwert als im evangelischen Gottesdienst,

der durch die Predigt charakterisiert ist. Vorbereitung wie
Vollzug evangelischer Predigt sind von historisch-kritischer Exegese
nicht zu trennen. Orthodoxe Predigt ist dagegen stärker geprägt von
der lebendigen Tradition ihrer Kirche, besonders der Liturgie. Metropolit

Juvenalij, der Leiter der ROK-Gesprächsgruppe, konkretisierte:
Das aufgegebene Predigtwort meditiere der orthodoxe Prediger intensiv.

Im Gottesdienst trüge ihn das Gebet der Gemeinde. So erführe er im
Vollzug des Gottesdienstes, wessen die Gemeinde bedürfe und was er
ihr in freier Rede zu sagen habe.

Aber nicht der jeweils eigene, als theologisch legitim empfundene
hermeneutische Ansatz qualifiziert eine Predigt zur Predigt, sondern

6 Die Zeichen der Zeit 6/1977, S. 208-218.



mit Blick auf die Pneumatologie 51

allein der Heilige Geist, auf den orthodoxe wie evangelische Prediger
angewiesen bleiben. Bischof Dr. Krusche sagte es so: «die Kraft des

gepredigten Wortes ist die rettende Kraft des Evangeliums selbst
die Kraft des in ihm wirksamen Heiligen Geistes». Aus dieser gemeinsamen

Erkenntnis und Erfahrung heraus konnte die substantielle
Übereinstimmung in der Zusammenfassung zu den beiden Referaten formuliert
und von allen Teilnehmern unterzeichnet werden: «Der bleibende Inhalt
der Verkündigung ist der für uns gekreuzigte, auferstandene und
erhöhte Herr Jesus Christus (1. Kor 1,23; 1. Kor 15,20; Mk 16,19).» «In
der Verkündigung des Wortes Gottes und in den Sakramenten der
Kirche ist der Heilige Geist am Werk, der die Kirche und ihre Glieder in
Erfüllung der unumstößlichen Verheißung des Sohnes Gottes <in alle
Wahrheit leitet) (Joh 14,13)»7.

Darf ich hier noch einmal unterstreichen: Trotz aller Differenzen,
die durch die verschiedenen kirchlichen und hermeneutischen Traditionen,

durch den anderen Ort der Predigt im Gottesdienst bedingt sind,
vermochten die bevollmächtigten Vertreter der beiden Kirchen, die

Mitte ihres Lebens, die Predigt im Gottesdienst, auf eine gemeinsame
christologisch-pneumatologische Basis zu stellen. Von ihrem gemeinsamen

Verkündigungsauftrag her konnten sich damit die beiden Kirchen
als Kirchen des einen Herrn, als Kirchen des einen Geistes verstehen. Die
einmal gewonnene christologisch-pneumatische Basis trug alle weiteren
Gespräche mit ihrem Nachdenken über die Verkündigung und das

Leben der Christen, Gemeinden und Kirchen in unserer Gesellschaft.
Das scheint mir das wichtigste Ergebnis der Sagorsker Gespräche zu
sein.

Nebenbei: Mit der gegenseitigen Qualifizierung als Kirche des einen

Herrn und des einen Geistes hatte Sagorsk schon im ersten Anlauf das

theologische Niveau der Arnoldshainer Gespräche erreicht.
Sagorsk II basierte nach Thema wie Durchführung ganz auf

Sagorsk I. Von der Verkündigung im Gottesdienst wurde nach der

Verkündigung Jesu selbst, also nach der jesuanischen Predigt des Reiches

Gottes (vgl. Mk l,14f.) und damit nach dem biblischen Urbild aller

Predigt und jedes Predigers zurückgefragt. Das schließlich formulierte
Thema lautete: «Das Reich Gottes als gegenwärtige und zukünftige
Wirklichkeit. » Grundlage des Dialoges waren zwei Exegesen über

7 Die Zeichen der Zeit 1/1975, S. 26. Das Referat von Bischof Krusche ist
nachzulesen in Kerygma und Dogma 1976, S. 77-95.



52 Bericht über Verlauf und Stand der Sagorsker Gespräche

neutestamentliche Texte, die bis zu Predigtüberlegungen vorangetrieben

waren. Auf diese Texte wurde von orthodoxen und evangelischen
Predigern in Gemeindegottesdiensten während der theologischen
Gespräche und aufdem Kirchentag der Kirchenprovinz Sachsen in Halle
Bezug genommen. So blieben die theologischen Gespräche nicht
abstrakt, sondern gewannen von ihrem Grundansatz her geistliche
Realität im Leben der Gemeinde.

Vollständigkeit kann hier nicht das Ziel sein. Ich darf hier abbrechen

und verweise für Sagorsk III und IV auf den bald erscheinenden
Dokumentationsband.

4. Schlußbemerkungen

Ich habe bisher von der zentralen Rolle der Pneumatologie in der

theologischen Reflexion der Sagorsk-Gespräche gesprochen. Das mir
von der Societas Oecumenica gestellte Thema impliziert — nach meinem
Verständnis - wohl auch die Frage: Tragen die Sagorsker Gespräche als

solche Züge eines pneumatischen Geschehens an sich?

Ich möchte diese Frage nicht verneinen. Gegenüber einer wohl
verständlichen, aber zum Teil überzogenen pneumatischen Plerophorie
in der Ökumene möchte ich sagen: Die Sagorsker Gespräche sind nicht
in sich ein pneumatisches Geschehen, aber sie entbehren auch nicht
Züge eines pneumatischen Geschehens. Als Gründe dafür wären
anzuführen: Die Gespräche sind überhaupt nur zustandegekommen aus

theologischen Motiven, die für alle Gespräche konstitutiv geblieben
sind. Sie werden geführt von offiziell beauftragten Vertretern ihrer
Kirchen. Sie sind getragen von gemeinsamem Gebet und Gottesdienst,
d.h. die Gesprächspartner gründen eine «Dialoggemeinde». Diese

Dialoggemeinde steht wie jede GemeindeJesu Christi unter der Verheißung
der Gegenwart des Heiligen Geistes, und sie steht in engem Kontakt zur
Ortsgemeinde und Ortskirche. Um diesen Kontakt bemühen sich alle

Teilnehmer des Dialogs.
Christen der Ortsgemeinden verstehen die Gespräche als Ermutigung

zu ihrem Christsein. Die Gesamtgemeinde vor Ort betet für die

Gespräche. Sagorsk II in Erfurt z. B. wurde mit einem unvergeßlichen
evangelisch-katholisch-orthodoxen Gottesdienst im katholischen Dom
in Erfuhrt begonnen. Auch nach den Gesprächen bleiben Gesprächspartner

im Gebet miteinander verbunden.



mit Blick auf die Pneumatologie 53

Die Gesamtkirchen nehmen vom Verlauf der Gespräche Kenntnis
und billigen ihre Ergebnisse offiziös bzw. offiziell: «das ist zwar noch
kein eigentlicher Rezeptionsvorgang, aber jedenfalls doch mehr als ein
bloßes Zurkenntnisnehmen»8. Den Gesprächen ist - wie Bischof Kru-
sche sagte - «das Geschenk des Vertrauens» zuteil geworden, «das es

uns ermöglicht hat, uns gegenseitig in die Augen und doch wohl auch
ein Stück ins Herz zu sehen, mit Erwartung aufeinander zu hören und
unverschlüsselt miteinander zu reden»9. Schließlich beteten die

Gesprächspartner, «daß unsere Begegnung eine Begegnung im Heihgen
Geist sein möchte, der uns erleuchtet und füreinander öffnet und uns in
alle Wahrheit leitet»10.

Die Teilnehmer versuchten - jedenfalls 1981 programmatisch - aus

den ihnen vertrauten östlichen bzw. westlichen Denk- und Sprachstrukturen

auszubrechen: «Wenn wir es wieder versuchen werden, den

Ertrag unserer Gespräche gemeinsam zu formulieren, sollten wir nicht
fragen: Ist das nicht zu orthodox oder zu protestantisch ausgedrückt?,
sondern: Können wir in dem, was da formuliert worden ist, das

Evangelium wiedererkennen?»11

Die Sagorsker Gespräche sind also Gespräche nicht ohne pneumatische

Züge und — ich möchte der Wahrheit und dem Verlauf dieser

Gespräche gemäß hinzufügen - Gespräche voll theologischer und
ökumenischer Probleme.

Trotz aller vollen Formeln wie etwa: «Verantwortung vor der
Gesamtökumene» usw. ist das Verhältnis aller bilateralen
orthodoxprotestantischen Gespräche - und damit auch der Sagorsker Gespräche -
zur Ökumene sachlich und theologisch ungeklärt. Eine gewisse
Ausnahme machten nur die Beiträge von Borovoj und Slenczka in Arnoldshain

VI (1973) und Arnoldshain VIII (1979)12. Man kann sich z. T. des

8 Stimme der Orthodoxie 8/1981, S. 39.
9 Die Zeichen der Zeit 6/1979, S. 231.
10 Stimme der Orthodoxie 8/1981, S. 41.
11 Ebd. S. 39.
12 Vgl. Die Vorträge von Reinhard Slenczka und Vitalij Borovoj, Arnoldshain

VI in Sagorsk 1973: Abendmahlslehre und Abendmahlspraxis im heutigen
ökumenischen Kontext bzw. Die Lehre von der Eucharistie und die Praxis in Bezug
auf die ökumenische Bewegung, Studienheft 8, Die Eucharistie, hg. vom Kirchlichen

Außenamt der EKD, Bielefeld 1974, S. 190-224; vgl. auch von denselben
Autoren Arnoldshain VIII in Odessa 1979, Die Accra-Dokumente «und ihre Bedeutung

auf dem Weg zur Wiederherstellung der Einheit aller Christen» bzw. «ihre
Aufnahme in der Evangelischen Kirche in Deutschland», Beiheft zur ÖR 41/1981,
S. 137-159.



54 Bericht über Verlauf und Stand der Sagorsker Gespräche

Eindrucks nicht erwehren, daß es geradezu um einen gewissen Wettlauf
um Themen und Kirchen geht. Die bilateralen Gespräche sind voneinander

isoliert. Eine Konferenz der Sekretäre der Gespräche auf Weltebene

wurde 1978 und in den folgenden Jahren vom Ökumenischen Rat
der Kirchen durchgeführt. Geplant ist auch ein Austausch der Teilnehmer

an den Gesprächen mit der ROK. Mir scheint es an der Zeit zu sein,
die Isolierung zu lockern, vielleicht durch die Teilnahme von Beobachtern

von Seiten der Kommission für Glaube und Kirchenverfassung.
In der Nachfolge des Herrn wollte zumal Sagorsk IV die jeweilige

östliche bzw. westliche theologische und spirituelle Tradition hinter
sich lassen und auf die Sprache des Evangeliums hören und sie nachsprechen.

Das ist nur bedingt gelungen. Sagorsk IV zeigte deutlich, daß für
orthodoxe Theologie der Prototyp des Nachfolgenden der Mönch ist.
Lassen Sie es mich thetisch und damit angreifbar sagen: In der Regel hat

protestantische Theologie zum Monastischen kein positives Verhältnis.
Orthodoxe Kirche und Theologie aber ist getragen vom Mönchtum.
Das orthodoxe Mönchtum lebt nicht aus dem Rhythmus des ora et
labora, sondern im Rhythmus des: meditiere - arbeite - bete. Gelegentlich

frage ich mich, ob wir überhaupt schon die tragenden Horizonte
unseres Nachdenkens in den Dialogen in den Blick bekommen haben.

Carl Friedrich von Weizsäcker stellte an das Ende seiner

philosophischen Selbstbiographie den Satz: «Man kann nicht denken, was

man nicht tut»13. Wie kann man denken, was man nicht tut - und wie
soll da gegenseitiges Verstehen in der Tiefe möglich sein?

Peter Lengsfeld hat auf der Ersten Wissenschaftlichen Konsultation
der Societas feinsinnig von der neuen ökumenischen Spiritualität
gesprochen, ohne die Rezeption und Einheit, vor allem aber wahres

Christsein nicht wachsen können. Die ökumenische Spiritualität
schließt die «Bereitschaft zum Identitätswandel» ein14. Der Bericht der
Sektion Einheit von Neu-Delhi sagte an zentraler Stelle: «Die Einheit zu

gewinnen bedeutet nichts Geringeres, als daß viele Formen des kirchlichen

Lebens, wie wir sie kennen, sterben und wiedergeboren werden
müssen»15. Mir scheint, diese Aussage von Neu-Delhi meint heute: Es

13 Carl Friedrich von Weizsäcker in: Philosophie in Selbstdarstellungen II, hg.
von Ludwig J. Pongratz, Hamburg 1975, S. 388.

14 Peter Lengsfeld, Ökumenische Spiritualität als Voraussetzung von Rezeption,

in: Peter Lengsfeld, Heinz-Günther Stobbe (Hrsg.), Theologischer Konsens
und Kirchenspaltung, Kohlhammer 1981, S. 126—134, besonders S. 127.

15 Neu-Delhi 1961, hg. von W. A. Visser't Hooft, Stuttgart 1962, S. 131.



mit Blick auf die Pneumatologie 55

geht um nichts Geringeres als um das Sterben und Wiedergeborenwerden
der Ökumene selbst, auch um das Sterben und Wiedergeborenwerden
der orthodox-evangelischen Dialoge. Nur so kann über diese

Gespräche der Geist kommen, der da in die Wahrheit fuhrt und lebendig
macht (Joh 16,13; 6,63). Das gilt auch von den Sagorsker Gesprächen.




	Bericht über Verlauf und Stand der Sagorsker Gespräche mit Blick auf die Pneumatologie

