Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 30 (1983)

Heft: 1-2

Artikel: Das Wirken des Heiligen Geistes in Kirche und Welt
Autor: Bassarak, Gerhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761266

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761266
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GERHARD BASSARAK

Das Wirken des Heiligen Geistes
in Kirche und Welt*

L.

Die beriihmte letzte Strophe von Alexander Bloks Poem «Die
Zwolf» in der Ubersetzung von Paul Celan lautet:

«... Gehn und schreiten, schreiten, gehen —
Hungerhund prescht hinterher.

Vorn die Fahne, blutig, wehend,

Und, unsichtbar — denn es schneit —

Einer noch, der ist gefeit,

Sturmfern, sanft, so schreitet er,
Schneeglanz, perlend, um sich her,
Rosenweil} sein Krinzlein ist —

Vorne gehet Jesus Christ.»

Man sagt, der Dichter habe von seinen «Zwdlf» nur mit groBter
Vorsicht gesprochen. An dem Tage, an dem er das Gedicht beendete,
steht in seinem Notizbuch: «Ich verstehe Faust. (Knurre nicht, Pudelh»
Mehr als zwei Jahre spiter duBlert Blok sich schriftlich noch einmal
ausfiithrlich zu seinem Poem: «Ich widerrufe das damals Geschriebene
deshalb nicht, weil es in Ubereinstimmung mit den Elementen ent-
stand ... Nicht, dafl die Rotgardisten Jesu, der jetzt mit ihnen geht,

* Der Rede-Stil wurde fiir den Druck beibehalten.



28 Das Wirken des Heiligen Geistes in Kirche und Welt

unwiirdig wiren, aber daBl gerade ER mit ihnen geht, wo doch der
ANDERE mit ihnen gehen miiite.» Man vermutet, Jesus sei Blok zu
«weiblich» geraten. Der ANDERE ist mit dabei — wenn auch kein
Hollenhund, wenn auch kein Faustscher Pudel, so doch ein verhunger-
tes russisches Hiindchen aus Petersburg.

Nun frage ich nicht im Sinne eines Interpreten danach, was der
Dichter gemeint oder gar geschaut hat,sondern ich reflektiere auf den
Leser oder Horer des Gedichts. Wie mag ein bolschewistischer, atheisti-
scher sowjetischer Revolutionir darauf reagieren? Sieht er seine revolu-
tionire Sache durch den Dichter verspottet? Oder regt sich in seiner
frommen russischen Seele doch noch ein Unbehagen gegeniiber seinem
Atheismus? In der Ablehnung der Sache — nicht nur des Bildes (Jesus
unter der Fahne der Revolution) — wird er sich in eigenartiger Uberein-
stimmung mit einem konservativen Christen befinden, der zwar nicht
die Revolution, aber seinen Herrn verspottet sieht. Denn die Uberzeu-
gung ist beiden — dem Christen und dem Revolutionir — gemeinsam:
Christus und die Revolution — diese beiden haben nichts miteinander zu
tun.

Ich gestehe, daB ich da so sicher nicht bin. Vielleicht aus einer
gewissen Sympathie fiir die Revolution, die ich nicht abstreiten will.
Doch wenn ich mir ansehe, mit welchen Leuten Jesus zu Lebzeiten
Umgang hatte — ich brauche dabei gar nicht an die immer wieder
beschworenen Zollner, Huren und Siinder zu denken; es gentigt, mir
die Gestalten seiner Jiinger vorzustellen —, dann frage ich mich, ob in der
Tat Christus nicht aus den Kathedralen des Zaren ausgewandert war
wie seinerzeit aus dem Tempel, wo er nichts mehr zu suchen hatte, und
sich statt dessen auf die Strafe zu den Aufstindischen und den Hunger-
hunden begab. Mich jedenfalls hat der Bloksche Vers, als ich ithn zum
erstenmal las, sehr betroffen gemacht und nachdenklich gestimmt.
Wenn man noch erfihrt, daB Blok «die korperliche Erregung des
Januars und Februars 1918 «Erdgeist» nannte»', dann wird deutlich, in
welchem Zusammenhang die Bloksche Vision mit der Frage nach dem
Heiligen Geist und seinem Wirken steht. Besitzen Christen die Gabe,
die Geister zu unterscheiden? Dann diirfte es nicht so schwierig sein
herauszufinden, welcher Geist in dem Poem waltet.

' Alexander BLok, Die Zwolf, Deutsche Nachdichtung von Paul CELAN,
Reclam jun., Leipzig 1977, mit Kommentar von Franz Migrau.



Das Wirken des Heiligen Geistes in Kirche und Welt 29

15

Eugen Rosenstock-Huessy schreibt in seinem Alterswerk, das er
«Heilkraft und Wahrheit» und eine «Konkordanz der politischen und
der kosmischen Zeit» nennt, in dem Abschnitt tiber «Die drei Artikel
des Credo»:

«Das erste Jahrtausend hat es mit dem zweiten Glaubensartikel zu
tun, das zweite Jahrtausend mit dem ersten, das dritte Jahrtausend mit
dem dritten. Das Schlagwort fiir das erste Jahrtausend lautet resurrectio,
Auferstehung, Ostern. Das Schlagwort des zweiten Jahrtausends lautet
Renaissance, Wiedergeburt, Weihnacht. Das Schlagwort, um das die
Voélker und Massen heute noch sich verzehren unter dem Druck der
Propaganda, des Radiogeschreis, des kiinstlichen Lichts und des kiinstli-
chen Lirms, lautet re-inspiratio, atmen. (Den Atem des Geistes» gilt es
wieder zu entdecken . ..»

Rosenstock-Huessy relativiert; er weil}: «Selbstverstindlich ist dies
Nacheinander heilsgeschichtlicher Epochen nur teilweise richtig. Denn
alle Glaubenswahrheiten waren mit dem Kommen Christi so vollstan-
dig gegeben, wie sie es im letzten Augenblick sein werden»?

Uns beschiftigt nicht so sehr die Frage nach den beiden ersten
Jahrtausenden, aber es erscheint mir von Interesse, daf8 sich die Oku-
mene offensichtlich in wachsendem MaBe um die Fragen des Heiligen
Geistes bemiiht. Zu den verschiedenen Driicken, die Rosenstock-
Huessy in der Mitte der dreifiger Jahre aufzihlt, sind einige mehr
dazugekommen. Die Menschheit seufzt heute nach Frieden, nach Essen
und Trinken, nach sauberer Luft und sauberem Wasser, nach Befreiung
von Zwingen der Vergangenheit. Es mag sein, dal3 alles Seufzen und
Sehnen — mit der Kreatur gemeinsam, wie Paulus sagt (R6m 8,19.22) —
im Tiefsten, und womdglich ginzlich unbewuBt, ein Sehnen nach dem
Geist ist.

? Eugen RosensTock-HUEssy, Heilkraft und Wahrheit, Stuttgart 1952.



30 Das Wirken des Heiligen Geistes in Kirche und Welt

III.

Hier nun ist eine eigenartige Beobachtung von Bedeutung. Die
Christenheit betet — aber nicht seit ihren Anfingen: Veni creator spiri-
tus ... Nahezu alle Pfingstlieder sind auf diesen Ton gestimmt. Das
Alte Testament und — wenn ich recht sehe — auch das Neue Testament
kennen die Bitte um den Geist aber nicht oder kaum. Da ist einer, der
will ihn kauflich erwerben (Acta 8,15f.). Die Apostel aber sind sich
dessen gewiB, ihn zu haben. Wo je wieder findet sich in der Christenheit
seit Acta 15,28 die kithne Aussage: «Beschlossen haben der Heilige Geist
und wir»? Wer in spiteren Zeiten sich vergleichbar kiihn zu artikulieren
wagte, wurde als Schwirmer und Hiretiker nicht ernst genommen oder
— schlimmer — bekimpft.

Nun ergeben sich allerdings Schwierigkeiten mit dem Geist. Keiner
der Autoren, die ich in der jiingsten Zeit zu der Sache gelesen habe,
verschweigt solche Schwierigkeiten. Wilhelm Dantine z. B. schreibt in
seinem schonen Buch «Der Heilige und der unheilige Geist»: «Die
Berufung auf den Heiligen Geist wird von Feind und Freund als Ein-
schwur auf Immobilitit verstanden. Schockierend ... ist ... die notori-
sche Stummbheit des Geistes ... Der Schaden liegt offenbar an der
Stummbeit des pneumatischen BewuBtseins»®. Rudolf Bohren weil3:
«Die Pneumatologie bleibt fiir die Praxis mehr oder weniger irrelevant.
Sie muBte irrelevant bleiben, wurde man ihr selbst ja nicht gerecht»*.
Heinz Joachim Held berichtet im Riickblick von der 5. Konferenz
zwischen Vertretern der EKiD und der Kirche von England: «Da war
zunichst das Problem der «(Ungreifbarkeit> des Heiligen Geistes, der sich
weder begrifflich noch erfahrungsmiBlig eindeutig fassen liBt. Er ist
weniger Zustand als Bewegung; auch bei seinem Wirken in uns bleibt er
dennoch iiber uns, «extra nos», der Herr»°.

Dafiir, daBl der Protestantismus, vor allem der lutherischer Pri-
gung, Schwierigkeiten mit dem Heiligen Geist hat, gibt es — wie mir
scheint — plausible Griinde. Sie sind sehr unterschiedlicher Natur.

Da ist zum ersten die biblische Warnung vor der Listerung des
Geistes, die eine unvergebbare Siinde sei (Mk 3,29). Niemand weill

? Wilhelm DANTINE, Der Heilige und der unheilige Geist, Radius *73.

* Rudolf BoHreN, Vom Heiligen Geist? Kaiser Traktate 57, 1981.

* Beiheft 40 zur Okumenischen Rundschau, Das religiése BewuBtsein und der
Heilige Geist in der Kirche. Hrsg. von Klaus KREMKAU.



Das Wirken des Heiligen Geistes in Kirche und Welt 31

genau, was eine solche Listerung ist,deshalb 1iBt man sich lieber gar
nicht erst auf den Geist ein. Dahinter steckt so etwas wie ein — heute
gewiBl kaum zugegebenes — «metaphysisches Grauenn».

Zum zweiten hatten die Reformatoren, Luther selber, ihre Sorgen
mit denen, die sich auf den Geist beriefen. Sie wurden als Schwirmer
nicht nur abqualifiziert, sondern verfolgt und getttet. Hier braucht man
nur den Namen Thomas Miintzer zu nennen. (Ungefragt bleibt, welche
«Sorgen» der Heilige Geist mit uns haben konnte.) Als Notbremse
gegen solche Schwirmerei, gegen die Behauptung des Geistesbesitzes,
wurde der Geist an die Schrift gebunden. Nur innerhalb des von ihr
gesteckten Rahmens wurde ihm Bewegungsfreiheit zugebilligt.

An dritter Stelle wiirde ich eine psychologische Hemmschwelle
sehen. Sie erscheint als keusche Zuriickhaltung, als Scheu auf dem
Gebiet der Frommigkeit. Wer von Ihnen wire nicht peinlich beriihrt,
wenn ich bite, die Hand zu heben, wer sich im Besitz des Geistes
wiahnt? Wer wiirde mir weiter ernsthaft zuhoren wollen, wenn ich
behauptete, ich hitte den Heiligen Geist?

Zum vierten mache ich einen Tatbestand geltend, der wohl insbe-
sondere meine Generation in Deutschland betrifft. Diese Generation hat
die Begeisterung fiir den Faschismus, fiir den Fiihrer seinerzeit mitge-
macht oder sie erlitten. Befremdlich, daB gerade die Charismatiker
unter den Christen die Begeisterung weithin teilten. Deshalb sind wir
heute allergisch gegen alle Geister und alle Begeisterung. Niichternheit
erscheint als eine sicherere Position.

Zu den Schwierigkeiten mit dem Geist konnte ein Umstand geho-
ren, den man vielleicht als flinftes Handicap bezeichnen kénnte, den
Wilhelm Dantine als Folge der schweren Krise der protestantischen
Bibelfrommigkeit charakterisiert: Die innere Verbindung dieser Bibel-
frommigkeit mit einer begrifflichen Fassung der Lehre vom Heiligen
Geist werde selten reflektiert und zum Gegenstand theologischer Besin-
nung gemacht. Es geht dabei — wie Dantine sagt — um die Domestizie-
rung des Geistes. Dantine weist darauf hin, «daB sich das Nachdenken
iber den Spiritus Sanctus an drei verschiedenen Stellen des gesamten
Lehrsystems vollzieht», und er fligt hinzu: «Daran hat sich bis heute
kaum etwas geindert.» Diese drei Stellen sind: 1. Die Lehre von der
Inspiration der Schrift, 2. der Rahmen der Trinititslehre und 3. die
«Pneumatologie». «Hier geht es» — so Dantine — «um das Wirken des
Geistes im Rahmen der Soteriologie», der Lehre vom Heil oder auch
von der sogenannten «Heilsaneignung) oder (Heilszueignung). An dieser



32 Das Wirken des Heiligen Geistes in Kirche und Welt

Stelle beherrscht eine ganz spezifische Fragestellung das theologische
Nachdenken, die personliche «geistliche Erfahrung) des Christen, die
unter den Stichworten Berufung und Erleuchtung, Bekehrung und
Wiedergeburt, Rechtfertigung und Heiligung durchreflektiert wird. In
mehr oder weniger loser Form pflegt sich daran die Lehre von der
Kirche, die Ekklesiologie, anzuschlieBen.» Das Facit lautet: «Die knappe
Ubersicht zeigt uns das Gewicht der Geistproblematik beim Verstind-
nis der Schrift, der Gottes- und Trinititslehre und im personlichen
Glauben»®.

IV.

Ich komme von einem geographischen Bereich her, dessen
Geschichte nicht arm an Geisterfahrung ist. Die lutherische Reforma-
tion wird man kaum dazu rechnen - sie ist durch und durch von der
Berufung auf die Schrift gepragt. Thomas Miintzer und die Schwirmer
der Reformationszeit habe ich schon genannt. Weiter wire an den
Halleschen Pietismus eines August Hermann Francke und an den
Herrnhutischen Pietismus eines Grafen Zinzendorf zu erinnern. Die
Allianzbewegung mit der Blankenburger Konferenz und die Landes-
kirchliche Gemeinschaft mit dem Gnadauer Gemeinschaftswerk beste-
hen bis heute. Sie haben ihre Traditionen und ihre Spuren tief eingegra-
ben. Zu den genannten drei historischen Geistbewegungen kommt eine
weltweite hinzu. Sie ist nicht flir unseren Raum spezifisch, aber wirkt
sich auch zu uns hin aus: die Pfingstbewegung. Zudem gibt es in den
Tilern des Erzgebirges und den Dérfern des Spreewalds zahlreiche und
unterschiedliche Ausprigungen einer vom Geist bewegten Frommig-
keit.

Nun haben sich in jiingster Zeit erhebliche Spannungen zwischen
den «klassischen» Erweckungsgemeinschaften und den charismatischen
Bewegungen ergeben. Schon im Jahre 1909 hatte der Gnadauer
Gemeinschaftsverband gegen die Pfingstbewegung in einer «Berliner
Erklirung» geltend gemacht, sie sei «nicht von oben, sondern von
unten», von «Dimonen» gewirkt und habe «viele Erscheinungen mit
dem Spiritismus gemein». Deshalb wurde davor gewarnt. Und bis

¢ Wie Anm. 3.



Das Wirken des Heiligen Geistes in Kirche und Welt 33

heute bildet diese Erklirung noch hiufig die Argumentationsbasis der
Gemeinschaft gegeniiber der charismatischen Bewegung. Vorausset-
zung fiir die Aufnahme in einer Gnadauer Gruppe ist iibrigens das
«Erlebnis der Wiedergeburt oder das durch das Zeugnis des Heiligen
Geistes gewirkte Bewuftsein der Gotteskindschaft oder des Glaubens, der
sich der Vergebung gewify ist»’.

Die Spannungen im Verhiltnis zwischen diesen beiden Bewegun-
gen, die so viele Gemeinsamkeiten besitzen, wies erneut das « Wort des
Gnadauer Vorstandes zu geistlichen Erscheinungen unserer Zeit» vom
Juni 1976 auf. Es kam wohl vor allem deshalb zustande, weil die
Gemeinschaft in ihren klassischen Erweckungsgebieten eine Missionie-
rung — man konnte sagen Proselytismus — der charismatischen Bewe-
gung an ihren Gliedern erfihrt. Diese Erklirung warnt vor «unbibli-
schen Geistlehren» und nennt die folgenden:

— der Heilige Geist werde von der Person Jesu geldst, und der

Glaubige solle eine (zweite) Hingabe an den Geist vollziehen;

— statt der Schriftauslegung bestimmten Weissagungen, Botschaften
und Visionen das Gemeindeleben;

— das Vorhandensein und die Ausbreitung von bestimmten Geistes-
gaben wiirden zum Ausweis einer lebendigen Gemeinde gemacht;

—  Glieder solcher Gruppen meinten, auf einer héheren Glaubensstufe
als andere zu stehen und sonderten sich deshalb in besonderen

Kreisen von der iibrigen Gemeinde ab;

— dort offenbare sich ein Geist, der niichternes Denken verdunkle und
die Gewissen durch gesetzliches Wesen vergewaltige;

— die Kreuzestheologie des Neuen Testaments und der reformatori-
schen Viter werde in eine Theologie der Herrlichkeit umgefilscht.

Seit 1976 sind Vertreter der beiden Gruppen mehrmals zu theolo-
gischen Gesprichen zusammengekommen. Im Januar 1981 haben sie
unter der Uberschrift «Heiliger Geist und Gaben» einen Ergebnisbericht
der Gespriche vorgelegt. Er hat zwei Hauptteile: 1. «Unsere gemein-
same Erkenntnis, 2. Gemeinsame Beschwernisse und Anliegen. Der
erste Hauptteil ist zweimal untergliedert. Zuerst wird «Vom Heiligen
Geist» gehandelt und sodann «Von den Gnadengaben (Charismen)»®.

7 Walter MicHAELIS, Das Evangelium in der Verkiindigung, in der Taufe und
im Herrenmahl, Bethel 1931.

® Hierzu: Die Zeichen der Zeit, Berlin 4/82, S. 99-101, «Heiliger Geist und
Gabenn.



34 Das Wirken des Heiligen Geistes in Kirche und Welt

V.

Der Text zeigt — da es sich in beiden Fillen um protestantische
Gruppierungen handelt — den Rekurs auf das Neue Testament; dort
kann man sich — bei verbleibenden Nuancen — einigermaflen treffen und
verstandigen.

Diese spektakulire Kontroverse zwischen «charismatischen» Be-
wegungen spiegelt — so will mir scheinen — eine Spannung vergrobert
wider, die zwischen Fachtheologen auf durchaus vergleichbare Weise
vorhanden ist, wenn die Auseinandersetzung dort heute auch vielleicht
in urbaneren Formen stattfindet. In dieser Kontroverse geht es nicht so
sehr um die Frage der enthusiastischen Wirkung des Geistes, sondern
um die weitergespannte: Wirkt der Geist nur in der Kirche, oder wirkt
er auch in der Welt? Das mir gestellte Thema setzt beides voraus. Doch
es ist nach dem Wie des Wirkens zu fragen, und es ist weiter zu fragen,
wie das Wirken des Geistes erkennbar wird. Wie macht der Geist sich
bemerkbar? Welches sind seine Funktionen? Kann man — analog zu den
signa ecclesiae — von signa spiritus sancti sprechen?

— Am Rande vermerke ich, wie entsetzt ich war, als ich eines Tages
in Rom einem Haus mit der Aufschrift «Banco di spirito santo»
gegeniiberstand. Auf eine derartige Manifestation war ich nicht gefaBt.
Als Protestant lutherischer Prigung konnte ich kaum etwas anderes als
massive Blasphemie — Listerung der Geistes — in einer derartigen
Profanierung des Geistes erblicken. Und doch wire es gar nicht so
schlecht, wenn bei der Verwaltung kirchlicher Gelder der Geist seine
Hand im Spiele hitte. Es bleibt allerdings die Frage, ob er sich des
Mediums einer Bank zu bedienen belieben wiirde. —

Doch zuriick zur Frage nach dem Wirken des Geistes in Kirche und
Welt. So selbstverstindlich, wie das Thema klingt, ist es keineswegs.
Weite Teile der Christenheit beanspruchen den Heiligen Geist — wie
librigens auch die Gegenwart des auferstandenen Gekreuzigten — aus-
schlieBlich fiir den «Raum» der Kirche. Es mag selten das entgegenge-
setzte Extrem geben, daB die Geistlosigkeit der Kirche beklagt wird.
Und doch — wer hitte nicht schon an Veranstaltungen von Kirche und
auch Okumene teilgenommen, von denen er mit dem Empfinden
fortging, daB der Heilige Geist dort jedenfalls nicht zugegen war?
Ubrigens: Ist der Heilige Geist hier — unter uns ? Spontan kdnnte ich die
Frage nicht bejahen. Es bedarf dazu einer theologischen Reflexion: Ich
glaube aufgrund der Zusage Mt 18,20 an die Gegenwart des auferstan-



Das Wirken des Heiligen Geistes in Kirche und Welt 20

denen Gekreuzigten in unserer Mitte: Wo er ist, ist aber auch der Geist.
Und der trinitarische Glaube bringt dann ebenfalls den Vater ein. So
kommt man zu Tersteegens: «Gott ist gegenwirtig.» Wie aber wirkt der
Geist hier bei uns? Durch Zuspruch, Anspruch, Widerspruch? — Die
entscheidende Diskussion entziindet sich an der Frage, ob der Geist auch
in der Welt wirkt, und falls er es tut, woran man das identifizieren kann.
Als Kronzeugen fiir die Position, die den Geist in die Kirche verschlief3t,
nenne ich den bekannten Jenenser Systematiker und Lutherforscher
Horst Beintker, der ja keinesfalls ein Konfessionalist ist.In einer Samm-
lung seiner Aufsitze, die zum Lutherjahr erscheinen, gibt es einen
Beitrag mit dem Thema «Wort — Geist — Kirche. Zur Frage der
pneumatischen Leiblichkeit der Kirche.» Aus ihm zitiere ich: «Die
Kirche (ist) die Werkstatt des Heiligen Geistes.» «Der Heilige Geist
(nimmt) nicht nur mit Recht die erste Stelle (sic!) innerhalb des dritten
Artikels ein (als seien die dann folgenden Appositionen Glaubensgegen-
stinde ebenso wie der Geist!) ..., sondern er (ist) der eigentliche Urhe-
ber der geistlichen Einigkeit und des Lebens der Kirche.» «Triger des
Geistes ist ... nur das Wort.» Gegen den Gedanken des Christus prolon-
gatus wird geltend gemacht: «Vielmehr miissen wir reden vom Kom-
men im Wort, im iuBerlichen Wort, dem der Geist innewohnt ...
Christus wirkt durch das Wort. Darin wirkt er durch den Geist.» Es
wird nicht ausdriicklich betont, dal3 der Geist in der Welt nicht wirke,
aber falls er es tut, dann nur auf dem Wege tiber die Kirche durch das
Wort, gebunden an die Schrift. Das wird deutlich in der letzten These,
auf die der Beitrag zuliuft. Sie handelt zwar nicht ausgesprochen vom
Geist, aber die Analogie zur christologischen Aussage ist sozusagen mit
Hinden zu greifen. Diese These lautet: «Die Kirche ist dort, wo
Christus ist; aber Er ist nicht auBerhalb des Raumes der Verkiindigung
des Wortes und der Darreichung der Sakramente, das heif3t Christus ist
bei seiner Kirche und sonst nirgends zu finden.»

In einer derartigen Weise iiber die Prisenz Christi (und analog des
Geistes) zu verfigen, will mir anmaBend erscheinen; es beschneidet
seine Freiheit — einschlieBlich der Freiheit des Wortes. Denn auch «das
Wort ist nicht gebunden» (2. Tim 2,9). Ich erinnere an Bloks Gedicht:
Die Freiheit, die Christus sich vorbehielt und vorbehilt, ist flir Fromme
und Gottlose gleichermaBen unertriglich.

Die Polemik von Beintker richtet sich gegen eine ganze Anzahl von
Theologen, beginnend bei Bonhoeffer und Barth. Um nur einige
aufzuzihlen: Bultmann, Teilhard de Chardin, Gollwitzer, Hoekendijk,



36 Das Wirken des Heiligen Geistes in Kirche und Welt

Giinter Jacob, Hendrik Kraemer, Hanfried Miiller, Robinson, Sittler,
Paul Schiitz, H.J. Schultz, den er vorwiegend zitiert, E. Stammler, Paul
Tillich und andere. Man sieht, es geht in 6kumenische Weite und ist
nicht auf eine theologische Richtung beschrinkt. Hinter einer solchen
Beschlagnahme von Christus und des Geistes fur die Kirche steht — wie
mir scheint — eine soziologische Erfahrung, die psychologisch nicht
aufgearbeitet ist — vielleicht gar nicht bewuBt wird. In dieser Auseinan-
dersetzung geht es immer auch um die Grenze zwischen Kirche und
Welt. Der Gedanke einer latenten Kirche ist unertriglich — wie konnte es
anders sein? Unter Berufung auf G. Gloege wiederholt Beintker den
Vorwurf an Karl Barth, sein «Verstindnis der Welt stehe unter dem
Vorzeichen der Erlostheit aller Menschen durch die von Gott her
geschehene Versohnung mit ihnen durch das Kreuz Christi.» Es sei (mit
Gloeges Worten) «unfraglich falsch, tiber die Universalitit der Gnade
die Grenzen zwischen Kirche und Welt als von Gott gesetzt zu iiberse-
hen». «Die Folge ist dann die, daf3 bei Barth . .. der Nichtchrist «iberaus
giinstigy davonkommt, «wihrend sich der Christ stindig andeutende
Verdichtigungen wie offene Beschuldigungen und auch grelle Ausrufe
zur Selbstbezichtigung gefallen lassen muB.»» Im iibrigen ist «die Ableh-
nung des Spiritualismus ... ein allgemeiner Zug orthodoxer Tradition.
Der Geist wirkt nicht neben dem Wort oder unabhingig davon, son-
dern in und mit dem gehorten oder gelesenen gottlichen Wort»®.
GewiB steht hinter der Auseinandersetzung auch die Vorordnung
von Evangelium vor dem Gesetz, die Barth gegen Luther vollzieht. Im
Ganzen aber scheint mir der Weltverlust, den die Kirche seit der Aufkla-
rung zu verzeichnen hat, nicht realisiert und nicht verwunden. Als
konkretes Beispiel wird Tillich angefiihrt, den H. Vogel und andere
aufgenommen haben: «Die Kirche hort die prophetische Stimme des
Kommunismus nicht.» H.J. Schultz hat die Dinge vielfach auf den
Begrift gebracht in sprachlich gewandten und eingingigen Formulie-
rungen. So: «Die Menschwerdung Gottes betrifft und verindert die
Struktur der Welt; sie ist ein geschichtliches Ereignis von universalem
und politischem, und nicht nur klerikalem oder existentialem Rang.»

* Bengt HAGGELUND, Geschichte der Theologie, Berlin 1982.



Das Wirken des Heiligen Geistes in Kirche und Welt 37

«Die Kirche ist zu klein geworden, als daB sie die ganze Wirklichkeit des
Christentums . .. reprisentieren konnte ... Wir sind unsicher geworden
in der Beschreibung der Grenzen der Kirche.» Miilten wir nun «nicht
anfangen, dem flir unsere konventionellen Vorstellungen unerhérten
Gedanken einer salus extra ecclesiam standzuhalten?» «Die Geschichte ...
scheint uns zur Entdeckung des (groBeren Christus) zu treiben, des
Pantokrators, der dem Kosmos mit seiner Fiille tberindividueller
Michtigkeiten gebieten kann.» Dieser Christus habe «die Kirchen-
mauern aufgebrochen». «Ahnliches - so Beintker — sagte W.
Schmauch .. .»".

Luther kannte noch keinen Weltverlust. Er war in der Tat davon
tiberzeugt, daBl im Grunde Kirche und Welt integriert seien — so wie es
das ganze Mittelalter hindurch fiir das Heilige Romische Reich galt. In
seinem «grofBen Bekenntnis» von 1528 heilt es: «Ich glaube, daB eine
heilige christliche Kirche sei auf Erden, das ist die Gemeinde und Zahl
oder Versammlung aller Christen in aller Welt ... Und dieselbige
Christenheit ist nicht allein unter der romischen Kirchen oder Bapst,
sondern in aller Welt ..., daB also unter Bapst, Tiirken, Persern,
Tattern und allenthalben die Christenheit zerstreut ist leiblich, aber
versammelt geistlich in einem Euangelio» (WA 26,206,30£t.). Die luthe-
rische Orthodoxie war noch im 17. Jahrhundert aus eben diesem
Grunde davon iiberzeugt, dafl eine duBere Mission iiberfliissig sei. So
ein Gutachten der Fakultit Halle/Wittenberg. Das Evangelium sei
bereits in aller Welt verkiindigt. Die Apostel hitten Jesu Auftrag Mt 28
befolgt, und fiir uns gelte er nicht. Heute sind wir durch den Augen-
schein eines anderen belehrt. Und nun ist die Frage, ob die Kirche sich
damit begniigen kann, in der Welt der Religionslosigkeit und der
anderen Religionen eine religidse Provinz zu bleiben, zu deren provin-
zieller Perspektive es gehort, Christus nicht jenseits des Kirchturmsho-
rizonts am Werk zu sehen, oder ob es gilt, daB Gott groBer ist als unser
Herz, daB3 Christus zur Welt (und nicht zur Kirche) gekommen ist und
daB schlieBlich vom Geist gesagt werden miisse, was vom Frieden
Gottes geschrieben steht, er sei hoher als unsere Vernunft (Phil 4,7).

' Horst BEINTKER, Wort — Geist — Kirche. Zur Frage der pneumatischen
Leiblichkeit der Kirche. EVA, Berlin 83.



38 Das Wirken des Heiligen Geistes in Kirche und Welt

VI

Die Frage nach dem Wirken des Geistes konnte eine sehr moderne
sein. Was heute nicht effektiv ist, zdhlt nicht. Indessen spricht das Neue
Testament durchaus bereits vom Wirken des Geistes. Es tut dies aller-
dings nicht — wie konnte es anders sein? — thematisch oder systematisch,
sondern eher nebenher, zufillig — aber wie selbstverstindlich. Nicht nur
Gott — der Vater — «wirkt nicht geringe Taten» (Apg 19,11), nicht nur
Jesus wirkt die Werke dessen, der ihn gesandt hat (Joh 9,4), auch der
Geist wirkt: die mancherlei Krifte wirkt derselbe eine Geist (1. Kor
12,4-6.11); gewiB ist dabei auf die Gemeinde abgehoben, aber doch
unerhort universal formuliert. Das Wirken des Geistes in der Welt zur
Zeit der Reformation hat Luther uniibertrefflich in seiner Erklirung
zum dritten Artikel beschrieben: «Ich glaube, der Heilige Geist hat mich
durchs Evangelium berufen, mit seinen Gaben erleuchtet, im rechten
Glauben geheiliget und erhalten, gleichwie er die ganze Christenheit auf
Erden beruft, sammelt, erleuchtet, heiliget und bei Jesu Christo erhilt
im rechten einigen Glauben.» Andere Funktionen schreibt Luther dem
Geist nicht zu. Seinerzeit hatte auch Augustin das Wirken des Geistes
auf die Kirche beschrinkt, obgleich der Geist ihn doch in einer Welt
gefunden hat, die keineswegs rundum kirchlich war. Und wir haben in
der systematischen Vorlesung bei Professor Gerhard Heinzelmann in
Halle gelernt: Der Geist sei nicht original. Seine Funktion sei es, Jesus
Christus bekannt zu machen. Der Geist offenbare nicht sich selber, er
offenbare Jesus. (Die Orthodoxen diirften gegen das filioque durchaus
im Recht sein. Joh 15,26 wei}, daBl der Geist vom Vater ausgeht. Das
hindert nicht, daB3 der Sohn ihn sendet. Die Kette ist evident: Der Vater
sendet den Sohn — der Sohn offenbart den Vater; der Sohn sendet den —
vom Vater ausgehenden — Geist —, der Geist offenbart den Sohn.)

Angesichts der lutherischen Vorbehalte gegeniiber einer Weltliu-
figkeit des Geistes ist es umso erstaunlicher, was man zu Pfingsten 1982
von dem leitenden Bischof der Greifswalder Landeskirche in einer
sikularen Tageszeitung lesen kann: «Alle Welt braucht Gottes Geist.
Darum beten wir: Komm Heiliger Geist — in unsere Herzen und in
unsere Welt ... Gottes Geist will alle Bereiche der Welt durchdringen.
Das politische Geschehen, militirische Fragen, 6konomische Probleme
sind davon genau so wenig ausgenommen wie medizinische, soziale
und seelsorgerliche Aufgaben. Alle und alles brauchen Gottes guten
Geist, damit Frieden und Heil wird ... Weil alle Welt Vertrauen



Das Wirken des Heiligen Geistes in Kirche und Welt 39

braucht, um gute Wege in die Zukunft zu finden, braucht alle Welt
Gottes Geist, der solch Vertrauen schenkt — Vertrauen zu Gott und
darum auch zu anderen Menschen ... Gottes Geist heilt Wunden. In der
deutschen Sprache wird Gottes Geist der (Heilige Geist» genannt. Heilig
und Heil gehoren sprachlich ganz eng zusammen. Es geht ums Ganze
beim Geist Gottes, und er fiihrt zum Ganzen. Menschen entdecken sich
selbst unter diesem Geist als von Gott geschaffen und geliebt. Vélker
finden neue Wege zueinander und miteinander ... Die VerheiBung des
Heiligen Geistes an alle Menschen und Vélker, die sich von ihm
beschenken lassen wollen, ist eine starke Kraft der Hoffnung. Wo Gott
mit seinem Geist kommt, diirfen wir Gutes im groBen und kleinen
erwarten. Das gilt flir das eigene personliche Leben nicht weniger wie
fiir die Zukunft der Volker ... Alle Welt braucht Gottes Geist. Gott hat
versprochen, daB er ihn in Fiille gibt, wenn wir ihn nur darum bitten.
Das ist unsere groBe Hoffnung fiir unsere Gemeinden, flir unsere
Volker und fiir unser eigenes Leben»'. Dr. Gienke ist Bischof einer
Kirche, die dem Lutherischen Weltbund angehért. Man sieht, auch dort
ist die Reglementierung des Geistes nicht allgemein ...

VIL

Wenn ich mich fragte, ob und wo und wann ich die Wirkung des
Heiligen Geistes schon einmal «gespiirt» habe — im vollen BewuBtsein
der Problematik, die mit dem «Spiiren» verbunden ist —, dann kdnnte
ich antworten, vielleicht ein- oder zweimal, wo im Augenblick einer
schwerstwiegenden existentiellen Fiirbitte mir die GewiBheit der
Gewihrung zuteil wurde. («Geistliche Erfahrung» ist noch nicht Erfah-
rung des Geisteswirkens!) Doch das wage ich auch nur unter Vorbehalt
und mit groBer Zuriickhaltung zu iuBern. Griinde daftir habe ich
eingangs genannt.

" Horst GIENKE, Die Welt braucht Gottes Geist. Eine Betrachtung zum
Pfingstfest. Neue Zeit, Berlin DDR, 29.5.82, S. 3.



40 Das Wirken des Heiligen Geistes in Kirche und Welt

Deutlich scheint mir, daB es nicht statthaft sein kann — wenn denn
schon der Glaube an den dreieinigen Gott das Wesen des Christentums
ausmacht —, den Geist zu isolieren. Ist die Funktion des Vaters als des
Schopfers aller Dinge dem Intellekt noch einleuchtend, steht uns Jesus
Christus als der Inkarnierte briiderlich nahe, gibt er sich in unsere Hand,
so daB wir ihn t6ten konnen, so bleibt die Beziehung zum Geist seltsam
diffus. Er weht, wo er will. GewiB ist er kein Vagabund, kein Skepti-
ker. GewiB aber auch kein Schmetterling, den man mit dem Kescher
fangen und aufspieBen konnte. Bleibt der Vater bei aller Vertrautheit
mit ithm, die wir empfinden mégen, unnahbar — in einem Lichte, zu
dem niemand gelangen kann (1. Tim 6,16) —, bleibt der Sohn bei all
seiner Solidaritit mit uns seltsam zweideutig — ist er vom Heiligen oder
vom unheiligen Geist besessen (Mt 12, 24 Parr), war die unbeantwort-
bare Frage der zeitgenossischen Frommen in Israel, und auch die Jiinger
zweifelten (Mt 28) —, so werden wir dem Geist sein Recht auf seinen
Anteil an der gottlichen Verborgenheit nicht nehmen diirfen. (Selbst fiir
Christen gilt: Euer Leben ist verborgen mit Christus in Gott. Kol 3,3.)
Fiir thn wird die Warnung Jesu vor den falschen Propheten gelten:
Glaubt ihnen nicht, wenn sie sagen: Hier ist er — dort ist er. Man kann
nicht mit dem Finger auf ihn weisen. Alles, was als Wirkung des Geistes
erscheinen mag, kann durchaus véllig andere Ursachen haben. So wage
ich es denn auch nicht, Kriterien dafiir aufzustellen, woran man den
Geist womoglich erkennen kann. Vielleicht lassen sich in der Diskus-
sion einige solche Signaturen tastend bezeichnen.

Auf jeden Fall mochte ich geltend machen, daB der Geist in Kirche
und Welt — d. h. fiir mich Gesellschaft — wirkt. Da3 er aber ebenso
Kirche und Gesellschaft im Stich lassen kann. Schon der Volksmund
weil}, dal man «von allen guten Geistern verlassen» sein kann. Dantine
spricht von der kritischen Funktion des Geistes. Doch wie duBert sich
diese? Wire es nicht die harteste Kritik, wenn der Geist auswanderte?
Doch gegen einen solchen Satz regen sich schon wieder Bedenken. Gibt
es keine gottlosen und keine christus-freien Riume, wer will behaupten,
daB es Orte gibe, wo der Geist nicht wire, die er miede? Zu warnen ist
gewiBl vor der Behauptung des Geistbesitzes. Darin scheint man in der
Theologie iibereinzustimmen, daB ein solcher «Besitz» nur vom Men-
schensohn ausgesagt werden kann.

Ansonsten — schauen wir in das Feld der Politik: Wir sind hoffent-
lich davon geheilt, wie noch im ersten Weltkrieg Gott jeweils flir unsere
nationalen Waffen in Anspruch zu nehmen. Doch im Falkland-Malvi-



Das Wirken des Heiligen Geistes in Kirche und Welt 41

nen-Konflikt: Wo war da der Geist? Bei den Briten? Bei den Argentini-
ern? Wo ist er im Nahen Osten? Bei Begin und seinem Volk — dem Volk
Gottes, den Israeliten? Bei den christlichen Falangisten des Libanon? Bei
den Palastinensern? In den KlGstern, bei den Stillen im Lande? Wo wirkt
der Geist? Und wie? In Rom? In Moskau? In Washington? Wir sind
geneigt, ihn flir diejenigen zu beanspruchen, die den Frieden schaffen —
seien sie fromm oder atheistisch. GewiB ist: Der Geist weht und wirkt in
Kirche und Welt. Es ist eine Frage an unseren Glauben, wieviel Raum
wir ihm geben.






	Das Wirken des Heiligen Geistes in Kirche und Welt

