
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 30 (1983)

Heft: 1-2

Artikel: Das Wirken des Heiligen Geistes in Kirche und Welt

Autor: Bassarak, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761266

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761266
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gerhard Bassarak

Das Wirken des Heiligen Geistes
in Kirche und Welt*

i.

Die berühmte letzte Strophe von Alexander Bloks Poem «Die
Zwölf» in der Übersetzung von Paul Celan lautet:

«... Gehn und schreiten, schreiten, gehen -
Hungerhund prescht hinterher.
Vorn die Fahne, blutig, wehend,
Und, unsichtbar - denn es schneit -
Einer noch, der ist gefeit,
Sturmfern, sanft, so schreitet er,
Schneeglanz, perlend, um sich her,
Rosenweiß sein Kränzlein ist -
Vorne gehet Jesus Christ. »

Man sagt, der Dichter habe von seinen «Zwölf» nur mit größter
Vorsicht gesprochen. An dem Tage, an dem er das Gedicht beendete,
steht in seinem Notizbuch: «Ich verstehe Faust. (Knurre nicht, Pudelb»
Mehr als zwei Jahre später äußert Blok sich schriftlich noch einmal
ausfuhrlich zu seinem Poem: «Ich widerrufe das damals Geschriebene
deshalb nicht, weil es in Übereinstimmung mit den Elementen
entstand Nicht, daß die Rotgardisten Jesu, der jetzt mit ihnen geht,

* Der Rede-Stil wurde fur den Druck beibehalten.



28 Das Wirken des Heiligen Geistes in Kirche und Welt

unwürdig wären, aber daß gerade ER mit ihnen geht, wo doch der
ANDERE mit ihnen gehen müßte.» Man vermutet, Jesus sei Blok zu
«weiblich» geraten. Der ANDERE ist mit dabei - wenn auch kein
Höllenhund, wenn auch kein Faustscher Pudel, so doch ein verhungertes

russisches Hündchen aus Petersburg.
Nun frage ich nicht im Sinne eines Interpreten danach, was der

Dichter gemeint oder gar geschaut hat, sondern ich reflektiere auf den

Leser oder Hörer des Gedichts. Wie mag ein bolschewistischer, atheistischer

sowjetischer Revolutionär darauf reagieren? Sieht er seine revolutionäre

Sache durch den Dichter verspottet? Oder regt sich in seiner

frommen russischen Seele doch noch ein Unbehagen gegenüber seinem
Atheismus? In der Ablehnung der Sache - nicht nur des Bildes (Jesus

unter der Fahne der Revolution) - wird er sich in eigenartiger
Übereinstimmung mit einem konservativen Christen befinden, der zwar nicht
die Revolution, aber seinen Herrn verspottet sieht. Denn die Überzeugung

ist beiden - dem Christen und dem Revolutionär - gemeinsam:
Christus und die Revolution - diese beiden haben nichts miteinander zu
tun.

Ich gestehe, daß ich da so sicher nicht bin. Vielleicht aus einer

gewissen Sympathie für die Revolution, die ich nicht abstreiten will.
Doch wenn ich mir ansehe, mit welchen Leuten Jesus zu Lebzeiten

Umgang hatte — ich brauche dabei gar nicht an die immer wieder
beschworenen Zöllner, Huren und Sünder zu denken; es genügt, mir
die Gestalten seinerJünger vorzustellen -, dann frage ich mich, ob in der

Tat Christus nicht aus den Kathedralen des Zaren ausgewandert war
wie seinerzeit aus dem Tempel, wo er nichts mehr zu suchen hatte, und
sich statt dessen auf die Straße zu den Aufständischen und den Hungerhunden

begab. Mich jedenfalls hat der Bloksche Vers, als ich ihn zum
erstenmal las, sehr betroffen gemacht und nachdenklich gestimmt.
Wenn man noch erfährt, daß Blok «die körperliche Erregung des

Januars und Februars 1918 <Erdgeist> nannte»1, dann wird deutlich, in
welchem Zusammenhang die Bloksche Vision mit der Frage nach dem

Heiligen Geist und seinem Wirken steht. Besitzen Christen die Gabe,
die Geister zu unterscheiden? Dann dürfte es nicht so schwierig sein

herauszufinden, welcher Geist in dem Poem waltet.

1 Alexander Blok, Die Zwölf, Deutsche Nachdichtung von Paul Celan,
Reclam jun., Leipzig 1977, mit Kommentar von Franz Mierau.



Das Wirken des Heiligen Geistes in Kirche und Welt 29

II.

Eugen Rosenstock-Huessy schreibt in seinem Alterswerk, das er
«Heilkraft und Wahrheit» und eine «Konkordanz der politischen und
der kosmischen Zeit» nennt, in dem Abschnitt über «Die drei Artikel
des Credo»:

«Das erste Jahrtausend hat es mit dem zweiten Glaubensartikel zu

tun, das zweite Jahrtausend mit dem ersten, das dritte Jahrtausend mit
dem dritten. Das Schlagwort für das erste Jahrtausend lautet resurrectio,

Auferstehung, Ostern. Das Schlagwort des zweiten Jahrtausends lautet
Renaissance, Wiedergeburt, Weihnacht. Das Schlagwort, um das die

Völker und Massen heute noch sich verzehren unter dem Druck der

Propaganda, des Radiogeschreis, des künstlichen Lichts und des künstlichen

Lärms, lautet re-inspiratio, atmen. <Den Atem des Geistes> gilt es

wieder zu entdecken ...»
Rosenstock-Huessy relativiert; er weiß: «Selbstverständlich ist dies

Nacheinander heilsgeschichtlicher Epochen nur teilweise richtig. Denn
alle Glaubenswahrheiten waren mit dem Kommen Christi so vollständig

gegeben, wie sie es im letzten Augenblick sein werden»2.

Uns beschäftigt nicht so sehr die Frage nach den beiden ersten
Jahrtausenden, aber es erscheint mir von Interesse, daß sich die Ökumene

offensichtlich in wachsendem Maße um die Fragen des Heiligen
Geistes bemüht. Zu den verschiedenen Drücken, die Rosenstock-
Huessy in der Mitte der dreißiger Jahre aufzählt, sind einige mehr
dazugekommen. Die Menschheit seufzt heute nach Frieden, nach Essen

und Trinken, nach sauberer Luft und sauberem Wasser, nach Befreiung
von Zwängen der Vergangenheit. Es mag sein, daß alles Seufzen und
Sehnen - mit der Kreatur gemeinsam, wie Paulus sagt (Rom 8,19.22) —

im Tiefsten, und womöglich gänzlich unbewußt, ein Sehnen nach dem
Geist ist.

2 Eugen Rosenstock-Huessy, Heilkraft und Wahrheit, Stuttgart 1952.



30 Das Wirken des Heiligen Geistes in Kirche und Welt

III.

Hier nun ist eine eigenartige Beobachtung von Bedeutung. Die
Christenheit betet - aber nicht seit ihren Anfängen: Veni creator Spiritus

Nahezu alle Pfingstlieder sind auf diesen Ton gestimmt. Das

Alte Testament und - wenn ich recht sehe - auch das Neue Testament
kennen die Bitte um den Geist aber nicht oder kaum. Da ist einer, der

will ihn käuflich erwerben (Acta 8,15£). Die Apostel aber sind sich
dessen gewiß, ihn zu haben. Wo je wieder findet sich in der Christenheit
seit Acta 15,28 die kühne Aussage: «Beschlossen haben der Heilige Geist
und wir»? Wer in späteren Zeiten sich vergleichbar kühn zu artikulieren

wagte, wurde als Schwärmer und Häretiker nicht ernst genommen oder

- schlimmer - bekämpft.
Nun ergeben sich allerdings Schwierigkeiten mit dem Geist. Keiner

der Autoren, die ich in der jüngsten Zeit zu der Sache gelesen habe,

verschweigt solche Schwierigkeiten. Wilhelm Dantine z. B. schreibt in
seinem schönen Buch «Der Heilige und der unheilige Geist»: «Die
Berufung auf den Heiligen Geist wird von Feind und Freund als

Einschwur auf Immobilität verstanden. Schockierend ist die notorische

Stummheit des Geistes Der Schaden Hegt offenbar an der
Stummheit des pneumatischen Bewußtseins»3. Rudolf Bohren weiß:
«Die Pneumatologie bleibt für die Praxis mehr oder weniger irrelevant.
Sie mußte irrelevant bleiben, wurde man ihr selbst ja nicht gerecht»4.
Heinz Joachim Held berichtet im Rückblick von der 5. Konferenz
zwischen Vertretern der EKiD und der Kirche von England: «Da war
zunächst das Problem der <Ungreifbarkeit> des Heiligen Geistes, der sich
weder begrifflich noch erfahrungsmäßig eindeutig fassen läßt. Er ist
weniger Zustand als Bewegung; auch bei seinem Wirken in uns bleibt er
dennoch über uns, <extra nos>, der Herr»5.

Dafür, daß der Protestantismus, vor allem der lutherischer

Prägung, Schwierigkeiten mit dem Heiligen Geist hat, gibt es — wie mir
scheint - plausible Gründe. Sie sind sehr unterschiedlicher Natur.

Da ist zum ersten die biblische Warnung vor der Lästerung des

Geistes, die eine unvergebbare Sünde sei (Mk 3,29). Niemand weiß

3 Wilhelm Dantine, Der Heilige und der unheilige Geist, Radius '73.
4 Rudolf Bohren, Vom Heiligen Geist? Kaiser Traktate 57, 1981.
5 Beiheft 40 zur Ökumenischen Rundschau, Das religiöse Bewußtsein und der

Heilige Geist in der Kirche. Hrsg. von Klaus Kremkau.



Das Wirken des Heiligen Geistes in Kirche und Welt 31

genau, was eine solche Lästerung ist, deshalb läßt man sich lieber gar
nicht erst auf den Geist ein. Dahinter steckt so etwas wie ein - heute

gewiß kaum zugegebenes — «metaphysisches Grauen».
Zum zweiten hatten die Reformatoren, Luther selber, ihre Sorgen

mit denen, die sich auf den Geist beriefen. Sie wurden als Schwärmer
nicht nur abqualifiziert, sondern verfolgt und getötet. Hier braucht man
nur den Namen Thomas Müntzer zu nennen. (Ungefragt bleibt, welche

«Sorgen» der Heilige Geist mit uns haben könnte.) Als Notbremse

gegen solche Schwärmerei, gegen die Behauptung des Geistesbesitzes,
wurde der Geist an die Schrift gebunden. Nur innerhalb des von ihr
gesteckten Rahmens wurde ihm Bewegungsfreiheit zugebilligt.

An dritter Stelle würde ich eine psychologische Hemmschwelle
sehen. Sie erscheint als keusche Zurückhaltung, als Scheu auf dem
Gebiet der Frömmigkeit. Wer von Ihnen wäre nicht peinlich berührt,
wenn ich bäte, die Hand zu heben, wer sich im Besitz des Geistes

wähnt? Wer würde mir weiter ernsthaft zuhören wollen, wenn ich
behauptete, ich hätte den Heiligen Geist?

Zum vierten mache ich einen Tatbestand geltend, der wohl
insbesondere meine Generation in Deutschland betrifft. Diese Generation hat
die Begeisterung für den Faschismus, für den Führer seinerzeit mitgemacht

oder sie erlitten. Befremdlich, daß gerade die Charismatiker
unter den Christen die Begeisterung weithin teilten. Deshalb sind wir
heute allergisch gegen alle Geister und alle Begeisterung. Nüchternheit
erscheint als eine sicherere Position.

Zu den Schwierigkeiten mit dem Geist könnte ein Umstand gehören,

den man vielleicht als fünftes Handicap bezeichnen könnte, den

Wilhelm Dantine als Folge der schweren Krise der protestantischen
Bibelfrömmigkeit charakterisiert: Die innere Verbindung dieser

Bibelfrömmigkeit mit einer begrifflichen Fassung der Lehre vom Heiligen
Geist werde selten reflektiert und zum Gegenstand theologischer Besinnung

gemacht. Es geht dabei - wie Dantine sagt - um die Domestizierung

des Geistes. Dantine weist daraufhin, «daß sich das Nachdenken
über den Spiritus Sanctus an drei verschiedenen Stellen des gesamten
Lehrsystems vollzieht», und er fügt hinzu: «Daran hat sich bis heute

kaum etwas geändert.» Diese drei Stellen sind: 1. Die Lehre von der

Inspiration der Schrift, 2. der Rahmen der Trinitätslehre und 3. die

«Pneumatologie». «Hier geht es» - so Dantine - «um das Wirken des

Geistes im Rahmen der <Soteriologie>, der Lehre vom Heil oder auch

von der sogenannten <Heilsaneignung> oder <Heilszueignung>. An dieser



32 Das Wirken des Heiligen Geistes in Kirche und Welt

Stelle beherrscht eine ganz spezifische Fragestellung das theologische
Nachdenken, die persönliche (geistliche Erfahrung) des Christen, die

unter den Stichworten Berufung und Erleuchtung, Bekehrung und
Wiedergeburt, Rechtfertigung und Heiligung durchreflektiert wird. In
mehr oder weniger loser Form pflegt sich daran die Lehre von der

Kirche, die Ekklesiologie, anzuschließen.» Das Facit lautet: «Die knappe
Übersicht zeigt uns das Gewicht der Geistproblematik beim Verständnis

der Schrift, der Gottes- und Trinitätslehre und im persönlichen
Glauben»6.

IV.

Ich komme von einem geographischen Bereich her, dessen

Geschichte nicht arm an Geisterfahrung ist. Die lutherische Reformation

wird man kaum dazu rechnen — sie ist durch und durch von der

Berufung auf die Schrift geprägt. Thomas Müntzer und die Schwärmer
der Reformationszeit habe ich schon genannt. Weiter wäre an den

Halleschen Pietismus eines August Hermann Francke und an den

Herrnhutischen Pietismus eines Grafen Zinzendorf zu erinnern. Die
Allianzbewegung mit der Blankenburger Konferenz und die
Landeskirchliche Gemeinschaft mit dem Gnadauer Gemeinschaftswerk bestehen

bis heute. Sie haben ihre Traditionen und ihre Spuren tief eingegraben.

Zu den genannten drei historischen Geistbewegungen kommt eine

weltweite hinzu. Sie ist nicht für unseren Raum spezifisch, aber wirkt
sich auch zu uns hin aus: die Pfingstbewegung. Zudem gibt es in den
Tälern des Erzgebirges und den Dörfern des Spreewalds zahlreiche und
unterschiedliche Ausprägungen einer vom Geist bewegten Frömmigkeit.

Nun haben sich in jüngster Zeit erhebliche Spannungen zwischen
den «klassischen» Erweckungsgemeinschaften und den charismatischen

Bewegungen ergeben. Schon im Jahre 1909 hatte der Gnadauer
Gemeinschaftsverband gegen die Pfingstbewegung in einer «Berliner

Erklärung» geltend gemacht, sie sei «nicht von oben, sondern von
unten», von «Dämonen» gewirkt und habe «viele Erscheinungen mit
dem Spiritismus gemein». Deshalb wurde davor gewarnt. Und bis

6 Wie Anm. 3.



Das Wirken des Heiligen Geistes in Kirche und Welt 33

heute bildet diese Erklärung noch häufig die Argumentationsbasis der
Gemeinschaft gegenüber der charismatischen Bewegung. Voraussetzung

für die Aufnahme in einer Gnadauer Gruppe ist übrigens das

«Erlebnis der Wiedergeburt oder das durch das Zeugnis des Heiligen
Geistes gewirkte Bewußtsein der Gotteskindschaft oder des Glaubens, der
sich der Vergebung gewiß ist»7.

Die Spannungen im Verhältnis zwischen diesen beiden Bewegungen,

die so viele Gemeinsamkeiten besitzen, wies erneut das «Wort des

Gnadauer Vorstandes zu geistlichen Erscheinungen unserer Zeit» vom
Juni 1976 auf. Es kam wohl vor allem deshalb zustande, weil die
Gemeinschaft in ihren klassischen Erweckungsgebieten eine Missionierung

— man könnte sagen Proselytismus — der charismatischen Bewegung

an ihren Gliedern erfährt. Diese Erklärung warnt vor «unbiblischen

Geistlehren» und nennt die folgenden:

- der Heilige Geist werde von der Person Jesu gelöst, und der

Gläubige solle eine (zweite) Hingabe an den Geist vollziehen;

- statt der Schriftauslegung bestimmten Weissagungen, Botschaften
und Visionen das Gemeindeleben;

- das Vorhandensein und die Ausbreitung von bestimmten Geistes¬

gaben würden zum Ausweis einer lebendigen Gemeinde gemacht;

- Glieder solcher Gruppen meinten, auf einer höheren Glaubensstufe
als andere zu stehen und sonderten sich deshalb in besonderen
Kreisen von der übrigen Gemeinde ab;

- dort offenbare sich ein Geist, der nüchternes Denken verdunkle und
die Gewissen durch gesetzliches Wesen vergewaltige;

- die Kreuzestheologie des Neuen Testaments und der reformatori¬
schen Väter werde in eine Theologie der Herrlichkeit umgefälscht.
Seit 1976 sind Vertreter der beiden Gruppen mehrmals zu

theologischen Gesprächen zusammengekommen. Im Januar 1981 haben sie

unter der Überschrift «Heiliger Geist und Gaben» einen Ergebnisbericht
der Gespräche vorgelegt. Er hat zwei Hauptteile: 1. «Unsere gemeinsame

Erkenntnis, 2. Gemeinsame Beschwernisse und Anliegen. Der
erste Hauptteil ist zweimal untergliedert. Zuerst wird «Vom Heiligen
Geist» gehandelt und sodann «Von den Gnadengaben (Charismen)»8.

' Walter Michaelis, Das Evangelium in der Verkündigung, in der Taufe und
im Herrenmahl, Bethel 1931.

8 Hierzu: Die Zeichen der Zeit, Berlin 4/82, S. 99-101, «Heiliger Geist und
Gaben».



34 Das Wirken des Heiligen Geistes in Kirche und Welt

V.

Der Text zeigt - da es sich in beiden Fällen um protestantische
Gruppierungen handelt - den Rekurs auf das Neue Testament; dort
kann man sich - bei verbleibenden Nuancen - einigermaßen treffen und

verständigen.
Diese spektakuläre Kontroverse zwischen «charismatischen»

Bewegungen spiegelt — so will mir scheinen — eine Spannung vergröbert
wider, die zwischen Fachtheologen auf durchaus vergleichbare Weise

vorhanden ist, wenn die Auseinandersetzung dort heute auch vielleicht
in urbaneren Formen stattfindet. In dieser Kontroverse geht es nicht so

sehr um die Frage der enthusiastischen Wirkung des Geistes, sondern

um die weitergespannte: Wirkt der Geist nur in der Kirche, oder wirkt
er auch in der Welt? Das mir gestellte Thema setzt beides voraus. Doch
es ist nach dem Wie des Wirkens zu fragen, und es ist weiter zu fragen,
wie das Wirken des Geistes erkennbar wird. Wie macht der Geist sich
bemerkbar? Welches sind seine Funktionen? Kann man - analog zu den

signa ecclesiae — von signa spiritus sancti sprechen?

- Am Rande vermerke ich, wie entsetzt ich war, als ich eines Tages
in Rom einem Haus mit der Aufschrift «Banco di spirito santo»

gegenüberstand. Auf eine derartige Manifestation war ich nicht gefaßt.
Als Protestant lutherischer Prägung konnte ich kaum etwas anderes als

massive Blasphemie - Lästerung der Geistes - in einer derartigen
Profanierung des Geistes erblicken. Und doch wäre es gar nicht so

schlecht, wenn bei der Verwaltung kirchlicher Gelder der Geist seine

Hand im Spiele hätte. Es bleibt allerdings die Frage, ob er sich des

Mediums einer Bank zu bedienen belieben würde. -
Doch zurück zur Frage nach dem Wirken des Geistes in Kirche und

Welt. So selbstverständlich, wie das Thema klingt, ist es keineswegs.
Weite Teile der Christenheit beanspruchen den Heiligen Geist - wie
übrigens auch die Gegenwart des auferstandenen Gekreuzigten —

ausschließlich für den «Raum» der Kirche. Es mag selten das entgegengesetzte

Extrem geben, daß die Geistlosigkeit der Kirche beklagt wird.
Und doch - wer hätte nicht schon an Veranstaltungen von Kirche und
auch Ökumene teilgenommen, von denen er mit dem Empfinden
fortging, daß der Heilige Geist dort jedenfalls nicht zugegen war?

Übrigens: Ist der Heilige Geist hier - unter uns Spontan könnte ich die

Frage nicht bejahen. Es bedarf dazu einer theologischen Reflexion: Ich

glaube aufgrund der Zusage Mt 18,20 an die Gegenwart des auferstan-



Das Wirken des Heiligen Geistes in Kirche und Welt 35

denen Gekreuzigten in unserer Mitte: Wo er ist, ist aber auch der Geist.

Und der trinitarische Glaube bringt dann ebenfalls den Vater ein. So

kommt man zu Tersteegens: «Gott ist gegenwärtig. » Wie aber wirkt der
Geist hier bei uns? Durch Zuspruch, Anspruch, Widerspruch? — Die
entscheidende Diskussion entzündet sich an der Frage, ob der Geist auch

in der Welt wirkt, und falls er es tut, woran man das identifizieren kann.
Als Kronzeugen für die Position, die den Geist in die Kirche verschließt,
nenne ich den bekannten Jenenser Systematiker und Lutherforscher
Horst Beintker, der ja keinesfalls ein Konfessionalist ist. In einer Sammlung

seiner Aufsätze, die zum Lutherjahr erscheinen, gibt es einen

Beitrag mit dem Thema «Wort - Geist - Kirche. Zur Frage der

pneumatischen Leiblichkeit der Kirche.» Aus ihm zitiere ich: «Die
Kirche (ist) die Werkstatt des Heiligen Geistes.» «Der Heilige Geist

(nimmt) nicht nur mit Recht die erste Stelle (sie!) innerhalb des dritten
Artikels ein (als seien die dann folgenden Appositionen Glaubens gegenstände

ebenso wie der Geist!) sondern er (ist) der eigentliche Urheber

der geistlichen Einigkeit und des Lebens der Kirche.» «Träger des

Geistes ist nur das Wort. » Gegen den Gedanken des Christus prolongatus

wird geltend gemacht: «Vielmehr müssen wir reden vom Kommen

im Wort, im äußerlichen Wort, dem der Geist innewohnt
Christus wirkt durch das Wort. Darin wirkt er durch den Geist.» Es

wird nicht ausdrücklich betont, daß der Geist in der Welt nicht wirke,
aber falls er es tut, dann nur auf dem Wege über die Kirche durch das

Wort, gebunden an die Schrift. Das wird deutlich in der letzten These,
auf die der Beitrag zuläuft. Sie handelt zwar nicht ausgesprochen vom
Geist, aber die Analogie zur christologischen Aussage ist sozusagen mit
Händen zu greifen. Diese These lautet: «Die Kirche ist dort, wo
Christus ist; aber Er ist nicht außerhalb des Raumes der Verkündigung
des Wortes und der Darreichung der Sakramente, das heißt Christus ist
bei seiner Kirche und sonst nirgends zu finden. »

In einer derartigen Weise über die Präsenz Christi (und analog des

Geistes) zu verfugen, will mir anmaßend erscheinen; es beschneidet
seine Freiheit — einschließlich der Freiheit des Wortes. Denn auch «das

Wort ist nicht gebunden» (2. Tim 2,9). Ich erinnere an Bloks Gedicht:
Die Freiheit, die Christus sich vorbehielt und vorbehält, ist für Fromme
und Gottlose gleichermaßen unerträglich.

Die Polemik von Beintker richtet sich gegen eine ganze Anzahl von
Theologen, beginnend bei Bonhoeffer und Barth. Um nur einige
aufzuzählen: Bultmann, Teilhard de Chardin, Gollwitzer, Hoekendijk,



36 Das Wirken des Heiligen Geistes in Kirche und Welt

Günter Jacob, Hendrik Kraemer, Hanfried Müller, Robinson, Sittler,
Paul Schütz, H.J. Schultz, den er vorwiegend zitiert, E. Stammler, Paul
Tillich und andere. Man sieht, es geht in ökumenische Weite und ist
nicht auf eine theologische Richtung beschränkt. Hinter einer solchen

Beschlagnahme von Christus und des Geistes für die Kirche steht - wie
mir scheint - eine soziologische Erfahrung, die psychologisch nicht
aufgearbeitet ist - vielleicht gar nicht bewußt wird. In dieser
Auseinandersetzung geht es immer auch um die Grenze zwischen Kirche und
Welt. Der Gedanke einer latenten Kirche ist unerträglich — wie könnte es

anders sein? Unter Berufung auf G. Gloege wiederholt Beintker den

Vorwurf an Karl Barth, sein «Verständnis der Welt stehe unter dem
Vorzeichen der Erlöstheit aller Menschen durch die von Gott her

geschehene Versöhnung mit ihnen durch das Kreuz Christi.» Es sei (mit
Gloeges Worten) «unfraglich falsch, über die Universalität der Gnade
die Grenzen zwischen Kirche und Welt als von Gott gesetzt zu übersehen».

«Die Folge ist dann die, daß bei Barth der Nichtchrist (überaus

günstig) davonkommt, (während sich der Christ ständig andeutende

Verdächtigungen wie offene Beschuldigungen und auch grelle Ausrufe
zur Selbstbezichtigung gefallen lassen muß.»> Im übrigen ist «die Ablehnung

des Spiritualismus ein allgemeiner Zug orthodoxer Tradition.
Der Geist wirkt nicht neben dem Wort oder unabhängig davon,
sondern in und mit dem gehörten oder gelesenen göttlichen Wort»9.

Gewiß steht hinter der Auseinandersetzung auch die Vorordnung
von Evangelium vor dem Gesetz, die Barth gegen Luther vollzieht. Im
Ganzen aber scheint mir der Weltverlust, den die Kirche seit der Aufklärung

zu verzeichnen hat, nicht realisiert und nicht verwunden. Als
konkretes Beispiel wird Tillich angeführt, den H. Vogel und andere

aufgenommen haben: «Die Kirche hört die prophetische Stimme des

Kommunismus nicht.» H.J. Schultz hat die Dinge vielfach auf den

Begriff gebracht in sprachlich gewandten und eingängigen Formulierungen.

So: «Die Menschwerdung Gottes betrifft und verändert die
Struktur der Welt; sie ist ein geschichtliches Ereignis von universalem
und politischem, und nicht nur klerikalem oder existentialem Rang.»

9 Bengt Häggelund, Geschichte der Theologie, Berlin 1982.



Das Wirken des Heiligen Geistes in Kirche und Welt 37

«Die Kirche ist zu klein geworden, als daß sie die ganze Wirklichkeit des

Christentums repräsentieren könnte Wir sind unsicher geworden
in der Beschreibung der Grenzen der Kirche.» Müßten wir nun «nicht
anfangen, dem für unsere konventionellen Vorstellungen unerhörten
Gedanken einer salus extra ecclesiam standzuhalten?» «Die Geschichte
scheint uns zur Entdeckung des (größeren Christus) zu treiben, des

Pantokrators, der dem Kosmos mit seiner Fülle überindividueller
Mächtigkeiten gebieten kann.» Dieser Christus habe «die Kirchenmauern

aufgebrochen». «Ähnliches - so Beintker - sagte W.
Schmauch ,»10.

Luther kannte noch keinen Weltverlust. Er war in der Tat davon

überzeugt, daß im Grunde Kirche und Welt integriert seien - so wie es

das ganze Mittelalter hindurch für das Heilige Römische Reich galt. In
seinem «großen Bekenntnis» von 1528 heißt es: «Ich glaube, daß eine

heilige christliche Kirche sei auf Erden, das ist die Gemeinde und Zahl
oder Versammlung aller Christen in aller Welt Und dieselbige
Christenheit ist nicht allein unter der römischen Kirchen oder Bapst,
sondern in aller Welt..., daß also unter Bapst, Türken, Persern,
Tattern und allenthalben die Christenheit zerstreut ist leiblich, aber

versammelt geistlich in einem Euangelio» (WA 26,206,30ff.). Die lutherische

Orthodoxie war noch im 17. Jahrhundert aus eben diesem
Grunde davon überzeugt, daß eine äußere Mission überflüssig sei. So

ein Gutachten der Fakultät Halle/Wittenberg. Das Evangelium sei

bereits in aller Welt verkündigt. Die Apostel hätten Jesu Auftrag Mt 28

befolgt, und für uns gelte er nicht. Heute sind wir durch den Augenschein

eines anderen belehrt. Und nun ist die Frage, ob die Kirche sich

damit begnügen kann, in der Welt der Religionslosigkeit und der
anderen Religionen eine religiöse Provinz zu bleiben, zu deren provinzieller

Perspektive es gehört, Christus nicht jenseits des Kirchturmshorizonts

am Werk zu sehen, oder ob es gilt, daß Gott größer ist als unser
Herz, daß Christus zur Welt (und nicht zur Kirche) gekommen ist und
daß schließlich vom Geist gesagt werden müsse, was vom Frieden
Gottes geschrieben steht, er sei höher als unsere Vernunft (Phil 4,7).

10 Horst Beintker, Wort - Geist - Kirche. Zur Frage der pneumatischen
Leiblichkeit der Kirche. EVA, Berlin 83.



38 Das Wirken des Heiligen Geistes in Kirche und Welt

VI.

Die Frage nach dem Wirken des Geistes könnte eine sehr moderne
sein. Was heute nicht effektiv ist, zählt nicht. Indessen spricht das Neue
Testament durchaus bereits vom Wirken des Geistes. Es tut dies

allerdings nicht - wie könnte es anders sein? - thematisch oder systematisch,
sondern eher nebenher, zufällig - aber wie selbstverständlich. Nicht nur
Gott - der Vater - «wirkt nicht geringe Taten» (Apg 19,11), nicht nur
Jesus wirkt die Werke dessen, der ihn gesandt hat (Joh 9,4), auch der
Geist wirkt: die mancherlei Kräfte wirkt derselbe eine Geist (1. Kor
12,4-6.11); gewiß ist dabei auf die Gemeinde abgehoben, aber doch
unerhört universal formuliert. Das Wirken des Geistes in der Welt zur
Zeit der Reformation hat Luther unübertrefflich in seiner Erklärung
zum dritten Artikel beschrieben: «Ich glaube, der Heilige Geist hat mich
durchs Evangelium berufen, mit seinen Gaben erleuchtet, im rechten
Glauben geheiliget und erhalten, gleichwie er die ganze Christenheit auf
Erden beruft, sammelt, erleuchtet, heiliget und bei Jesu Christo erhält
im rechten einigen Glauben. » Andere Funktionen schreibt Luther dem
Geist nicht zu. Seinerzeit hatte auch Augustin das Wirken des Geistes

auf die Kirche beschränkt, obgleich der Geist ihn doch in einer Welt
gefunden hat, die keineswegs rundum kirchlich war. Und wir haben in
der systematischen Vorlesung bei Professor Gerhard Heinzelmann in
Halle gelernt: Der Geist sei nicht original. Seine Funktion sei es, Jesus
Christus bekannt zu machen. Der Geist offenbare nicht sich selber, er
offenbare Jesus. (Die Orthodoxen dürften gegen das filioque durchaus
im Recht sein. Joh 15,26 weiß, daß der Geist vom Vater ausgeht. Das
hindert nicht, daß der Sohn ihn sendet. Die Kette ist evident: Der Vater
sendet den Sohn - der Sohn offenbart den Vater; der Sohn sendet den —

vom Vater ausgehenden - Geist -, der Geist offenbart den Sohn.)
Angesichts der lutherischen Vorbehalte gegenüber einer Weitläufigkeit

des Geistes ist es umso erstaunhcher, was man zu Pfingsten 1982

von dem leitenden Bischof der Greifswalder Landeskirche in einer
säkularen Tageszeitung lesen kann: «Alle Welt braucht Gottes Geist.
Darum beten wir: Komm Heiliger Geist - in unsere Herzen und in
unsere Welt Gottes Geist will alle Bereiche der Welt durchdringen.
Das politische Geschehen, militärische Fragen, ökonomische Probleme
sind davon genau so wenig ausgenommen wie medizinische, soziale
und seelsorgerliche Aufgaben. Alle und alles brauchen Gottes guten
Geist, damit Frieden und Heil wird Weil alle Welt Vertrauen



Das Wirken des Heiligen Geistes in Kirche und Welt 39

braucht, um gute Wege in die Zukunft zu finden, braucht alle Welt
Gottes Geist, der solch Vertrauen schenkt - Vertrauen zu Gott und
darum auch zu anderen Menschen Gottes Geist heilt Wunden. In der
deutschen Sprache wird Gottes Geist der <Heilige Geist> genannt. Heilig
und Heil gehören sprachlich ganz eng zusammen. Es geht ums Ganze

beim Geist Gottes, und er fuhrt zum Ganzen. Menschen entdecken sich
selbst unter diesem Geist als von Gott geschaffen und geliebt. Völker
finden neue Wege zueinander und miteinander Die Verheißung des

Heiligen Geistes an alle Menschen und Völker, die sich von ihm
beschenken lassen wollen, ist eine starke Kraft der Hoffnung. Wo Gott
mit seinem Geist kommt, dürfen wir Gutes im großen und kleinen
erwarten. Das gilt für das eigene persönliche Leben nicht weniger wie
für die Zukunft der Völker Alle Welt braucht Gottes Geist. Gott hat

versprochen, daß er ihn in Fülle gibt, wenn wir ihn nur darum bitten.
Das ist unsere große Hoffnung für unsere Gemeinden, für unsere
Völker und für unser eigenes Leben»11. Dr. Gienke ist Bischof einer

Kirche, die dem Lutherischen Weltbund angehört. Man sieht, auch dort
ist die Reglementierung des Geistes nicht allgemein

VII.

Wenn ich mich fragte, ob und wo und wann ich die Wirkung des

Heiligen Geistes schon einmal «gespürt» habe — im vollen Bewußtsein
der Problematik, die mit dem «Spüren» verbunden ist -, dann könnte
ich antworten, vielleicht ein- oder zweimal, wo im Augenblick einer

schwerstwiegenden existentiellen Fürbitte mir die Gewißheit der

Gewährung zuteil wurde. («Geistliche Erfahrung» ist noch nicht Erfahrung

des Geisteswirkens!) Doch das wage ich auch nur unter Vorbehalt
und mit großer Zurückhaltung zu äußern. Gründe dafür habe ich
eingangs genannt.

11 Horst Gienke, Die Welt braucht Gottes Geist. Eine Betrachtung zum
Pfingstfest. Neue Zeit, Berlin DDR, 29.5.82, S. 3.



40 Das Wirken des Heiligen Geistes in Kirche und Welt

Deutlich scheint mir, daß es nicht statthaft sein kann - wenn denn
schon der Glaube an den dreieinigen Gott das Wesen des Christentums
ausmacht -, den Geist zu isolieren. Ist die Funktion des Vaters als des

Schöpfers aller Dinge dem Intellekt noch einleuchtend, steht uns Jesus
Christus als der Inkarnierte brüderlich nahe, gibt er sich in unsere Hand,
so daß wir ihn töten können, so bleibt die Beziehung zum Geist seltsam

diffus. Er weht, wo er will. Gewiß ist er kein Vagabund, kein Skeptiker.

Gewiß aber auch kein Schmetterhng, den man mit dem Kescher

fangen und aufspießen könnte. Bleibt der Vater bei aller Vertrautheit
mit ihm, die wir empfinden mögen, unnahbar — in einem Lichte, zu
dem niemand gelangen kann (1. Tim 6,16) -, bleibt der Sohn bei all
seiner Solidarität mit uns seltsam zweideutig - ist er vom Heiligen oder

vom unheiligen Geist besessen (Mt 12, 24 Parr), war die unbeantwort-
bare Frage der zeitgenössischen Frommen in Israel, und auch die Jünger
zweifelten (Mt 28) -, so werden wir dem Geist sein Recht auf seinen

Anteil an der göttlichen Verborgenheit nicht nehmen dürfen. (Selbst für
Christen gilt: Euer Leben ist verborgen mit Christus in Gott. Kol 3,3.)
Für ihn wird die Warnung Jesu vor den falschen Propheten gelten:
Glaubt ihnen nicht, wenn sie sagen: Hier ist er - dort ist er. Man kann
nicht mit dem Finger auf ihn weisen. Alles, was als Wirkung des Geistes

erscheinen mag, kann durchaus völlig andere Ursachen haben. So wage
ich es denn auch nicht, Kriterien dafür aufzustellen, woran man den

Geist womöglich erkennen kann. Vielleicht lassen sich in der Diskussion

einige solche Signaturen tastend bezeichnen.

Auf jeden Fall möchte ich geltend machen, daß der Geist in Kirche
und Welt - d. h. für mich Gesellschaft - wirkt. Daß er aber ebenso

Kirche und Gesellschaft im Stich lassen kann. Schon der Volksmund
weiß, daß man «von allen guten Geistern verlassen» sein kann. Dantine
spricht von der kritischen Funktion des Geistes. Doch wie äußert sich
diese? Wäre es nicht die härteste Kritik, wenn der Geist auswanderte?
Doch gegen einen solchen Satz regen sich schon wieder Bedenken. Gibt
es keine gottlosen und keine christus-freien Räume, wer will behaupten,
daß es Orte gäbe, wo der Geist nicht wäre, die er miede? Zu warnen ist
gewiß vor der Behauptung des Geistbesitzes. Darin scheint man in der

Theologie übereinzustimmen, daß ein solcher «Besitz» nur vom
Menschensohn ausgesagt werden kann.

Ansonsten - schauen wir in das Feld der Politik: Wir sind hoffentlich

davon geheilt, wie noch im ersten Weltkrieg Gott jeweils für unsere
nationalen Waffen in Anspruch zu nehmen. Doch im Falkland-Malvi-



Das Wirken des Heiligen Geistes in Kirche und Welt 41

nen-Konflikt: Wo war da der Geist? Bei den Briten? Bei den Argentiniern?

Wo ist er im Nahen Osten? Bei Begin und seinem Volk - dem Volk
Gottes, den Israeliten? Bei den christlichen Falangisten des Libanon? Bei
den Palästinensern? In den Klöstern, bei den Stillen im Lande? Wo wirkt
der Geist? Und wie? In Rom? In Moskau? In Washington? Wir sind

geneigt, ihn für diejenigen zu beanspruchen, die den Frieden schaffen -
seien sie fromm oder atheistisch. Gewiß ist: Der Geist weht und wirkt in
Kirche und Welt. Es ist eine Frage an unseren Glauben, wieviel Raum
wir ihm geben.




	Das Wirken des Heiligen Geistes in Kirche und Welt

