
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 30 (1983)

Heft: 1-2

Artikel: II. Wissenschaftliche Konsultation der Societas oecumenica

Autor: Planer-Friedrich, Götz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761264

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761264
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Götz Planer-Friedrich

II. Wissenschaftliche Konsultation
der Societas oecumenica

28. August bis 1. September 1982

in Sandbjerg bei S0nderborg (Dänemark)

Ein Tagungsbericht

Die Societas oecumenica-1978 aus der wissenschaftlichen
Arbeitsgemeinschaft der Europäischen Ökumenischen Institute hervorgegangen

- veranstaltete vom 28. August bis 1. September 1982 ihre
2. Wissenschaftliche Konsultation in Sonderborg (Dänemark). Die
1. Konsultation fand 1980 in Münster (Westfalen) statt. Der bisherige
Sekretär der SÖ, Dr. Heinz-Günther Stobbe, hat die Vorträge und
Protokolle der damaligen Konsultation zusammen mit P. Lengsfeld in
einem Sammelband herausgegeben1.

Der Vorstand der SÖ beschloß auf der nunmehr 2. Konsultation in
Sonderborg zwar an der Praxis festzuhalten, die Materialien der Konsultation

auf dem Wege einer Publikation zugänglich zu machen, aber er

empfahl die Beschränkung auf das Wesentliche und beauftragte den

Verfasser, einen zusammenfassenden Bericht anzufertigen, der sowohl
das gegenwärtige Verhältnis von Selbstverständnis und Entwicklung
der SÖ beschreiben als auch Zusammenhang und Ergebnis der 2.

Wissenschaftlichen Konsultation verdeutlichen soll.

' Peter Lengsfeld/ H.-G. Stobbe, Theologischer Konsens und Kirchenspaltung,
Kohlhammer, Stuttgart etc. 1981.



6 Wissenschaftliche Konsultation der Societas oecumenica

1. Selbstverständnis und strukturelle Entwicklung der SÖ

Laut Statut ist die alle zwei Jahre stattfindende Konsultation mit
einer Vollversammlung der Mitglieder verbunden. Die rund 40
Teilnehmer vertraten insgesamt 32 Institute und 20 persönliche Mitglieder
der SÖ. Der Sekretär der SÖ erstattete Bericht, in dem die finanzielle
Situation und die Wirksamkeit der SÖ die Hauptpunkte bildeten. Die
weltweite Rezession schlägt auch auf die Forschungsarbeit und deren
finanzielle Förderung durch, was offenbar alle ökumenischen Institute
zu spüren bekommen. Auf diesem Hintergrund beschloß die
Vollversammlung, die Mitglieder - Beiträge geringfügig anzuheben. Gleichzeitig

wurden die Mitglieder gebeten, für die Konsultation 1984 (Fribourg/
Schweiz, Rom oder Durham/Großbritannien) kostengünstige
Bedingungen zu eruieren.

Die SÖ hat sich zur Aufgabe gemacht, die Kooperation ökumenischer

Forschung und den Informationsaustausch zu fördern. Die
Konsultation selbst hat zur Erfüllung dieser Aufgabe zweifellos beigetragen.
Nicht nur die Berichte aus den Instituten und die einzelnen Vorträge,
sondern insbesondere die persönlichen Gespräche haben diesem Ziel
gedient. Wie aber ist die Zusammenarbeit und Informationstätigkeit im
Zeitraum zwischen den Konsultationen einzuschätzen? Hier gab es

einige Defizite zu vermerken. Als kommunikationsfördernden ersten
Schritt beauftragte die Vollversammlung den Vorstand, ein
Informationsblatt zu entwerfen, das die SÖ, ihre Absichten und Ziele, einem
breiteren Interessentenkreis bekannt machen soll.

Zum neuen Präsidenten wählte die SÖ den römisch-katholischen
Professor Vercruysse aus Rom, der den dänischen Dozenten Dr. Thunberg

ablöst. Weitere Mitglieder des Vorstandes sind Prof. Kallis, Dr.
Geldbach (Konfessionskundliches Institut Bensheim, Sekretär), Dr.
Schulz (DDR) und Bischof Prof. Lonning (Straßburg).

2. Staat und Kirche in Skandinavien - die kontextuelle Komponente

Es ist ein wichtiges Anliegen der SÖ, ihre Konsultationen in
wechselnden kirchlichen und geographischen Kontexten zu veranstalten.

Das Kennenlernen des jeweiligen Landes und seiner kirchlichen
Situation gehört für die Teilnehmer zu einer wichtigen ökumenischen

Erfahrung.



Wissenschaftliche Konsultation der Societas oecumenica 7

Der schlichte Barockbau des Schlosses Sandbjerg bei Sonderborg,
der der Universität Ârhus als Kursuszentrum dient, hat mit seiner

landschaftlich reizvollen Umgebung am Alsensund eine gute Atmosphäre

für die Konsultation abgegeben. In einer Exkursion zu den

Düppeler Schanzen wurden die Konsultationsteilnehmer mit einem
traumatischen Ereignis dänischer Geschichte konfrontiert. Insbesondere

für die deutschen Teilnehmer war es eine wichtige Erfahrung, daß der
preußisch-dänische Krieg von 1864 - für deutsche Geschichtsbetrachtung

eine Episode auf dem Weg bismarckscher Einigungspolitik — im
dänischen Bewußtsein tiefgreifende Veränderungen in bezug auf das

Selbstbewußtsein eigener politischer und militärischer Potenz eingeleitet

hat.

In einem Podiumsgespräch stellten sich der römisch-katholische
Bischof von Kopenhagen, H. L. Martensen, der lutherische Bischof der
Diözese Haderslev, O. C. Lindegaard, der Generalsekretär der
dänischen Baptisten, G. Kristensen und andere der Diskussion über die
kirchliche Situation in Skandinavien. Dabei spielte die Auswirkung
staatskirchlicher Verhältnisse auf die jeweilige kirchliche Arbeit eine

entscheidende Rolle. Die Ambivalenz einer volkskirchlichen Situation
ohne Herausforderung zum christlichen Bekenntnis verdeutlichte ein
dänischer Teilnehmer mit dem Beispiel vom Krankenhaus: Man ist

zwar sehr froh, daß es das gibt; aber man möchte um Gottes willen nicht
selbst hineinkommen!

Das wirkt sich auch aus auf die ökumenische Entwicklung in
Kirche und Gesellschaft. Der Rezeptionsvorgang ökumenischer Lehrgespräche

und deren Ergebnisse bleibt dem theologischen Eros der
Wissenschaftler überlassen. Entscheidungen über die Konsequenzen obliegen

allein den staatlichen Kirchenbehörden. Man könnte von einer
Konfessionskirche sprechen, deren Bekenntnisbestimmtheit in erster
Linie vom staatskirchlichen Selbstverständnis und weniger von der

theologischen Erkenntnis abgeleitet ist.

3. Das Wirken des Heiligen Geistes - ein Thema ökumenischer Theologie

Zum Thema der Konsultation hielt Prof. Bassarak (DDR) den

theologischen Hauptvortrag. «Das Wirken des Heiligen Geistes in
Kirche und Welt» beschrieb er nicht in deduktiver Systematik, sondern
in assoziativer Diskursivität. Anhand unterschiedlicher Texte - z. B.



8 Wissenschaftliche Konsultation der Societas oecumenica

einem Gedicht von A. Block, einem theologischen Aufsatz von
H. Beintker und einer Äußerung des Greifswalder Bischofs H. Gienke -
stellte er die Vielschichtigkeit alles Redens vom Heiligen Geist vor
Augen. Der Heilige Geist läßt sich gerade nicht in die Kirche einschließen,

denn er macht die Grenzen zwischen Kirche und Welt durchlässig.
Nicht nur die Kirche, sondern die Welt braucht Gottes Geist. Darin
zeigt sich die Universalität des göttlichen Anspruchs auf die Schöpfung
in ihrer geschichtlichen Entwicklung. Allerdings grenzte sich Bassarak

deutlich von einer objektivierenden Rede vom Heiligen Geist ab: die

Erfahrung des Heiligen Geistes ist immer Ergebnis einer Reflexion. Der
Geist selbst bleibt aller Spekulation zum Trotz verborgen.

In der Diskussion wurde die trinitarische Einbindung der Pneuma-

tologie betont. Wo Christus geglaubt wird, da ist — nach Luther - auch

vom Heiligen Geist zu reden. Dieses Monitum, das gerade von einem
römisch-katholischen Theologen kam, ist als Ausdruck jener trinitari-
schen Qualifizierung der Pneumatologie anzusehen, die das ökumenische

Gespräch auszeichnet. Damit wurde im übrigen auch auf eine

Tendenz zur Verweltlichung des christlichen Glaubens durch
ethischpolitische Maximen reagiert. Andererseits wurde aber auch der
Weltverlust durch Spiritualisierung der Glaubenserfahrung kritisiert. Die
Dialektik von «Weltverlust» und «Verweltlichung» beschäftigte die
Teilnehmer auch über den Vortrag von Bassarak hinaus.

Den Beitrag orthodoxer Pneumatologie für die ökumenische
Diskussion erläuterte Prof. G. Dragas in einem mit didaktischer Ambition
vorgetragenen Referat. Die religionsphilosophische Grundthese ruhte
auf der Unterscheidung von logos und nous. Während die westliche

Theologie der Logizität verpflichtet und damit auf Objektivierung des

Geistlichen gerichtet sei, lebe orthodoxe Theologie von der subjektiven
Erfahrung Gottes, in der nous mit kardia korrespondiere. Daher existiere
auch orthodoxe Theologie nicht als lehrbares System, sondern lebe aus

dem geistlichen Vollzug, wie er insbesondere in der Liturgie Ausdruck
findet.

Für die «westlichen» Theologen ungewohnt und schwer verständlich

wurde der Hellenismus von der Position der Kirchenväter aus als

«prä-historisch» kritisiert. Trotz unterschiedlicher Bewertung partizipiert

sowohl römisch-katholische als auch reformatorische Theologie an
der Aristoteles-Rezeption durch Thomas von Aquin, durch die «westliche»

Theologie zu einer deduktiven Systematik gefunden hat. Dem
ganzheitlichen Denken, das Dragas in verschiedenen Kreisen an der



Wissenschaftliche Konsultation der Societas oecumenica 9

Wandtafel plastisch zu machen bemüht war, steht das Subjekt-Objekt-
Schema westlichen Denkens gegenüber.

Trinität und Ökonomie sind nach Dragas die immer wiederkehrenden

Themen der Kirchenväter. Ökumene ist dann die Vermittlung
beider, so daß die Kirche eine heiligende Funktion für die Welt gewinnt.
Damit bekommt die «Verweltlichung» des ökumenischen Kirchenverständnisses

einen anderen Akzent: sie ist gleichzeitig «Vergeistlichung»
der Welt.

Der Verständigung zwischen orthodoxen und reformatorischen
Kirchen galt der Bericht von G. Schulz (DDR) über Verlauf und
Ergebnis der «Sagorsker Gespräche» zwischen der Russischen Orthodoxen

Kirche und dem Bund Evangelischer Kirchen in der DDR. Der
Heilige Geist wurde in diesen Gesprächen nicht thematisiert; aber

implizit war die Berufung aufden Heiligen Geist sowohl Voraussetzung
als auch ständiges Element dieses Dialogs.

In der Diskussion über den Bericht von Dr. Schulz zeigte sich noch
einmal die Schwierigkeit, subjektive Geisterfahrung, wie sie in den Ost-
Kirchen dominiert, mit der objektivierenden Redeform einer Geist-

Theologie in den «westlichen» Kirchen zu vermitteln. Für die Russische

Orthodoxe Kirche ist ein solcher Dialog zusätzlich erschwert, weil sie

erst jetzt nach jahrzehntelanger Abstinenz die neuere Entwicklung in der

Theologie aufarbeiten kann. Ihr Verständnis von («westlicher») Theologie

orientiert sich noch weithin an den theologischen Konzeptionen des

19. Jahrhunderts. Daher war die Frage berechtigt, wie groß eigentlich
die Bereitschaft sei, von Katholiken und Protestanten heute zu lernen. -
Schließlich gibt es signifikante Sprachprobleme: dem Referenten, der
selbst professioneller Slawist ist, war es eine Frage, ob sich orthodoxe
«Theologie» überhaupt in eine «westliche» Sprache adäquat übersetzen
lasse.

Nicht alle Beiträge waren unmittelbar auf das Gesamtthema der
Konsultation bezogen. Prof. Lonning stellte unter dem Thema «Schöpfung

als ökumenische Verpflichtung» ein neues Studienprojekt des

Straßburger ökumenischen Instituts vor. Die Verbindung von Pneu-

matologie und vernachläßigter Schöpfungsdimension wurde vom
Referenten über das «Veni creator spiritus» angedeutet. Daneben war dieser

Beitrag eine Ergänzung zur skandinavisch-theologischen Ortsbestimmung,

insofern Lonning die schöpfungstheologische Relevanz der
skandinavischen lutherischen Theologie bis ins 19.Jahrhundert zurückverfolgte.



10 Wissenschaftliche Konsultation der Societas oecumenica

Die Beschäftigung mit der Theologie der Schöpfung hat auf
evangelischer Seite in jüngster Zeit neuen Auftrieb erhalten durch die
Diskussion um die ökologische Krise. Das ÖRK-Programm für eine

gerechte, partizipatorische und lebensfähige Gesellschaft mit der
Weltkonferenz 1979 in Boston (Mass.) hat gezeigt, daß auch andere theologische

Traditionen dazu einen wichtigen Beitrag zu leisten vermögen2. In
diesem Zusammenhang wird allerdings gerade die christlich-jüdische
Schöpfungstheologie in ihren Auswirkungen auf das Verhältnis des

Menschen zur Natur kritisch beurteilt3. Daraus resultiert nicht zuletzt
eine gemeinsame Verantwortung christlicher Theologie für die Zukunft
der Menschheit als ganzer.

Die aus dem asiatischen Raum nach Westeuropa übergreifende
Spiritualität war Gegenstand eines mehr religionsphilosophischen und
religionssoziologischen Vertrags von Dr.Aagaard aus Ârhus. Während
christliche Theologie einen Dualismus von Geist und Materie nie ganz
überwunden hat, zielt diese Spiritualität in unterschiedlicher Weise auf
dessen Überwindung. Die sexuelle Komponente dieser Spiritualität
trifft zwar bei christlicher Frömmigkeit nicht gerade auf einen «blinden
Fleck», denkt man nur an die Christus-Minne spätmittelalterlicher
Mystik oder die Sprache und Gemeindefrömmigkeit des Pietismus.
Aber sie hat eine andere Zielrichtung! Aagaard veranschaulichte das an
der Ausdifferenzierung des Vasis-Begriffs: Ziel der Vergeistigung des

Selbst kann die enstasis (Selbstversenkung) oder die ekstasis (Herausgehen

aus dem Selbst) sein; im Christentum ist es dagegen die anastasis

(Auferstehung) im Sinne einer neuen Schöpfung.
Welche Schlußfolgerungen für das ökumenische Gespräch daraus

zu ziehen sind, ist den Teilnehmern der Konsultation nicht recht deutlich

geworden. Aagaard verstand seinen Beitrag zweifellos als eine

Anreicherung des auf inner-christliche Differenzen angelegten ökumenischen

Dialogs durch religionsphilosophische und religionssoziologische

Erkenntnisse, die einmal über den christlichen Kontext hinausgreifen,

zum anderen aber zunehmend in der durch christliche Tradition
geprägten «westlichen» Welt Bedeutung gewinnen. Der Dialog mit
anderen Religionen erweitert nicht nur den ökumenischen Horizont,

2 Vgl. z.B. Paulos Gregorios, The Human Presence. An orthodox view of
nature, Geneva. WCC 1978.

3 Vgl. Carl Amery, Das Ende der Vorsehung. Die gnadenlosen Folgen des

Christentums, Hamburg 1974.



Wissenschaftliche Konsultation der Societas oecumenica 11

sondern muß, die Tradition der christlichen Apologetik hinter sich

lassend, mehr und mehr in Seelsorge und Gemeindepraxis einmünden.

Denn die Einflüsse asiatischer Frömmigkeit auf die westeuropäische
Jugend lassen eine solche Auseinandersetzung sogar als eine gesellschaftliche

Aufgabe der Kirche erscheinen.

4. Theologische Konsensbildung und ökumenische Praxis

In seinem Abschlußbericht zur 1. Wissenschaftlichen Konsultation
der SÖ hat H.-G. Stobbe die Bedeutungsvarianten des Ökumene-
Verständnisses sachkundig gegeneinander abgewogen4. Dabei hat er vor
allem die wissenschaftstheoretischen und kontroverstheologischen
Aspekte einer Ökumene-Definition angesprochen.

Auf der 2. Wissenschaftlichen Konsultation wurde das Ökumene-
Verständnis weniger im Sinne eines theoretischen Problems als

vielmehr in seiner aktuellen kirchlich-theologischen Relevanz diskutiert. In
seinem Eröffnungsreferat unterschied Dr. L. Thunberg vier miteinander

kommunizierende Arbeitsfelder ökumenischer Theologie, wobei er
sich an der Wirkungsrichtung dieser jeweiligen Aspekte orientierte. Er
unterschied ökumenische Theologie als

- ekklesiologische und dogmatische Identitätsfindung,

- historische und dogmengeschichtliche Orientierung,

- vergleichende Beobachtung kirchlicher Prozesse,

- Codierung und Interpretation von Texten.
Insbesondere durch die Berichte aus den ökumenischen Instituten

wurde deutlich, daß damit die aktuellen Arbeitsvorhaben noch nicht
zureichend erfaßt werden. Es sind im wesentlichen drei Richtungen, auf
die hin das Verständnis von Ökumene heute — nicht aus wissenschaftstheoretischer

Notwendigkeit und ohne Berücksichtigung der theologischen

Wertigkeit — entwicklungsfähig ist.

4.1 Viele ökumenische Institute beschäftigen sich z. Zt. mit Problemen,

die man ursprünglich im Bereich der christlichen Ethik angesiedelt
hätte. Es handelt sich da um Fragen der Friedensverantwortung (FEST,
Irish School of Ecumenics, Sigtuna), der medizinischen Ethik im spe-

4 Grabungsarbeiten auf dem Feld der Ökumene, in: Theologischer Konsens
und Kirchenspaltung, aaö., S. 136-143.



12 Wissenschaftliche Konsultation der Societas oecumenica

ziellen (Sigtuna) und des Verhältnisses von Naturwissenschaft und

Theologie auf dem Hintergrund ökologischer Verantwortung im
allgemeinen (FEST).

Dem entspricht die Beobachtung, daß in den reformatorischen
Konfessionsfamilien (Reformierter Weltbund und Lutherischer
Weltbund) sozialethische Probleme zunehmend unter dem Aspekt des status
confessionis erörtert werden. In einer Erklärung der Vollversammlung
des LWB 19775 wird das Apartheid-System in Südafrika im Blick aufdie
dort beheimateten lutherischen Kirchen als Verletzung der konfessionellen

Integrität bezeichnet. - Der RWB hat auf seiner Vollversammlung
1982 in Ottawa aus gleichem Anlaß sogar die Mitgliedschaft zweier
südafrikanischer Kirchen suspendiert6. Und das Moderamen des

Reformierten Bundes in Westdeutschland hat in einer am 12.6. 82 angenommenen

Erklärung, die auch der RWB-VollVersammlung in Ottawa
vorlag, festgestellt: «Die Friedensfrage ist eine Bekenntnisfrage»7. -
Deutet sich damit vielleicht eine Verschiebung der ökumenischen
Diskussion von der Theologie zur Sozialethik an, wobei die traditionellen
Unterschiede im Glaubens- und Kirchenverständnis einfach unterlaufen
werden?

4.2 Damit verbunden ist eine Hinwendung der Ökumene zu den

Angelegenheiten der «Welt»! Die Sorge um die Überlebensfähigkeit der
Menschheit angesichts ökologischer Destabilisierung, Atomrüstung
oder Arm-Reich-Gegensatz drängt sich als Anfrage an Theologie und
Kirchen auch den ökumenischen Instituten und Gremien auf. Selbst da,

wo die Forschungsrichtung auf die Kirche selbst abzielt, wie bei dem

Projekt des Ökumenischen Instituts unter Hans Küng in Tübingen über
die Frau in der Kirche, liegt doch aufder Hand, daß die Problemstellung
von der allgemeinen Diskussion um die Gleichberechigung der Frau in
der Gesellschaft angeregt - oder zumindest tangiert ist.

Wird der Schwerpunkt der ökumenischen Studienarbeit auf das

Gebiet der theologischen Konsensbildung gelegt, dann besteht die
Gefahr des «Weltverlustes», nämlich jene Fragen zu vernachlässigen, die
die Christen aller Konfessionen mit allen Nicht-Christen verbinden. Die
«Einheit der Kirche» ist kein Problem, das man losgelöst von dem

s epd-Dokumentation Bd. 18: Daressalam 1977, Frankfurt/M o. J., S. 212.
6 epd ZA Nr. 166/1982, S. 5.
7 epd - Dokumentation 38a/1982, S.2.



Wissenschaftliche Konsultation der Societas oecumenica 13

Thema «Einheit der Menschheit» behandeln kann8. - Läßt man sich

dagegen die Tagesordnung für das ökumenische Programm von der
«Welt» diktieren, dann verliert Ökumene unter Umständen ihren
heilsgeschichtlichen Bezug, sie wird insofern «verweltlicht», als die eschato-

logische Verheißung in Gestalt einer kirchenpolitischen Weisung in
Erscheinung tritt. Aber kann Ökumene als Wirkungselement der

geglaubten ecclesia universalis die um sich greifende Sorge übersehen,
daß der oikos — als die von Gott geschaffene und erhaltene Lebenswelt
des Menschen — in seiner Stabilität wie nie zuvor in der Geschichte
bedroht und gefährdet ist?

4.3 Gerade die Universitäts-Institute betreiben neben der
wissenschaftlichen Forschung vor allem auch Lehre. An der Vermittlung von
ökumenischen Erkenntnissen und der Ausbreitung eines ökumenischen
Bewußtseins erweist sich ja letztlich die Effizienz ökumenischer Arbeit
überhaupt. Die Erfahrungen der akademischen Lehrer mit ihren
Studenten belegen jedoch, daß das Interesse an einer ökumenischen Theologie

rückläufig ist. Konsenstexte und deren Interpretation erwecken
zunehmend Langeweile, während konfessionskundliche Themen und
praktische Erfahrungen gefragt sind. Zeigt sich darin nicht ein Defizit
ökumenischer Theologie, das durch methodologische Konzeptionen
und didaktische Schritte aufgeholt werden kann?

In solchen Fragen an die Erweiterungsfähigkeit des Ökumene-
Verständnisses deutet sich nicht zuletzt ein Unbehagen gegenüber dem

bisherigen Schwerpunkt ökumenischer Aktivität bei den theologischen
Konsensbemühungen an. Die Fülle der bilateralen und multilateralen
Konsenspapiere ist kaum noch überschaubar. Das Johann-Adam-Möhler-Institut

in Paderborn hat in Zusammenarbeit mit der Kommission
für Glauben und Kirchenverfassung beim ÖRK, dem Institut für
ökumenische Forschung in Straßburg und dem Centro pro Unione in Rom
die auf Weltebene geführten Dialoge erkundet und die entsprechenden
Dokumente gesammelt, die nun unter dem Titel «Dokumente
wachsender Übereinstimmung» in Kürze herauskommen.

Allein die unübersichtliche Fülle solchen Materials macht die

Rezeption und vergleichende Interpretation zu einem Forschungsgebiet
von Experten. Das jedoch kann und darf doch nicht das Ergebnis

8 Vgl. Einheit der Kirche - Einheit der Menschheit. Perspektiven aus Theologie,

Ethik und Völkerrecht, hrsg. von H. Pesch, Herder 1978, bes. S. 9-13.



14 Wissenschaftliche Konsultation der Societas oecumenica

ökumenischer Arbeit sein! Dann wären die Ökumeniker ja Produzenten

neuer Probleme und Schwierigkeiten, anstatt - wie ursprünglich
angenommen - unerledigte und verdrängte Differenzen auf neue Art zu
lösen.

Da offenbar die kirchliche Praxis von Konsenslösungen nur mittelbar

berührt ist, gewinnen empirisch-soziologische Forschungen an

Bedeutung, wie sie das Katholisch-ökumenische Institut in Münster in
Angriff nimmt. Dabei geht es der Forschungsgruppe um die ökumenische

Relevanz konkreter Gemeindeprozesse. Solche Untersuchungen
könnten dazu dienen, die Diskrepanz zwischen theologischen
Konsenserklärungen und interkonfessioneller Gemeindepraxis zu deuten und
sukzessive zu überwinden. Und das wiederum würde für eine ökumenische

Didaktik von großem Nutzen sein.

Auf diesem Hintergrund wirkte der Bericht von H. G. Link über
das neue Projekt von Faith and Order «Auf dem Weg zum gemeinsamen

Aussprechen des Apostolischen Glaubens heute» zunächst wie ein
retardierendes Moment. Die Erinnerung an die jeweiligen Höhepunkte
in der Geschichte des ÖRK und seiner Appelle an die Gemeinsamkeit
des Glaubens schien wegzufuhren von den bereits avisierten
Zukunftsproblemen der Ökumene und zurückzulenken auf die theologischen
Kontroversfragen. Damit wurde sogar die Frage provoziert, ob nicht
die Ausrichtung auf ein gemeinsames Bekenntnis die «Basis des ÖRK»
in Frage stellen müßte!

Es stellte sich jedoch allmählich heraus, daß das Spezifische dieses

Projekts gerade nicht das Bekenntnis selbst ist, sondern das Bekennen.
Ob dabei auch der liturgische Ort des Bekennens oder die kirchenrechtlichen

Konsequenzen ekklesiologischer Vollzüge schon im Blick sind,
wird sich zeigen.

Auf der in diesem Zusammenhang mehrfach angesprochenen
Konsultation des ÖRK in Odessa (Oktober 1981) über die «Ökumenische

Bedeutung des Nicäno-Konstantinopolitanum» wurde von Metropolit
Filaret indirekt die Kontextualität von Bekenntnissen angesprochen. Er
unterschied zwischen dem menschlichen Wesen der Kirche und ihrem
«göttlichen Ursprung in ihrer Fülle und Selbstidentität». In Odessa

wurde auch die sogenannte Klingenthal-Erklärung positiv aufgenommen,

in der empfohlen wird, das «Filioque» aus dem Nicäno-Konstantinopolitanum

zu streichen bei gleichzeitiger Anerkennung seiner
theologischen Implikationen, die einst in den westlichen Kirchen zu seiner

Einfügung geführt hatten. Die auf der SÖ-Konsultation anwesenden



Wissenschaftliche Konsultation der Societas oecumenica 15

Teilnehmer an der Konsultation in Odessa werteten dieses Ergebnis
ohne Einschränkung als erheblichen ökumenischen Fortschritt.

Sind nicht aber die Erwartungen, die sich an ein solches Projekt
knüpfen, durch jahrzehntelange Konsensdebatten bereits überholt?
Wird hier nicht die Rezeptionsfähigkeit so traditionsgebundener Institutionen,

wie es die christlichen Kirchen nun einmal sind, einfach überfordert?

Der Glaube findet seinen «Ausdruck» nicht nur in Bekenntnissen
und überhaupt nicht ausschließlich in sprachlicher Form. Der Stellenwert

bestimmter Bekenntnisse im jeweiligen kirchlichen Kontext ergibt
sich nicht allein aus der theologischen Dogmatik. Ein Bekenntnis hat
auch einen liturgischen, kirchenrechtlichen - unter Umständen auch

politischen und sozialen - <Sitz im Lebern. Solche Aspekte des Problems
stehen heute eher zur Untersuchung an als die Konsensfähigkeit
bestimmter Sätze und Worte.




	II. Wissenschaftliche Konsultation der Societas oecumenica

