Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 30 (1983)

Heft: 1-2

Artikel: 1. Wissenschaftliche Konsultation der Societas oecumenica
Autor: Planer-Friedrich, Gotz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761264

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761264
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GoOTZ PLANER-FRIEDRICH

II. Wissenschaftliche Konsultation
der Societas oecumenica

28. August bis 1. September 1982
in Sandbjerg bei Senderborg (Dinemark)

Ein Tagungsbericht

Die Societas oecumenica—1978 aus der wissenschaftlichen Arbeits-
gemeinschaft der Europiischen Okumenischen Institute hervorgegan-
gen — veranstaltete vom 28. August bis 1. September 1982 ihre
2. Wissenschaftliche Konsultation in Senderborg (Dinemark). Die
1. Konsultation fand 1980 in Miinster (Westfalen) statt. Der bisherige
Sekretir der SO, Dr. Heinz-Giinther Stobbe, hat die Vortrige und
Protokolle der damaligen Konsultation zusammen mit P. Lengsfeld in
einem Sammelband herausgegeben'.

Der Vorstand der SO beschloB auf der nunmehr 2. Konsultation in
Senderborg zwar an der Praxis festzuhalten, die Materialien der Konsul-
tation auf dem Wege einer Publikation zuginglich zu machen, aber er
empfahl die Beschrinkung auf das Wesentliche und beauftragte den
Verfasser, einen zusammenfassenden Bericht anzufertigen, der sowohl
das gegenwirtige Verhidltnis von Selbstverstindnis und Entwicklung
der SO beschreiben als auch Zusammenhang und Ergebnis der 2. Wis-
senschaftlichen Konsultation verdeutlichen soll.

' Peter LENGSFELD/ H.-G. StoBBE, Theologischer Konsens und Kirchenspal-
tung, Kohlhammer, Stuttgart etc. 1981.



6 Wissenschaftliche Konsultation der Societas oecumenica

1. Selbstverstindnis und strukturelle Entwicklung der SO

Laut Statut ist die alle zwei Jahre stattfindende Konsultation mit
einer Vollversammlung der Mitglieder verbunden. Die rund 40 Teil-
nehmer vertraten insgesamt 32 Institute und 20 persénliche Mitglieder
der SO. Der Sekretir der SO erstattete Bericht, in dem die finanzielle
Situation und die Wirksamkeit der SO die Hauptpunkte bildeten. Die
weltweite Rezession schligt auch auf die Forschungsarbeit und deren
finanzielle Forderung durch, was offenbar alle kumenischen Institute
zu spiiren bekommen. Auf diesem Hintergrund beschlo8 die Vollver-
sammlung, die Mitglieder — Beitrige geringfligig anzuheben. Gleichzei-
tig wurden die Mitglieder gebeten, fiir die Konsultation 1984 (Fribourg/
Schweiz, Rom oder Durham/GroBbritannien) kostengiinstige Bedin-
gungen zu eruieren.

Die SO hat sich zur Aufgabe gemacht, die Kooperation 6kumeni-
scher Forschung und den Informationsaustausch zu férdern. Die Kon-
sultation selbst hat zur Erfiillung dieser Aufgabe zweifellos beigetragen.
Nicht nur die Berichte aus den Instituten und die einzelnen Vortrige,
sondern insbesondere die personlichen Gespriche haben diesem Ziel
gedient. Wie aber ist die Zusammenarbeit und Informationstitigkeit im
Zeitraum zwischen den Konsultationen einzuschitzen? Hier gab es
einige Defizite zu vermerken. Als kommunikationsférdernden ersten
Schritt beauftragte die Vollversammlung den Vorstand, ein Informa-
tionsblatt zu entwerfen, das die SO, ihre Absichten und Ziele, einem
breiteren Interessentenkreis bekannt machen soll.

Zum neuen Prisidenten wihlte die SO den rémisch-katholischen
Professor Vercruysse aus Rom, der den dinischen Dozenten Dr. Thun-
berg ablost. Weitere Mitglieder des Vorstandes sind Prof. Kallis, Dr.
Geldbach (Konfessionskundliches Institut Bensheim, Sekretir), Dr.
Schulz (DDR) und Bischof Prof. Lenning (StraBburg).

2. Staat und Kirche in Skandinavien — die kontextuelle Komponente

Es ist ein wichtiges Anliegen der SO, ihre Konsultationen in
wechselnden kirchlichen und geographischen Kontexten zu veranstal-
ten. Das Kennenlernen des jeweiligen Landes und seiner kirchlichen
Situation gehdort fiir die Teilnehmer zu einer wichtigen 6kumenischen
Erfahrung.



Wissenschaftliche Konsultation der Societas oecumenica 7

Der schlichte Barockbau des Schlosses Sandbjerg bei Senderborg,
der der Universitit Arhus als Kursuszentrum dient, hat mit seiner
landschaftlich reizvollen Umgebung am Alsensund eine gute Atmo-
sphire fiir die Konsultation abgegeben. In einer Exkursion zu den
Diippeler Schanzen wurden die Konsultationsteilnehmer mit einem
traumatischen Ereignis dinischer Geschichte konfrontiert. Insbesondere
fiir die deutschen Teilnehmer war es eine wichtige Erfahrung, daB der
preuBisch-dinische Krieg von 1864 — fiir deutsche Geschichtsbetrach-
tung eine Episode auf dem Weg bismarckscher Einigungspolitik — im
dinischen BewuBtsein tiefgreifende Verinderungen in bezug auf das
SelbstbewuBtsein eigener politischer und militirischer Potenz eingelei-
tet hat.

In einem Podiumsgesprich stellten sich der rémisch-katholische
Bischof von Kopenhagen, H. L. Martensen, der lutherische Bischof der
Dib6zese Haderslev, O.C. Lindegaard, der Generalsekretir der dini-
schen Baptisten, G. Kristensen und andere der Diskussion tiber die
kirchliche Situation in Skandinavien. Dabei spielte die Auswirkung
staatskirchlicher Verhiltnisse auf die jeweilige kirchliche Arbeit eine
entscheidende Rolle. Die Ambivalenz einer volkskirchlichen Situation
ohne Herausforderung zum christlichen Bekenntnis verdeutlichte ein
dinischer Teilnehmer mit dem Beispiel vom Krankenhaus: Man ist
zwar sehr froh, daB3 es das gibt; aber man mochte um Gottes willen nicht
selbst hineinkommen!

Das wirkt sich auch aus auf die 6kumenische Entwicklung in
Kirche und Gesellschaft. Der Rezeptionsvorgang 6kumenischer Lehrge-
spriche und deren Ergebnisse bleibt dem theologischen Eros der Wis-
senschaftler iiberlassen. Entscheidungen iiber die Konsequenzen oblie-
gen allein den staatlichen Kirchenbehérden. Man koénnte von einer
Konfessionskirche sprechen, deren Bekenntnisbestimmtheit in erster
Linie vom staatskirchlichen Selbstverstindnis und weniger von der
theologischen Erkenntnis abgeleitet ist.

3. Das Wirken des Heiligen Geistes — ein Thema dkumenischer Theologie

Zum Thema der Konsultation hielt Prof. Bassarak (DDR) den
theologischen Hauptvortrag. «Das Wirken des Heiligen Geistes in
Kirche und Welt» beschrieb er nicht in deduktiver Systematik, sondern
in assoziativer Diskursivitit. Anhand unterschiedlicher Texte — z. B.



8 Wissenschaftliche Konsultation der Societas oecumenica

einem Gedicht von A. Block, einem theologischen Aufsatz von
H. Beintker und einer AuBerung des Greifswalder Bischofs H. Gienke —
stellte er die Vielschichtigkeit alles Redens vom Heiligen Geist vor
Augen. Der Heilige Geist 1Bt sich gerade nicht in die Kirche einschlie-
Ben, denn er macht die Grenzen zwischen Kirche und Welt durchlissig.
Nicht nur die Kirche, sondern die Welt braucht Gottes Geist. Darin
zeigt sich die Universalitit des géttlichen Anspruchs auf die Schépfung
in ihrer geschichtlichen Entwicklung. Allerdings grenzte sich Bassarak
deutlich von einer objektivierenden Rede vom Heiligen Geist ab: die
Erfahrung des Heiligen Geistes ist immer Ergebnis einer Reflexion. Der
Geist selbst bleibt aller Spekulation zum Trotz verborgen.

In der Diskussion wurde die trinitarische Einbindung der Pneuma-
tologie betont. Wo Christus geglaubt wird, da ist — nach Luther — auch
vom Heiligen Geist zu reden. Dieses Monitum, das gerade von einem
rémisch-katholischen Theologen kam, ist als Ausdruck jener trinitari-
schen Qualifizierung der Pneumatologie anzusehen, die das 6kumeni-
sche Gesprich auszeichnet. Damit wurde im {iibrigen auch auf eine
Tendenz zur Verweltlichung des christlichen Glaubens durch ethisch-
politische Maximen reagiert. Andererseits wurde aber auch der Welt-
verlust durch Spiritualisierung der Glaubenserfahrung kritisiert. Die
Dialektik von «Weltverlust» und «Verweltlichung» beschiftigte die
Teilnehmer auch tber den Vortrag von Bassarak hinaus.

Den Beitrag orthodoxer Pneumatologie fiir die 6kumenische Dis-
kussion erliuterte Prof. G. Dragas in einem mit didaktischer Ambition
vorgetragenen Referat. Die religionsphilosophische Grundthese ruhte
auf der Unterscheidung von logos und nous. Wihrend die westliche
Theologie der Logizitit verpflichtet und damit auf Objektivierung des
Geistlichen gerichtet sei, lebe orthodoxe Theologie von der subjektiven
Erfahrung Gottes, in der nous mit kardia korrespondiere. Daher existiere
auch orthodoxe Theologie nicht als lehrbares System, sondern lebe aus
dem geistlichen Vollzug, wie er insbesondere in der Liturgie Ausdruck
findet.

Fiir die «westlichen» Theologen ungewohnt und schwer verstind-
lich wurde der Hellenismus von der Position der Kirchenviter aus als
«pra-historisch» kritisiert. Trotz unterschiedlicher Bewertung partizi-
piert sowohl rémisch-katholische als auch reformatorische Theologie an
der Aristoteles-Rezeption durch Thomas von Aquin, durch die «west-
liche» Theologie zu einer deduktiven Systematik gefunden hat. Dem
ganzheitlichen Denken, das Dragas in verschiedenen Kreisen an der



Wissenschaftliche Konsultation der Societas oecumenica 9

Wandtafel plastisch zu machen bemiiht war, steht das Subjekt-Objekt-
Schema westlichen Denkens gegeniiber.

Trinitit und Okonomie sind nach Dragas die immer wiederkehren-
den Themen der Kirchenviter. Okumene ist dann die Vermittlung
beider, so daB die Kirche eine heiligende Funktion fiir die Welt gewinnt.
Damit bekommt die «Verweltlichung» des 6kumenischen Kirchenver-
standnisses einen anderen Akzent: sie ist gleichzeitig «Vergeistlichung»
der Welt.

Der Verstindigung zwischen orthodoxen und reformatorischen
Kirchen galt der Bericht von G. Schulz (DDR) iiber Verlauf und
Ergebnis der «Sagorsker Gespriche» zwischen der Russischen Orthodo-
xen Kirche und dem Bund Evangelischer Kirchen in der DDR. Der
Heilige Geist wurde in diesen Gesprichen nicht thematisiert; aber
implizit war die Berufung auf den Heiligen Geist sowohl Voraussetzung
als auch stindiges Element dieses Dialogs.

In der Diskussion iiber den Bericht von Dr. Schulz zeigte sich noch
einmal die Schwierigkeit, subjektive Geisterfahrung, wie sie in den Ost-
Kirchen dominiert, mit der objektivierenden Redeform einer Geist-
Theologie in den «westlichen» Kirchen zu vermitteln. Fiir die Russische
Orthodoxe Kirche ist ein solcher Dialog zusitzlich erschwert, weil sie
erst jetzt nach jahrzehntelanger Abstinenz die neuere Entwicklung in der
Theologie aufarbeiten kann. Thr Verstindnis von («westlicher») Theolo-
gie orientiert sich noch weithin an den theologischen Konzeptionen des
19. Jahrhunderts. Daher war die Frage berechtigt, wie grof3 eigentlich
die Bereitschaft sei, von Katholiken und Protestanten heute zu lernen. —
SchlieBlich gibt es signifikante Sprachprobleme: dem Referenten, der
selbst professioneller Slawist ist, war es eine Frage, ob sich orthodoxe
«Theologie» tiberhaupt in eine «westliche» Sprache adiquat tibersetzen
lasse.

Nicht alle Beitrige waren unmittelbar auf das Gesamtthema der
Konsultation bezogen. Prof. Lenning stellte unter dem Thema «Schép-
fung als okumenische Verpflichtung» ein neues Studienprojekt des
StraBburger Okumenischen Instituts vor. Die Verbindung von Pneu-
matologie und vernachliBigter Schépfungsdimension wurde vom Refe-
renten iiber das «Veni creator spiritus» angedeutet. Daneben war dieser
Beitrag eine Erginzung zur skandinavisch-theologischen Ortsbestim-
mung, insofern Lenning die schdpfungstheologische Relevanz der skan-
dinavischen lutherischen Theologie bis ins 19.Jahrhundert zuriickver-
folgte.



10 Wissenschaftliche Konsultation der Societas oecumenica

Die Beschiftigung mit der Theologie der Schépfung hat auf evan-
gelischer Seite in jlingster Zeit neuen Auftrieb erhalten durch die
Diskussion um die 6kologische Krise. Das ORK-Programm fiir eine
gerechte, partizipatorische und lebensfihige Gesellschaft mit der Welt-
konferenz 1979 in Boston (Mass.) hat gezeigt, daB3 auch andere theologi-
sche Traditionen dazu einen wichtigen Beitrag zu leisten vermogen?. In
diesem Zusammenhang wird allerdings gerade die christlich-jiidische
Schopfungstheologie in ihren Auswirkungen auf das Verhiltnis des
Menschen zur Natur kritisch beurteilt’. Daraus resultiert nicht zuletzt
eine gemeinsame Verantwortung christlicher Theologie fiir die Zukunft
der Menschheit als ganzer.

Die aus dem asiatischen Raum nach Westeuropa iibergreifende
Spiritualitit war Gegenstand eines mehr religionsphilosophischen und
religionssoziologischen Vertrags von Dr. Aagaard aus Arhus. Wihrend
christliche Theologie einen Dualismus von Geist und Materie nie ganz
liberwunden hat, zielt diese Spiritualitit in unterschiedlicher Weise auf
dessen Uberwindung. Die sexuelle Komponente dieser Spiritualitit
trifft zwar bei christlicher Frommigkeit nicht gerade auf einen «blinden
Fleck», denkt man nur an die Christus-Minne spitmittelalterlicher
Mystik oder die Sprache und Gemeindefrémmigkeit des Pietismus.
Aber sie hat eine andere Zielrichtung! Aagaard veranschaulichte das an
der Ausdifferenzierung des stasis-Begriffs: Ziel der Vergeistigung des
Selbst kann die enstasis (Selbstversenkung) oder die ekstasis (Herausge-
hen aus dem Selbst) sein; im Christentum ist es dagegen die anastasis
(Auferstehung) im Sinne einer neuen Schépfung.

Welche SchluBfolgerungen fiir das 6kumenische Gesprich daraus
zu ziehen sind, ist den Teilnehmern der Konsultation nicht recht deut-
lich geworden. Aagaard verstand seinen Beitrag zweifellos als eine
Anreicherung des auf inner-christliche Differenzen angelegten 6kume-
nischen Dialogs durch religionsphilosophische und religionssoziologi-
sche Erkenntnisse, die einmal iiber den christlichen Kontext hinausgrei-
fen, zum anderen aber zunehmend in der durch christliche Tradition
gepragten «westlichen» Welt Bedeutung gewinnen. Der Dialog mit
anderen Religionen erweitert nicht nur den dkumenischen Horizont,

*Vgl. z.B. Paulos GreGorios, The Human Presence. An orthodox view of
nature, Geneva. WCC 1978.

*Vgl. Carl AMerY, Das Ende der Vorsehung. Die gnadenlosen Folgen des
Christentums, Hamburg 1974.



Wissenschaftliche Konsultation der Societas oecumenica 11

sondern muf}, die Tradition der christlichen Apologetik hinter sich
lassend, mehr und mehr in Seelsorge und Gemeindepraxis einmiinden.
Denn die Einfliisse asiatischer Frémmigkeit auf die westeuropdische
Jugend lassen eine solche Auseinandersetzung sogar als eine gesellschaft-
liche Aufgabe der Kirche erscheinen.

4. Theologische Konsensbildung und okumenische Praxis

In seinem AbschluBBbericht zur 1. Wissenschaftlichen Konsultation
der SO hat H.-G. Stobbe die Bedeutungsvarianten des Okumene-
Verstindnisses sachkundig gegeneinander abgewogen®. Dabei hat er vor
allem die wissenschaftstheoretischen und kontroverstheologischen
Aspekte einer Okumene-Definition angesprochen.

Auf der 2. Wissenschaftlichen Konsultation wurde das Okumene-
Verstindnis weniger im Sinne eines theoretischen Problems als viel-
mehr in seiner aktuellen kirchlich-theologischen Relevanz diskutiert. In
seinem Er6ffnungsreferat unterschied Dr. L. Thunberg vier miteinan-
der kommunizierende Arbeitsfelder 6kumenischer Theologie, wobei er
sich an der Wirkungsrichtung dieser jeweiligen Aspekte orientierte. Er
unterschied 6kumenische Theologie als
— ekklesiologische und dogmatische Identititsfindung,

— historische und dogmengeschichtliche Orientierung,
— vergleichende Beobachtung kirchlicher Prozesse,
— Codierung und Interpretation von Texten.

Insbesondere durch die Berichte aus den 6kumenischen Instituten
wurde deutlich, daB damit die aktuellen Arbeitsvorhaben noch nicht
zureichend erfaBt werden. Es sind im wesentlichen drei Richtungen, auf
die hin das Verstindnis von Okumene heute — nicht aus wissenschafts-
theoretischer Notwendigkeit und ohne Beriicksichtigung der theologi-
schen Wertigkeit — entwicklungsfihig ist.

4.1 Viele 6kumenische Institute beschiftigen sich z. Zt. mit Proble-
men, die man urspriinglich im Bereich der christlichen Ethik angesiedelt
hitte. Es handelt sich da um Fragen der Friedensverantwortung (FEST,
Irish School of Ecumenics, Sigtuna), der medizinischen Ethik im spe-

* Grabungsarbeiten auf dem Feld der Okumene, in: Theologischer Konsens
und Kirchenspaltung, 2a0., S. 136-143.



12 Wissenschaftliche Konsultation der Societas oecumenica

ziellen (Sigtuna) und des Verhiltnisses von Naturwissenschaft und
Theologie auf dem Hintergrund 6kologischer Verantwortung im allge-
meinen (FEST).

Dem entspricht die Beobachtung, daBl in den reformatorischen
Konfessionsfamilien (Reformierter Weltbund und Lutherischer Welt-
bund) sozialethische Probleme zunehmend unter dem Aspekt des status
confessionis erdrtert werden. In einer Erklirung der Vollversammlung
des LWB 1977° wird das Apartheid-System in Siidafrika im Blick auf die
dort beheimateten lutherischen Kirchen als Verletzung der konfessionel-
len Integritit bezeichnet. — Der RWB hat auf seiner Vollversammlung
1982 in Ottawa aus gleichem AnlaB sogar die Mitgliedschaft zweier
stidafrikanischer Kirchen suspendiert®. Und das Moderamen des Refor-
mierten Bundes in Westdeutschland hat in einer am 12. 6. 82 angenom-
menen Erklirung, die auch der RWB-Vollversammlung in Ottawa
vorlag, festgestellt: «Die Friedensfrage ist eine Bekenntnisfrage»’. —
Deutet sich damit vielleicht eine Verschiebung der 6kumenischen Dis-
kussion von der Theologie zur Sozialethik an, wobei die traditionellen
Unterschiede im Glaubens- und Kirchenverstindnis einfach unterlaufen
werden?

4.2 Damit verbunden ist eine Hinwendung der Okumene zu den
Angelegenheiten der «Welt»! Die Sorge um die Uberlebensfihigkeit der
Menschheit angesichts O6kologischer Destabilisierung, Atomriistung
oder Arm-Reich-Gegensatz dringt sich als Anfrage an Theologie und
Kirchen auch den 6kumenischen Instituten und Gremien auf. Selbst da,
wo die Forschungsrichtung auf die Kirche selbst abzielt, wie bei dem
Projekt des Okumenischen Instituts unter Hans Kiing in Tiibingen iiber
die Frau in der Kirche, liegt doch auf der Hand, daB die Problemstellung
von der allgemeinen Diskussion um die Gleichberechigung der Frau in
der Gesellschaft angeregt — oder zumindest tangiert ist.

Wird der Schwerpunkt der 6kumenischen Studienarbeit auf das
Gebiet der theologischen Konsensbildung gelegt, dann besteht die
Gefahr des « Weltverlustes», nimlich jene Fragen zu vernachlissigen, die
die Christen aller Konfessionen mit allen Nicht-Christen verbinden. Die
«Einheit der Kirche» ist kein Problem, das man losgelost von dem

* epd-Dokumentation Bd. 18: Daressalam 1977, Frankfurt/M o. J., S. 212.
Sepd ZA Nr. 166/1982, S. 5.
7 epd — Dokumentation 38a/1982, S.2.



Waissenschaftliche Konsultation der Societas oecumenica 13

Thema «Einheit der Menschheit» behandeln kann®. — Lt man sich
dagegen die Tagesordnung fiir das 6kumenische Programm von der
«Welt» diktieren, dann verliert Okumene unter Umstinden ihren heils-
geschichtlichen Bezug, sie wird insofern «verweltlicht», als die eschato-
logische VerheiBung in Gestalt einer kirchenpolitischen Weisung in
Erscheinung tritt. Aber kann Okumene als Wirkungselement der
geglaubten ecclesia universalis die um sich greifende Sorge tibersehen,
daB der oikos — als die von Gott geschaffene und erhaltene Lebenswelt
des Menschen — in seiner Stabilitit wie nie zuvor in der Geschichte
bedroht und gefihrdet ist?

4.3 Gerade die Universitits-Institute betreiben neben der wissen-
schaftlichen Forschung vor allem auch Lehre. An der Vermittlung von
o6kumenischen Erkenntnissen und der Ausbreitung eines 6kumenischen
BewuBtseins erweist sich ja letztlich die Effizienz 6kumenischer Arbeit
tiberhaupt. Die Erfahrungen der akademischen Lehrer mit ihren Stu-
denten belegen jedoch, daB das Interesse an einer 6kumenischen Theo-
logie riickldufig ist. Konsenstexte und deren Interpretation erwecken
zunechmend Langeweile, wihrend konfessionskundliche Themen und
praktische Erfahrungen gefragt sind. Zeigt sich darin nicht ein Defizit
okumenischer Theologie, das durch methodologische Konzeptionen
und didaktische Schritte aufgeholt werden kann?

In solchen Fragen an die Erweiterungsfihigkeit des Okumene-
Verstindnisses deutet sich nicht zuletzt ein Unbehagen gegeniiber dem
bisherigen Schwerpunkt 6kumenischer Aktivitit bei den theologischen
Konsensbemiihungen an. Die Fiille der bilateralen und multilateralen
Konsenspapiere ist kaum noch iiberschaubar. Das Johann-Adam-M&h-
ler-Institut in Paderborn hat in Zusammenarbeit mit der Kommission
fiir Glauben und Kirchenverfassung beim ORK, dem Institut fiir 6ku-
menische Forschung in StraBburg und dem Centro pro Unione in Rom
die auf Weltebene gefiihrten Dialoge erkundet und die entsprechenden
Dokumente gesammelt, die nun unter dem Titel «Dokumente wach-
sender Ubereinstimmung» in Kiirze herauskommen.

Allein die uniibersichtliche Fiille solchen Materials macht die
Rezeption und vergleichende Interpretation zu einem Forschungsgebiet
von Experten. Das jedoch kann und darf doch nicht das Ergebnis

® Vgl. Einheit der Kirche — Einheit der Menschheit. Perspektiven aus Theolo-
gie, Ethik und Vélkerrecht, hrsg. von H. PescH, Herder 1978, bes. S. 9-13.



14 Wissenschaftliche Konsultation der Societas oecumenica

dkumenischer Arbeit sein! Dann wiren die Okumeniker ja Produzenten
neuer Probleme und Schwierigkeiten, anstatt — wie urspriinglich ange-
nommen — unerledigte und verdringte Differenzen auf neue Art zu
16sen.

Da offenbar die kirchliche Praxis von Konsenslésungen nur mittel-
bar beriihrt ist, gewinnen empirisch-soziologische Forschungen an
Bedeutung, wie sie das Katholisch-6kumenische Institut in Miinster in
Angrift nimmt. Dabei geht es der Forschungsgruppe um die 6kumeni-
sche Relevanz konkreter Gemeindeprozesse. Solche Untersuchungen
konnten dazu dienen, die Diskrepanz zwischen theologischen Konsens-
erklirungen und interkonfessioneller Gemeindepraxis zu deuten und
sukzessive zu tiberwinden. Und das wiederum wiirde fiir eine 6kumeni-
sche Didaktik von groBem Nutzen sein.

Auf diesem Hintergrund wirkte der Bericht von H.G. Link iiber
das neue Projekt von Faith and Order «Auf dem Weg zum gemeinsa-
men Aussprechen des Apostolischen Glaubens heute» zunichst wie ein
retardierendes Moment. Die Erinnerung an die jeweiligen Hohepunkte
in der Geschichte des ORK und seiner Appelle an die Gemeinsamkeit
des Glaubens schien wegzufiihren von den bereits avisierten Zukunfts-
problemen der Okumene und zuriickzulenken auf die theologischen
Kontroversfragen. Damit wurde sogar die Frage provoziert, ob nicht
die Ausrichtung auf ein gemeinsames Bekenntnis die «Basis des ORK»
in Frage stellen miiBte!

Es stellte sich jedoch allmahlich heraus, daB das Spezifische dieses
Projekts gerade nicht das Bekenntnis selbst ist, sondern das Bekennen.
Ob dabei auch der liturgische Ort des Bekennens oder die kirchenrecht-
lichen Konsequenzen ekklesiologischer Vollziige schon im Blick sind,
wird sich zeigen.

Auf der in diesem Zusammenhang mehrfach angesprochenen Kon-
sultation des ORK in Odessa (Oktober 1981) iiber die «Okumenische
Bedeutung des Nicino-Konstantinopolitanum» wurde von Metropolit
Filaret indirekt die Kontextualitit von Bekenntnissen angesprochen. Er
unterschied zwischen dem menschlichen Wesen der Kirche und ihrem
«gottlichen Ursprung in ihrer Fiille und Selbstidentitit». In Odessa
wurde auch die sogenannte Klingenthal-Erklirung positiv aufgenom-
men, in der empfohlen wird, das «Filioque» aus dem Nicidno-Konstanti-
nopolitanum zu streichen bei gleichzeitiger Anerkennung seiner theolo-
gischen Implikationen, die einst in den westlichen Kirchen zu seiner
Einfiigung gefiihrt hatten. Die auf der SO-Konsultation anwesenden



Wissenschaftliche Konsultation der Societas oecumenica 15

Teilnehmer an der Konsultation in Odessa werteten dieses Ergebnis
ohne Einschrinkung als erheblichen 6kumenischen Fortschritt.

Sind nicht aber die Erwartungen, die sich an ein solches Projekt
kniipfen, durch jahrzehntelange Konsensdebatten bereits iiberholt?
Wird hier nicht die Rezeptionsfihigkeit so traditionsgebundener Institu-
tionen, wie es die christlichen Kirchen nun einmal sind, einfach iiberfor-
dert?

Der Glaube findet seinen «Ausdruck» nicht nur in Bekenntnissen
und tiberhaupt nicht ausschlieBlich in sprachlicher Form. Der Stellen-
wert bestimmter Bekenntnisse im jeweiligen kirchlichen Kontext ergibt
sich nicht allein aus der theologischen Dogmatik. Ein Bekenntnis hat
auch einen liturgischen, kirchenrechtlichen — unter Umstidnden auch
politischen und sozialen — Sitz im Lebens. Solche Aspekte des Problems
stechen heute eher zur Untersuchung an als die Konsensfihigkeit
bestimmter Sitze und Worte.






	II. Wissenschaftliche Konsultation der Societas oecumenica

