
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 29 (1982)

Heft: 3

Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BESPRECHUNGEN

Anastasii Sinaitae: Viae Dux (Hodegos). Cujus Editionem curavit
Karl-Heinz Uthemann. - Turnhout: Brepols; Leuven: University Press 1981.

CCL-458 p. (Corpus Christianorum. Series Graeca. 8.)

Nach den Questiones ad Thalassium Maximus' des Bekenners, Teil I,
deren neue kritische Edition wir in Heft 3/1981 dieser Zeitschrift vorstellen
konnten, liegt nun bereits ein weiterer Band der Series graeca des Corpus
Christianorum vor - auch er ein Werk der ausgehenden Patristik im 7. Jh.
betreffend: den sogenannten «Hodegos» des Sinaimönches Anastasius.

Mit der kritischen Edition dieses Textes hat der Herausgeber, Karl-Heinz
Uthemann, einen für unsere Kenntnis dieser Zeit und ihres theologischen -
insbesondere christologischen - Denkens äußerst wertvollen Text neu erschlossen.

Sein Wert liegt, bedingt durch den weitgehend enzyklopädisch-kompilato-
rischen Charakter des Werkes, weniger im Bereich der originellen Spekulation
und des kühnen theologischen Entwurfes, als vielmehr (ähnlich wie ein Jh.
später im Falle der Pêgê Gnôseôs des Johannes von Damaskus) in der Tatsache,
daß hier in repräsentativer und umfassender Weise ein Einblick eröffnet wird in
das, was man die theologische Mentalität einer Zeit nennen könnte. Form und
Inhalt des Denkens in der griechischen Theologie des 7. Jhs. - die hauptsächlichen

Themen, die gängigen Argumentationsweisen, insbesondere die schon
beinahe scholastisch anmutende Diskussion der «Auctoritates» (der XQf|Oeiç
tröv Jtcnxoojv) und damit auch der (schul)philosophische, stark aristotelisch
geprägte Hintergrund dieser Diskussion -, aber auch die Tradition, in der dieses

Denken wurzelt und der es sich verpflichtet fühlt: all dies kommt im Hodegos in
äußerst anschaulicher Weise zur Geltung. Es ist bezeichnend, daß sich der Index
Fontium dieser Textausgabe über nicht weniger als 60 Seiten erstreckt (388-
447)! Damit in einem Atemzug zu nennen ist die Fülle an Parallel- und
Vergleichsstellen, die Uthemann dem Text im kritischen Apparat beigegeben
hat: in manchen Fällen haben sich diese Fußnoten zu eigentlichen Dossiers
ausgewachsen. Wer sich mit bestimmten Themen spätgriechischer Patristik
befaßt, wird in Zukunft sicher gut daran tun, zum Zweck eines ersten raschen
Überblicks einfach die entsprechenden Stellen im Hodegos mit den Uthemann-
schen Fußnoten zu konsultieren. Stellvertretend seien genannt die Anmerkun-



510 Besprechungen

gen zu II, 3, 58-60 (Definition von imocrtaaiç), IX, 2, 1-47 (Natur-Person),
XV, 29-30 (theopaschitische Formel), XVIII, 1-2 und 65-66 (Leib-Seele-
Einheit des Menschen als christologisches Paradigma).

So wenig originell die Schrift des Sinaimönches zunächst erscheinen mag,
so sehr läßt sie jenen allgemeinen Nährboden greifbar werden, in welchem
beispielsweise die schöpferische Leistung eines Denkens wurzelt, wie es uns in
Maximus Confessor begegnet - ein Nährboden, ohne den das Einmalige und
Geniale eines solchen Denkens nicht möglich gewesen wäre und letztlich auch
nicht zu verstehen ist. In dieser Repräsentativität hegt wohl die eigentliche
Bedeutung des Hodegos für die moderne patristische Forschung. Bedenkt man
zudem, daß abgesehen von W. Elerts Studie über den Ausgang der altkirchli-
chen Christologie noch immer keine zusammenfassende Darstellung dieser

Epoche und ihrer theologischen und philosophischen Atmosphäre vorliegt, so
wird der Informationswert des Hodegos noch deutlicher - ein Informationswert,

der durch die Erschließung mittels reichhaltigster Indices und
Parallelstellen-Apparat in der vorliegenden Edition überhaupt erst richtig zur Geltung
kommt. Man erahnt den enormen Arbeitsaufwand, den der Herausgeber hier
geleistet hat, und ist ihm dankbar dafür!

Die Probleme, die sich bei der eigentlichen editorischen Arbeit boten,
beschreibt Uthemann in seiner ausfuhrlichen Einleitung (XXXI—CCL). Mit
dem kompilatorischen Charakter der Schrift dürfte die Tatsache zusammenhängen,

daß von den gut 130 bekannten Hss. des Hodegos nur 14 den ganzen
Text überliefern, während alle andern mehr oder weniger große Teile daraus
enthalten (in 3 Beilagen am Schluß des Bandes graphisch dargestellt). Es bleibt-
durch die Anschaulichkeit der Graphik noch verstärkt - der Eindruck großer
Zerstückelung, so daß man versucht ist, dem auch aufgrund inhaltlicher Kriterien

immer wieder geäußerten Urteil zuzustimmen, es handle sich beim Hodegos

weniger um ein kompaktes Ganzes als vielmehr, wie es Casimir Oudin
schon 1722 in seinem Commentarius de scriptoribus ecclesiae antiquis recht
unverblümt formulierte, um ein «perturbatum diversorum a se invicem distinc-
torum Opusculorum Collectaneum seu farrago potius incondita diversorum
Tractatuum absque ordine vel methodo» (zit. CCVI), — eine These, die auch
in neuester Zeit ihre Verfechter gefunden hat. Uthemann kommt demgegenüber

in seinen Ausführungen über die literarische Eigenart und die damit
zusammenhängende Datierungsfrage zum Schluß, die einzelnen Teile des Hodegos

seien wohl in einem größeren Zeitraum entstanden — seit der Zeit des

Patriarchen Cyrus von Alexandria (d.h. seit etwa 630) bis spätestens 686/689,
vermutlich aber noch vor dem 6. ökumenischen Konzil (d.h. 680/681) - und
zwischen 686 und 689 zu einer Art Gesamtwerk zusammengestellt worden,
dessen gemeinsamer Nenner in der Polemik gegen den Monophysitismus zu
suchen wäre. Sein Verfasser, der Sinaimönch Anastasius, habe es dabei noch mit
einigen Scholien kommentiert (CCXVIII). Ob sich diese Hypothese - der

Herausgeber selber bezeichnet sie als solche - in der kritischen Diskussion
bewährt, wird sich zeigen.

Bei seiner Rekonstruktion der hss. Überlieferung kommt Uthemann zum
Ergebnis, trotz einiger Unklarheiten in Einzelfragen, bedingt durch das
Problem der Kontamination, wo manches «mit Vorbehalt und Zweifel» offen



Besprechungen 511

dargestellt werden müsse (CCXLVI), könnten doch alle Zeugen mit Gewißheit
zwei verschiedenen Überlieferungszweigen zugeordnet werden, die ihren
Ursprung in zwei Hyparchetypen hätten. Aus diesen wiederum lasse sich die
Textgestalt des Archetypus hinreichend erschließen (CXCVI). Eine graphische
Verdeutlichung dieses Sachverhaltes bietet das Stemma Codicum (CCV).

Vielleicht darf an dieser Stelle ein Hinweis auf eine methodologische
Diskussion gegeben werden, die in neuester Zeit durch die Versuche, die

Möglichkeiten der EDV in der Textkritik einzusetzen, in Gang gekommen ist.
A. M. Ritter hat in seinen Überlegungen zu den Stemmatisierungsversuchen
zum Corpus Dionysiacum Areopagiticum (Nachrichten d. Akademie d.
Wissenschaften in Göttingen, I. phil.-hist. Klasse, 1980, 94-134) die Tatsache

hervorgehoben, «daß in den Stemmata fast aller modernen kritischen Editionen
Zweispaltigkeit vorherrscht» (a.a.O., 129)-was ja, wie eben erwähnt, auch fur
Uthemanns Hodegosedition zutrifft. Ritter scheint anzudeuten, daß dieses

Phänomen in einem gewissen Zusammenhang mit der angewandten Methode
stehen könnte. Er stellt daher die Frage nach der grundsätzlichen Berechtigung
einer Bemühung um ein Hss.-Stemma nach klassischem Muster und macht eine
solche, wenn ich recht sehe, von ganz bestimmten Voraussetzungen in bezug
auf die Gestalt des zu edierenden Textes und seiner Überlieferung abhängig. Für
das Corpus Dionysiacum etwa — aber auch für viele andere Texte - seien diese

Voraussetzungen nicht gegeben. Die herkömmliche Stemmatik, wie sie etwa P.

Maas in seiner auch von Uthemann häufig zitierten «Textkritik» darstellt, sei

von daher neu aufihren Geltungsbereich zu überprüfen (a.a.O., 133 f.). Es wäre
wohl nicht uninteressant, diese Frage auch in bezug auf den Hodegos zu
diskutieren. Uthemann als offenkundig sehr um methodologische Implikationen

bewußter Herausgeber hätte hier gewiß Wertvolles beizutragen. Was mit
zur Debatte steht, ist der grundsätzliche Wert und nicht zuletzt die Verhältnismäßigkeit

des Computereinsatzes in der editorischen Arbeit. Daß der Computer
dabei nicht als Ersatz, sondern allenfalls als Hilfsmittel der Textkritik in Frage
kommt, hat Ritter m. E. zu Recht betont.

Dieser Hinweis soll die bewunderungswürdige Leistung Uthemanns in
keiner Weise schmälern - im Gegenteil! Seine Edition erscheint als eindrucksvolles

Ergebnis einer komplexen Auseinandersetzung mit einem komplexen
Stoff. Wenn er selber festhält, sie sei «nicht als nicht überholbare Rekonstruktion

der Überlieferungsgeschichte des Hodegos und damit seiner Textgestalt»
zu verstehen (CCXLVI), so zeugt dies von seinem wachen Bewußtsein um die

ganz spezifischen Eigenheiten — und Schwierigkeiten! - dieses Textes und seiner
Überlieferung, die dieser wohl mit den allermeisten Texten der späten griechischen

Patristik teilt.
So sei abschließend noch einmal das Entscheidende festgehalten: Uthemann

hat uns zu einem in mancherlei Hinsicht bedeutungsvollen Werk einen

Zugang erschlossen, der dem Studium dieses Werkes, seines Autors und seines

Umfeldes eine neue, zuverlässige Grundlage bietet.
Felix Heinzer



512 Besprechungen

Presenza benedettina nel Piacentino, 480/1980. Atti delle giornate di
studio: Bobbio - Chiaravalle délia Colomba, 27-28 giugno 1981, editi a cura di M.
Tosi e F. Milana, copertina di G.L. Olmi [= Archivum Bobiense IV, Studia 1].
Bobbio: Editrice degli Archivi Storici Bobiensi 1982, 159 p. + 44 Tables h.t.,
dont 7 en couleurs, (168 X 240 mm.)

Le 25 Juillet 1982 se sont déroulées à Bobbio (Pc, Italie) les festivités du 500e

anniversaire des Translations des corps de S. Colomban et des autres Saints
abbés, moines et vierges dans la nouvelle Basilique (1482-83). Lors des exposés
de l'après-midi fut présenté au public le premier volume d'une nouvelle série,
Studia, rattachée étroitement à la Revue des Archives Historiques de la Ville,
Archivum Bobiense, parvenue ces mois-ci à sa quatrième année de parution. Les

Editeurs ont dévoilé aux participants les finalités de leur initiative: offrir aux
chercheurs la possibilité de publier des monographies, des mélanges ou des

Actes, à des moments autres que les échéances d'un périodique et sous une
forme plus étoffée et mieux illustrée, rendue possible grâce à l'aide d'organismes
culturels publics ou privés.

Studia 1 nous paraît correspondre à ces objectifs: il réunit les exposés lus
lors d'un Symposium d'études à Bobbio et à Chiaravalle délia Colomba (Alseno,
Pc), à l'exception de deux (A.M. Romanini: Introduzione alio studio delle origini
Cistercensi; M. Righetti: Granges, forges, celliers: strutture Cistercensi diproduzione)\
il sort avec quelques mois d'avance par rapport à Archivum Bobiense 4 (1982) et
les Editeurs prévoient qu'il sera suivi de deux autres volumes d'ici juin 1983; il
dépasse les 200 pages et il comporte une riche documentation photographique; il
a été publié grâce à l'aide financière de la Région Emilie-Romagne et de la
Province de Plaisance. Les mêmes Editeurs ont souligné comment la collection,
voulant se rattacher aux mêmes idéaux que la Revue (cf. FZPhTh 26 [1979] 641—

643), manifeste dès son premier volume ses orientations riches et variées:
histoire, codicologie et enluminure, musicologie, architecture, peinture sont les

aspects retenus à cette occasion.
Voici le contenu de la publication, suivi d'un survol volontairement inégal:

Nino Beretta: Introduzione (pp. 7-8); Michèle Tosi: Unprogetto di ricerche e

di ripristini per la basilica di San Colombano di Bobbio (11-62); Constanza
Segre Montel: I più antichi codici decorati e miniati del fondo bobiense délia

Biblioteca Nazionale di Torino, sec. VI-XII (63-74); Piero Damilano: Il
patrimonio musicale dei codici bobiensi: influssi sangallesi e limosini (75-90);
Anna Segagni Malacart: Introduzione all'architettura délia Cattedrale di Bobbio

(91-110); Paola Ceschi Lavagetto: Un restauro e una scoperta a Bobbio

(111-125); Marco Bartoli: Bernardo di Clairvaux e le Fondazioni Cistercensi
in Italia (129-144); Antonio Cadei: Immagini e segni nella scultura architettoni-
ca cistercense (145-158).

Le Prof. M. Tosi, dir. des Archives Historiques, est déjà connu de nos
lecteurs: dans FZPhTh 26 (1979) 212.642, nous avons mentionné ses publications;

l'on y ajoutera les études plus récentes sur les MSS et l'auteur de la Règle du

Maître (La presenza délia «Regula Benedicti» nel Monastero di S. Colombano in

Bobbio, in Arch. Bob. 3 [1981] 7-58), la deuxième Translation du corps de



Besprechungen 513

S. Colomban, que nous placerions quant à nous du dimanche 17 au samedi 30

Juillet 931 (Il trasferimento di san Colombano da Bobbio a Pavia: 17-30 luglio [929],
in Arch. Bob. 3 [1981] 129-150), le Monastère de Bobbio (S. Colombano di
Bobbio, in Monasteri Benedettini in Emilia Romagna, a cura di G. Spinelli. Milano:
Silvana Ed. 1980, 17-31) et le plus ancien MS de l'Edictum Rothari (I manoscritti
bobiensi dell'editto di Rotari, à paraître dans Libri manoscritti e a stampa da Pomposa
all'Umanesimo, Atti del Convegno di Ferrara, giugno 1982).

L'exposé, qui ouvre ici la section Per Bobbio - Incontro itinérante sul patrimo-
nio storico artistico bobiense (pp. 9-125), correspond à la Ie et à la 2e parties d'une
étude consacrée à la Basilique Saint-Colomban, alors que la 3e et la 4e parties,
dont nous avons entendu des extraits le 25. VII. 82 lors de la conférence de M.
Tosi sur Le Traslazioni del 1482 e l'attività edilizia del Monastero bobiense, seront
publiées dans Studia 2. L'A. nous précise les données concernant la Basilique
Saint-Pierre, trouvée en ruine par Colomban, lors de son arrivée à Bobbio en
614: il la considère étroitement liée au processus d'évangélisation précolomba-
nienne, évangélisation qu'il attribue hypothétiquement à S. Savin, évêque de
Plaisance dans la deuxième moitié du IVe s. L'A. lie l'activité de ce dernier au
remplacement à Travo du culte de Minerua Medica Cabardiacensis par celui de

l'apôtre André; la localité se trouve en effet dans le rayon des possessions du
Monastère de Bobbio et une partie de la tradition y situe Yinuentio corporis S.

Antonini martyris par l'évêque Savin. Notons que le culte d'un apôtre dans la
vallée de la Trébie se retrouve non seulement à Travo (S. André) et à Bobbio (S.

Pierre), mais aussi à Pieve di Montarsolo (S.Jacques) et à Ottone (S. Barthélémy),

qui sont autant de plebes couvrant des territoires contigus. Cette première
partie de l'étude nous offre un aperçu entièrement nouveau, faisant jusqu'ici
défaut dans l'historiographie de Bobbio: nous hésitions toutefois à suivre l'A.
dans son identification des salines du Monastère avec celles, purement hypothétiques,

qu'on aurait établies près de l'ancien sanctuaire de Minerve à Travo.
M. Tosi attribue à l'Abbé Agilulphe (fin IXe s.) la construction de la

nouvelle Basilique Saint-Pierre, sur l'emplacement de l'actuelle Basilique Saint-
Colomban et la plus ancienne Translation, dont on ait une mention dans les

calendriers liturgiques, des corps des 3 premiers Abbés du Monastère: nous
placerions pour notre part cette dernière au dimanche 18. XI. 899. Grâce à une
analyse minutieuse et documentée, l'A. décèle, au niveau des structures de la

construction, des composantes décoratives et des textes, tout ce qui peut être

encore attribué à la deuxième Basilique Saint-Pierre, incorporée depuis le XVe s.

à la Basilique Saint-Colomban: en particulier le clocher, les absides, la crypte,
autant d'éléments qu'il décrit en en rappelant les modifications successives. Il
s'agit d'un aperçu précieux et irremplaçable, après les anciennes études de C.
Cipolla (1904) et de H. Balducci (Pavie, 1935.36), et nous en attendons la suite
avec le plus grand intérêt: l'histoire de cette Basilique représente une partie
considérable de l'histoire du Monastère et de la Ville elle-même. Que l'A. ne
nous en veuille pas si nous éprouvons quelques perplexités à admettre que (p.
60) les deux magnifiques pierres tombales d'Attala et de Bertulphe proviennent
du tombeau de ce dernier, qui était surmonté d'un autel dont elles auraient dû
faire partie: il n'existe aucun signe de l'emplacement des deux colonnes qui y
étaient fixes etfondées, selon la lettre de l'acte qui nous décrit la translation. Dans



514 Besprechungen

la crypte, en outre, nous ne comptons pas que 4 sépulcres (pp. 59-60), mais très

probablement 7; aux 4 des premiers Abbés, Colomban, Attala, Bertulphe et
Bobolène, il faut ajouter en effet celui de Cumianus, de Romanus et d'un 3e Saint
non identifié, celui de 7 moines et de 3 vierges, et celui de 10 autres saints (6
moines de l'époque «colombanienne» et 4 personnages aux noms latins 4
Abbés du siècle obscur qui va de Bobolène à Anastase, 652-747?). Nous nous
trouverions ainsi confrontés à une disposition bien conçue et symétrique, sinon
symbolique (cf. les 7 sections du clocher, pp. 48-50), due aux constructeurs de
l'abbé Agilulphe.

Mme C. Segre Montel, utilisant une moisson de splendides reproductions
photographiques et se fondant sur le T. I de son ouvrage I Manoscritti miniati délia
Biblioteca Nazionale di Torino, Volume primo: I manoscritti Latini dal VII alla metà

del XIII secolo (Torino: G. Molfese 1980, 231 p. + 177 Tables), nous propose un
survol chronologique des éléments décoratifs présents dans les MSS produits ou
parvenus à Bobbio. Que cet Auteur nous permette deux simples remarques et
quelques ajoutes ne touchant aucunement son article mais le catalogue des MSS
«bobbiesi» qu'elle a dressé dans son volume de 1980 aux pp. 142-145. Elle
indique (p. 142) le MS F.II.22 comme étant du XVe s., alors qu'elle trouvera
dans Arch. Bob. 2 (1980) 61, n. 170 les raisons pour lesquelles il faut en déplacer
la transcription vers 1582. Elle mentionne d'autre part (p. 144) le MS Cheltenham,

Phillips 10864, dû à la main de l'Abbé Gregorio Da Crema en 1457: or j'ai
repéré le codex à la Public Library de Boston, où il se trouve depuis le 11. VIII.
1964 sous la cote MS q. Med. 201. Personnellement nous rajouterions à sa liste
deux MSS: Mantova, Bibl. Com., C.II. 13 et Vatican, BAV, Barberini Lat.
2720, ff. 1'—31" (cf. Arch. Bob. 2 [1980] 46-50. 90-98), qui nous viennent
certainement de Bobbio; il faudrait encore prêter une plus grande attention aux
fragments de MSS employés à des époques différentes en tant que feuillets de

garde ou reliures: par ex. Torino, Archivio di Stato, Abbazie, Bobbio, San

Colombano, Catene 71, 83, 99, 112 et 113; la Catena 112 contient à notre
connaissance des fragments de 8 MSS différents pour un total de 21 ff.r-v en plus
du f r-v appartenant au Liber Pontificalis et déjà édité par C. Cipolla.

Le Prof. P. Damilano, qui avait lu sa conférence le 10.VII.81 et non pas
durant la journée du 28. VI, présente son article comme la premessa di uno [studio]
più ampio e dettagliato su tutto il patrimonio musicale del Monastero di Bobbio dal secolo

XI al XIVcompreso. Esso comportera, oltre la descrizione dei vari codici, un inventario
musicale (incipit di testo e musica) delle tropature, sequenze, inni, ecc.; un elenco in
relazione al loro impiego liturgico; saggi di trascrizione in notazione moderna efac-simili
a confronto (p. 75). Il s'agit d'un programme qui nous paraît ambitieux et qui est

tout à l'honneur de cet Auteur. En effet M. Damilano a déjà publié en 1962

(Laudi latine in un Antifonario bobbiese del Trecento, in Collectanea Historiae Musicae,
T. III. Firenze: Olschki 1962, 15-57) et en 1967 (Sequenze bobbiesi, in Rivista
Italiana di Musicologia 2 [1967] 3—35) des études essentielles à la connaissance du

patrimoine musical de Bobbio. De plus, nous n'avons dans son article de Studia
1 qu'un choix réduit de sa conférence de juillet 1981, alors que des Académies
musicales ont procédé à l'exécution, en 1981 et en 1982, de ses transcriptions de

toute première valeur. Autant dire que les perspectives et les matériaux pour la
réalisation d'une monographie ou d'une série d'articles ne font pas défaut à cet



Besprechungen 515

Auteur qui vient d'annoncer sa retraite anticipée du Conservatoire de Turin afin
de se consacrer à ses études préférées. Nous exprimons le voeu que tout
l'ensemble de l'héritage musical de Bobbio soit passé au crible, pour aboutir à un
recensement exhaustif, y compris des pièces connues, et à une édition des pièces
spécifiques ou exclusives quant au texte ou à la notation musicale. Dans cet
ensemble entrent aussi les transcriptions «in campo aperto», et l'on ne saurait
oublier les modestes feuillets palimpsestes ou de garde. A côté de la «ventina» (p.
79) de fragments que Mme Segre Montel a signalés au Prof. Damilano, nous
nous permettons de mentionner quelques exemples découlant de nos notes:
Vatican, BAV, Vat. lat. 5749, ff. 1 (XIIe s.) et 128" (Xe s.); 5752, ff. A.203 (XIIe
s.); 5768, f. 6V (fin Xe s.); Milano, Bibl. Ambros., B.22.Inf., ff. I.II (XIP s.; ces

ff. de garde et ceux des B.23.Inf. et C.92 Inf. proviennent d'un même MS);
B.23.Inf, f. I (XIP s.); C. 91. Inf, f. I (XIIe—XIIIe s. avec ligne de lecture rouge,
de même que pour les ff. signalés dans les MSS C. I38.Inf, D.W. Sup. et EA29.
Sup.); C.92.Inf.,Jf. I. II (XII' s.); C. 138. Inf, f. I (XV s.); D. 10. Sup., ff. III-IV
(XIIIe s.); E. 129.Sup., ff. III-IV (XIIP-XIVe s.); Torino, Archivio di Stato,
Abbazie, Bobbio, San Colombano, Catena 112, 2 ff. écourtés et 2 ff. in-folio (mais
nous venons de mentionner d'autres Catene avec des ff. de MSS employés
comme reliures, à propos de la contribution de Mme Segre Montel). L'exposé
de M. Damilano dans Studia 1 se limite volontairement à l'examen de 9 MSS du
fonds de la BN de Turin, quant à leurs composantes essentielles, en suggérant
les influences culturelles des Monastères de Saint-Gall et franco-limousines.
Nous y relevons une remarque à propos du MS de la Bibliothèque Royale de

Turin, Varia 186 bis: l'A. en définit la notation musicale comme appartenant au
XVe s. (p. 80, n. 16), alors que depuis Cipolla les paléographes ont attribué le
volume au XIIe s.

Mme A. Segagni Malacart réalise ici la première étude d'ensemble de
l'architecture du Dôme de Bobbio, grâce à une description minutieuse et
précise, à un essai de reconstruction et à de multiples parallèles intéressants.

Mme P. Ceschi Lavagetto examine les fresques découvertes dans la
chapelle désaffectée de St.-Jean Baptiste, toujours dans la Cathédrale de Bobbio, en
nous livrant en même temps, et de même que Mme Segagni, une très bonne
documentation photographique. Elle situe vers 1369 les éléments auliques les

plus anciens, vers 1456 la décoration de la voûte et vers 1500 la grande figuration
de l'Annonciation. Cette dernière œuvre est considérée en toutes ses dimensions
avec des notes techniques de M. Camillo Tarozzi. Il s'agit d'un travail exemplaire

quant à la méthode: une analyse qui a précédé, accompagné et conclu la

restauration des fresques. Ces deux dernières contributions inaugurent sérieusement

l'étude de ce monument problématique, aux structures romanes, mais
maintes fois remaniées, qu'est la Cathédrale de Bobbio. De quoi rallumer
l'espoir, puisqu'au naufrage économique de la publication d'une monographie
en 1975 (cf. FZPhTh 26 [1979] 212, n. 7) n'avait fait suite que la remarquable
étude du Prof. Tosi sur les plus anciens parchemins du Chapitre du Dôme
(cf. I primi documenti dell'Archivio Capitolare di Bobbio, sec. IX-XII, in Archivum
Bobiense 1 [1979] 5-142).

Les deux derniers exposés du volume sont réunis dans la section Per
Chiaravalle - Arte e storia Cistercensi dall'Europa in Valpadana (pp. 127-158).



516 Besprechungen

M. Bartoli nous présente les caractéristiques propres aux différentes fondations
italiennes, depuis Lucedio au Piémont jusqu'au Latium et à la Sicile: une place
particulière est réservée à Chiaravalle délia Colomba.

A. Cadei examine la décoration propre à la sculpture Cistercienne, dans son
évolution et à partir surtout d'un exemple: l'ornementation figurative ironique
des chapiteaux ou le simple emploi d'éléments aniconiques, illustrés par 25

reproductions photographiques.
En concluant l'examen de ce premier volume de Studia, il peut être utile de

rappeler que la série s'est présentée au public avec un programme déjà en partie
esquissé. Studia 2 devra en effet rassembler entre autres: la suite de l'étude du
Prof. Tosi sur la Basilique Saint-Colomban; l'analyse des documents, des faits et
des personnages des Translations du XVe s. et de leur contexte culturel, en y
joignant l'édition critique des textes essentiels, par F. G. Nuvolone; la publication

et l'analyse d'un choix des séquences de Bobbio, texte et musique, grâce
aux recherches du Prof. Damilano.

Quant à Studia 3, il sera entièrement consacré à Gerbert d'Aurillac, le pape
Sylvestre II. L'année prochaine Bobbio célébrera en effet le millénaire de son
abbatiat, bien éphémère, dans le Monastère de St.-Colomban, et le volume en
question devrait servir d'introduction au Symposium Gerberti qui se déroulera du
25 au 27 Juillet 1983 (23 exposés se partageront, grâce à la participation de
chercheurs d'Europe et d'Amérique, les aspects biographique, littéraire, scientifique

et politique du grand humaniste). La monographie fournira un survol des

sources, de la vie et des oeuvres de Gerbert; l'analyse de son abbatiat «bobbiese» à

l'intérieur de la période historique 930-1030; une documentation avec les textes
latins et leur version italienne. Des tables chronologiques et de concordance et
des index conclueront la publication. A la lecture de ce plan de publication, on
constatera sans peine la valeur de l'initiative qu'ont prise les Editeurs et l'on
espère que le public saura lui réserver un accueil plein d'intérêt et de sympathie.

Flavio G. Nuvolone



Besprechungen 517

Brinkmann, Hennig: Mittelalterliche Hermeneutik. - Tübingen:
Max Niemeyer Verlag (und Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft)
1980. 439 S.

1. Im Jahre 1928 veröffentlichte Hennig Brinkmann (geb. 1901) seine
Schrift «Zu Wesen und Form mittelalterlicher Dichtung», in der er es

unternahm, die ma. Dichtung aus ihrem Selbstverständnis zu begreifen, wie es uns in
Poetiken, Rhetoriken und mitunter auch in dichtungstheoretischen Exkursen
überliefert ist. Das war damals, forschungsgeschichtlich betrachtet, fortschrittlich.

1924 war die mit Editionen von ma. Poetiken dokumentierte Studie «Les

Art Poétiques du XIIe et du XIIIe siècle» von Edmond Faral erschienen; 1936
schreibt dann Bruno Boesch seine Dissertation über «Die Kunstanschauung in
der mittelhochdeutschen Dichtung»; 1937 erscheint das umstrittene Buch
«Literarästhetik des europäischen Mittelalters» von Hans Glunz, das Ernst
Robert Curtius rezensiert, dessen eigene Studien dann 1948 in das Buch
«Europäische Literatur und lateinisches Mittelalter» ausmünden; 1946 kommen die
drei Bände «Etudes d'Esthétique Médiévale» von Edgar de Bruyne heraus. Alle
diese Studien verfolgen das Ziel, «die Maßstäbe zu finden, die im Mittelalter für
literarische Gestaltung galten» (Brinkmann, S. XIII).

Dichtung wurde im MA als erlernbares Handwerk erachtet. Insofern kann
die Kenntnis der in zeitgenössischen theoretischen Traktaten niedergelegten
Kunstregeln ihren <produktionsästhetischen> Aspekt erhellen helfen. Es gab
damals auch eine ausgebildete Auslegungskunst. Von ihrer Kenntnis wird man
sich ein besseres Verständnis des <rezeptionsästhetischen> Aspekts versprechen.
(Beide sind natürlich miteinander verschränkt, weil der Autor seine Rezeption
vorweg in Rechnung stellt und umgekehrt das Publikum die Verfertigungsbedingungen

mitbedenkt.) So plante Brinkmann - seinen Ansatz konsequent
fortsetzend -, eine ma. Hermeneutik in einem Nachwort zum Nachdruck seines

«Wesen und Form» anzufügen. Das Unternehmen hat sich dann zu dem 439
Seiten starken, hier zu besprechenden Buch verselbständigt.

Freilich ist die ma. Hermeneutik mittlerweile ebenfalls ein vielbeachteter
Forschungsgegenstand geworden. Erwähnt seien hier nur die Darstellungen
von Beryl Smalley, «The Study of the Bible in the Middle Ages» (1940), Ceslas

Spicq O.P., «Esquisse d'une Histoire de l'Exégèse Latine au Moyen Age»
(1944), und Henri de Lubac S. J., «Exégèse Médiévale» (1959-61). Daneben

gibt es viele Monographien zur Hermeneutik einzelner Kirchenlehrer. Die
Erkundung insbesondere der ma. Allegorese ist sodann von Friedrich Ohly
und seinen Schülern seit dessen programmatischem Aufsatz «Vom geistigen
Sinn des Worts im MA.» (1958) energisch vorwärtsgetrieben worden. Die
Forschungen dieses Kreises zu einzelnen Autoren, zur Allegorese bestimmter
Dinge, zu Denkmustern haben einen kaum noch zu überbietenden Stand
erreicht.

2. Was heißt (mittelalterliche Hermeneutik)? Die Buchgelehrten aller Zeiten

haben sich um gute Texte bemüht: gute Handschriften gesucht und kollationiert,

gute Übersetzungen besorgt (man denke an des Origenes Hexapla). Die
Disziplinen des Triviums dienten sodann zur Bestimmung des wörtlichen Sinns



518 Besprechungen

der Texte. Man erklärte schwierige syntaktische Konstruktionen, stellte
Wörterbücher zur exakten semantischen Bestimmung zusammen, versuchte die
literarische Bildlichkeit zu deuten, berücksichtigte Kontext und Zeitumstände
einer Stelle usw. Über diese Propädeutik hinaus hat die Exegese folgende
Aufgabe:

Ein Leser stellt verschiedene Arten von Fragen an den Text: (a) Was sagt
der Text darüber aus, was war? (die Frage nach den historischen Fakten); (b) was
ist gemäß dem Text wahr? (die Frage nach den gültigen Aussagen und
Gesetzmäßigkeiten auch im nicht-empirischen Bereich); (c) was fordert der Text von
mir, daß ich tun soll? (die Frage nach den Normen des Handelns); (d) was wird
sein? (die Frage nach dem zukünftigen Schicksal, nach dem Tode oder am Ende
der Zeit).

Nun gibt es Texttypen, bei denen eine Antwort auf eine dieser Fragen
gleich herausspringt, etwa der Bericht über den Auszug Israels aus Ägypten (ad
a); weisheitliche Lehrdichtung (ad b); Gesetzestexte und Gebotstafeln (ad c);
Visionen (ad d). Gilt der beigezogene Text als inspiriert, so liegt die Annahme
auf der Hand, daß er an jeder Stelle auf alle diese Fragen Antwort zu geben

vermag. Das ist aber aufweite Strecken nicht einsichtig: ein historischer Bericht
enthält nicht vordergründig Handlungsanweisungen; ein lobpreisender Hymnus

sagt direkt nichts aus über Glaubenswahrheiten, usw. Somit muß angenommen

werden, daß diese Antwort in einer prima vista nicht zugänglichen
Dimension liegt. Hier setzt die exegetische Arbeit ein. Die von der heidnischen
Antike wie vom Christentum und den anderen Buchreligionen entwickelte
Methode ist die, daß man unterstellt, der Text enthalte einen tieferliegenden
Sinn (hypônoia), der vom Verfasser hineingelegt worden sei, gleich wie ein
Dichter einen eigentlichen) Sinn in eine Allegorie eingekleidet) hat. (Das
Entdecken dieses Sinns wird heute gemeinhin als «Allegorese» bezeichnet.)

Soviel zum Fall, wo der Leser bei der Suche nach einer Problemlösung
bestimmte Fragen an den Text stellt, d. h. die Schrift <verwendet>; umgekehrt
entstehen bei der meditierenden, auskostenden Versenkung in den Text Probleme:

Es kann doch dem inspirierten Verfasser nicht daran gelegen gewesen sein,
so unschickliche Wörter zu verwenden, Widersprüche im Text stehen zu lassen,
solche Trivialitäten zu erzählen usw. Wiederum ist Allegorese das Mittel zur
Beantwortung dieser Fragen.

Allegorese ist schon früh und immer wieder betrieben worden, ich erinnere
an die Homer-Auslegung (möglicherweise bis in 6. Jh. v. Chr. zurückreichend),
an die zwischentestamentlichen Visionsdeutungen, Philo von Alexandrien, die
Theologie der Väter, die Erbauungsliteratur bis ins Barockzeitalter und in die

Gegenwart hinein; schließlich erinnert auch S. Freuds Traumdeutung an dieses

Verfahren. Neben die Praxis der Allegorese gesellt sich die Reflexion darüber
und die Regulierung dieses Tuns. Solche Hermeneutik ist hin und wieder in
besonderen Traktaten auskristallisiert, so im 4. Buch von Origenes' «peri
archon», in Augustins «de doctrina christiana», in Hugos von Sankt Viktor «de

scripturis et scriptoribus sacris». In Praxis und Theorie haben sich immer wieder
bestimmte Problemkerne herausgeschält, stichwortartig die folgenden:



Besprechungen 519

1. Wann ist ein Text auslegungsbedürftig, so daß er einer Interpretation modo
allegorico unterworfen werden muß? (Textinterne Widersprüchlichkeit,
Redundanz, scheinbare Sinnlosigkeit, anthropomorphe Rede von Gott usw.)?

2. Wie ist das Designans einer im exegetischen Akt aufzulösenden Allegorie
beschaffen: Erschöpft es sich in seiner Verweisfunktion (fictio) oder hat es

einen eigenen Wahrheitsanspruch (factum)? Was kann als Designans dienen:

Dinge, Personen, Ereignisse, Handlungen, Eigenschaften, Zahlen, komplexere

Sachverhalte?
3. Worin besteht das Vermittelnde zwischen Designans und Designat (dem

(eigentlich) von der Allegorie Gemeinten)? Aussagen der ma. Theoretiker: In
(wesentlichen) natürlichen Eigenschaften des Designans (die von den
Sachwissenschaften, dem Quadrivium abgeklärt werden); auch in einer Etymologie

des das Designans bezeichnenden Wortes.
4. Ein Designans hat potentiell eine Vielzahl von verweisenden Eigenschaften,

und so muß der Interpret die ad hoc gültige wählen; aufgrund von welchem
Kriterium kann er dies?

5. Wie muß schließlich ein Designat beschaffen sein? Was kann als Skopus der
Allegorese in Betracht kommen? (Es muß eine einigermaßen ausgebildete
Dogmatik mit definierten Größen geben.) Woher ist es bekannt? (Letzten
Endes ebenfalls aus der Offenbarung, woher sich das Prinzip der sacra

scriptura sui ipsius interpres begründet.)
An diesen heute noch längst nicht ausgekundschafteten Katalog schließt

sich eine weitere Frage an, welche die Mittellateiner und Philologen der ma.
vernakulären Literaturen seit einer Forschergeneration quält und auch die Historiker

der ma. theologischen Exegese beschäftigen muß:

6. Die Auslegung profaner Literatur - von der heidnischen Spätantike (Macro-
bius, Servius, Fulgentius) bis hin zu Dante — und die Bibelallegorese erfolgen
nach demselben Muster. Ist die Parallelität echt?

Beispiel: Helena wird zuerst Menelaos gegeben, dann von Paris geraubt
und verbindet sich zuletzt mit Deiphobus der irdische Reichtum (terrena

opulentia) wird zuerst der virtus übergeben, dann von der sensibilitas geraubt,
zuletzt der Angst überantwortet (aus dem Aeneiskommentar des Bernhard
Silvestris, zit. 316; die Designate sind hier aus Etymologien der Namen gewonnen).

Rebekka reitet auf dem (krummen) Kamelrücken dem Isaak entgegen
die Ecclesia kommt aus dem Heidentum (wegen der Krümme des alten Lebens!)
zu Christus (Gregor der Große, moralia in Job I, XV, 21, vom Rezensenten

beigesteuert). Beruht diese Übereinstimmung des exegetischen Verfahrens auf
allen erwähnten Punkten? Fraglich ist dies mindestens bei (2): das Designans der
Literatur gilt als bloß fiktional; das biblische beansprucht heilsgeschichtliches
Ereignis zu sein. Ferner bei (5): die Designate der Literatur sind intelligible, aber
bestenfalls weltimmanente Größen; allein der sensus spiritualis kann Transzendentes

meinen. Es stehen sich gegenüber: figmentum poeticum, philosophica Veritas

(303) und historia, sensus spiritualis.
Wer es unternimmt, (die mittelalterliche Hermeneutik) darzustellen, muß

folgendes bedenken. Einerseits: «cette pensée à travers les phases multiples de

son histoire se révélait singulièrement une»; H. de Lubac hat in seiner vierbändi-



520 Besprechungen

gen Darstellung diese «unanimité des siècles», die etwa in der kristallinen
Darstellung des Thomas von Aquin (S. Th. 1,1,10) ihre Zielform hat, eindrücklich

herausgearbeitet. Doch andererseits zersplittert diese monumentale
Eintönigkeit beim genauen Hinschauen in eine Vielfalt, die den Forscher nahezu
verzweifeln läßt. Die ma. Hermeneutik ist kein begriffsscharfes, in sich stimmiges

System, sondern vielmehr ein Konglomerat von einzelnen über die Jahrhunderte

weitergereichten Beobachtungen, Tips, Warnungen, Mißverständnissen.
Dieses Sammelsurium ist in einer stets wechselnden, verwirrenden Vielfalt
hermeneutischer <Termini>, häufig auch mittels Metaphern beschrieben.
Deskriptive und präskriptive Regeln werden nicht unterschieden. Verschiedene
historische Traditionsstränge laufen unverbunden nebeneinander her, oder
schlimmer: sie werden gewaltsam harmonisiert. Zwischen exegetischer Praxis
und hermeneutischer Theorie klaffen ständig Widersprüche.

3. Brinkmanns Buch gliedert sich in zwei Teile: «Die hermeneutischen
Anschauungen des Mittelalters», «Hermeneutische Praxis in den Kommentaren».

Der erste, der Theorie gewidmete Teil befaßt sich u. a. mit den schulmäßigen

Katalogen von Fragen an die antiken Autoren, der ma. Grammatik und der
(für die Allegorese wichtigen) Dingbedeutungslehre. Hier sind größere
Abschnitte einzelnen Designans-Sorten gewidmet: Zahlen, Steine, Tiere, Pflanzen,
Gebäude, Farben usw.; es werden die sich mit ihnen beschäftigenden ma.
Realienbücher aufgeführt sowie verwandte Literatur (z. B. im Abschnitt über
die Tiere: der «Physiologus» in seinen Varianten, die Fabeldichtung, Tierallegorien).

Ein dem Rezensenten im Aufbau nicht durchsichtiger Teil befaßt sich
sodann mit den verschiedensten ma. Auffassungen des rechten Lesens und
Erklärens, der Einschätzung des Dichterischen, der Unterscheidung von
produktiver poetischer Allegorie und «hermeneutischer Allegorie» (=Allegorese).
Dann folgen Erörterungen über den drei- und vierfachen Schriftsinn. - Der
andere Hauptteil (etwa ein Drittel des Umfangs ausmachend) faßt die exegetische

Praxis ins Auge. Vorgestellt werden ma. Kommentare zu nicht-biblischen
Texten: Kommentare zur «Aeneis» (interessant wegen der Hypothek der
heidnisch-spätantiken Kommentare); mehrere Kommentare zum Gedicht «O qui
perpétua» aus des Boethius «Consolatio» (sie bilden vom 9. bis zum 12. Jh. eine
Reihe, an der sich die Rezeptionsgeschichte des Boethius ablesen läßt); zur
«Ecloga Theodoli» (s. unten § 4); zu einigen frühchristlichen Hymnen. Mit
Bibelauslegung befaßt sich der Verf. nicht.

4. Zunächst freut man sich über die allenthalben eingestreuten reichhaltigen

Exkurse, in denen sich immer wieder Ausblicke aufweitere Zusammenhänge
eröffnen. So z. B. wenn Verf. vom Thema <Die Schöpfung als Buch Gottes>

auf dasjenige der Analogie von Makro- und Mikrokosmos kommt (S. 49), dann
zu einer Darstellung des ma. Welt- und Menschenbildes überhaupt ausholt,
dabei die Schule von Chartres und die Viktoriner streift, die lat. Übersetzungen
des Gregor von Nyssa fälschlich zugeschriebenen Traktats «Über die Natur des

Menschen» bespricht (56f.), anläßlich des Problems der leib-seelischen Einheit
des Menschen auf die Gattung der Streitgespräche zwischen Leib und Seele zu
sprechen kommt (63-69), irgendwie wieder zum Thema <Schöpfung als Buch>



Besprechungen 521

zurückfindet, von wo aus er dann (74 ff.) auf die Theorie der Dingbedeutung zu

sprechen kommt. Allerdings ärgert man sich dann auch wieder über wild
wuchernde, undisziplinierte und nicht als solche kenntlich gemachte Assoziationen,

die es einem erschweren, dem Gang der Darstellung zu folgen.
Manchmal sind Parallelen auch waghalsig gezogen oder sogar sicher falsch.

So in einer Passage über Unstimmigkeit als Signal für allegorische Exegese
(271 ff.; vgl. hier § 2 (1)). Hier nennt der Verf. Hugo von St. Viktor und
Abaelard undifferenziert nebeneinander, ohne klar herauszustellen, daß die
Dissonanz des Wortlauts von Schriftstellen in Hugos hermeneutischem Traktat
durch die Exegese im sensus spiritualis überwunden wird, während die Allego-
rese für den Autor von «Sic et non» eben gerade keine Methode zur Behebung
von Widersprüchen darstellt.

Das Buch hat keine eigene Bibliographie; die Angaben sind teils in den

Anmerkungen, teils im Tetxtteil verstaut, was einen zu ständigem Herumblättern

zwingt. Ein Register (zu Sachen und ma. Autoren) erschließt die bibliographischen

Angaben - die Literatur über Bernhard Silvestris beispielsweise muß
man sich aus ca. zwei Dutzend Seitenangaben zusammensuchen; sie findet sich

übrigens verteilt in den Anm. 162 und 1264. Im fortlaufenden Text dargebotene
Angaben sind bis zur Unbrauchbarkeit unübersichtlich; man vgl. die Darstellung

der Kommentare zu des Boethius «Consolatio» im einschlägigen Kapitel
(318 ff.): da ergießt sich über Seiten völlig ungegliedert ein Schwall von
Angaben zu Textausgaben, Sekundärliteratur, Abhängigkeitsverhältnissen,
Handschriftenprovenienzen, Incipits usw.,-die S. 322 behandelten «Glossen des

Remigius» sind aber nirgends nachgewiesen.
Das Buch ist benutzerunfreundlich. So muß man sich z. B. die Chronologie

der verschiedenen Boethius-Kommentare, die zum Verständnis der
abgehandelten Rezeptionsstufen wichtig ist, selbst mühsam aus den (S. 281-283 und
318-347) verstreut vorkommenden Angaben zusammensuchen.

Das Gebiet der mittellateinischen Philologie ist unermeßlich groß. So ist es

häufig nötig, daß Interpreten kaum bekannte Texte zuerst überhaupt einmal
dem Publikum (in Form einer Paraphrase) zur Kenntnis bringen, bevor sie sie

deuten. Das Vorgehen Brinkmanns indessen trägt diesen Bedürfnissen wenig
Rechnung. Nehmen wir die Deutung/Kommentierung eines ma. Texts durch
einen ma. Autor (348 ff.): Der kommentierte Text ist die «Ecloga Theodoli»
(ein im MA. der frühchristlichen Zeit zugeschriebenes Schulgedicht des 10. Jh.);
der Kommentar stammt von Bernhard von Utrecht (Ende 11. Jh.). Sintemal
nicht jeder Leser die Ausgabe der «Ecloga» (hg. v. J. Osternacher im 5.

Jahresbericht des Gymnasium Petrinum in Urfahr bei Linz für 1901/1902!) im
Büchergestell hat, wäre man für eine bloße Inhaltsangabe dankbar. Statt dessen

bekommt man aber ein Gemenge von Einordnungsversuchen, Datierungsfragen,

Erhellungen des literaturgeschichtlichen Orts in der bukolischen Gattung,
Vermutungen über zeitgeschichtliche Anspielungen, Bericht über die Nachwirkung

des Textes usw. vorgesetzt, alles mit Fetzen von Nacherzählung und
Zitaten von Bemerkungen des ma. Kommentators durchsetzt. Eine weitere
Zusammenfassung findet sich getrennt davon auch in den einleitenden Bemerkungen

zu diesem Kapitel (S. 283-286), aufdie aber nicht mehr verwiesen wird.
Dort wo die Analyse von Bernhards Kommentar angekündigt wird (360), hat



522 Besprechungen

man kaum eine Vorstellung der Textvorgabe gewonnen, so daß man daraus

klug werden könnte, worauf sich die zitierten Kommentarstellen beziehen.
Außerdem werden nun wiederum Eigenheiten der Textvorlage nachgeholt
(369: Aufbau der «Ecloga»). Dieser ständige Wechsel von Analyse der Vorlage
und des Kommentars ist eher verwirrlich denn aufschlußreich. Man wünschte
viel lieber, wenige Passagen des kommentierten Texts und des zugehörigen
Kommentars im Zusammenhang zu lesen, diese dafür aber gründlich auf die
exegetische Arbeitsweise hin durchleuchtet zu sehen.

Übrigens hat R. B. C. Huygens 1977 beide Texte in der «Bibliotheca degli
Studi Medievali» 8 herausgegeben. Der Verf. hat sein Manuskript 1978
abgeschlossen und diese Ausgabe wohl nicht mehr berücksichtigen können. Weitere
Ergänzungen: Verf. zitiert (488) den «Liber floridus» des Lambert von St. Omer
mit Hinweis aufManitius' Literaturgeschichte, die ihrerseits nur auf die «Notices

et extraits» des L. Delisle (1906) verweist. Inzwischen ist eine kommentierte
Faksimileausgabe greifbar: Lamberti St. Audomari canonici Liber floridus,

ed. Albert Derolez, Gent 1968 (freundlicher Hinweis von Peter Stotz,
Zürich). Lambert gehört nicht im Kapitel über die Pflanzenbücher zitiert; «Uber

floridus» ist natürlich ein metaphorischer Titel für eine Enzyklopädie, er gehört
zur Liste S. 76 ff. - Auch der Vergilkommentar des Bernhard Silvestris hat
kürzlich eine Neuedition erfahren: Commentum quod dicitur Bernardi Silvestris

super sex Eneidos Virgilii, edd. Julian Ward Jones/Elizabeth Frances Jones,
Lincoln/London 1977.

5. Ein Vergleich zwischen der exegetischen Praxis und der zeitgenössischen

hermeneutischen Theorie wäre interessant (und von einem Buch dieses
Titels zu erwarten). Wie genau haben die ma. Autoren das von ihnen geübte
Verfahren durchschaut? Ist das von ihnen deskriptiv zusammengestellte
Regelkorpus vollständig (d. h. könnte ein über keine anderen Informationen
Verfügender aufgrund dieser Kenntnisse einen Text genau gleich auslegen)? Wo
glaubten sie allegorisierenden Auswüchsen präskriptiv wehren zu müssen?

Gegen welche selbst aufgestellten Regeln haben sie verstoßen? Zur Beantwortung

solcher Fragen müßte man die verstreut vorkommenden hermeneutischen
Brocken auflisten und punktweise mit dem bei einer linguistischen Analyse der
Exegese Erhobenen vergleichen. Der Verf. tut dies nicht, ist dazu auch nicht
gerüstet. Erstens bespricht er nur wenige hermeneutische Texte (die sieben

Regeln des Tichonius [240 ff.], Augustins «doctrina christiana», Hugos von
Sankt Viktor «Didascalicon», die sog. «Accessus ad Auetores»), andere, äußerst

wichtige (Origenes, Cassian, Eucherius von Lyon, Junilius Africanus) übergeht
er mit Stillschweigen. Zweitens hat er die exegetische Praxis nicht auf ihre
Prinzipien hin präpariert, so daß sie mit der hermeneutischen Theorie vergleichbar

würde. Im Gegensatz zu diesen Erfordernissen verwendet Brinkmann die
ma. theoretischen Konzepte weitgehend unkritisch zum Beschrieb der ma.
Praxis (als handelte es sich bei ihnen in jedem Fall um gültige Einsichten), so daß

er kaum je über eine Paraphrase der Texte in ihrer zeitgenössischen Begrifflichkeit
hinauskommt.



Besprechungen 523

6. Wenn Brinkmann zusammengehörige Auslegungsverfahren zuordnen
oder nichtzusammengehörige separieren will, oder wenn er Traditionsströmen
der Hermeneutik nachspüren möchte, so verläßt er sich dabei gerne auf die von
den ma. Autoren verwendete Terminologie (allegoria, expositio, explanatio,
integumentum, involucrum, littera, Spiritus, moralitas, narratio fabulosa, parabola,
sensus, signißoatio, tropologia usw.). Nun hat ein Schüler Brinkmanns, Ulrich
Krewitt, die Terminologie für «Metapher und tropische Rede in der Auffassung
des Mittelalters» in aller Breite höchst luzid dargestellt (Beihefte zum «Mittelalt.
Jahrbuch» 7, Ratingen 1971). Dabei zeigt sich, daß die ma. Bezeichnungen für
exegetische Prozesse kaum Ansätze zu einem einigermaßen einheitlichen
Fachwortschatz zeigen, daß vielmehr die Verwendung ein und desselben Begriffs
kein Beweis dafür ist, daß dieselbe Sache gemeint ist. Mit einem Ausdruck sind
bei verschiedenen Autoren (ja oft auch bei demselben) oft verschiedene Sachverhalte

bezeichnet, während umgekehrt derselbe Sachverhalt häufig verschieden
benannt wird. Man fragt sich, wieso der Verf. gegenüber der ma. Terminologie
nicht mißtrauisch geworden ist, wo er doch selbst z. B. deren Inkonsistenz beim
Poetiker Gervasius von Melkley bemerkt (165 f.), der für parabola comparatio

sagt, die traditionelle Auffassung von paradigma mit den neuen Begriffen
apologus vel parabola versieht und sogar das proverbiis der Vulgata (Jo 16,25)
durch parabolis ersetzt (Druckfehler in Anm. 728!). In der Abstützung der
Beweisführung auf die ma. Bezeichnungen steckt somit ein proton pseudos
dieses Buches für weite Gebiete.

Begriffsgeschichte zu treiben ist ein sehr wichtiger Forschungsbeitrag, sie
basiert auf den alten Weisheiten der Wortforscher und berücksichtigt: (1) die
Phänomene von Synonymie (mehrere Wörter bedeuten einen Sachverhalt) und
Polysemie bzw. Homonymie (ein Wort bedeutet mehrere Sachverhalte). (2)
Man muß die <onomasiologische> Betrachtungsrichtung (welcher Sachverhalt
wird mit welchen Wörtern bezeichnet?) von der <semasiologischen> (mit
welchem Wort werden welche Sachverhalte abgedeckt?) säuberlich scheiden. - Wie
ist es möglich abzuklären, welcher (Sachverhalt) wie bezeichnet wird, in einem
Bereich, wo dieser nicht ein Ding der Außenwelt, sondern eine immer nur in
Sprache faßliche Größe ist (der Schritt eines exegetischen Prozedere, ein <sensus

spiritualis) und dergl.)? Man kann sich auf die Aussagen der ma. Theoretiker
stützen (etwa: est autem allegoria oratio sub historica narratione verum ab exteriori
diversum involvens intellectum Bernhard Silvestris, zit. S. 169); dabei läuft man
allerdings stets Gefahr, denselben Irrtümern und Einseitigkeiten aufzusitzen, die
schon jene Autoren begingen. Eine unverfänglichere Quelle sind die von den
zeitgenössischen Autoren verwendeten Metaphern; sie sind von Hans-Jörg Spitz
und anderen eingehend untersucht worden. Am sichersten fährt man, wenn
man das exegetische Verfahren selbst analysiert, das ein Autor anwendet, wo er
den Begriff gebraucht, dessen Bedeutung wir erfahren möchten. Zur Erhebung
dieser Befunde ist ein linguistisches Beschreibungsinstrumentarium mit einer
trennscharfen Terminologie nötig. Solche Präzision aber vermißt man weitgehend.

- Wir illustrieren das Ungenügen anhand einiger Beispiele.
6.1. Auf S. 167 stehen direkt nacheinander folgende Aussagen: «Hrabanus

sagt im Anschluß an Origenes, daß Rätsel und Parabel etwas anderes mit den
Worten ausdrücken, als was sie meinen (Zitat). Offenbar wird damit die parabola



524 Besprechungen

in die Nähe der allegoria gerückt. Da aber im Evangelium die Parablen von Jesus
erklärt werden, also für den Leser unmittelbar verständlich sind, hat die
Scholastik die Parabel als Art des sensus litteralis (historicus) aufgefaßt.» Damit ist
weder ein Stück Begriffsgeschichte von parabola nachgezeichnet, noch ein Stück
der Gattungsgeschichte der (Parabel), sondern schlicht aufgezeigt, daß mit
diesem Wort (im Laufe von gut 1000 Jahren) ganz verschiedene Dinge bezeichnet

worden sind. Die Begründung mit der Bildrede Jesu ist eher mißlich.
6.2. Auf S. 159 ff. möchte der Verf. die Bedeutungsdifferenz von sensus/

sententia aufhellen. Dazu zieht er ganz einfach möglichst viele erreichbare Belege
für sententia heran, egal aus welchem Zeitalter und welcher Quelle sie stammen
(Abälard, Quintilian, Matthäus von Vendôme, Petrus Lombardus u.a.). Er
unterscheidet (an sich sinnvoll) vier Bedeutungen: (1) <das Gedankliche der
sprachlichen Botschaft); (2) (sprichwörtlicher Topos) (wie griech. gnome); (3)

(Urteilsspruch im Recht); (4) (von den Patres formulierte GlaubensWahrheit).
Das Wort sententia war also offenbar ein mehrfaches Homonym, was im MA nie
störend aufgefallen ist, weil sich seine Anwendungsgebiete ausschlössen.
Keinesfalls darf man aber diese Befunde in einen Topf werfen und schließen: «Der
Begriff der sententia scheint sich bei allen Schwankungen des Gebrauchs von
sensus wesentlich dadurch zu unterscheiden, daß er die Frage nach der Wahrheit
und Geltung einschließt» (160).

6.3. Man kann nicht Worterklärungen aus Quellen von gänzlich verschiedenem

Typ promiscue beiziehen und dann über einen Leisten schlagen. Das

geschieht aber bei der Besprechung von anagoge, anagogia, anagogicus (256 ff.).
Anagogische Verstehensweise (als ein Aspekt des multiplen Sinnes) und Anagoge

(als eine Stufe im kontemplativen Schema) haben zunächst nichts miteinander
zu tun. Das gilt auch, wenn derselbe Autor, Hugo von Sankt Viktor, das Wort
verwendet; denn einmal verwendet er es in einem hermeneutischen Traktat («de

scripturis et scriptoribus sacris») und ein andermal in seinem (mystischen)
Kommentar der «Himmlischen Hierarchien» des Ps.-Dionysius Areopagita.
Auftreten desselben Wortes bei ein und demselben Autor ist noch kein Ehnweis
dafür, daß man seine Bedeutung als dieselbe (wenn auch undeuthche) ansetzen
darf; es können verschiedene Traditionen und Anwendungsgebiete dahinter
stehen. Daß und weshalb die beiden Begriffe bei gewissen Autoren zusammenfließen,

ist ein begriffsgeschichtliches Problem; der Gleichklang der Wörter darf
nicht kurzschlüssig als anfängliche Gleichheit der Sachen genommen werden
(vgl. das entsprechende Kapitel «Une double anagogie» bei de Lubac 1/2,633).

7. Einen großen Raum nimmt die Darstellung dessen ein, was ma. Autoren

mit integumentum, involucrum bezeichnet haben (169 ff.). Am Anfang stehen

Aussagen, die zeigen, daß allegoria und involucrum etwa im 4. Jh. weitgehend
austauschbare Benennungen sind. Folgt man nun dem Gang der Abhandlung
(soweit man den roten Faden findet), so glaubt man herauszuhören, daß erst im
13. Jh. eine Unterscheidung von allegoria und integumentum stattfindet, «tatsächlich»

aber schon früher Dann aber scheint als Fazit wieder herauszuschauen:
«Wie allegoria auch für den Tatbestand eines integumentum verwendet werden
kann [...], so kann der Begriffdes integumentum [ ...] auch auf den Sachverhalt
einer allegoria bezogen werden» (197). Nun wäre es aber sehr aufschlußreich, ob



Besprechungen 525

involucrum, integumentum überhaupt als (Kern-Schale) Metaphern verstanden
worden sind und somit nur das Verhältnis von zwei Schriftsinnen ausdrücken
wollen - egal, ob es nun das Verhältnis figmentum poeticum/philosophica Veritas

oder dasjenige von historia/sensus spiritualis sei. Oder handelt es sich um Termini,
die eine bestimmte exegetische Verfahrensweise meinen? Wird damit die Alle-
gorese nicht-biblischer Texte bezeichnet (die S. 169 zitierten Bernhard Silvestris
und Johannes a Garlandia machen einen Unterschied bezüglich der Qualität des

Designans, aber dies scheint sich nicht verallgemeinern zu lassen)? Vielleicht
wechselt je nach Vorliebe des Autors die Begrifflichkeit? Alles bleibt unklar.

Somit wird auch das Problem des Unterschiedes zwischen profaner und
sakraler Allegorese (oben § 2 (6)) nicht aufgehellt. Wenn von der ma. Terminologie

her keine Differenzialdiagnose möglich ist, so bleibt zur Abklärung
allfälliger Unterschiede nur ein Weg: es müßten die Kommentare profaner
Literatur mit denjenigen biblischer Texte genau hinsichtlich des angewandten
Verfahrens verglichen werden. Aber Brinkmann hat die Betrachtung des
exegetischen Prozesses bei biblischen Texten ausgeklammert; außerdem vermag er
exegetische Verfahren gar nicht zu beschreiben.

8. Wenn man Brinkmanns «Mittelalterliche Hermeneutik» würdigen soll,
so fällt einem der zweideutig kalauernde mittelalterliche Büchertitel «Laborin-
tus» ein: Eine enorme, vielfältige Menge von Wissen eines langen Forscherlebens

ist hier ausgebreitet, und ist doch kaum erschlossen. Über weite Strecken
muß man sich durch das oben gerügte Durcheinander von Paraphrase, Interpretation,

Exkurs usw. durchbeißen, auf Klärung wartend. Aber die erfaßten
Sachverhalte werden nie straff geordnet dargeboten, so daß Prinzipien der ma.
Hermeneutik luzid faßbar würden. Immer wieder wird man gewarnt, es gelte
verschiedene Traditionsstränge, verschiedene «Zweitsinne» zu unterscheiden,
dann aber verschwimmt alles wieder. Die Stoffmenge ist nur aufgezeigt, kaum
je durchdrungen. Darstellerische Mängel verstellen dem Leser immer wieder
den Zugang. Häufig ist unklar, ob der Verf. eine ma. hermeneutische Theorie
bloß referiert, oder ob er selbst der Ansicht ist, das Auslegen sei damit gültig
beschrieben. (Daß er moderne Terminologitis vermeidet, ist ehrenvoll, aber die
unbesehene Verwendung des mittelalterlichen Begriffschaos ist kein Ausweg.)
Weder kann der Leser dieses Buch als Hilfe fur einen ersten eigenen stofflichen
Zugang gebrauchen, noch werden ihm hier aufschlußreiche Fragen angeboten
oder Instrumente vermittelt, die ihm eigenen analysierenden Zugriff ermöglichen.

Das Buch kann einem Studenten nicht als Einfuhrung dienen, weil die
diskutierten Textpassagen und die grundlegende Begrifflichkeit (etwa <Typolo-
gie>) schon vorausgesetzt werden. Es bringt aber auch dem Fachmann wenig,
insofern der Gegenstand nicht bis zu jenem Punkte transparent gemacht ist, von
wo aus die disjecta membra in einem Zusammenhang erscheinen. Erörterungen
wie beispielsweise die über «Zeichen erster und zweiter Ordnung» (260-276)
hat man andernorts (bei F. Ohly, Ute Schwab, Johan Chydenius) schon
konziser gelesen.

Zum labyrinthischen dabor habens intus> gehört freilich auch, daß man hin
und wieder auf schöne Funde stößt, etwa wenn Brinkmann bündig formuliert:
«Der Analogie kam damals dieselbe Evidenz zu wie in der Moderne dem



526 Besprechungen

Kausalprinzip» (125), oder wenn er Gottfrieds von Straßburg Vorwurf gegenüber

Wolfram von Eschenbach, er spende uns mit einem Stecken Schatten, auf
eine in ma. Poetiken gängige Kennzeichnung unberufener Versemacher zurückfuhren

kann (qui trunco, non frondibus efficit umbram 80 f.). Die anderthalbtausend
Fußnoten sind wahre Fundgruben.

Schließlich muß es als hochzuschätzende Leistung anerkannt werden, daß

Brinkmann in aller Breite die ma. Kommentierung der nicht-biblischen Literatur

ins Bewußtsein gehoben hat.
Paul Michel



Besprechungen 527

Formen und Funktionen der Allegorie: Symposion Wolfenbüttel 1978,

hg. von Walter Haug. - Stuttgart: Metzler 1979. 810 S. (Germanistische
Symposien-Berichtsbände. 3.)

Der Band enthält 36 nach Themenblöcken geordnete Aufsätze, deren
Thematik alle erdenkbaren Bereiche umspannt: das Poetologische, die
zeitgenössische Theorie der Allegorie, ihre Geschmacksgeschichte, die Unterscheidung

von produktiver (rhetorischen Allegorie und rezeptiver (exegetischen
Allegorese, die verschiedene Einschätzung der Allegorese bei religiösen und
profanen Texten, die Mentalität und soziale Zugehörigkeit des Allegorien
produzierenden und rezipierenden Publikums, die Abgrenzung von verwandten
Aussageformen (z.B. Emblem, Fabel), die literarischen Träger (Predigt, Flugblatt,

Volkslied usw.); ganze Monographien von allegorischen Bildspendern
(Schifffahrt, Schnecke) finden sich; die Zeitspanne reicht von der Spätantike bis
in unser Jahrhundert. Dem Band sind als nützliche Arbeitsinstrumente eine

Bibliographie von gegen 900 Titeln sowie ein 33 Seiten starkes Register beigegeben.

Den Themenblöcken sind Zusammenfassungen vorangestellt, die dem
Leser den Zugang zu den ihn interessierenden Fragen erleichtern. Wegen dieser
vorbildlichen Erschließbarkeit erübrigen sich für den Rezensenten Inhaltsangaben.

Das Buch kann - neben dem vorzüglichen Forschungsbericht von Christel
Meier in: Frühmittelalter-Studien 10 (1976) 1-69 - fuglich als ein Meilenstein
der Allegorieforschung gelten. Ich greife einige Probleme heraus, um darauf
hinzuweisen, wo sie einleuchtende Ergebnisse erzielt hat und wo noch Fragen
offen sind.

1. Die Aufsätze sind allesamt von Literaturwissenschaftlern verfaßt; das

bedeutet bei der heute im Bereich der älteren Literaturgeschichte üblichen
Interdisziplinarität nicht unbedingt eine Verengung des Gesichtsfelds. Dennoch
vermißt man Beiträge aus Fächern, die Gewichtiges zum Thema sagen könnten.
Es fehlen die Neutestamentier, die seit der Auseinandersetzung zwischen Adolf
Jülicher und Paul Fiebig eine Optik mit viel Tiefenschärfe entwickelt haben (das

wichtige Buch von Hans-Josef Klauck, Allegorie und Allegorese in synoptischen

Gleichnistexten, Münster 1978, ist immerhin in der Bibliographie aufgeführt).

Ferner wäre man gespannt, wie Psychologen zum Beispiel die Traumarbeit

und die in der Analyse geschehende Interpretation sehen - Freud hatte die

Metapher «Zensur» für das Wirken des Uber-Ich an den latenten Trauminhalten
bewußt gewählt: Es verhält sich damit wie mit einem Schriftsteller, der seine

Kritik am totalitären System in versteckten Anspielungen formulieren muß und
so zum Mittel der Allegorie greift

2. Wenn man den Band im Zusammenhang liest, stößt man aufeine Reihe

von Widersprüchen.
2.1. Das Designans der Allegorie muß ernstgenommen werden, denn

mittels der (naturkundlichen) Ergründung seines Wesens läßt sich der Hintersinn

auffinden. - Aber das Designans muß doch als bloßer Zeichenträger
überstiegen werden, und insofern wird die natürliche Welt ständig wieder
entwertet. So sind die vielen barocken «Physicae sacrae» zu verstehen: Die



528 Besprechungen

Realien sind von Interesse und werden naturwissenschaftlich beschrieben, aber

nur um ihrer möglichen Bedeutung als emblematische pictura willen (vgl. S.

515. 561). Wie kommt diese Janus-Natur des allegorischen «Zeichens»
zustande?

2.2. Worin besteht die Ähnlichkeit zwischen Designans und Designatum
(vgl. S. 170. 595. 669. 729)? Die einen behaupten, daß die Bedeutungen in den

Dingen (res significativae) stecken - die andern, daß der Interpret sie willkürlich
in diese hineinlese; beide Ansichten sind natürlich zeitbedingt: die erste gedieh
im mittelalterlichen Realismus, die zweite in der beginnenden Neuzeit (barockes
Bemühen um eine Sinnfindung in den Dingen wäre so zu verstehen als Angehen
gegen drohenden Sinnverlust der Realien, vgl. Harald Steinhagen, bes. S. 669).

2.3. Seit jeher ist es strittig, ob als inspiriert geltende Texte (sei es Homer
oder die Bibel) allegorisch ausgelegt werden dürfen: den Allegorese Treibenden
wird vorgeworfen, sie machten aus dem sakrosankten Text eine wächserne Nase

(Luther, WA 1/1, 507); diese beschimpfen die beim Buchstaben Bleibenden, sie

drängen nicht bis zum (eigentlich Gemeinten) vor. Erinnert sei an die Kontroverse

der Schule von Antiochia gegen die von Alexandria, der Konflikt zieht
sich durch die Jahrhunderte. Man fragt sich, welche der Sache (Allegorie)
inhärente Logik die Argumente beider Parteien stets von neuem zu nähren

vermag, welche hartnäckigen Mißverständnisse den Blick immer wieder
verstellt haben (vgl. unten § 7 zu Luther).

2.4. Eine Allegorie kann verwendet werden, um Nichteingeweihte vom
Verständnis auszuschließen (Esoterik, Arkandisziplin, unten § 6.5); sie kann
aber auch zur Veranschaulichung und Vereinfachung (mit dem scheußlichen
Ausdruck von Heinz Jantsch: zur «Versinnfälligung») abstrakter, komplexer
Sachverhalte dienen und so gerade einem breiten Publikum Zugang zu spekulativen

Geheimnissen gewähren (unten § 6.4). - Woran liegt es, daß ein und
dasselbe Phänomen solch konträre Funktionen haben kann?

Es fragt sich, ob solche Widersprüche so zu erklären seien, daß jeweils ein

ganz anderes Verständnis von Allegorie unterstellt worden sei, ober ob nicht
vielmehr beide Pole dieser Widerspruchspaare aus der einen Sache Allegorie
selbst sich erklären lassen, ja sich zwingend aus ihr ergeben, wenn man nur
genügend tief in sie eindringt.

3. Wir haben alle ein bestimmtes Vorverständnis davon, was eine Allegorie,
ein Gleichnis, eine Fabel, ein Exempel usw. sei; hat man sich schon länger

mit mittelalterlicher Hermeneutik beschäftigt, so sind einem auch
Begriffsunterscheidungen wie die von (Allegorie) und (Allegorese) oder (Typologie) und
(Allegorie) geläufig. Schaut man aber - mit den Verfassern der Aufsätze dieses

Buches - die konkreten Texte genau an, dann wollen sich all die schönen

Unterscheidungen in fließende Übergänge und Kontaminationen auflösen.
Die Fabel ist uns seit Lessings brillantem Aufsatz (1759) als eine Gattung

bekannt, deren (Moral) in einen abstrakten Satz gefaßt werden kann. In der
Folge hat Adolf Jülicher (1886/1899) es unternommen, aus Jesu Gleichnissen
jeweils eine ethische Maxime herauszudestillieren. Offenbar ist aber damit nur
ein besonderer Typ von Bildrede gefaßt. Schon Lessing hatte beispielsweise
seine liebe Mühe mit der Fabel vom Pferd, das den Menschen um Hilfe angeht,



Besprechungen 529

damit er ihm helfe, den Hirsch von seiner Weide zu vertreiben, und das dann
Zaum und Sattel angelegt bekommt; Aristoteles zitiert sie (Rhetorik 11,20) mit
ihrem «Sitz im Leben», dem Plädoyer nämlich, die Leute von Himera möchten
den aus Agrigent stammenden Tyrannen Phalaris nicht weiter mit Macht
ausstatten, um ihm nicht völlig Untertan zu werden. Lessing bemerkt die
Zuordnung des Personals in Bild- und Sachhälfte und sagt naserümpfend: «Alles
wird hier allegorisch!» Paul Fiebig hat (1912) gezeigt, daß bei vielen Gleichnissen

der Rabbinen und Jesu Bild- und Sachhälfte über eine Reihe von habituali-
sierten Metaphern punktuell verbunden sind, so daß allegorie-ähnliche Formen
entstehen. - Adalbert Eischenbroich ruft (in diesem Band S. 452 ff.) am Beispiel
des Johannes Mathesius (1504-1565) die Tradition der allegorischen Auslegung
von Fabeln in Erinnerung, bei der diese Punkt für Punkt gedeutet und für die
christliche Dimension gewonnen werden.

In der Mediävistik hat sich die Terminologie eingebürgert, von «Allegorie»

zu reden, wenn das produktive poetische Verfahren gemeint ist, mit dem
ein vorgegebener Sachverhalt (verschlüsselt) wird, von «Allegorese» dagegen,
wenn das exegetische Verfahren gemeint ist, mit dem einem Text ein (Hintersinn)

abgewonnen wird (deutlich dargestellt bei W. Blank, Die deutsche
Minneallegorie, Stuttgart 1970; S. 25—28). - Am allegorischen Verfahren der Mechthild

von Magdeburg zeigt nun Hans-Georg Kemper das Hin und Her von
Allegorese und Allegorie (S. 93 ff.). In ihren Visionen verwendet Mechthild aus
dem biblischen Bildgut oder aus der Allegorese stammende Zuordnungspaare
von Designans und Designatum, die sie aus dem ursprünglichen
Verwendungszusammenhang herauslöst, umbildet und neu allegorisch-produktiv verwendet,
indem sie sie zu einer Kette mit plausiblem (Literal-)Sinn arrangiert, um ihre
mystische Lehre vorzutragen. (So wird z.B. Jesu Wort von den Jüngern als

Menschenfischer umgewandelt zum Bild von Teufeln als Fischer, die im Fegefeuer
nach bösen Priestern angeln.) Die Übernahme von Bibelallegorese zwecks

Aufbau einer neuen allegorischen Fiktion vermerkt auch Christel Meier zum
Verfahren der Hildegard von Bingen (S. 83).

Die Erforscher der patristischen und mittelalterlichen Hermeneutik haben
säuberlich zwischen Typologie und Allegorese zu unterscheiden versucht: bei
der «Typologie» (der Begriff ist neuzeitlich) werden zwei Geschehnisse vor und
nach der christlichen Zeitenwende miteinander verglichen, wobei das alttesta-
menthche eine Realprophetie (Präfiguration) des ntl. Geschehens darstellt; bei
der «Allegorese» werden Naturdingen, Personen, Gebärden, Artefakten geistliche

Bedeutungen zugeordnet. Man hat sich in letzter Zeit gegen eine allzuscharfe

Trennung der beiden Denkformen verwahrt, ohne daß aber genau klar
geworden wäre, an welcher Stelle sie ineinander übergehen. - Friedrich Ohly
belegt in seinem Aufsatz mit erdrückender Materialfulle, daß auch Naturdinge
oder mythologische Personen der Antike als Präfigurationen in Typologien
dienen (z. B. die Sonne und Christus als sol novus oder Danae im Goldregen als

Präfiguration von Maria). «Wie die Bücher des AT gerieten Werke der Antike in
den epochalen Sog eines unwiderstehlichen Verlangens, ihre (Oberfläche) zur
Findung des in den Tiefenschichten verborgen liegenden Sinnes zu durchdringen»

(S. 140); freilich (bedeutet) Orpheus nicht Christum, er ist eben ein
(Vorläufer) Christi.



530 Besprechungen

Mindestens aufgrund theoretischer Aussagen mittelalterlicher Autoren
kann man annehmen, daß sich die Allegorese biblischer von derjenigen profaner
Texte irgendwie unterscheidet (vgl. meine Rezension von H. Brinkmann in
dieser Zeitschrift, § 7: integumentum für profanes, allegoria für biblisches Desi-
gnans). - Anhand eingehender Interpretationen allegorischer Deutungen von
Träumen und ganzen Geschehensabläufen im Prosa-Lanzelot-Roman (1. Hälfte
des 13. Jh.) vermag Klaus Speckenbach (S. 219 ff.) deutlich zu machen, daß

sowohl das exegetische Verfahren als auch die einzelnen Zeichenträger und
Designate bei der Allegorese eines profanen mit demjenigen eines biblischen
Texts identisch sind. Auf diese Weise kommt es zu einer religiösen Aufhöhung
des Ritterromans.

Die ständige Symbiose antik-mythologischer und christlich-heilsgeschichtlicher

Bildinventare wird einem anhand des Aufsatzes von Günter Hess
(S. 605 ff.) eindrücklich bewußt, der die Ikonographie bestimmter Motive in der
Bekehrungsgeschichte von Jacob Balde verfolgt. Ein Beispiel nur: Balde, ein
Meister der Legierung und Parodierung, stellt seinen <marianischem Pegasus als

Einhorn dar (Mariensymbol), das die geistliche Hippokrene zum Fließen bringt.
In der Allegorie gelingt sowohl die Vermählung der antiken und christlichen
Welt, als auch die Überhöhung der einen durch die andere.

4. Mühe bereitet das Verständnis «nicht-allegorischer Sinnkonstituierung»
durch fiktionale narrative Texte. Irgendwie haben Legenden, Romane eine

«Handlungs-» und eine «Sinnebene», diese sind aber eindeutig nicht allegorisch
aufeinander bezogen. Aber wie sonst?

Ein Text kann eine Pointe außerhalb seines Erzählstoffes erzielen, wenn er
folgende Struktur hat: Situation - Held handelt - Resultat - dessen Einschätzung
im Lichte sozialer Normen und Werte (Beispiel: ein Legendenheiliger, in
Anfechtung, tötet sich ab und erlangt das ewige Leben). Der Leser, in analoger
Situation, wünscht ein Ziel zu verwirklichen (das mit dem bewerteten Resultat
des Textes übereinstimmt), das Handeln des Helden kann ihm, mutatis mutandis,

als Vorbild dienen. Diesen Typ von Textstruktur/Rezeption, bei dem ohne
eine Allegorisierung eine Handlungsaufforderung herausspringt, nannte die
mittelalterliche Hermeneutik simplex moralitas (vgl. Henri de Lubac, Exégèse
médiévale, 1/2 [1959], S. 553 ff. das Kapitel «Une double tropologies). Übrigens
hat schon Philo von Alexandrien in seinem Buch über Abraham beide
Auslegungsarten durchgespielt: Abraham, der dem göttlichen Befehl zur Auswanderung

aus Chaldäa sofort gehorcht, wird so zum Vorbild der Tugend des

Gehorsams (§ 62 ff.); sodann bedeutet dieses Ereignis allegorisch, daß die Seele

sich über den (chaldäischen) Zustand der Astrologie zur wahren Gottessuche
erhebt (§ 68 ff.).

Nun macht Christoph Cormeau (S. 194 ff.) noch auf eine andere Art
aufmerksam, wie narrative Texte (etwas bedeuten) können. Man hat schon früh
gemerkt, daß die Protagonisten der hochmittelalterlichen Ritterromane eine

Kette von Abenteuern mit bestimmten ritterlichen Aufgaben (Zweikämpfe),
Tötung von Drachen, Befreiung von Damen aus der Hand widerlicher Unholde
usw.) zwei Mal durchlaufen, wobei die Abenteuer auffallend parallel gestaltet
sind. Die erste Fahrt bringt einen nur provisorischen Glückszustand, erst bei der



Besprechungen 531

zweiten Fahrt erlangen sie ein endgültiges Glück. Cormeau interpretiert das so:
Das erste Mal erfüllen sie die höfischen Normen legalistisch, das zweite Mal frei,
mit Einsicht. Die Parallelisierung und Kontrastierung der Erzählmotive lenkt
das Augenmerk weg von der moralischen Leistung selbst, hin auf die Einstellung

des Handelnden zu den sozialen Normen.

5. Die meisten Autoren beziehen sich zwecks einer genaueren Bestimmung

des Allegorischen auf das, was (im Laufe der letzten zweieinhalbtausend
Jahre) immer wieder gesagt wurde. Mediävisten neigen ohnehin dazu, und
finden es chic, mittelalterliche Theoretiker zur Klärung ihrer Fragen beizuziehen.

Dabei fragt es sich dann allerdings, ob unkritisch (mit allen möglichen
Irrtümern, Kontaminationen und terminologischen Schlampereien) Übernommenes

erklärungsadäquater ist, wenn es aus derselben Epoche stammt wie die
Probleme, die es erhellen soll.

5.1. Die Allegorie entstehe aus einer fortgesetzten Metapher (Quintilian
VIII, vi, 44 und IX, Ii, 46). Dagegen hat schon Jean Paul Einwand erhoben: «Die
Allegorie ist seltner eine fortgesetzte Metapher als eine abgeänderte und willkürliche»

(Vorschule der Ästhetik § 51). Man fragt sich, ob je einmal ein Theoretiker

der Allegorie diese These an konkreten Texten überprüft hat. Beispiel aus
einer Rezension dieses Jahres: Wenn ich eingangs geschrieben habe, Neumann schlage

Orientierungsschneisen in den Dschungel des geltenden Kirchenrechts, so möchte ich am
Ende dieses Bild ergänzen: Er schlägt sie nicht mit dem groben Hackmesser, vielmehr
ortet er sorgfältig und bemüht sich um mehr Licht im Halbdunkel dieser theologischen

Disziplin Gewiß eine fortgesetzte Metapher, aber niemand wird den Text als

Allegorie bezeichnen wollen. Entweder hatten die antiken Rhetoriker etwas
anderes im Auge (was man aus den spärlichen Beispielen dort kaum erraten
kann), oder dann ist mit ihrer Bestimmung der Allegorie als metaphora continuata

nur ein notwendiges, nicht auch ein hinreichendes Kriterium gegeben.
5.2. Die Allegorie bestehe darin, daß der Wortlaut etwas anderes besagt als

<der eigentliche Sinm. Die aliud-aliud-Formel (schon bei Cicero, de oratore III,
xu, 166 f.) ist unendlich wiederholt worden und scheint ja auch prima vista
sinnvoll. Aber sie ist viel zu pauschal. Auch Gleichnisse, Fabeln sagen ja etwas
anderes als sie meinen. Menenius Agrippa beispielsweise doziert keine Physiologie

der Säfte, wenn er den sezessionistischen Plebejern die Fabel vom Magen
und den Gliedern erzählt (Livius, ab urbe condita II, 32), sondern er gibt ihnen
ein Modell des Zusammenwirkens von ungleichen Organen im Organismus,
um sie zur Zusammenarbeit mit den Patriziern zu bewegen. Auch wer, um
einen Schlittschuhläufer zu warnen, sagt: Das Eis dort ist dünn, sagt etwas anderes
und meint etwas anderes (sog. indirekter Sprechakt). Aber er verwendet kein
Modell, sondern eine andere Strategie: Er unterstellt ein Interesse (die Lebenslust

des Angerufenen) und Sachkenntnisse (die Gefährlichkeit dünnen Eises) und
läßt den Hörer den implizierten Schluß selbst ziehen. Interessant wäre nun die
Fragestellung aufgrund welcher Regeln, Implikationen beim Angesprochenen
und welcher Textstruktur gewisse Texte es schaffen, aliud zu sagen und aliud zu
meinen. So ließ sich die Allegorie von anderen Formen des Anders-Sagens
abheben.

5.3. Zur Erklärung der Allegorese zieht man gerne die Zeichenlehre heran,



532 Besprechungen

die Augustinus in «de doctrina christiana» entwickelt hat. Er unterscheidet dort
bekanntlich signa naturalia vs. signa instituta (data) und bei diesen wieder signa

propria, d.h. durch menschliche Konvention gesetzte Signale, die sich im
Bedeuten erschöpfen, und signa translata, die nicht in ihrer schieren Zeichenhaf-
tigkeit aufgehen und doch auf anderes verweisen (ita res sunt, ut aliarum etiam

signa sunt rerum I, n, 2 und II, x, 5). In einer Allegorie kämen demnach solche
signa translata vor: die vom Text genannten Dinge bedeuten erstens sich selbst,
und zweitens etwas anderes. Bei aller Ehrfurcht vor dem Scharfsinn des großen
Kirchenvaters frage ich mich doch, ob seine Semiotik hinreicht, wenn man sie

zur Erklärung der Allegorie beizieht. In Augustins Konzept scheinen mir zwei
an sich richtige Gedanken miteinander verquickt:

<Die Dinge bedeuten): Richtig ist, daß wir zum Verständnis einer Metapher
- über die Kenntnis der Wortbedeutung hinaus - Kentnisse über das

(eigentlich) mit ihr gemeinte (Ding) beibringen müssen, d.h. es genügt
z. B. nicht zu wissen, daß lupus den Wolf bedeutet, wir müssen das

Verhalten des Wolfes kennen, um den Satz homo homini lupus zu verstehen.
Das heißt aber nicht, daß das Ding (Wolf) in diesem Satz (etwas anderes

bedeutet), während es doch ein Wolf bleibt. Auch für das Verstehen einer
Allegorie, die auf habitualisierten oder beim Wort genommenen Metaphern

basiert, ist Sachkenntnis nötig; so müssen sich die allegorischen
Wörterbücher denn auch immer auf naturkundliches Wissen abstützen.

(Bedeutung auf zwei Ebenen): Bei einem eine Metapher enthaltenden Satz
ist es klar, daß er wörtlich genommen keinen Sinn gibt; er enthält eine

Inkompatibilität, die den Leser zwingt, ihm eine bestimmte Bedeutung
zuzuordnen, nur diese ist möglich. Bei einer Allegorie (soweit sie nicht
[verbis] apertis permixta ist, vgl. Quintilian VIII, vi, 47) sind die Inkompatibilitäten

im Satz aufgehoben, so daß er an sich verständlich ist, ihm aber
außerdem eine andere Bedeutung zugeordnet werden kann. (Diese
Doppelbödigkeit teilt die Allegorie mit dem indirekten Sprechakt.)

Bestimmungen wie die eben dargestellten erweisen sich als zu wenig
präzise Instrumente, wenn damit das Besondere an allegorischen Texten und
Bildern erklärt werden soll. Das Theoriedefizit spiegelt sich in der manchmal
pittoresken Begrifflichkeit, wenn etwas hilflos von «einer Art innerem Sinnhorizont»

(336), einer «episodenimmanenten Bedeutungsschicht» (198), «mimeti-
schem Darstellen» oder pauschal von «Verweissinn», «Signifikanz» und dergl.
gesprochen wird (das wird auch in einem Diskussionsvotum Titzmanns
moniert, S. 339). Ein einziger Aufsatz (Gerhard Kurz, S. 12 ff.) ist diesbezüglich
erfreulicherweise um Präzisierung bemüht, kommt allerdings über Ansätze
nicht hinaus.

6. Bei der formalen Beschreibung allegorischer Texte gelangen die Verfasser

zwar in den literarischen Einzelinterpretationen zu einleuchtenden Ergebnissen,

beim gegenwärtigen Forschungsstand scheint mir aber die Analyse nicht bis

zum hermeneutischen Prozeß des «allegorein» vorgedrungen zu sein. Hinsichtlich

der Funktionen des allegorischen Sprechens und Verstehens liegt indessen



Besprechungen 533

eine Fülle von Ergebnissen vor. Die Funktionen sind in ganz verschiedenen

Kategorien (der ästhetischen, sozialpsychologischen, politischen, theologischen
usw.) beheimatet. In der hier gebotenen Verkürzung wird die Spannweite gut
sichtbar.

6.1. Auf eine heute in Vergessenheit geratene Funktion macht Heinrich F.

Plett aufmerksam (S. 315 ff.). Die von der antiken Rhetorik bis ins 16. Jh.
geübte Mnemotechnik kennt zwei Kniffe, wie man sich komplizierte Sachverhalte

im Gedächtnis bewahren kann: entweder bringt man die einzelnen zu
merkenden Punkte in eine Reihenfolge von Örtern (loca), die als Teile eines
Hauses oder einer Landschaft gedacht werden; oder man prägt sich jeden Punkt
mittels einer sinnfälligen Erscheinung (imago) ein, die zwar dem zu Merkenden
unähnlich, aber doch leicht damit assoziativ in Verbindung zu bringen ist;
schließlich lassen sich die beiden Verfahren auch kombinieren. Man visualisiert
also eine Reihe von Abstrakta in Gestalt einer Sequenz von sinnlichen
Gegenständen und Handlungen. Die Ähnlichkeit mit der Allegorie ist frappant: beide
Male wird etwas durch etwas anderes dargestellt (aliud - aliud); es stellt sich ein
Gefäße von Konkretem zu Abstraktem ein; eine (aus der imago entwickelte)
Analogie dient als Gedächtnisstütze; man gelangt nur zu dem, was man ohnehin
schon gewußt hat.

6.2. Merkwürdigerweise wird die eigenthch ästhetische Funktion der
Allegorie nur einmal am Rande (bei Walter Haug, S. 1) angetippt: Allegorien sind
eine geistige Spielerei, sie bereiten eine komödiantische Freude am Zweideutigen,

am überraschenden Durchblicken-Lassen, (bestehe nun die Serenität darin,
daß ein heidnischer Mythos sich als maskierte Form einer christlichen Wahrheit
auflöst, oder darin, daß ein Rätsel sich als Zote entlarvt - Jean Paul nannte die

Allegorie «die leichteste Gattung des bildlichen Witzes»). Oder mit Max Wehrh
(Geschichte der deutschen Literatur I, Stuttgart 1980, S. 702): «Der Reiz hegt in
der Parallelführung der beiden Ebenen, die aber gelegentlich auch vermischt
und verwirrt werden, hegt im Schweben zwischen Verfremdung und Zwang
zur Entschlüsselung, im Gegeneinander zwischen Phantastik und rationaler
Lehre. » In fast allen Aufsätzen wird dagegen das Autoritäre, Doktrinäre
herausgearbeitet, das der Allegorie ebenfalls zukommen kann.

6.3. Allegorese ist das Mittel, mit dem altehrwürdigen Texten, die in einer
sie tradierenden Kulturgemeinschaft keinen Sinn mehr hergeben, ein neuer Sinn
abgewonnen werden kann (von dem freilich behauptet wird, er habe immer
schon im Text gelegen). Dieses Verfahren kann geradezu apologetische Funktion

bekommen: Seit Homer obsolet geworden ist, dient die Auffassung,
Literatur sei nichts als verborgene Theologie (so Martin Opitz im «Buch von der
deutschen Poeterey», 1624) dazu, profane Literatur vor Piatos Verdikt, sie sei

lügenhaft, zu rechtfertigen (Plett S. 317 ff. mit Beispielen aus enghschen
Renaissance-Poetiken). Selbstverständlich ist dies auch ein Aspekt der Allegorese

mancher alttestamentlichen Stelle und besonders der <Taufe> heidnischer
Literatur (z. B. durch die geisthche Deutung Ovids, vgl. Ohly, S. 139 ff.). Von
hier aus ist der Schritt klein zur Frage, wie denn narrative Literatur als Kunst im
Christentum überhaupt möglich sei (vgl. das Diskussionsvotum von Reinhart
Herzog, S. 345). Gewiß als (im Sinne des monastischen ruminare) wiederkäuende)

Paraphrase bibhschen Erzählstoffes; sodann als Bericht von wahren Bege-



534 Besprechungen

benheiten eines Heiligen (in der Legende). Aber es scheint, daß erst die Allegorie
fiktionale poetische Entwürfe gestattet, in der das Künstlerische sowohl zu
seinem Recht kommt, als auch dem Einwand sich entzieht, es sei Lügengespinst.

Zu welch kühnen Gestaltungen (Landschaften, kosmische Räume,
Dialoge, Handlungen) allegorische Dichtungen gelangen, erhellt aus den Ausfuhrungen

von Chr. Meier und H.-G. Kemper über Hildegard von Bingen, Alanus
ab Insulis, Mechthild von Magdeburg. Die modo allegorico gedeutete Vision
bot immer Raum für poetischen Schwung.

6.4. Die Kehrseite der Verwendung von Allegorie als Mittel der Rehabilitierung

von Kunst ist: Allegorie als notwendiges künstlerisches Darstellungsmittel.

In der Antike war (pauschal gesagt) das Sinnenfällige darstellungswürdig;
im Christentum ist es — abgesehen von den erwähnten heilsgeschichtlichen

Begebenheiten - das Transzendente. Wie ist es aber darstellbar? Eine Poetik des

Unsichtbaren tut not. Die Allegorie bietet sie an (dieser Gedankengang nach
Hans Robert Jauss, S. 687). Die Benutzung von sinnlichen Zeichen mit spiritualer

Bedeutung, ihre Verwendung als Anschauungsmaterial für das gemaine
einfältige Volck/ so nicht lesen kan, stellt Dietz-Rüdiger Moser am Beispiel
gegenreformatorischer Katechese dar (S. 429 ff.). Offenbar angeregt von der

ignatianischen Zurichtung des Schauplatzes, versuchen jesuitische Liederdichter,
den Gläubigen bei Bildern aus seinem Horizont abzuholen (auch der Protestant
Mathesius redete zu Bergleuten in der Bergmannssprache über göttliche Dinge,
S. 454), zu vernünftiger Einsicht und dann zum Handeln zu bewegen. Allerdings

ist die Allegorie kein verläßliches Mittel als Vehikel spiritueller Gehalte,
wenn nicht Gewähr besteht, daß das Publikum in das Zuordnen der verwendeten

Bilder eingeübt ist. Dies beweisen deutlich Umsingeprozesse solcher Lieder.
Damit rückt das Problem der hermeneutischen Fähigkeiten der Leser von
Allegorien in den Mittelpunkt.

6.5. Allegorie bedarf der epilysis (vgl. Mk 4,34). Wer den Schlüssel nicht
hat, dem wird sie zum Rätsel. Daß nur bestimmte Publikums-Gruppen das zur
Entschlüsselung nötige Wissen haben, nützt derjenige aus, der den einen etwas

sagen will, was die andern nicht erfahren sollen oder gar dürfen. Was proprie
nicht gesagt werden kann, äußert er allegorice, um der Zensur zu entgehen.
Wegen der Möglichkeit, sich mit einem <Das habe ich nicht gesagt) hinter dem
Literalsinn zu verstecken, ist die Allegorie das probate Mittel für politische
Satire. Schon im Mittelalter kleidet sich Zeitkritik ins Gewand der Vision (S.

348); die Kontrahenten zur Zeit der Glaubensspaltung diskreditieren einander
mit allegorischen Flugblättern (Michael Schilling, S. 305 ff.); schließlich kann
man die ganze Lebenshaltung des Höflings im 16./17.Jahrhundert als der
Allegorie verwandt verstehen (dazu Plett, bes. S. 324 ff.).

6.6. Eine interessante Beobachtung in diesem Zusammenhang macht Chr.
Meier beim Vergleich allegorischer Texte der Hildegard von Bingen und des

Alanus ab Insulis («Anticlaudianus»), Alans Text ist literal eine verständliche
Erzählung, mit zusammenhängendem, rationalem Ablauf, durchsetzt mit
Bedeutungsangaben und Verweis-Signalen; die Allegorien bewegen sich in gängigen

Traditionen. Der Leser wird also ständig zur Entschlüsselung aufgefordert
und er wird dazu für fähig gehalten. Hildegards Text dagegen erscheint als ein

Konglomerat von Dingen, die <für sich genommen) keinen Sinn ergeben (z. B.



Besprechungen 535

ein Berg mit Fenstern, aus denen Menschenköpfe schauen, ein Turm als

Rückenstütze einer Frauengestalt); gesondert von diesem Text werden die
Designate dargeboten. Der Leser wird also zur Suche nach einem Sinn zwar
bewegt, aber er kann den Text unmöglich selber entschlüsseln, er ist völlig auf
eine von einer Autorität stammende Deutung angewiesen. Es scheint, daß diese
Texte zwei Konzepte offenbarenden Redens abbilden: «eine göttliche Pädagogik
der Überwältigung bei Hildegard und eine menschliche der schrittweisen
Hinführung und Einübung bei Alan» (S. 82).

6.7. Wer eine Allegorie verstehen will, muß den Schlüssel kennen.
Aufgrund der gemeinsamen Kenntnis des Code kann sich ein esoterischer
Eingeweihtenkreis vom profanum vulgus abgrenzen: Allegorien bekommen so eine

sozialpsychologische Funktion. Man wittert sogleich einen Zusammenhang
zwischen der Allegoriefreudigkeit des Barock und der ebenfalls im 17. Jh.
blühenden gelehrten Gruppenkultur (so Erich Kleinschmidt, S. 394). Es stellt
sich hier wiederum die bildungssoziologische Frage nach der Auslegungskompetenz

(S. 352 ff.) einzelner Gruppen und Schichten zu einer Zeit, wo Öffentlichkeit

erst eine sich langsam herausbildende Kategorie ist. Diese Frage ist
allerdings gattungsspezifisch zu stellen: so setzt z. B. ein Panegyrikus auf einen
Herrscher ein Publikum mit Kenntnis spezifischer Konventionen voraus, anders
als etwa ein allegorisches geistliches Spiel, dessen Designans-Designat-Zuord-
nungen allen aus Predigt und Liturgie bekannt sind. Zu ihrer Beantwortung
muß man von der Ausführlichkeit der Verstehenshilfen des Text- und Bildbefunds

Rückschlüsse ziehen. Anzunehmen ist, daß breite Bevölkerungsschichten
mit dem Verfahren des Dekodierens von Bildern und Texten vertraut waren.

6.8. Allegorie als Mittel zur Bewältigung von Ungeordnetem, zur
Legitimation von Ordnungsstrukturen, zur Zurückbindung drohend überschießender
Autonomie ins Allgemeine, Normative, Institutionelle - diese Funktion der
Allegorie leuchtet ein, wenn man sie auf dem Hintergrund des Ansatzes der
Systemtheorie in der Soziologie sieht. Man kann im Spätmittelalter und der auf
die Renaissance folgenden Epoche ein «Defizit an Ordnungskonzepten» feststellen.

Ontologisch: Im Nominalismus und Cartesianismus wird die im Hochmittelalter

noch natürlicherweise sinnhaltige Schöpfung zur bloßen res extensa; man
scheint zu spüren, wie das 17. Jh. teilweise krampfhaft bemüht ist, in einer
solchermaßen zunehmend sinnlos werdenden Welt (mittels allegorischer Exegese)

ein geheimes Ordnungsgefüge aufzudecken - Allegorie als Versuch der
Repristination der abhandenkommenden Sinnfülle (H. Steinhagen, S. 669).
Politisch: In einer Zeit immer stärkerer politischer, territorialer und sozialer
Ausdifferenzierung vermögen die alten Konzepte (minne, âventiure) keine
normativen Modelle in narrativer Form mehr abzugeben; mittels einer Schachallegorie

dagegen (Thomas Cramer, S. 190. 265 ff.) kann eine präzisere Ideologie
entworfen werden. Künstlerisch und psychologisch: Conrad Wiedemann (S.

574-591, vgl. die Diskussion S. 719 ff.) verfolgt am Entstehungsprozeß von
Berninis Büste des Sonnenkönigs das Gegeneinander von künstlerisch-eigenmächtigem

Entwurf, Verpflichtung zur Naturnachahmung (Porträtskizzen)
und der Reduktion solcher autonomer Bestrebungen, die Bernini dadurch
leistet, daß er die Büste dem Münzbild Alexanders des Großen angleicht und so
ins Typische, Rollenhafte zurücknimmt. Wiedemann findet in einer aufschluß-



536 Besprechungen

reichen Romanpassage Philipps von Zesen eine Parallele, wo der Held - wie
eben die Liebe leidenschaftlich über ihn kommt - anhand einer allegorischen
Bilderreihe «der Gefährdung seiner unberechenbaren Innerlichkeit zu widerstehen

und sich an der Norm zu versichern» vermag. Diese Deutung stützt er ab

mit einem barocken Selbstzeugnis, dem Constantia-Traktat des Justus Lipsius
(erstmals 1599), der die renaissancehafte Individualität als Gefahr sieht, die mit
Hilfe institutionalisierender Vernunft und disziplinierendem Selbstzwang zu
bändigen ist. Die Allegorie gestattet es dem Künstler, sowohl die von der
Renaissance eroberte Wirklichkeitsauffassung beizuhalten, als auch sie ins

Objektive, Normative zurückzubinden.

7. Bei der Zusammenstellung all dieser verschiedenen Funktionen, welche
die eine Denkform <Allegorie> aus sich entläßt, muß der Rezensent die historische

Dimension vernachlässigen, die bei den Autoren freilich immer berücksichtigt

wird. Hier einige Erträge.
Mit ihrem Beitrag macht Ulla-B. Kuechen (S. 478 ff.) deutlich, wie

wichtig die Rekonstruktion der zeitgenössischen Kenntnisse der als Designans
verwendeten res ist. Texte und Bilder zeigen, daß in mittelalterlicher (Zoologie)
nicht die nach-linnésche Speziesdifferenzierung gilt, sondern die
Familienzusammengehörigkeit von Tierarten aufgrund anderer Merkmale bestimmt wurde.

So werden Schnecke und Wurm als verwandt angesehen, weil beide ohne

Zeugung aus Lehm entstehen; Schnecke und Schildkröte, weil beide ihre Häuser
mit sich tragen. Erst auf dem Hintergrund dieser Kenntnisse wird recht
verständlich, warum die Schnecke (limax) Sinnbild Mariens werden konnte: wegen
der asexuellen Geburt und der häuslichen Eingezogenheit.

Es gibt Epochen und Gesellschaftsformen mit großer Affinität zur Allegorie:
das Spätmittelalter und der Barock (oben § 6.8); die esoterische Gelehrtenkultur

(6.7); die Hofkultur, die sich von anderen Ständen abgrenzen will (6.5).
Andere Epochen sind eher allegorienfeindlich: etwa die Reformationszeit mit
ihrem Anspruch, der gemeine man, der Uliterat müsse Gedrucktes verstehen.
Selbstverständlich sind auch die Diffamierung des Allegorischen in der Goethezeit

(dazu Michael Titzmann, bes. S. 654 ff.) und seine Wiederentdeckung
(Walter Benjamin) als charakteristische Ausprägungen des Zeitgeistes zu verstehen.

Im übrigen scheint die Faszination durch die Allegorie (auch wo sie sich als

Mittel nicht aufdrängt) immer wieder abzuwechseln mit Mißtrauen ihr gegenüber

(das sich etwa äußert, wenn eine Allegorie als Traum ausgegeben und
damit (realistisch) begründet wird, vgl. Wolfgang Haubrichs, S. 243 ff.).

Die mittelalterliche Theorie und Praxis der Dingbedeutung ist formal von
der barocken allegorischen und emblematischen Deutung nicht unterscheidbar;
der Unterschied besteht im Anspruch (vgl. Gerd Füllen, S. 596, und das

Diskussionsvotum von F. Ohly, S. 734). Der Bezug zwischen (geschöpflichem)
Ding als Designans und (spirituellem) Designatum wird im Hochmittelalter als

verbindlich vorgegeben aufgefaßt; durch die Deutung des Dings gelangt der im
Buch der Natur Lesende zur Kategorie des Transzendenten. Im 16./17. Jh. bilden
die Bezüge zwischen Bedeutendem und Bedeuteten ein «System des rein
intramundanen Verweisens» (Ohly).

Vollends dann gerät in einer Welt, wo die Dinge entqualifiziert sind, alles



Besprechungen 537

zum Material, das ein Autor souverän arrangiert, und in das er seinen Sinn
willkürlich hineinprejiziert (S. 672). Die Natur wird geplündert und ad doctrinam

morum applicirt (vgl. Urs Herzog, Deutsche Barocklyrik, München 1979, S.

131).
Wenn die Dichtung in die Not gerät, sich legitimieren zu müssen (oben

§ 6.3), so kann sie dies zwar tun, indem sie sich ausgibt als Allegorie, die aufeine
in ihr verborgene, höhere Wahrheit verweist; aber sie tut dies um den Preis der
Autonomie des Ästhetischen (H. Plett, S. 322 f.). Das Schöne (delectare) ist bloß
noch Vehikel des Wahren (prodesse). Es dauert lange, bis die Literaturproduktion

sich aus dieser selbstgegrabenen Grube befreien kann.
Die Ablösung des bildgebundenen Denkens durch das neuzeitliche

analytisch-systematische hat Jahrhunderte gedauert. In der Reformationszeit zeigen
sich die echten und scheinbaren Widersprüche und historische Ablösungsprozesse

am deutlichsten. Der Lutheraner Heinrich Frey veröffentlichte 1595 ein
«Biblisch Thierbuch» (Nachdruck Graz 1978), in dem er die allegorischen
Auslegungen der Tiere bei den Patres und anderen Autoren sammelte. Heimo
Reinitzer geht (S. 370-387) der Frage nach, wie dies trotz der sattsam bekannten
Ablehnung der Allegorese durch Luther denkbar sei. Zunächst sichtet er Luthers
einschlägige Aussagen gründlich im Rahmen der hermeneutischen Kontroverse
des 16. Jhs. (sola scriptura vs. consensus Patrum). Luther sieht die gleichen
Gefahren der allegorischen Auslegung wie viele Hermeneutiker vor ihm: der
Literalsinn muß das Fundament bilden, nur wo die Schrift eine evidens absurditas

aufweist, darf man allegorisieren, auf eine solche Auslegung darf keine
Glaubenswahrheit abgestützt werden usw. Er beseitigt die Allegorese keineswegs, er
verschärft sie theologisch und schränkt den Spiritualsinn aufs Christologische
ein. Der einzige Sinn, den er gelten lassen will, ist der christologische. Indem er
solcherart literale und spirituelle Ebene identifiziert, schafft er eine terminologische

Verwirrung. Kritik an der traditionellen Exegese nach dem mehrfachen
Schriftsinn und Gebrauch der formal mit ihr identischen, christologischen
Exegese stehen nebeneinander. Luther läßt übrigens Allegorese mit einem
moralischen Skopus für die Unterweisung und zu erbaulichen Zwecken zu.
Auch für ihn ist die Schöpfung ein Buch, in der sich Gottes Wort verbirgt.
Somit konnte sich Frey bei seinem Unterfangen auf den Reformator stützen, er
brauchte nur die herkömmlichen Deutungen gezielt auszuwählen und etwas
antipapistische Polemik einfließen zu lassen.

Paul Michel



538 Besprechungen

Hottois, Gilbert: Pour une métaphilosophie du langage.
Paris: Vrin 1981. 169 p. («Pour demain.»)

Historien de la philosophie, Gilbert Hottois est surtout sensible à la pensée
contemporaine. Il est l'auteur d'une exégèse intéressante de Wittgenstein: «La

philosophie du langage de L. Wittgenstein» (Ed. de l'Université de Bruxelles
1976). Ce qui le préoccupe surtout, c'est le surinvestissement du langage par la

philosophie contemporaine; il a déjà consacré un ouvrage à ce sujet: «L'inflation
du langage dans la philosophie contemporaine» (Ed. de l'Université de Bruxelles

1979). Dans son dernier livre, il revient sur ce thème, mais non plus en simple
historien: il cherche les causes de «l'enfermement» de la pensée dans le langage,

pour essayer de donner des voies permettant à la pensée de se dégager de cet étau
du langage. Deux raisons justifieraient, selon lui, l'inflation du langage dans la

pensée contemporaine: a) le rabattement de la philosophie sur le langage
consisterait en un simple déplacement de référence, à cause de la mainmise des

sciences sur le référentiel extralinguistique; b) la flambée langagière est une
réaction à l'ébranlement de l'identité spécifique de l'homme comme le vivant
essentiellement parlant. Dans ces conditions, la philosophie est une activité
frappée de secondarité, en ce sens qu'elle porte, non pas sur les faits, mais sur la

façon dont nous exprimons les faits. Rien de péjoratif à cette secondarité,
l'attribut «secondaire» ne visant qu'à décrire la marginalité de la philosophie
relativement aux autres discours: le philosophe ne peut prendre la parole qu'en
marge du discours d'autrui. La clairvoyance de l'auteur lui fait distinguer deux
sortes de secondarité: a) une secondarité métalinguistique, déplaçant la référence
de la réalité extralinguistique au donné linguistique; elle domine la philosophie
anglosaxonne; b) une secondarité adlinguistique, proliférant dans le sillage de la

phénoménologie - herméneutique - dialectique, qui ne s'avoue pas volontiers
secondaire et pour laquelle «le sens jaillit entre les mots»; pour elle, l'origine du
sens linguistique est non référentielle.

Malgré ce louable effort de classification des courants philosophiques
contemporains, il est difficile de souscrire sans autre au projet de «métaphilosophie

du langage» proposé par l'auteur. S'il est possible de dépasser la secondarité
métalinguistique, de refuser à la philosophie ce simple rôle d'analyse du langage,
de ses structures et de son fonctionnement, autrement dit si la philosophie a

encore quelque chose à dire sur les faits, il est beaucoup moins aisé de dépasser la
secondarité adlinguistique. L'auteur, très à l'aise en ce qui concerne la pensée
anglo-saxonne, balbutie lorsqu'il présente la phénoménologie - herméneutique
— dialectique. Lorsqu'il présente, par exemple, l'herméneutique philosophique
de Gadamer, il n'y voit qu'une explicitation de la tradition par le dialogue, dont
le but est la cristallisation en un nouvel horizon langagier de sens; ce faisant, il
méconnaît le caractère infini du dialogue, et par là toutes ses richesses et
possibilités de découverte. De plus, les «choses» ou les «faits» dont il s'agit dans
le dialogue herméneutique ne sont conçus par Hottois que comme des «phénomènes

de perception», ce qui l'amène à dire que l'herméneutique est une «analyse»
très différente d'une étude scientifique et d'une analyse philosophique «d'intention

authentiquement et directement référentielle, c'est-à-dire soucieuse et sûre de

découvrir des processus «réels» (p. 16). En conséquence, ce dont il s'agit dans le



Besprechungen 539

dialogue herméneutique ne serait qu'une apparence de fait ou de chose, le fait et la

chose étant vraiment découverts dans une analyse philosophique classique ou
une analyse scientifique. Le problème, amorcé et non résolu - parce qu'insoluble
— par l'auteur, est celui des critères d'une analyse d'intention authentiquement et
directement référentielle.

Jacques Schouwey




	Besprechungen

