Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 29 (1982)
Heft: 3
Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BESPRECHUNGEN

Anastasii Sinaitae: Viae Dux (Hodegos). Cujus Editionem curavit
Karl-Heinz UTHEMANN. — Turnhout: Brepols; Leuven: University Press 1981.
CCL-458 p. (Corpus Christianorum. Series Graeca. 8.)

Nach den Questiones ad Thalassium Maximus’ des Bekenners, Teil I,
deren neue kritische Edition wir in Heft 3/1981 dieser Zeitschrift vorstellen
konnten, liegt nun bereits ein weiterer Band der Series graeca des Corpus
Christianorum vor — auch er ein Werk der ausgehenden Patristik im 7. Jh.
betreffend: den sogenannten «Hodegos» des Sinaiménches Anastasius.

Mit der kritischen Edition dieses Textes hat der Herausgeber, Karl-Heinz
Uthemann, einen fiir unsere Kenntnis dieser Zeit und ihres theologischen —
insbesondere christologischen — Denkens duBerst wertvollen Text neu erschlos-
sen. Sein Wert liegt, bedingt durch den weitgehend enzyklopidisch-kompilato-
rischen Charakter des Werkes, weniger im Bereich der originellen Spekulation
und des kiithnen theologischen Entwurfes, als vielmehr (ihnlich wie ein Jh.
spater im Falle der Pégé Gndseds des Johannes von Damaskus) in der Tatsache,
daB hier in reprisentativer und umfassender Weise ein Einblick er6ftnet wird in
das, was man die theologische Mentalitit einer Zeit nennen konnte. Form und
Inhalt des Denkens in der griechischen Theologie des 7. Jhs. — die hauptsichli-
chen Themen, die gingigen Argumentationsweisen, insbesondere die schon
beinahe scholastisch anmutende Diskussion der «Auctoritates» (der XQ10€Lg
t@v matépwv) und damit auch der (schul)philosophische, stark aristotelisch
geprigte Hintergrund dieser Diskussion —, aber auch die Tradition, in der dieses
Denken wurzelt und der es sich verpflichtet fiihlt: all dies kommt im Hodegos in
duBerst anschaulicher Weise zur Geltung. Es ist bezeichnend, daB sich der Index
Fontium dieser Textausgabe iiber nicht weniger als 60 Seiten erstreckt (388—
447)! Damit in einem Atemzug zu nennen ist die Fiille an Parallel- und
Vergleichsstellen, die Uthemann dem Text im kritischen Apparat beigegeben
hat: in manchen Fillen haben sich diese FuBnoten zu eigentlichen Dossiers
ausgewachsen. Wer sich mit bestimmten Themen spitgriechischer Patristik
befaBt, wird in Zukunft sicher gut daran tun, zum Zweck eines ersten raschen
Uberblicks einfach die entsprechenden Stellen im Hodegos mit den Uthemann-
schen FuBnoten zu konsultieren. Stellvertretend seien genannt die Anmerkun-



510 Besprechungen

gen zu II, 3, 58—60 (Definition von Vndotaoig), IX, 2, 1-47 (Natur-Person),
XV, 29-30 (theopaschitische Formel), XVIII, 1-2 und 65-66 (Leib-Seele-
Einheit des Menschen als christologisches Paradigma).

So wenig originell die Schrift des Sinaim&nches zunichst erscheinen mag,
so sehr 1ift sie jenen allgemeinen Nihrboden greifbar werden, in welchem
beispielsweise die schopferische Leistung eines Denkens wurzelt, wie es uns in
Maximus Confessor begegnet — ein Nihrboden, ohne den das Einmalige und
Geniale eines solchen Denkens nicht moglich gewesen wire und letztlich auch
nicht zu verstehen ist. In dieser Reprisentativitit liegt wohl die eigentliche
Bedeutung des Hodegos fiir die moderne patristische Forschung. Bedenkt man
zudem, daB abgesehen von W. Elerts Studie iiber den Ausgang der altkirchli-
chen Christologie noch immer keine zusammenfassende Darstellung dieser
Epoche und ihrer theologischen und philosophischen Atmosphire vorliegt, so
wird der Informationswert des Hodegos noch deutlicher — ein Informations-
wert, der durch die ErschlieBung mittels reichhaltigster Indices und Parallelstel-
len-Apparat in der vorliegenden Edition iiberhaupt erst richtig zur Geltung
kommt. Man erahnt den enormen Arbeitsaufwand, den der Herausgeber hier
geleistet hat, und ist ihm dankbar dafiir!

Die Probleme, die sich bei der eigentlichen editorischen Arbeit boten,
beschreibt Uthemann in seiner ausfiihrlichen Einleitung (XXXI-CCL). Mit
dem kompilatorischen Charakter der Schrift diirfte die Tatsache zusammenhin-
gen, daB von den gut 130 (!) bekannten Hss. des Hodegos nur 14 den ganzen
Text iiberliefern, wihrend alle andern mehr oder weniger groBe Teile daraus
enthalten (in 3 Beilagen am SchluB des Bandes graphisch dargestellt). Es bleibt —
durch die Anschaulichkeit der Graphik noch verstirkt — der Eindruck groBer
Zerstiickelung, so dal man versucht ist, dem auch aufgrund inhaltlicher Krite-
rien immer wieder geduBerten Urteil zuzustimmen, es handle sich beim Hode-
gos weniger um ein kompaktes Ganzes als vielmehr, wie es Casimir Oudin
schon 1722 in seinem Commentarius de scriptoribus ecclesiae antiquis recht
unverbliimt formulierte, um ein «perturbatum diversorum a se invicem distinc-
torum Opusculorum Collectaneum seu farrago potius incondita diversorum
Tractatuum ... absque ordine vel methodo» (zit. CCVI), — eine These, die auch
in neuester Zeit ihre Verfechter gefunden hat. Uthemann kommt demgegen-
iber in seinen Ausfilhrungen tiber die literarische Eigenart und die damit
zusammenhingende Datierungsfrage zum SchluB, die einzelnen Teile des Hode-
gos seien wohl in einem gréBeren Zeitraum entstanden — seit der Zeit des
Patriarchen Cyrus von Alexandria (d.h. seit etwa 630) bis spitestens 686/689,
vermutlich aber noch vor dem 6. 6kumenischen Konzil (d.h. 680/681) — und
zwischen 686 und 689 zu einer Art Gesamtwerk zusammengestellt worden,
dessen gemeinsamer Nenner in der Polemik gegen den Monophysitismus zu
suchen wire. Sein Verfasser, der Sinaimdnch Anastasius, habe es dabei noch mit
einigen Scholien kommentiert (CCXVIII). Ob sich diese Hypothese — der
Herausgeber selber bezeichnet sie als solche — in der kritischen Diskussion
bewihrt, wird sich zeigen.

Bei seiner Rekonstruktion der hss. Uberlieferung kommt Uthemann zum
Ergebnis, trotz einiger Unklarheiten in Einzelfragen, bedingt durch das Pro-
blem der Kontamination, wo manches «mit Vorbehalt und Zweifel» offen



Besprechungen 511

dargestellt werden miisse (CCXLVI), konnten doch alle Zeugen mit GewiBheit
zwei verschiedenen Uberlieferungszweigen zugeordnet werden, die ihren Ur-
sprung in zwei Hyparchetypen hitten. Aus diesen wiederum lasse sich die
Textgestalt des Archetypus hinreichend erschlieBen (CXCVI). Eine graphische
Verdeutlichung dieses Sachverhaltes bietet das Stemma Codicum (CCV).

Vielleicht darf an dieser Stelle ein Hinweis auf eine methodologische
Diskussion gegeben werden, die in neuester Zeit durch die Versuche, die
Moglichkeiten der EDV in der Textkritik einzusetzen, in Gang gekommen ist.
A.M. Ritter hat in seinen Uberlegungen zu den Stemmatisierungsversuchen
zum Corpus Dionysiacum Areopagiticum (Nachrichten d. Akademie d. Wis-
senschaften in Gottingen, 1. phil.-hist. Klasse, 1980, 94-134) die Tatsache
hervorgehoben, «daB in den Stemmata fast aller modernen kritischen Editionen
Zweispaltigkeit vorherrscht» (a.a.O., 129) — was ja, wie eben erwihnt, auch fiir
Uthemanns Hodegosedition zutrifft. Ritter scheint anzudeuten, daB dieses
Phinomen in einem gewissen Zusammenhang mit der angewandten Methode
stehen konnte. Er stellt daher die Frage nach der grundsitzlichen Berechtigung
einer Bemithung um ein Hss.-Stemma nach klassischem Muster und macht eine
solche, wenn ich recht sehe, von ganz bestimmten Voraussetzungen in bezug
auf die Gestalt des zu edierenden Textes und seiner Uberlieferung abhingig. Fiir
das Corpus Dionysiacum etwa — aber auch fiir viele andere Texte — seien diese
Voraussetzungen nicht gegeben. Die herkdmmliche Stemmatik, wie sie etwa P.
Maas in seiner auch von Uthemann hiufig zitierten «Textkritik» darstellt, sei
von daher neu aufihren Geltungsbereich zu tiberpriifen (a.a.O., 133 f.). Es wire
wohl nicht uninteressant, diese Frage auch in bezug auf den Hodegos zu
diskutieren. Uthemann als offenkundig sehr um methodologische Implikatio-
nen bewuBter Herausgeber hitte hier gewill Wertvolles beizutragen. Was mit
zur Debatte steht, ist der grundsitzliche Wert und nicht zuletzt die Verhiltnis-
mifBigkeit des Computereinsatzes in der editorischen Arbeit. Dall der Computer
dabei nicht als Ersatz, sondern allenfalls als Hilfsmittel der Textkritik in Frage
kommt, hat Ritter m. E. zu Recht betont.

Dieser Hinweis soll die bewunderungswiirdige Leistung Uthemanns in
keiner Weise schmilern — im Gegenteil! Seine Edition erscheint als eindrucks-
volles Ergebnis einer komplexen Auseinandersetzung mit einem komplexen
Stoff. Wenn er selber festhilt, sie sei «nicht als nicht tiberholbare Rekonstruk-
tion der Uberlieferungsgeschichte des Hodegos und damit seiner Textgestalt»
zu verstehen (CCXLVI), so zeugt dies von seinem wachen Bewuftsein um die
ganz spezifischen Eigenheiten — und Schwierigkeiten! — dieses Textes und seiner
Uberlieferung, die dieser wohl mit den allermeisten Texten der spiten griechi-
schen Patristik teilt. :

So sei abschlieBend noch einmal das Entscheidende festgehalten: Uthe-
mann hat uns zu einem in mancherlei Hinsicht bedeutungsvollen Werk einen
Zugang erschlossen, der dem Studium dieses Werkes, seines Autors und seines
Unmfeldes eine neue, zuverlissige Grundlage bietet.

FeLix HEINZER



al2 Besprechungen

Presenza benedettina nel Piacentino, 480/1980. Atti delle giornate di
studio: Bobbio — Chiaravalle della Colomba, 27-28 giugno 1981, editi a cura di M.
Tosi e F. MiLaNa, copertina di G.L. Oumi [= Archivum Bobiense 1V, Studia 1].
Bobbio: Editrice degli Archivi Storici Bobiensi 1982, 159 p. + 44 Tables h.t.,
dont 7 en couleurs, (168 X 240 mm.)

Le 25 Juillet 1982 se sont déroulées 2 Bobbio (Pc, Italie) les festivités du 500
anniversaire des Translations des corps de S. Colomban et des autres Saints
abbés, moines et vierges dans la nouvelle Basilique (1482—83). Lors des exposés
de l'aprés-midi fut présenté au public le premier volume d’une nouvelle série,
Studia, rattachée étroitement 2 la Revue des Archives Historiques de la Ville,
Archivum Bobiense, parvenue ces mois-ci a sa quatriéme année de parution. Les
Editeurs ont dévoilé aux participants les finalités de leur initiative: offrir aux
chercheurs la possibilité de publier des monographies, des mélanges ou des
Actes, 3 des moments autres que les échéances d’un périodique et sous une
forme plus étoffée et mieux illustrée, rendue possible grice a I'aide d’organismes
culturels publics ou privés.

Studia 1 nous parait correspondre 3 ces objectifs: il réunit les exposés lus
lors d’'un Symposium d’études 2 Bobbio et a3 Chiaravalle della Colomba (Alseno,
Pc), a exception de deux (A.M. RoMaNIN: Introduzione allo studio delle origini
Cistercensi; M. RiGHETTI: Granges, forges, celliers: strutture Cistercensi di produzione);
il sort avec quelques mois d’avance par rapport a Archivum Bobiense 4 (1982) et
les Editeurs prévoient qu’il sera suivi de deux autres volumes d’ici juin 1983; il
dépasse les 200 pages et il comporte une riche documentation photographique; il
a été publié grice a l'aide financieére de la Région Emilie-Romagne et de la
Province de Plaisance. Les mémes Editeurs ont souligné comment la collection,
voulant se rattacher aux mémes idéaux que la Revue (cf. FZPhTh 26 [1979] 641—
643), manifeste dés son premier volume ses orientations riches et variées:
histoire, codicologie et enluminure, musicologie, architecture, peinture sont les
aspects retenus a cette occasion.

Voici le contenu de la publication, suivi d’un survol volontairement inégal:

Nino BEreTTA: Introduzione (pp. 7-8); Michele Tosi: Un progetto di ricerche e
di ripristini per la basilica di San Colombano di Bobbio (11-62); Constanza
SEGRE MoNTEL: I piti antichi codici decorati e miniati del fondo bobiense della
Biblioteca Nazionale di Torino, sec. VI-XII (63-74); Piero DamiLano: Il
patrimonio musicale dei codici bobiensi: influssi sangallesi e limosini (75-90);
Anna SEGAGNI MALACART: Introduzione all’architettura della Cattedrale di Bob-
bio (91-110); Paola CescHi Lavacerro: Un restauro e una scoperta a Bobbio
(111-125); Marco Barrot: Bernardo di Clairvaux e le Fondazioni Cistercensi
in Italia (129-144); Antonio CADEr: Immagini e segni nella scultura architettoni-
ca cistercense (145—158).

Le Prof. M. Tosi, dir. des Archives Historiques, est déja connu de nos
lecteurs: dans FZPhTh 26 (1979) 212.642, nous avons mentionné ses publica-
tions; I’on y ajoutera les études plus récentes sur les MSS et 'auteur de la Regle du
Maitre (La presenza della «Regula Benedicti» nel Monastero di S. Colombano in
Bobbio, in Arch. Bob. 3 [1981] 7-58), la deuxiéme Translation du corps de



Besprechungen 313

S. Colomban, que nous placerions quant a2 nous du dimanche 17 au samedi 30
Juillet 931 (1 trasferimento di san Colombano da Bobbio a Pavia: 17-30 luglio [929],
in Arch. Bob. 3 [1981] 129-150), le Monastére de Bobbio (S. Colombano di
Bobbio, in Monasteri Benedettini in Emilia Romagna, a cura di G. SpiNeLL. Milano:
Silvana Ed. 1980, 17-31) et le plus ancien MS de I’Edictum Rothari (I manoscritti
bobiensi dell’editto di Rotari, a paraitre dans Libri manoscritti e a stampa da Pomposa
all’Umanesimo, Atti del Convegno di Ferrara, giugno 1982).

L’exposé, qui ouvre ici la section Per Bobbio — Incontro itinerante sul patrimo-
nio storico artistico bobiense (pp. 9-125), correspond 2 la 1¢ et a la 2° parties d’une
étude consacrée a la Basilique Saint-Colomban, alors que la 3¢ et la 4° parties,
dont nous avons entendu des extraits le 25. VII. 82 lors de la conférence de M.
Tosi sur Le Traslazioni del 1482 e attivita edilizia del Monastero bobiense, seront
publiées dans Studia 2. L’A. nous précise les données concernant la Basilique
Saint-Pierre, trouvée en ruine par Colomban, lors de son arrivée 3 Bobbio en
614: il la considere étroitement liée au processus d’évangélisation précolomba-
nienne, évangélisation qu’il attribue hypothétiquement a S. Savin, évéque de
Plaisance dans la deuxiéme moitié du IV¢s. L’A. lie Iactivité de ce dernier au
remplacement a2 Travo du culte de Minerua Medica Cabardiacensis par celui de
I'apdtre André; la localité se trouve en effet dans le rayon des possessions du
Monastere de Bobbio et une partie de la tradition y situe 'inuentio corporis S.
Antonini martyris par I’évéque Savin. Notons que le culte d’un ap6tre dans la
vallée de la Trébie se retrouve non seulement a Travo (S. André) et a Bobbio (S.
Pierre), mais aussi a Pieve di Montarsolo (S. Jacques) et a2 Ottone (S. Barthélé-
my), qui sont autant de plebes couvrant des territoires contigus. Cette premiére
partie de I’étude nous offre un apercu entierement nouveau, faisant jusqu’ici
défaut dans I’historiographie de Bobbio: nous hésitions toutefois a suivre I’A.
dans son identification des salines du Monastere avec celles, purement hypothé-
tiques, qu’on aurait établies prés de 'ancien sanctuaire de Minerve a Travo.

M. Tosi attribue a ’Abbé Agilulphe (fin IX* s.) la construction de la
nouvelle Basilique Saint-Pierre, sur 'emplacement de I'actuelle Basilique Saint-
Colomban et la plus ancienne Translation, dont on ait une mention dans les
calendriers liturgiques, des corps des 3 premiers Abbés du Monastére: nous
placerions pour notre part cette derniére au dimanche 18. XI. 899. Grace a une
analyse minutieuse et documentée, I’A. décele, au niveau des structures de la
construction, des composantes décoratives et des textes, tout ce qui peut étre
encore attribué a la deuxiéme Basilique Saint-Pierre, incorporée depuis le XV*s.
a la Basilique Saint-Colomban: en particulier le clocher, les absides, la crypte,
autant d’éléments qu’il décrit en en rappelant les modifications successives. Il
s’agit d’un apergu précieux et irremplacable, aprés les anciennes études de C.
Crporra (1904) et de H. Barpuccr (Pavie, 1935.36), et nous en attendons la suite
avec le plus grand intérét: I’histoire de cette Basilique représente une partie
considérable de 'histoire du Monastere et de la Ville elle-méme. Que I’A. ne
nous en veuille pas si nous éprouvons quelques perplexités a admettre que (p.
60) les deux magnifiques pierres tombales d’Attala et de Bertulphe proviennent
du tombeau de ce dernier, qui était surmonté d’un autel dont elles auraient dii
faire partie: il n’existe aucun signe de I'emplacement des deux colonnes qui y
étaient fixes et fondées, selon la lettre de I’acte qui nous décrit la translation. Dans



514 Besprechungen

la crypte, en outre, nous ne comptons pas que 4 sépulcres (pp. 59-60), mais trés
probablement 7; aux 4 des premiers Abbés, Colomban, Attala, Bertulphe et
Bobolene, il faut ajouter en effet celui de Cumianus, de Romanus et d’un 3¢ Saint
non identifié, celui de 7 moines et de 3 vierges, et celui de 10 autres saints (6
moines de I'époque «colombanienne» et 4 personnages aux noms latins = 4
Abbés du siecle obscur qui va de Boboléne a Anastase, 652—-747?). Nous nous
trouverions ainsi confrontés a une disposition bien congue et symétrique, sinon
symbolique (cf. les 7 sections du clocher, pp. 48-50), due aux constructeurs de
'abbé Agilulphe.

Mme C. SEGre MoONTEL, utilisant une moisson de splendides reproductions
photographiques et se fondant sur le T. I de son ouvrage I Manoscritti miniati della
Biblioteca Nazionale di Torino, Volume primo: I manoscritti Latini dal VII alla meta
del XIII secolo (Torino: G. Molfese 1980, 231 p. + 177 Tables), nous propose un
survol chronologique des éléments décoratifs présents dans les MSS produits ou
parvenus a Bobbio. Que cet Auteur nous permette deux simples remarques et
quelques ajoutes ne touchant aucunement son article mais le catalogue des MSS
«bobbiesi» qu’elle a dressé dans son volume de 1980 aux pp. 142-145. Elle
indique (p. 142) le MS F.I1.22 comme étant du XV* s., alors qu’elle trouvera
dans Arch. Bob. 2 (1980) 61, n. 170 les raisons pour lesquelles il faut en déplacer
la transcription vers 1582. Elle mentionne d’autre part (p. 144) le MS CHELTEN-
HAM, Phillips 10864, dii a la main de I’Abbé Grecorio Da Crema en 1457: or j’ai
repéré le codex a la Public Library de Boston, ou il se trouve depuis le 11. VIIL
1964 sous la cote MS gq. Med. 201. Personnellement nous rajouterions 2 sa liste
deux MSS: Mantova, Bibl. Com., C.II.13 et Vartican, BAV, Barberini Lat.
2720, ff. 131" (cf. Arch. Bob. 2 [1980] 46-50. 90-98), qui nous viennent
certainement de Bobbio; il faudrait encore préter une plus grande attention aux
fragments de MSS employés a des époques différentes en tant que feuillets de
garde ou reliures: par ex. ToriNo, Archivio di Stato, Abbazie, Bobbio, San
Colombano, Catene 71, 83, 99, 112 et 113; la Catena 112 contient a notre
connaissance des fragments de 8 MSS différents pour un total de 21 ff.*—" en plus
du f - appartenant au Liber Pontificalis et déja édité par C. CipoLLA.

Le Prof. P. DamiaNo, qui avait lu sa conférence le 10.VIL.81 et non pas
durant la journée du 28. VI, présente son article comme la premessa di uno [studio]
pit ampio e dettagliato su tutto il patrimonio musicale del Monastero di Bobbio dal secolo
XI al X1V compreso. Esso comporterd, oltre la descrizione dei vari codici, un inventario
musicale (incipit di testo e musica) delle tropature, sequenze, inni, ecc.; un elenco in
relazione al loro impiego liturgico; saggi di trascrizione in notazione moderna e fac-simili
a confronto (p. 75). Il s’agit d’un programme qui nous parait ambitieux et qui est
tout a ’honneur de cet Auteur. En effet M. DamiLano a déja publié en 1962
(Laudi latine in un Antifonario bobbiese del Trecento, in Collectanea Historiae Musicae,
T. III. Firenze: Olschki 1962, 15-57) et en 1967 (Sequenze bobbiesi, in Rivista
Italiana di Musicologia 2 [1967] 3-35) des études essentielles a la connaissance du
patrimoine musical de Bobbio. De plus, nous n’avons dans son article de Studia
1 qu’un choix réduit de sa conférence de juillet 1981, alors que des Académies
musicales ont procédé a 'exécution, en 1981 et en 1982, de ses transcriptions de
toute premiére valeur. Autant dire que les perspectives et les matériaux pour la
réalisation d’'une monographie ou d’une série d’articles ne font pas défaut a cet



Besprechungen 9 ]

Auteur qui vient d’annoncer sa retraite anticipée du Conservatoire de Turin afin
de se consacrer a ses études préférées. Nous exprimons le voeu que tout
I’ensemble de I'héritage musical de Bobbio soit passé au crible, pour aboutir a un
recensement exhaustif, y compris des pieces connues, et a une édition des pieces
spécifiques ou exclusives quant au texte ou a la notation musicale. Dans cet
ensemble entrent aussi les transcriptions «in campo aperto», et 'on ne saurait
oublier les modestes feuillets palimpsestes ou de garde. A c6té de la «ventina» (p.
79) de fragments que Mme SEGRE MONTEL a signalés au Prof. DamiLaNno, nous
nous permettons de mentionner quelques exemples découlant de nos notes:
Vartican, BAV, Vat. lat. 5749, ff. 1 (XII*s.) et 128" (X°s.); 5752, ff. A.203 (XII°
s.); 5768, f. 61" (fin X¢s.); MiLano, Bibl. Ambros., B.22.Inf., ff. L.II (XII*s.; ces
ff. de garde et ceux des B.23.Inf. et C.92 Inf. proviennent d’'un méme MS);
B.23.Inf., f. I (XIIs.); C.91.Inf., f. I (XII*-XIII* s. avec ligne de lecture rouge,
de méme que pour les ff. signalés dans les MSS C.138.1Inf., D.10. Sup. et E.129.
Sup.); C.92.Inf., ff. LIl (XII's.); C.138.Inf., f. I (XV*5.); D.10.Sup., ff. IlII-IV
(XIII* s.); E.129.Sup., ff. III-IV (XIII*-XIV* s.); ToriNo, Archivio di Stato,
Abbazie, Bobbio, San Colombano, Catena 112, 2 ff. écourtés et 2 ff. in-folio (mais
nous venons de mentionner d’autres Catene avec des ff. de MSS employés
comme reliures, a propos de la contribution de Mme SEGRe MONTEL). L’exposé
de M. DamiLano dans Studia 1 se limite volontairement a 'examen de 9 MSS du
fonds de la BN de Turin, quant 2 leurs composantes essentielles, en suggérant
les influences culturelles des Monasteres de Saint-Gall et franco-limousines.
Nous y relevons une remarque a propos du MS de la Bibliothéque Royale de
Turin, Varia 186 bis: I’ A. en définit la notation musicale comme appartenant au
XVes. (p. 80, n. 16), alors que depuis Ciporra les paléographes ont attribué le
volume au XII* s,

Mme A.SeGAaGNI MaLacart réalise ici la premiére étude d’ensemble de
'architecture du Déme de Bobbio, grice a une description minutieuse et
précise, a un essai de reconstruction et a de multiples paralleles intéressants.

Mme P. CescHi LavaGeTTO examine les fresques découvertes dans la cha-
pelle désaffectée de St.-Jean Baptiste, toujours dans la Cathédrale de Bobbio, en
nous livrant en méme temps, et de méme que Mme SEGAGNI, une trés bonne
documentation photographique. Elle situe vers 1369 les éléments auliques les
plus anciens, vers 1456 la décoration de la voite et vers 1500 la grande figuration
de I’Annonciation. Cette derniére ceuvre est considérée en toutes ses dimensions
avec des notes techniques de M. Camillo Tarozzi. Il s’agit d’un travail exemplai-
re quant 3 la méthode: une analyse qui a précédé, accompagné et conclu la
restauration des fresques. Ces deux derniéres contributions inaugurent sérieuse-
ment I’étude de ce monument problématique, aux structures romanes, mais
maintes fois remaniées, qu’est la Cathédrale de Bobbio. De quoi rallumer
'espoir, puisqu’au naufrage économique de la publication d’'une monographie
en 1975 (cf. FZPhTh 26 [1979] 212, n. 7) n’avait fait suite que la remarquable
étude du Prof. Tosi sur les plus anciens parchemins du Chapitre du Déme
(cf. I primi documenti dell’ Archivio Capitolare di Bobbio, sec. IX-XII, in Archivum
Bobiense 1 [1979] 5-142).

Les deux derniers exposés du volume sont réunis dans la section Per
Chiaravalle — Arte e storia Cistercensi dall’Europa in Valpadana (pp. 127-158).



516 Besprechungen

M. BarToLl nous présente les caractéristiques propres aux diftérentes fondations
italiennes, depuis Lucedio au Piémont jusqu’au Latium et a la Sicile: une place
particuliére est réservée a Chiaravalle della Colomba.

A. Capel examine la décoration propre a la sculpture Cistercienne, dans son
évolution et a partir surtout d’'un exemple: I'ornementation figurative ironique
des chapiteaux ou le simple emploi d’éléments aniconiques, illustrés par 25
reproductions photographiques.

En concluant ’examen de ce premier volume de Studia, il peut étre utile de
rappeler que la série s’est présentée au public avec un programme déja en partie
esquissé. Studia 2 devra en effet rassembler entre autres: la suite de I’étude du
Prof. Tosi sur la Basilique Saint-Colomban; I'analyse des documents, des faits et
des personnages des Translations du XV* s. et de leur contexte culturel, en y
joignant I’édition critique des textes essentiels, par F.G. NuvoLoNE; la publica-
tion et 'analyse d’un choix des séquences de Bobbio, texte et musique, grice
aux recherches du Prof. DamiLano.

Quant a Studia 3, il sera entierement consacré 3 GERBERT D’ AURILLAC, le pape
SyLvesTre II. L’année prochaine Bobbio célébrera en effet le millénaire de son
abbatiat, bien éphémere, dans le Monastére de St.-Colomban, et le volume en
question devrait servir d’introduction au Symposium Gerberti qui se déroulera du
25 au 27 Juillet 1983 (23 exposés se partageront, grice a la participation de
chercheurs d’Europe et d’Amérique, les aspects biographique, littéraire, scienti-
fique et politique du grand humaniste). La monographie fournira un survol des
sources, de la vie et des oeuvres de GERBERT; I'analyse de son abbatiat «bobbiese» 2
I'intérieur de la période historique 930—1030; une documentation avec les textes
latins et leur version italienne. Des tables chronologiques et de concordance et
des index conclueront la publication. A la lecture de ce plan de publication, on
constatera sans peine la valeur de I'initiative qu’ont prise les Editeurs et 'on
espere que le public saura lui réserver un accueil plein d’intérét et de sympathie.

Fravio G. NuvoLoNE



Besprechungen 517

Brinkmann, Hennig: Mittelalterliche Hermeneutik. — Tiibingen:
Max Niemeyer Verlag (und Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft)
1980. 439 S.

1. Im Jahre 1928 veréffentlichte Hennig Brinkmann (geb. 1901) seine
Schrift «Zu Wesen und Form mittelalterlicher Dichtung», in der er es unter-
nahm, die ma. Dichtung aus ihrem Selbstverstindnis zu begreifen, wie es uns in
Poetiken, Rhetoriken und mitunter auch in dichtungstheoretischen Exkursen
tiberliefert ist. Das war damals, forschungsgeschichtlich betrachtet, fortschritt-
lich. 1924 war die mit Editionen von ma. Poetiken dokumentierte Studie «Les
Art Poétiques du XII* et du XIII siecle» von Edmond Faral erschienen; 1936
schreibt dann Bruno Boesch seine Dissertation iiber «Die Kunstanschauung in
der mittelhochdeutschen Dichtung»; 1937 erscheint das umstrittene Buch
«Literarasthetik des europdischen Mittelalters» von Hans Glunz, das Ernst
Robert Curtius rezensiert, dessen eigene Studien dann 1948 in das Buch «Euro-
pdische Literatur und lateinisches Mittelalter» ausmiinden; 1946 kommen die
drei Binde «Etudes d’Esthétique Médiévale» von Edgar de Bruyne heraus. Alle
diese Studien verfolgen das Ziel, «die MaBstibe zu finden, die im Mittelalter fiir
literarische Gestaltung galten» (Brinkmann, S. XIII).

Dichtung wurde im MA als erlernbares Handwerk erachtet. Insofern kann
die Kenntnis der in zeitgendssischen theoretischen Traktaten niedergelegten
Kunstregeln ihren «produktionsisthetischen» Aspekt erhellen helfen. Es gab
damals auch eine ausgebildete Auslegungskunst. Von ihrer Kenntnis wird man
sich ein besseres Verstindnis des «ezeptionsidsthetischeny Aspekts versprechen.
(Beide sind natiirlich miteinander verschrinkt, weil der Autor seine Rezeption
vorweg in Rechnung stellt und umgekehrt das Publikum die Verfertigungsbe-
dingungen mitbedenkt.) So plante Brinkmann — seinen Ansatz konsequent
fortsetzend —, eine ma. Hermeneutik in einem Nachwort zum Nachdruck seines
«Wesen und Form» anzufligen. Das Unternehmen hat sich dann zu dem 439
Seiten starken, hier zu besprechenden Buch verselbstindigt.

Freilich ist die ma. Hermeneutik mittlerweile ebenfalls ein vielbeachteter
Forschungsgegenstand geworden. Erwihnt seien hier nur die Darstellungen
von Beryl Smalley, «The Study of the Bible in the Middle Ages» (1940), Ceslas
Spicq O.P., «Esquisse d’'une Histoire de I’Exégese Latine au Moyen Age»
(1944), und Henri de Lubac S. J., «Exégése Mediévale» (1959-61). Daneben
gibt es viele Monographien zur Hermeneutik einzelner Kirchenlehrer. Die
Erkundung insbesondere der ma. Allegorese ist sodann von Friedrich Ohly
und seinen Schiilern seit dessen programmatischem Aufsatz «Vom geistigen
Sinn des Worts im MA.» (1958) energisch vorwirtsgetrieben worden. Die
Forschungen dieses Kreises zu einzelnen Autoren, zur Allegorese bestimmter
Dinge, zu Denkmustern haben einen kaum noch zu iiberbietenden Stand er-
reicht.

2. Was heiBt mittelalterliche Hermeneutik»? Die Buchgelehrten aller Zei-
ten haben sich um gute Texte bemiiht: gute Handschriften gesucht und kollatio-
niert, gute Ubersetzungen besorgt (man denke an des Origenes Hexapla). Die
Disziplinen des Triviums dienten sodann zur Bestimmung des wortlichen Sinns



518 Besprechungen

der Texte. Man erklirte schwierige syntaktische Konstruktionen, stellte Wor-
terbiicher zur exakten semantischen Bestimmung zusammen, versuchte die
literarische Bildlichkeit zu deuten, berticksichtigte Kontext und Zeitumstinde
einer Stelle usw. Uber diese Propideutik hinaus hat die Exegese folgende
Aufgabe:

Ein Leser stellt verschiedene Arten von Fragen an den Text: (a) Was sagt
der Text dartiber aus, was war? (die Frage nach den historischen Fakten); (b) was
ist gemilB dem Text wahr? (die Frage nach den giiltigen Aussagen und Gesetz-
maBigkeiten auch im nicht-empirischen Bereich); (c) was fordert der Text von
mir, daB ich tun soll? (die Frage nach den Normen des Handelns); (d) was wird
sein? (die Frage nach dem zukiinftigen Schicksal, nach dem Tode oder am Ende
der Zeit).

Nun gibt es Texttypen, bei denen eine Antwort auf eine dieser Fragen
gleich herausspringt, etwa der Bericht iiber den Auszug Israels aus Agypten (ad
a); weisheitliche Lehrdichtung (ad b); Gesetzestexte und Gebotstafeln (ad c);
Visionen (ad d). Gilt der beigezogene Text als inspiriert, so liegt die Annahme
auf der Hand, daB er an jeder Stelle auf alle diese Fragen Antwort zu geben
vermag. Das ist aber auf weite Strecken nicht einsichtig: ein historischer Bericht
enthilt nicht vordergriindig Handlungsanweisungen; ein lobpreisender Hym-
nus sagt direkt nichts aus iiber Glaubenswahrheiten, usw. Somit mu8l angenom-
men werden, daB diese Antwort in einer prima vista nicht zuginglichen
Dimension liegt. Hier setzt die exegetische Arbeit ein. Die von der heidnischen
Antike wie vom Christentum und den anderen Buchreligionen entwickelte
Methode ist die, daB man unterstellt, der Text enthalte einen tieferliegenden
Sinn (hypénoia), der vom Verfasser hineingelegt worden sei, gleich wie ein
Dichter einen «eigentlichen» Sinn in eine Allegorie <ingekleidet> hat. (Das
Entdecken dieses Sinns wird heute gemeinhin als «Allegorese» bezeichnet.)

Soviel zum Fall, wo der Leser bei der Suche nach einer Problemlosung
bestimmte Fragen an den Text stellt, d. h. die Schrift «verwendet); umgekehrt
entstehen bei der meditierenden, auskostenden Versenkung in den Text Proble-
me: Es kann doch dem inspirierten Verfasser nicht daran gelegen gewesen sein,
so unschickliche Wérter zu verwenden, Widerspriiche im Text stehen zu lassen,
solche Trivialititen zu erzihlen usw. Wiederum ist Allegorese das Mittel zur
Beantwortung dieser Fragen.

Allegorese ist schon frith und immer wieder betrieben worden, ich erinnere
an die Homer-Auslegung (méglicherweise bis in 6. Jh. v. Chr. zuriickreichend),
an die zwischentestamentlichen Visionsdeutungen, Philo von Alexandrien, die
Theologie der Viter, die Erbauungsliteratur bis ins Barockzeitalter und in die
Gegenwart hinein; schlieBlich erinnert auch S. Freuds Traumdeutung an dieses
Verfahren. Neben die Praxis der Allegorese gesellt sich die Reflexion dariiber
und die Regulierung dieses Tuns. Solche Hermeneutik ist hin und wieder in
besonderen Traktaten auskristallisiert, so im 4. Buch von Origenes’ «peri
archon», in Augustins «de doctrina christiana», in Hugos von Sankt Viktor «de
scripturis et scriptoribus sacris». In Praxis und Theorie haben sich immer wieder
bestimmte Problemkerne herausgeschilt, stichwortartig die folgenden:



Besprechungen 519

1. Wann ist ein Text auslegungsbediirftig, so daB er einer Interpretation modo
allegorico unterworfen werden muB3? (Textinterne Widerspriichlichkeit, Re-
dundanz, scheinbare Sinnlosigkeit, anthropomorphe Rede von Gott usw.)?

2. Wie ist das Designans einer im exegetischen Akt aufzulésenden Allegorie
beschaffen: Erschopft es sich in seiner Verweisfunktion (fictio) oder hat es
einen eigenen Wahrheitsanspruch (factum)? Was kann als Designans dienen:
Dinge, Personen, Ereignisse, Handlungen, Eigenschaften, Zahlen, komple-
xere Sachverhalte?

3. Worin besteht das Vermittelnde zwischen Designans und Designat (dem
eigentlichy von der Allegorie Gemeinten)? Aussagen der ma. Theoretiker: In
«wesentlichen» natiirlichen Eigenschaften des Designans (die von den Sach-
wissenschaften, dem Quadrivium abgeklirt werden); auch in einer Etymolo-
gie des das Designans bezeichnenden Wortes.

4. Ein Designans hat potentiell eine Vielzahl von verweisenden Eigenschaften,
und so muB der Interpret die ad hoc giiltige wihlen; aufgrund von welchem
Kriterium kann er dies?

5. Wie muB schlieBlich ein Designat beschaffen sein? Was kann als Skopus der
Allegorese in Betracht kommen? (Es muB eine einigermalen ausgebildete
Dogmatik mit definierten Gré8en geben.) Woher ist es bekannt? (Letzten
Endes ebenfalls aus der Offenbarung, woher sich das Prinzip der sacra
scriptura sui ipsius interpres begriindet.)

An diesen heute noch lingst nicht ausgekundschafteten Katalog schlieBt
sich eine weitere Frage an, welche die Mittellateiner und Philologen der ma.
vernakuldren Literaturen seit einer Forschergeneration quilt und auch die Histo-
riker der ma. theologischen Exegese beschiftigen muB:

6. Die Auslegung profaner Literatur — von der heidnischen Spitantike (Macro-
bius, Servius, Fulgentius) bis hin zu Dante — und die Bibelallegorese erfolgen
nach demselben Muster. Ist die Parallelitit echt?

Beispiel: Helena wird zuerst Menelaos gegeben, dann von Paris geraubt
und verbindet sich zuletzt mit Deiphobus = der irdische Reichtum (terrena
opulentia) wird zuerst der virtus iibergeben, dann von der sensibilitas geraubt,
zuletzt der Angst Uberantwortet (aus dem Aeneiskommentar des Bernhard
Silvestris, zit. 316; die Designate sind hier aus Etymologien der Namen gewon-
nen). Rebekka reitet auf dem (krummen) Kamelriicken dem Isaak entgegen =
die Ecclesia kommt aus dem Heidentum (wegen der Kriimme des alten Lebens!)
zu Christus (Gregor der GroBle, moralia in Job I, XV, 21, vom Rezensenten
beigesteuert). Beruht diese Ubereinstimmung des exegetischen Verfahrens auf
allen erwihnten Punkten? Fraglich ist dies mindestens bei (2): das Designans der
Literatur gilt als bloB fiktional; das biblische beansprucht heilsgeschichtliches
Ereignis zu sein. Ferner bei (5): die Designate der Literatur sind intelligible, aber
bestenfalls weltimmanente GroBen; allein der sensus spiritualis kann Transzen-
dentes meinen. Es stehen sich gegeniiber: figmentum poeticum, philosophica veritas
(303) und historia, sensus spiritualis.

Wer es unternimmt, «die mittelalterliche Hermeneutik» darzustellen, muf3
folgendes bedenken. Einerseits: «cette pensée a travers les phases multiples de
son histoire se révélait singulierement une»; H. de Lubac hat in seiner vierbindi-



520 Besprechungen

gen Darstellung diese «unanimité des siecles», die etwa in der kristallinen
Darstellung des Thomas von Aquin (S. Th. 1,1,10) ihre Zielform hat, eindriick-
lich herausgearbeitet. Doch andererseits zersplittert diese monumentale Eint6-
nigkeit beim genauen Hinschauen in eine Vielfalt, die den Forscher nahezu
verzweifeln liBt. Die ma. Hermeneutik ist kein begriffsscharfes, in sich stimmi-
ges System, sondern vielmehr ein Konglomerat von einzelnen iiber die Jahrhun-
derte weitergereichten Beobachtungen, Tips, Warnungen, MiBverstindnissen.
Dieses Sammelsurium ist in einer stets wechselnden, verwirrenden Vielfalt
hermeneutischer «Terminb, hiufig auch mittels Metaphern beschrieben. De-
skriptive und priskriptive Regeln werden nicht unterschieden. Verschiedene
historische Traditionsstringe laufen unverbunden nebeneinander her, oder
schlimmer: sie werden gewaltsam harmonisiert. Zwischen exegetischer Praxis
und hermeneutischer Theorie klaffen stindig Widerspriiche.

3. Brinkmanns Buch gliedert sich in zwei Teile: «Die hermeneutischen
Anschauungen des Mittelalters», «Hermeneutische Praxis in den Kommenta-
ren». Der erste, der Theorie gewidmete Teil befaBt sich u. a. mit den schulmiBi-
gen Katalogen von Fragen an die antiken Autoren, der ma. Grammatik und der
(fiir die Allegorese wichtigen) Dingbedeutungslehre. Hier sind groBere Ab-
schnitte einzelnen Designans-Sorten gewidmet: Zahlen, Steine, Tiere, Pflanzen,
Gebiude, Farben usw.; es werden die sich mit ihnen beschiftigenden ma.
Realienbiicher aufgeflihrt sowie verwandte Literatur (z. B. im Abschnitt {iber
die Tiere: der «Physiologus» in seinen Varianten, die Fabeldichtung, Tierallego-
rien). Ein dem Rezensenten im Aufbau nicht durchsichtiger Teil befaBt sich
sodann mit den verschiedensten ma. Auffassungen des rechten Lesens und
Erklirens, der Einschitzung des Dichterischen, der Unterscheidung von pro-
duktiver poetischer Allegorie und «hermeneutischer Allegorie» (=Allegorese).
Dann folgen ErOrterungen tiber den drei- und vierfachen Schriftsinn. — Der
andere Hauptteil (etwa ein Drittel des Umfangs ausmachend) faB3t die exegeti-
sche Praxis ins Auge. Vorgestellt werden ma. Kommentare zu nicht-biblischen
Texten: Kommentare zur «Aeneis» (interessant wegen der Hypothek der heid-
nisch-spitantiken Kommentare); mehrere Kommentare zum Gedicht «O qui
perpetua» aus des Boethius «Consolatio» (sie bilden vom 9. bis zum 12. Jh. eine
Reihe, an der sich die Rezeptionsgeschichte des Boethius ablesen 1iBt); zur
«Ecloga Theodoli» (s. unten § 4); zu einigen frithchristlichen Hymnen. Mit
Bibelauslegung befa3t sich der Verf. nicht.

4. Zunichst freut man sich iiber die allenthalben eingestreuten reichhalti-
gen Exkurse, in denen sich immer wieder Ausblicke auf weitere Zusammenhin-
ge er6ffnen. So z. B. wenn Verf. vom Thema «Die Schépfung als Buch Gottes)
auf dasjenige der Analogie von Makro- und Mikrokosmos kommt (S. 49), dann
zu einer Darstellung des ma. Welt- und Menschenbildes iiberhaupt ausholt,
dabei die Schule von Chartres und die Viktoriner streift, die lat. Ubersetzungen
des Gregor von Nyssa filschlich zugeschriebenen Traktats «Uber die Natur des
Menschen» bespricht (56f.), anldBlich des Problems der leib-seelischen Einheit
des Menschen auf die Gattung der Streitgespriche zwischen Leib und Seele zu
sprechen kommt (63-69), irgendwie wieder zum Thema «Schépfung als Buch»



Besprechungen 521

zuriickfindet, von wo aus er dann (74 ff.) auf die Theorie der Dingbedeutung zu

sprechen kommt. Allerdings drgert man sich dann auch wieder iiber wild
wuchernde, undisziplinierte und nicht als solche kenntlich gemachte Assoziatio-
nen, die es einem erschweren, dem Gang der Darstellung zu folgen.

Manchmal sind Parallelen auch waghalsig gezogen oder sogar sicher falsch.
So in einer Passage {iber Unstimmigkeit als Signal fiir allegorische Exegese
(271ff.; vgl. hier § 2 (1)). Hier nennt der Verf. Hugo von St. Viktor und
Abaelard undifferenziert nebeneinander, ohne klar herauszustellen, dal3 die
Dissonanz des Wortlauts von Schriftstellen in Hugos hermeneutischem Traktat
durch die Exegese im sensus spiritualis iiberwunden wird, wihrend die Allego-
rese flir den Autor von «Sic et non» eben gerade keine Methode zur Behebung
von Widerspriichen darstellt.

Das Buch hat keine eigene Bibliographie; die Angaben sind teils in den
Anmerkungen, teils im Tetxtteil verstaut, was einen zu stindigem Herumblit-
tern zwingt. Ein Register (zu Sachen und ma. Autoren) erschlieBt die bibliogra-
phischen Angaben — die Literatur iiber Bernhard Silvestris beispielsweise muf3
man sich aus ca. zwei Dutzend Seitenangaben zusammensuchen; sie findet sich
tibrigens verteilt in den Anm. 162 und 1264. Im fortlaufenden Text dargebotene
Angaben sind bis zur Unbrauchbarkeit uniibersichtlich; man vgl. die Darstel-
lung der Kommentare zu des Boethius «Consolatio» im einschligigen Kapitel
(318 ff.): da ergieBt sich tber Seiten vollig ungegliedert ein Schwall von
Angaben zu Textausgaben, Sekundarliteratur, Abhingigkeitsverhiltnissen,
Handschriftenprovenienzen, Incipits usw.,— die S. 322 behandelten «Glossen des
Remigius» sind aber nirgends nachgewiesen.

Das Buch ist benutzerunfreundlich. So muB8 man sich z. B. die Chronolo-
gie der verschiedenen Boethius-Kommentare, die zum Verstindnis der abge-
handelten Rezeptionsstufen wichtig ist, selbst miithsam aus den (S. 281-283 und
318-347) verstreut vorkommenden Angaben zusammensuchen.

Das Gebiet der mittellateinischen Philologie ist unermeBlich groB3. So ist es
hiufig notig, daB Interpreten kaum bekannte Texte zuerst tiberhaupt einmal
dem Publikum (in Form einer Paraphrase) zur Kenntnis bringen, bevor sie sie
deuten. Das Vorgehen Brinkmanns indessen trigt diesen Bediirfnissen wenig
Rechnung. Nehmen wir die Deutung/Kommentierung eines ma. Texts durch
einen ma. Autor (348 ff.): Der kommentierte Text ist die «Ecloga Theodoli»
(ein im MA. der friihchristlichen Zeit zugeschriebenes Schulgedicht des 10. Jh.);
der Kommentar stammt von Bernhard von Utrecht (Ende 11. Jh.). Sintemal
nicht jeder Leser die Ausgabe der «Ecloga» (hg. v. J. Osternacher im 5.
Jahresbericht des Gymnasium Petrinum in Urfahr bei Linz fiir 1901/1902!) im
Biichergestell hat, wire man fiir eine bloBe Inhaltsangabe dankbar. Statt dessen
bekommt man aber ein Gemenge von Einordnungsversuchen, Datierungsfra-
gen, Erhellungen des literaturgeschichtlichen Orts in der bukolischen Gattung,
Vermutungen tiber zeitgeschichtliche Anspielungen, Bericht iiber die Nachwir-
kung des Textes usw. vorgesetzt, alles mit Fetzen von Nacherzihlung und
Zitaten von Bemerkungen des ma. Kommentators durchsetzt. Eine weitere
Zusammenfassung findet sich getrennt davon auch in den einleitenden Bemer-

kungen zu diesem Kapitel (S. 283-286), auf die aber nicht mehr verwiesen wird.
Dort wo die Analyse von Bernhards Kommentar angekiindigt wird (360), hat



522 Besprechungen

man kaum eine Vorstellung der Textvorgabe gewonnen, so daB man daraus
klug werden konnte, worauf sich die zitierten Kommentarstellen beziehen.
AuBerdem werden nun wiederum Eigenheiten der Textvorlage nachgeholt
(369: Aufbau der «Ecloga»). Dieser stindige Wechsel von Analyse der Vorlage
und des Kommentars ist eher verwirrlich denn aufschluBBreich. Man wiinschte
viel lieber, wenige Passagen des kommentierten Texts und des zugehorigen
Kommentars im Zusammenhang zu lesen, diese dafiir aber griindlich auf die
exegetische Arbeitsweise hin durchleuchtet zu sehen.

Ubrigens hat R. B. C. Huygens 1977 beide Texte in der «Bibliotheca degli
Studi Medievali» 8 herausgegeben. Der Verf. hat sein Manuskript 1978 abge-
schlossen und diese Ausgabe wohl nicht mehr beriicksichtigen knnen. Weitere
Erginzungen: Verf. zitiert (488) den «Liber floridus» des Lambert von St. Omer
mit Hinweis auf Manitius’ Literaturgeschichte, die ihrerseits nur auf die «Noti-
ces et extraits» des L. Delisle (1906) verweist. Inzwischen ist eine kommentierte
Faksimileausgabe greifbar: Lamberti St. Audomari canonici Liber floridus,

. ed. Albert Derolez, Gent 1968 (freundlicher Hinweis von Peter Stotz,
Ziirich). Lambert gehort nicht im Kapitel iiber die Pflanzenbiicher zitiert; «liber
Sloridus» ist natiirlich ein metaphorischer Titel fiir eine Enzyklopidie, er gehort
zur Liste S. 76 ff. — Auch der Vergilkommentar des Bernhard Silvestris hat
kiirzlich eine Neuedition erfahren: Commentum quod dicitur Bernardi Silve-
stris super sex Eneidos Virgilii, edd. Julian Ward Jones/Elizabeth Frances Jones,
Lincoln/London 1977. '

5. Ein Vergleich zwischen der exegetischen Praxis und der zeitgendssi-
schen hermeneutischen Theorie wire interessant (und von einem Buch dieses
Titels zu erwarten). Wie genau haben die ma. Autoren das von ihnen geiibte
Verfahren durchschaut? Ist das von ihnen deskriptiv zusammengestellte Regel-
korpus vollstindig (d. h. konnte ein iiber keine anderen Informationen Verfii-
gender aufgrund dieser Kenntnisse einen Text genau gleich auslegen)? Wo
glaubten sie allegorisierenden Auswiichsen priskriptiv wehren zu miissen?
Gegen welche selbst aufgestellten Regeln haben sie verstoBen? Zur Beantwor-
tung solcher Fragen miiite man die verstreut vorkommenden hermeneutischen
Brocken auflisten und punktweise mit dem bei einer linguistischen Analyse der
Exegese Erhobenen vergleichen. Der Verf. tut dies nicht, ist dazu auch nicht
geriistet. Erstens bespricht er nur wenige hermeneutische Texte (die sieben
Regeln des Tichonius [240 ff.], Augustins «doctrina christiana», Hugos von
Sankt Viktor «Didascalicon», die sog. «Accessus ad Auctores»), andere, duBerst
wichtige (Origenes, Cassian, Eucherius von Lyon, Junilius Africanus) tibergeht
er mit Stillschweigen. Zweitens hat er die exegetische Praxis nicht auf ihre
Prinzipien hin prapariert, so daB3 sie mit der hermeneutischen Theorie vergleich-
bar wiirde. Im Gegensatz zu diesen Erfordernissen verwendet Brinkmann die
ma. theoretischen Konzepte weitgehend unkritisch zum Beschrieb der ma.
Praxis (als handelte es sich bei ihnen in jedem Fall um giiltige Einsichten), so da3
er kaum je tiber eine Paraphrase der Texte in ihrer zeitgenossischen Begriftlich-
keit hinauskommt.



Besprechungen 523

6. Wenn Brinkmann zusammengehorige Auslegungsverfahren zuordnen
oder nichtzusammengehorige separieren will, oder wenn er Traditionsstrémen
der Hermeneutik nachspiiren mdochte, so verlaBt er sich dabei gerne auf die von
den ma. Autoren verwendete Terminologie (allegoria, expositio, explanatio,
integumentum, involucrum, littera, spiritus, moralitas, narratio fabulosa, parabola,
sensus, significatio, tropologia usw.). Nun hat ein Schiiler Brinkmanns, Ulrich
Krewitt, die Terminologie fiir «Metapher und tropische Rede in der Auffassung
des Mittelalters» in aller Breite hochst luzid dargestellt (Beihefte zum «Mittelalt.
Jahrbuch» 7, Ratingen 1971). Dabei zeigt sich, daB8 die ma. Bezeichnungen fiir
exegetische Prozesse kaum Ansitze zu einem einigermalBen einheitlichen Fach-
wortschatz zeigen, daB vielmehr die Verwendung ein und desselben Begriffs
kein Beweis dafiir ist, daB dieselbe Sache gemeint ist. Mit einem Ausdruck sind
bei verschiedenen Autoren (ja oft auch bei demselben) oft verschiedene Sachver-
halte bezeichnet, wihrend umgekehrt derselbe Sachverhalt hiufig verschieden
benannt wird. Man fragt sich, wieso der Verf. gegeniiber der ma. Terminologie
nicht miBtrauisch geworden ist, wo er doch selbst z. B. deren Inkonsistenz beim
Poetiker Gervasius von Melkley bemerkt (165 f.), der fiir parabola comparatio
sagt, die traditionelle Auffassung von paradigma mit den neuen Begriffen
apologus vel parabola versieht und sogar das proverbiis der Vulgata (Jo 16,25)
durch parabolis ersetzt (Druckfehler in Anm. 728!). In der Abstiitzung der
Beweisfiihrung auf die ma. Bezeichnungen steckt somit ein proton pseudos
dieses Buches filir weite Gebiete.

Begriffsgeschichte zu treiben ist ein sehr wichtiger Forschungsbeitrag, sie
basiert auf den alten Weisheiten der Wortforscher und berticksichtigt: (1) die
Phinomene von Synonymie (mehrere Worter bedeuten einen Sachverhalt) und
Polysemie bzw. Homonymie (ein Wort bedeutet mehrere Sachverhalte). (2)
Man muB die <onomasiologische» Betrachtungsrichtung (welcher Sachverhalt
wird mit welchen Wortern bezeichnet?) von der «semasiologischen» (mit wel-
chem Wort werden welche Sachverhalte abgedeckt?) siuberlich scheiden. — Wie
ist es moglich abzukliren, welcher Sachverhalt» wie bezeichnet wird, in einem
Bereich, wo dieser nicht ein Ding der AuBenwelt, sondern eine immer nur in
Sprache faBliche GroBe ist (der Schritt eines exegetischen Prozedere, ein «sensus
spiritualis» und dergl.)? Man kann sich auf die Aussagen der ma. Theoretiker
stiitzen (etwa: est autem allegoria oratio sub historica narratione verum ab exteriori
diversum involvens intellectum Bernhard Silvestris, zit. S. 169); dabei lauft man
allerdings stets Gefahr, denselben Irrtiimern und Einseitigkeiten aufzusitzen, die
schon jene Autoren begingen. Eine unverfinglichere Quelle sind die von den
zeitgendssischen Autoren verwendeten Metaphern; sie sind von Hans-J6rg Spitz
und anderen eingehend untersucht worden. Am sichersten fihrt man, wenn
man das exegetische Verfahren selbst analysiert, das ein Autor anwendet, wo er
den Begriff gebraucht, dessen Bedeutung wir erfahren méchten. Zur Erhebung
dieser Befunde ist ein linguistisches Beschreibungsinstrumentarium mit einer
trennscharfen Terminologie nétig. Solche Prizision aber vermifit man weitge-
hend. — Wir illustrieren das Ungeniigen anhand einiger Beispiele.

6.1. Auf S. 167 stehen direkt nacheinander folgende Aussagen: «Hrabanus
sagt im AnschluB an Origenes, daB Ritsel und Parabel etwas anderes mit den
Worten ausdriicken, als was sie meinen (Zitat). Offenbar wird damit die parabola



524 Besprechungen

in die Nihe der allegoria geriickt. Da aber im Evangelium die Parablen von Jesus
erklirt werden, also fiir den Leser unmittelbar verstindlich sind, hat die
Scholastik die Parabel als Art des sensus litteralis (historicus) aufgefaBt.» Damit ist
weder ein Stiick Begriffsgeschichte von parabola nachgezeichnet, noch ein Stiick
der Gattungsgeschichte der Parabel, sondern schlicht aufgezeigt, daBl mit
diesem Wort (im Laufe von gut 1000 Jahren) ganz verschiedene Dinge bezeich-
net worden sind. Die Begriindung mit der Bildrede Jesu ist eher millich.

6.2. Auf S. 159 ff. mochte der Verf. die Bedeutungsdifferenz von sensus/
sententia authellen. Dazu zieht er ganz einfach moglichst viele erreichbare Belege
flir sententia heran, egal aus welchem Zeitalter und welcher Quelle sie stammen
(Abilard, Quintilian, Matthius von Vendéme, Petrus Lombardus u.a.). Er
unterscheidet (an sich sinnvoll) vier Bedeutungen: (1) «das Gedankliche der
sprachlichen Botschaft); (2) «sprichwortlicher Topos) (wie griech. gnome); (3)
(Urteilsspruch im Recht); (4) «von den Patres formulierte Glaubenswahrheit.
Das Wort sententia war also offenbar ein mehrfaches Homonym, was im MA nie
storend aufgefallen ist, weil sich seine Anwendungsgebiete ausschlossen. Kei-
nesfalls darf man aber diese Befunde in einen Topf werfen und schlieBen: «Der
Begriff der sententia scheint sich bei allen Schwankungen des Gebrauchs von
sensus wesentlich dadurch zu unterscheiden, daB er die Frage nach der Wahrheit
und Geltung einschlieBt» (160).

6.3. Man kann nicht Worterklirungen aus Quellen von ginzlich verschie-
denem Typ promiscue beiziehen und dann iiber einen Leisten schlagen. Das
geschieht aber bei der Besprechung von anagoge, anagogia, anagogicus (256 ft.).
Anagogische Verstehensweise (als ein Aspekt des multiplen Sinnes) und Anago-
ge (als eine Stufe im kontemplativen Schema) haben zunichst nichts miteinander
zu tun. Das gilt auch, wenn derselbe Autor, Hugo von Sankt Viktor, das Wort
verwendet; denn einmal verwendet er es in einem hermeneutischen Traktat («de
scripturis et scriptoribus sacris») und ein andermal in seinem «mystischem
Kommentar der «Himmlischen Hierarchien» des Ps.-Dionysius Areopagita.
Auftreten desselben Wortes bei ein und demselben Autor ist noch kein Hinweis
dafiir, dal man seine Bedeutung als dieselbe (wenn auch undeutliche) ansetzen
darf; es konnen verschiedene Traditionen und Anwendungsgebiete dahinter
stehen. Dal} und weshalb die beiden Begriffe bei gewissen Autoren zusammen-
flieBen, ist ein begriffsgeschichtliches Problem; der Gleichklang der Worter darf
nicht kurzschliissig als anfingliche Gleichheit der Sachen genommen werden
(vgl. das entsprechende Kapitel «Une double anagogie» bei de Lubac 1/2,633).

7. Einen groBen Raum nimmt die Darstellung dessen ein, was ma. Auto-
ren mit infegumentum, involucrum bezeichnet haben (169 ff.). Am Anfang stehen
Aussagen, die zeigen, daB allegoria und involucrum etwa im 4. Jh. weitgehend
austauschbare Benennungen sind. Folgt man nun dem Gang der Abhandlung
(soweit man den roten Faden findet), so glaubt man herauszuhéren, daB erst im
13. Jh. eine Unterscheidung von allegoria und integumentum stattfindet, «tatsich-
lich» aber schon frither (?). Dann aber scheint als Fazit wieder herauszuschauen:
«Wie allegoria auch flir den Tatbestand eines integumentum verwendet werden
kann [ ...], so kann der Begriff des integumentum | ...] auch auf den Sachverhalt
einer allegoria bezogen werden» (197). Nun wire es aber sehr aufschluBreich, ob



Besprechungen 525

involucrum, integumentum tberhaupt als (Kern-Schale) Metaphern verstanden
worden sind und somit nur das Verhiltnis von zwei Schriftsinnen ausdriicken
wollen — egal, ob es nun das Verhiltnis figmentum poeticum/philosophica veritas
oder dasjenige von historia/sensus spiritualis sei. Oder handelt es sich um Termini,
die eine bestimmte exegetische Verfahrensweise meinen? Wird damit die Alle-
gorese nicht-biblischer Texte bezeichnet (die S. 169 zitierten Bernhard Silvestris
und Johannes a Garlandia machen einen Unterschied beziiglich der Qualitit des
Designans, aber dies scheint sich nicht verallgemeinern zu lassen)? Vielleicht
wechselt je nach Vorliebe des Autors die Begrifflichkeit? Alles bleibt unklar.

Somit wird auch das Problem des Unterschiedes zwischen profaner und
sakraler Allegorese (oben § 2 (6)) nicht aufgehellt. Wenn von der ma. Termino-
logie her keine Differenzialdiagnose moglich ist, so bleibt zur Abklirung
allfilliger Unterschiede nur ein Weg: es miilten die Kommentare profaner
Literatur mit denjenigen biblischer Texte genau hinsichtlich des angewandten
Verfahrens verglichen werden. Aber Brinkmann hat die Betrachtung des exege-
tischen Prozesses bei biblischen Texten ausgeklammert; auBerdem vermag er
exegetische Verfahren gar nicht zu beschreiben.

8. Wenn man Brinkmanns «Mittelalterliche Hermeneutik» wiirdigen soll,
so fillt einem der zweideutig kalauernde mittelalterliche Biichertitel «Laborin-
tus» ein: Eine enorme, vielfiltige Menge von Wissen eines langen Forscherle-
bens ist hier ausgebreitet, und ist doch kaum erschlossen. Uber weite Strecken
muB man sich durch das oben geriigte Durcheinander von Paraphrase, Interpre-
tation, Exkurs usw. durchbeiBen, auf Klirung wartend. Aber die erfaBten
Sachverhalte werden nie straff geordnet dargeboten, so da3 Prinzipien der ma.
Hermeneutik luzid faBbar wiirden. Immer wieder wird man gewarnt, es gelte
verschiedene Traditionsstrange, verschiedene «Zweitsinne» zu unterscheiden,
dann aber verschwimmt alles wieder. Die Stoffmenge ist nur aufgezeigt, kaum
je durchdrungen. Darstellerische Mingel verstellen dem Leser immer wieder
den Zugang. Hiufig ist unklar, ob der Verf. eine ma. hermeneutische Theorie
bloB referiert, oder ob er selbst der Ansicht ist, das Auslegen sei damit giiltig
beschrieben. (Dafl er moderne Terminologitis vermeidet, ist ehrenvoll, aber die
unbesehene Verwendung des mittelalterlichen Begriffschaos ist kein Ausweg.)
Weder kann der Leser dieses Buch als Hilfe fiir einen ersten eigenen stofflichen
Zugang gebrauchen, noch werden ihm hier aufschluBreiche Fragen angeboten
oder Instrumente vermittelt, die ihm eigenen analysierenden Zugriff ermogli-
chen. Das Buch kann einem Studenten nicht als Einfiihrung dienen, weil die
diskutierten Textpassagen und die grundlegende Begrifflichkeit (etwa «T'ypolo-
gier) schon vorausgesetzt werden. Es bringt aber auch dem Fachmann wenig,
insofern der Gegenstand nicht bis zu jenem Punkte transparent gemacht ist, von
wo aus die disjecta membra in einem Zusammenhang erscheinen. Erorterungen
wie beispielsweise die iiber «Zeichen erster und zweiter Ordnung» (260-276)
hat man andernorts (bei F. Ohly, Ute Schwab, Johan Chydenius) schon
konziser gelesen.

Zum labyrinthischen dabor habens intus) gehort freilich auch, dal man hin
und wieder auf schone Funde st68t, etwa wenn Brinkmann biindig formuliert:
«Der Analogie kam damals dieselbe Evidenz zu wie in der Moderne dem



526 Besprechungen

Kausalprinzip» (125), oder wenn er Gottfrieds von StraBburg Vorwurf gegen-
tiber Wolfram von Eschenbach, er spende uns mit einem Stecken Schatten, auf
eine in ma. Poetiken gingige Kennzeichnung unberufener Versemacher zurtick-
fiihren kann (qui trunco, non frondibus efficit umbram 80 f.). Die anderthalbtausend
FuBnoten sind wahre Fundgruben.

SchlieBlich muB es als hochzuschitzende Leistung anerkannt werden, dal3
Brinkmann in aller Breite die ma. Kommentierung der nicht-biblischen Litera-

tur ins BewuBtsein gehoben hat.
Paur MicHEL



Besprechungen 527

Formen und Funktionen der Allegorie: Symposion Wolfenbiittel 1978,
hg. von Walter Haug. — Stuttgart: Metzler 1979. 810 S. (Germanistische
Symposien-Berichtsbinde. 3.)

Der Band enthilt 36 nach Themenblocken geordnete Aufsitze, deren
Thematik alle erdenkbaren Bereiche umspannt: das Poetologische, die zeitge-
nossische Theorie der Allegorie, ihre Geschmacksgeschichte, die Unterschei-
dung von produktiver «hetorischer Allegorie und rezeptiver exegetischen
Allegorese, die verschiedene Einschitzung der Allegorese bei religiésen und
profanen Texten, die Mentalitit und soziale Zugehorigkeit des Allegorien
produzierenden und rezipierenden Publikums, die Abgrenzung von verwandten
Aussageformen (z. B. Emblem, Fabel), die literarischen Triger (Predigt, Flug-
blatt, Volkslied usw.); ganze Monographien von allegorischen Bildspendern
(Schifffahrt, Schnecke) finden sich; die Zeitspanne reicht von der Spitantike bis
in unser Jahrhundert. Dem Band sind als niitzliche Arbeitsinstrumente eine
Bibliographie von gegen 900 Titeln sowie ein 33 Seiten starkes Register beigege-
ben. Den Themenblocken sind Zusammenfassungen vorangestellt, die dem
Leser den Zugang zu den ihn interessierenden Fragen erleichtern. Wegen dieser
vorbildlichen ErschlieBbarkeit eriibrigen sich fiir den Rezensenten Inhaltsanga-
ben. Das Buch kann — neben dem vorziiglichen Forschungsbericht von Christel
Meier in: Frithmittelalter-Studien 10 (1976) 1-69 — fliglich als ein Meilenstein
der Allegorieforschung gelten. Ich greife einige Probleme heraus, um darauf
hinzuweisen, wo sie einleuchtende Ergebnisse erzielt hat und wo noch Fragen
offen sind.

1. Die Aufsitze sind allesamt von Literaturwissenschaftlern verfaBt; das
bedeutet bei der heute im Bereich der ilteren Literaturgeschichte iiblichen
Interdisziplinaritit nicht unbedingt eine Verengung des Gesichtsfelds. Dennoch
vermif3t man Beitrage aus Fichern, die Gewichtiges zum Thema sagen kdnnten.
Es fehlen die Neutestamentler, die seit der Auseinandersetzung zwischen Adolf
Jiilicher und Paul Fiebig eine Optik mit viel Tiefenschirfe entwickelt haben (das
wichtige Buch von Hans-Josef Klauck, Allegorie und Allegorese in synopti-
schen Gleichnistexten, Miinster 1978, ist immerhin in der Bibliographie aufge-
fiihrt). Ferner wire man gespannt, wie Psychologen zum Beispiel die Traumar-
beit und die in der Analyse geschehende Interpretation sehen — Freud hatte die
Metapher «Zensur» fiir das Wirken des Uber-Ich an den latenten Trauminhalten
bewuBt gewihlt: Es verhilt sich damit wie mit einem Schriftsteller, der seine
Kritik am totalitiren System in versteckten Anspielungen formulieren muf und
so zum Mittel der Allegorie greift . ..

2. Wenn man den Band im Zusammenhang liest, stot man auf eine Reihe
von Widerspriichen.

2.1. Das Designans der Allegorie mul} ernstgenommen werden, denn
mittels der maturkundlichen» Ergriindung seines Wesens 1aft sich der Hinter-
sinn auffinden. — Aber das Designans mufl doch als bloBer Zeichentriger
iberstiegen werden, und insofern wird die natiirliche Welt stindig wieder
entwertet. So sind die vielen barocken «Physicae sacrae» zu verstehen: Die



528 Besprechungen

Realien sind von Interesse und werden naturwissenschaftlich beschrieben, aber
nur um ihrer moglichen Bedeutung als emblematische pictura willen (vgl. S.
515. 561). Wie kommt diese Janus-Natur des allegorischen «Zeichens» zu-
stande?

2.2. Worin besteht die Ahnlichkeit zwischen Designans und Designatum
(vgl. S. 170. 595. 669. 729)? Die einen behaupten, daB die Bedeutungen in den
Dingen (res significativae) stecken — die andern, daBl der Interpret sie willkiirlich
in diese hineinlese; beide Ansichten sind natiirlich zeitbedingt: die erste gedieh
im mittelalterlichen Realismus, die zweite in der beginnenden Neuzeit (barockes
Bemiihen um eine Sinnfindung in den Dingen wire so zu verstehen als Angehen
gegen drohenden Sinnverlust der Realien, vgl. Harald Steinhagen, bes. S. 669).

2.3. Seit jeher ist es strittig, ob als inspiriert geltende Texte (sei es Homer
oder die Bibel) allegorisch ausgelegt werden diirfen: den Allegorese Treibenden
wird vorgeworfen, sie machten aus dem sakrosankten Text eine wdchserne Nase
(Luther, WA 1/1, 507); diese beschimpfen die beim Buchstaben Bleibenden, sie
dringen nicht bis zum <eigentlich Gemeinten» vor. Erinnert sei an die Kontro-
verse der Schule von Antiochia gegen die von Alexandria, der Konflikt zieht
sich durch die Jahrhunderte. Man fragt sich, welche der Sache (Allegorie
inhirente Logik die Argumente beider Parteien stets von neuem zu nihren
vermag, welche hartnickigen MiBverstindnisse den Blick immer wieder ver-
stellt haben (vgl. unten § 7 zu Luther).

2.4. Eine Allegorie kann verwendet werden, um Nichteingeweihte vom
Verstindnis auszuschlieBen (Esoterik, Arkandisziplin, unten § 6.5); sie kann
aber auch zur Veranschaulichung und Vereinfachung (mit dem scheuBlichen
Ausdruck von Heinz Jantsch: zur «Versinnfilligung») abstrakter, komplexer
Sachverhalte dienen und so gerade einem breiten Publikum Zugang zu spekula-
tiven Geheimnissen gewihren (unten § 6.4). — Woran liegt es, da ein und
dasselbe Phinomen solch kontrire Funktionen haben kann?

Es fragt sich, ob solche Widerspriiche so zu erkliren seien, daf3 jeweils ein
ganz anderes Verstindnis von Allegorie unterstellt worden sei, ober ob nicht
vielmehr beide Pole dieser Widerspruchspaare aus der einen Sache Allegorie
selbst sich erkliren lassen, ja sich zwingend aus ihr ergeben, wenn man nur
geniigend tief in sie eindringt.

3. Wir haben alle ein bestimmtes Vorverstindnis davon, was eine Allego-
rie, ein Gleichnis, eine Fabel, ein Exempel usw. sei; hat man sich schon linger
mit mittelalterlicher Hermeneutik beschiftigt, so sind einem auch Begriffsun-
terscheidungen wie die von «Allegorie» und (Allegorese> oder (Typologie> und
Allegorie> geldufig. Schaut man aber — mit den Verfassern der Aufsitze dieses
Buches — die konkreten Texte genau an, dann wollen sich all die schénen
Unterscheidungen in flieBende Uberginge und Kontaminationen aufldsen.

Die Fabel ist uns seit Lessings brillantem Aufsatz (1759) als eine Gattung
bekannt, deren (Moral in einen abstrakten Satz gefaBt werden kann. In der
Folge hat Adolf Jiilicher (1886/1899) es unternommen, aus Jesu Gleichnissen
jeweils eine ethische Maxime herauszudestillieren. Offenbar ist aber damit nur
ein besonderer Typ von Bildrede gefaBt. Schon Lessing hatte beispielsweise
seine liebe Miihe mit der Fabel vom Pferd, das den Menschen um Hilfe angeht,



Besprechungen 529

damit er ihm helfe, den Hirsch von seiner Weide zu vertreiben, und das dann
Zaum und Sattel angelegt bekommt; Aristoteles zitiert sie (Rhetorik II,20) mit
threm «Sitz im Leben», dem Plidoyer nimlich, die Leute von Himera mdchten
den aus Agrigent stammenden Tyrannen Phalaris nicht weiter mit Macht
ausstatten, um ihm nicht vollig untertan zu werden. Lessing bemerkt die
Zuordnung des Personals in Bild- und Sachhilfte und sagt naseriimpfend: «Alles
wird hier allegorisch!» Paul Fiebig hat (1912) gezeigt, daB bei vielen Gleichnis-
sen der Rabbinen und Jesu Bild- und Sachhilfte iiber eine Reihe von habituali-
sierten Metaphern punktuell verbunden sind, so daB} allegorie-dhnliche Formen
entstehen. — Adalbert Elschenbroich ruft (in diesem Band S. 452 ff.) am Beispiel
des Johannes Mathesius (1504-1565) die Tradition der allegorischen Auslegung
von Fabeln in Erinnerung, bei der diese Punkt fiir Punkt gedeutet und fiir die
christliche Dimension gewonnen werden.

In der Mediivistik hat sich die Terminologie eingebiirgert, von «Allego-
rie» zu reden, wenn das produktive poetische Verfahren gemeint ist, mit dem
ein vorgegebener Sachverhalt «verschliisseltr wird, von «Allegorese» dagegen,
wenn das exegetische Verfahren gemeint ist, mit dem einem Text ein Hinter-
sinn> abgewonnen wird (deutlich dargestellt bei W. Blank, Die deutsche Minne-
allegorie, Stuttgart 1970; S. 25-28). — Am allegorischen Verfahren der Mecht-
hild von Magdeburg zeigt nun Hans-Georg Kemper das Hin und Her von
Allegorese und Allegorie (S. 93 ff.). In ihren Visionen verwendet Mechthild aus
dem biblischen Bildgut oder aus der Allegorese stammende Zuordnungspaare
von Designans und Designatum, die sie aus dem urspriinglichen Verwendungs-
zusammenhang herauslost, umbildet und neu allegorisch-produktiv verwendet,
indem sie sie zu einer Kette mit plausiblem (Literal-)Sinn arrangiert, um ihre
mystische Lehre vorzutragen. (So wird z. B. Jesu Wort von den Jiingern als
Menschenfischer umgewandelt zum Bild von Teufeln als Fischer, die im Fegefeu-
er nach bdsen Priestern angeln.) Die Ubernahme von Bibelallegorese zwecks
Aufbau einer neuen allegorischen Fiktion vermerkt auch Christel Meier zum
Verfahren der Hildegard von Bingen (S. 83).

Die Erforscher der patristischen und mittelalterlichen Hermeneutik haben
sauberlich zwischen Typologie und Allegorese zu unterscheiden versucht: bei
der «Typologie» (der Begriff ist neuzeitlich) werden zwei Geschehnisse vor und
nach der christlichen Zeitenwende miteinander verglichen, wobei das alttesta-
mentliche eine Realprophetie (Prifiguration) des ntl. Geschehens darstellt; bei
der «Allegorese» werden Naturdingen, Personen, Gebirden, Artefakten geistli-
che Bedeutungen zugeordnet. Man hat sich in letzter Zeit gegen eine allzuschar-
fe Trennung der beiden Denkformen verwahrt, ohne daB aber genau klar
geworden wire, an welcher Stelle sie ineinander iibergehen. — Friedrich Ohly
belegt in seinem Aufsatz mit erdriickender Materialfiille, daB auch Naturdinge
oder mythologische Personen der Antike als Prifigurationen in Typologien
dienen (z. B. die Sonne und Christus als sol novus oder Danae im Goldregen als
Prifiguration von Maria). « Wie die Biicher des AT gerieten Werke der Antike in
den epochalen Sog eines unwiderstehlichen Verlangens, ihre «Oberfliche) zur
Findung des in den Tiefenschichten verborgen liegenden Sinnes zu durchdrin-
gen» (S. 140); freilich «bedeutetr Orpheus nicht Christum, er ist eben ein
«Vorldufer Christi.



530 Besprechungen

Mindestens aufgrund theoretischer Aussagen mittelalterlicher Autoren
kann man annehmen, daB sich die Allegorese biblischer von derjenigen profaner
Texte irgendwie unterscheidet (vgl. meine Rezension von H. Brinkmann in
dieser Zeitschrift, § 7: integumentum fiir profanes, allegoria fiir biblisches Desi-
gnans). — Anhand eingehender Interpretationen allegorischer Deutungen von
Triaumen und ganzen Geschehensabliufen im Prosa-Lanzelot-Roman (1. Hilfte
des 13. Jh.) vermag Klaus Speckenbach (S. 219 ff.) deutlich zu machen, daB3
sowohl das exegetische Verfahren als auch die einzelnen Zeichentriger und
Designate bei der Allegorese eines profanen mit demjenigen eines biblischen-
Texts identisch sind. Auf diese Weise kommt es zu einer religiosen AufthShung
des Ritterromans.

Die stindige Symbiose antik-mythologischer und christlich-heilsge-
schichtlicher Bildinventare wird einem anhand des Aufsatzes von Giinter Hess
(S. 605 ff.) eindriicklich bewuBt, der die Ikonographie bestimmter Motive in der
Bekehrungsgeschichte von Jacob Balde verfolgt. Ein Beispiel nur: Balde, ein
Meister der Legierung und Parodierung, stellt seinen «marianischen» Pegasus als
Einhorn dar (Mariensymbol), das die geistliche Hippokrene zum FlieBen bringt.
In der Allegorie gelingt sowohl die Vermihlung der antiken und christlichen
Welt, als auch die Uberhéhung der einen durch die andere.

4. Miihe bereitet das Verstindnis «nicht-allegorischer Sinnkonstituierung»
durch fiktionale narrative Texte. Irgendwie haben Legenden, Romane eine
«Handlungs-» und eine «Sinnebene», diese sind aber eindeutig nicht allegorisch
aufeinander bezogen. Aber wie sonst?

Ein Text kann eine Pointe aul3erhalb seines Erzihlstoffes erzielen, wenn er
folgende Struktur hat: Situation — Held handelt — Resultat — dessen Einschitzung
im Lichte sozialer Normen und Werte (Beispiel: ein Legendenheiliger, in
Anfechtung, totet sich ab und erlangt das ewige Leben). Der Leser, in analoger
Situation, wiinscht ein Ziel zu verwirklichen (das mit dem bewerteten Resultat
des Textes iibereinstimmt), das Handeln des Helden kann ihm, mutatis mutan-
dis, als Vorbild dienen. Diesen Typ von Textstruktur/Rezeption, bei dem ohne
eine Allegorisierung eine Handlungsaufforderung herausspringt, nannte die
mittelalterliche Hermeneutik simplex moralitas (vgl. Henri de Lubac, Exégese
médiévale, 1/2 [1959], S. 553 ff. das Kapitel «Une double tropologie»). Ubrigens
hat schon Philo von Alexandrien in seinem Buch iiber Abraham beide Ausle-
gungsarten durchgespielt: Abraham, der dem gottlichen Befehl zur Auswande-
rung aus Chaldida sofort gehorcht, wird so zum Vorbild der Tugend des
Gehorsams (§ 62 ff.); sodann bedeutet dieses Ereignis allegorisch, daB die Seele
sich tiber den (chaldiischen) Zustand der Astrologie zur wahren Gottessuche
erhebt (§ 68 ff.).

Nun macht Christoph Cormeau (S. 194 ff.) noch auf eine andere Art
aufmerksam, wie narrative Texte «etwas bedeuten» konnen. Man hat schon frith
gemerkt, dafl die Protagonisten der hochmittelalterlichen Ritterromane eine
Kette von Abenteuern mit bestimmten ritterlichen Aufgaben (Zweikimpfe),
To6tung von Drachen, Befreiung von Damen aus der Hand widerlicher Unholde
usw.) zwei Mal durchlaufen, wobei die Abenteuer auffallend parallel gestaltet
sind. Die erste Fahrt bringt einen nur provisorischen Gliickszustand, erst bei der



Besprechungen 531

zweiten Fahrt erlangen sie ein endgiiltiges Gliick. Cormeau interpretiert das so:
Das erste Mal erfiillen sie die hofischen Normen legalistisch, das zweite Mal frei,
mit Einsicht. Die Parallelisierung und Kontrastierung der Erzihlmotive lenkt
das Augenmerk weg von der moralischen Leistung selbst, hin auf die Einstel-
lung des Handelnden zu den sozialen Normen.

5. Die meisten Autoren beziechen sich zwecks einer genaueren Bestim-
mung des Allegorischen auf das, was (im Laufe der letzten zweieinhalbtausend
Jahre) immer wieder gesagt wurde. Medidvisten neigen ohnehin dazu, und
finden es chic, mittelalterliche Theoretiker zur Klirung ihrer Fragen beizuzie-
hen. Dabei fragt es sich dann allerdings, ob unkritisch (mit allen méglichen
Irrtiimern, Kontaminationen und terminologischen Schlampereien) Ubernom-
menes erklirungsadaquater ist, wenn es aus derselben Epoche stammt wie die
Probleme, die es erhellen soll.

5.1. Die Allegorie entstehe aus einer fortgesetzten Metapher (Quintilian
VIII, vi, 44 und IX, 1, 46). Dagegen hat schon Jean Paul Einwand erhoben: «Die
Allegorie ist seltner eine fortgesetzte Metapher als eine abgeinderte und willkiir-
liche» (Vorschule der Asthetik § 51). Man fragt sich, ob je einmal ein Theoreti-
ker der Allegorie diese These an konkreten Texten iiberpriift hat. Beispiel aus
einer Rezension dieses Jahres: Wenn ich eingangs geschrieben habe, Neumann schlage
Orientierungsschneisen in den Dschungel des geltenden Kirchenrechts, so mochte ich am
Ende dieses Bild erganzen: Er schldgt sie nicht mit dem groben Hackmesser, vielmehr
ortet er sorgfiltig und bemiiht sich um mehr Licht im Halbdunkel dieser theologischen
Disziplin ... GewiB eine fortgesetzte Metapher, aber niemand wird den Text als
Allegorie bezeichnen wollen. Entweder hatten die antiken Rhetoriker etwas
anderes im Auge (was man aus den spirlichen Beispielen dort kaum erraten
kann), oder dann ist mit ihrer Bestimmung der Allegorie als metaphora continuata
nur ein notwendiges, nicht auch ein hinreichendes Kriterium gegeben.

5.2. Die Allegorie bestehe darin, dal der Wortlaut etwas anderes besagt als
«der eigentliche Sinn. Die aliud-aliud-Formel (schon bei Cicero, de oratore III,
xt1, 166 f.) ist unendlich wiederholt worden und scheint ja auch prima vista
sinnvoll. Aber sie ist viel zu pauschal. Auch Gleichnisse, Fabeln sagen ja etwas
anderes als sie meinen. Menenius Agrippa beispielsweise doziert keine Physiolo-
gie der Sifte, wenn er den sezessionistischen Plebejern die Fabel vom Magen
und den Gliedern erzihlt (Livius, ab urbe condita II, 32), sondern er gibt ihnen
ein Modell des Zusammenwirkens von ungleichen Organen im Organismus,
um sie zur Zusammenarbeit mit den Patriziern zu bewegen. Auch wer, um
einen Schlittschuhldufer zu warnen, sagt: Das Eis dort ist diinn, sagt etwas anderes
und meint etwas anderes (sog. indirekter Sprechakt). Aber er verwendet kein
Modell, sondern eine andere Strategie: Er unterstellt ein Interesse (die Lebens-
lust des Angerufenen) und Sachkenntnisse (die Gefihrlichkeit diinnen Eises) und
laBt den Horer den implizierten SchluB selbst ziehen. Interessant wire nun die
Fragestellung aufgrund welcher Regeln, Implikationen beim Angesprochenen
und welcher Textstruktur gewisse Texte es schaffen, aliud zu sagen und aliud zu
meinen. So lieB sich die Allegorie von anderen Formen des Anders-Sagens
abheben.

5.3. Zur Erklirung der Allegorese zieht man gerne die Zeichenlehre heran,



532 Besprechungen

die Augustinus in «de doctrina christiana» entwickelt hat. Er unterscheidet dort
bekanntlich signa naturalia vs. signa instituta (data) und bei diesen wieder signa
propria, d.h. durch menschliche Konvention gesetzte Signale, die sich im
Bedeuten erschopfen, und signa translata, die nicht in ihrer schieren Zeichenhaf-
tigkeit aufgehen und doch auf anderes verweisen (ita res sunt, ut aliarum etiam
signa sunt rerum 1, 1, 2 und II, x, 5). In einer Allegorie kimen demnach solche
signa translata vor: die vom Text genannten Dinge bedeuten erstens sich selbst,
und zweitens etwas anderes. Bei aller Ehrfurcht vor dem Scharfsinn des groBen
Kirchenvaters frage ich mich doch, ob seine Semiotik hinreicht, wenn man sie
zur Erklirung der Allegorie beizieht. In Augustins Konzept scheinen mir zwei
an sich richtige Gedanken miteinander verquickt:

Die Dinge bedeuten: Richtig ist, daBB wir zum Verstindnis einer Metapher
— tber die Kenntnis der Wortbedeutung hinaus — Kentnisse iiber das
eigentlich) mit ihr gemeinte «Ding)» beibringen miissen, d.h. es gentiigt
z.B. nicht zu wissen, daB8 lupus den Wolf bedeutet, wir miissen das
Verhalten des Wolfes kennen, um den Satz homo homini lupus zu verstehen.
Das heilt aber nicht, dai das Ding «Wolfs in diesem Satz «etwas anderes
bedeutet), wihrend es doch ein Wolf bleibt. Auch fiir das Verstehen einer
Allegorie, die auf habitualisierten oder beim Wort genommenen Meta-
phern basiert, ist Sachkenntnis ndtig; so miissen sich die allegorischen
Worterbiicher denn auch immer auf naturkundliches Wissen abstiitzen.

Bedeutung auf zwei Ebenen: Bei einem eine Metapher enthaltenden Satz
ist es klar, daBB er wortlich genommen keinen Sinn gibt; er enthilt eine
Inkompatibilitit, die den Leser zwingt, ihm eine bestimmte Bedeutung
zuzuordnen, nur diese ist moglich. Bei einer Allegorie (soweit sie nicht
[verbis] apertis permixta ist, vgl. Quintilian VIII, vi, 47) sind die Inkompati-
bilititen im Satz aufgehoben, so daB er an sich verstandlich ist, thm aber
auflerdem eine andere Bedeutung zugeordnet werden kann. (Diese Dop-
pelbodigkeit teilt die Allegorie mit dem indirekten Sprechakt.)

Bestimmungen wie die eben dargestellten erweisen sich als zu wenig
prizise Instrumente, wenn damit das Besondere an allegorischen Texten und
Bildern erklirt werden soll. Das Theoriedefizit spiegelt sich in der manchmal
pittoresken Begriftlichkeit, wenn etwas hilflos von «einer Art innerem Sinnho-
rizont» (336), einer «episodenimmanenten Bedeutungsschicht» (198), «mimeti-
schem Darstellen» oder pauschal von «Verweissinn», «Signifikanz» und dergl.
gesprochen wird (das wird auch in einem Diskussionsvotum Titzmanns mo-
niert, S. 339). Ein einziger Aufsatz (Gerhard Kurz, S. 12 ff.) ist diesbeziiglich
erfreulicherweise um Prizisierung bemiiht, kommt allerdings iiber Ansitze
nicht hinaus.

6. Bei der formalen Beschreibung allegorischer Texte gelangen die Verfas-
ser zwar in den literarischen Einzelinterpretationen zu einleuchtenden Ergebnis-
sen, beim gegenwirtigen Forschungsstand scheint mir aber die Analyse nicht bis
zum hermeneutischen ProzeB des «allegorein» vorgedrungen zu sein. Hinsicht-
lich der Funktionen des allegorischen Sprechens und Verstehens liegt indessen



Besprechungen 533

eine Fiille von Ergebnissen vor. Die Funktionen sind in ganz verschiedenen
Kategorien (der isthetischen, sozialpsychologischen, politischen, theologischen
usw.) beheimatet. In der hier gebotenen Verkiirzung wird die Spannweite gut
sichtbar.

6.1. Auf eine heute in Vergessenheit geratene Funktion macht Heinrich F.
Plett aufmerksam (S. 315 ff.). Die von der antiken Rhetorik bis ins 16. Jh.
gelibte Mnemotechnik kennt zwei Kniffe, wie man sich komplizierte Sachver-
halte im Gedichtnis bewahren kann: entweder bringt man die einzelnen zu
merkenden Punkte in eine Reihenfolge von Ortern (loca), die als Teile eines
Hauses oder einer Landschaft gedacht werden; oder man prigt sich jeden Punkt
mittels einer sinnfilligen Erscheinung (imago) ein, die zwar dem zu Merkenden
unihnlich, aber doch leicht damit assoziativ in Verbindung zu bringen ist;
schlieBlich lassen sich die beiden Verfahren auch kombinieren. Man visualisiert
also eine Reihe von Abstrakta in Gestalt einer Sequenz von sinnlichen Gegen-
stinden und Handlungen. Die Ahnlichkeit mit der Allegorie ist frappant: beide
Male wird etwas durch etwas anderes dargestellt (aliud — aliud); es stellt sich ein
Gefille von Konkretem zu Abstraktem ein; eine (aus der imago entwickelte)
Analogie dient als Gedichtnisstiitze; man gelangt nur zu dem, was man ohnehin
schon gewuBt hat.

6.2. Merkwiirdigerweise wird die eigentlich dsthetische Funktion der Al-
legorie nur einmal am Rande (bei Walter Haug, S. 1) angetippt: Allegorien sind
eine geistige Spielerei, sie bereiten eine komddiantische Freude am Zweideuti-
gen, am Uberraschenden Durchblicken-Lassen, (bestehe nun die Serenitit darin,
daB ein heidnischer Mythos sich als maskierte Form einer christlichen Wahrheit
auflost, oder darin, daB3 ein Ritsel sich als Zote entlarvt — Jean Paul nannte die
Allegorie «die leichteste Gattung des bildlichen Witzes»). Oder mit Max Wehrli
(Geschichte der deutschen Literatur I, Stuttgart 1980, S. 702): «Der Reiz liegt in
der Parallelfiihrung der beiden Ebenen, die aber gelegentlich auch vermischt
und verwirrt werden, liegt im Schweben zwischen Verfremdung und Zwang
zur Entschliisselung, im Gegeneinander zwischen Phantastik und rationaler
Lehre.» In fast allen Aufsitzen wird dagegen das Autoritire, Doktrinire heraus-
gearbeitet, das der Allegorie ebenfalls zukommen kann.

6.3. Allegorese ist das Mittel, mit dem altehrwiirdigen Texten, die in einer
sie tradierenden Kulturgemeinschaft keinen Sinn mehr hergeben, ein neuer Sinn
abgewonnen werden kann (von dem freilich behauptet wird, er habe immer
schon im Text gelegen). Dieses Verfahren kann geradezu apologetische Funk-
tion bekommen: Seit Homer obsolet geworden ist, dient die Auffassung,
Literatur sei nichts als verborgene Theologie (so Martin Opitz im «Buch von der
deutschen Poeterey», 1624) dazu, profane Literatur vor Platos Verdikt, sie sei
ligenhaft, zu rechtfertigen (Plett S. 317 ff. mit Beispielen aus englischen
Renaissance-Poetiken). Selbstverstindlich ist dies auch ein Aspekt der Allegore-
se mancher alttestamentlichen Stelle und besonders der (Taufer heidnischer
Literatur (z. B. durch die geistliche Deutung Ovids, vgl. Ohly, S. 139 ff). Von
hier aus ist der Schritt klein zur Frage, wie denn narrative Literatur als Kunst im
Christentum tiberhaupt moglich sei (vgl. das Diskussionsvotum von Reinhart
Herzog, S. 345). GewiB als (im Sinne des monastischen ruminare) «wiederkiuen-
de» Paraphrase biblischen Erzihlstoffes; sodann als Bericht von wahren Bege-



534 Besprechungen

benheiten eines Heiligen (in der Legende). Aber es scheint, da8 erst die Allegorie
fiktionale poetische Entwiirfe gestattet, in der das Kiinstlerische sowohl zu
seinem Recht kommt, als auch dem Einwand sich entzieht, es sei Liigenge-
spinst. Zu welch kiihnen Gestaltungen (Landschaften, kosmische Raume, Dia-
loge, Handlungen) allegorische Dichtungen gelangen, erhellt aus den Ausfiih-
rungen von Chr. Meier und H.-G. Kemper iiber Hildegard von Bingen, Alanus
ab Insulis, Mechthild von Magdeburg. Die modo allegorico gedeutete Vision
bot immer Raum fiir poetischen Schwung.

6.4. Die Kehrseite der Verwendung von Allegorie als Mittel der Rehabili-
tierung von Kunst ist: Allegorie als notwendiges kiinstlerisches Darstellungs-
mittel. In der Antike war (pauschal gesagt) das Sinnenfillige darstellungswiir-
dig; im Christentum ist es — abgesehen von den erwihnten heilsgeschichtlichen
Begebenheiten — das Transzendente. Wie ist es aber darstellbar? Eine Poetik des
Unsichtbaren tut not. Die Allegorie bietet sie an (dieser Gedankengang nach
Hans Robert Jauss, S. 687). Die Benutzung von sinnlichen Zeichen mit spiritua-
ler Bedeutung, ihre Verwendung als Anschauungsmaterial fiir das gemaine
einfiltige Volck/ so nicht lesen kan, stellt Dietz-Riidiger Moser am Beispiel
gegenreformatorischer Katechese dar (S. 429 ff.). Offenbar angeregt von der
ignatianischen Zurichtung des Schauplatzes, versuchen jesuitische Liederdichter,
den Gldubigen bei Bildern aus seinem Horizont abzuholen (auch der Protestant
Mathesius redete zu Bergleuten in der Bergmannssprache iiber géttliche Dinge,
S. 454), zu verniinftiger Einsicht und dann zum Handeln zu bewegen. Aller-
dings ist die Allegorie kein verldBliches Mittel als Vehikel spiritueller Gehalte,
wenn nicht Gewihr besteht, da} das Publikum in das Zuordnen der verwende-
ten Bilder eingeiibt ist. Dies beweisen deutlich Umsingeprozesse solcher Lieder.
Damit riickt das Problem der hermeneutischen Fihigkeiten der Leser von
Allegorien in den Mittelpunkt.

6.5. Allegorie bedarf der epilysis (vgl. Mk 4,34). Wer den Schliissel nicht
hat, dem wird sie zum Ritsel. Daf} nur bestimmte Publikums-Gruppen das zur
Entschliisselung notige Wissen haben, niitzt derjenige aus, der den einen etwas
sagen will, was die andern nicht erfahren sollen oder gar diirfen. Was proprie
nicht gesagt werden kann, duBert er allegorice, um der Zensur zu entgehen.
Wegen der Moglichkeit, sich mit einem «Das habe ich nicht gesagt> hinter dem
Literalsinn zu verstecken, ist die Allegorie das probate Mittel fiir politische
Satire. Schon im Mittelalter kleidet sich Zeitkritik ins Gewand der Vision (S.
348); die Kontrahenten zur Zeit der Glaubensspaltung diskreditieren einander
mit allegorischen Flugblittern (Michael Schilling, S. 305 ff.); schlieBlich kann
man die ganze Lebenshaltung des Hoflings im 16./17.Jahrhundert als der
Allegorie verwandt verstehen (dazu Plett, bes. S. 324 ff.).

6.6. Eine interessante Beobachtung in diesem Zusammenhang macht Chr.
Meier beim Vergleich allegorischer Texte der Hildegard von Bingen und des
Alanus ab Insulis («Anticlaudianus»). Alans Text ist literal eine verstindliche
Erzihlung, mit zusammenhingendem, rationalem Ablauf, durchsetzt mit Be-
deutungsangaben und Verweis-Signalen; die Allegorien bewegen sich in gingi-
gen Traditionen. Der Leser wird also stindig zur Entschliisselung aufgefordert
und er wird dazu fiir fihig gehalten. Hildegards Text dagegen erscheint als ein
Konglomerat von Dingen, die «fiir sich genommen keinen Sinn ergeben (z. B.



Besprechungen 535

ein Berg mit Fenstern, aus denen MenschenkGpfe schauen, ein Turm als
Riickenstiitze einer Frauengestalt); gesondert von diesem Text werden die
Designate dargeboten. Der Leser wird also zur Suche nach einem Sinn zwar
bewegt, aber er kann den Text unmdglich selber entschliisseln, er ist vollig auf
eine von einer Autoritit stammende Deutung angewiesen. Es scheint, daB3 diese
Texte zwei Konzepte offenbarenden Redens abbilden: «eine gottliche Pidagogik
der Uberwiltigung bei Hildegard und eine menschliche der schrittweisen
Hinfiithrung und Einiibung bei Alan» (S. 82).

6.7. Wer eine Allegorie verstehen will, muB den Schliissel kennen. Auf-
grund der gemeinsamen Kenntnis des Code kann sich ein esoterischer Einge-
weihtenkreis vom profanum vulgus abgrenzen: Allegorien bekommen so eine
sozialpsychologische Funktion. Man wittert sogleich einen Zusammenhang
zwischen der Allegoriefreudigkeit des Barock und der ebenfalls im 17. Jh.
bliihenden gelehrten Gruppenkultur (so Erich Kleinschmidt, S. 394). Es stellt
sich hier wiederum die bildungssoziologische Frage nach der Auslegungskom-
petenz (S. 352 ff.) einzelner Gruppen und Schichten zu einer Zeit, wo Offent-
lichkeit erst eine sich langsam herausbildende Kategorie ist. Diese Frage ist
allerdings gattungsspezifisch zu stellen: so setzt z. B. ein Panegyrikus auf einen
Herrscher ein Publikum mit Kenntnis spezifischer Konventionen voraus, anders
als etwa ein allegorisches geistliches Spiel, dessen Designans-Designat-Zuord-
nungen allen aus Predigt und Liturgie bekannt sind. Zu ihrer Beantwortung
muB man von der Ausfilihrlichkeit der Verstehenshilfen des Text- und Bildbe-
funds Riickschliisse ziehen. Anzunehmen ist, daf3 breite Bevolkerungsschichten
mit dem Verfahren des Dekodierens von Bildern und Texten vertraut waren.

6.8. Allegorie als Mittel zur Bewiltigung von Ungeordnetem, zur Legiti-
mation von Ordnungsstrukturen, zur Zuriickbindung drohend iiberschieBender
Autonomie ins Allgemeine, Normative, Institutionelle — diese Funktion der
Allegorie leuchtet ein, wenn man sie auf dem Hintergrund des Ansatzes der
Systemtheorie in der Soziologie sieht. Man kann im Spiatmittelalter und der auf
die Renaissance folgenden Epoche ein «Defizit an Ordnungskonzepten» feststel-
len. Ontologisch: Im Nominalismus und Cartesianismus wird die im Hochmit-
telalter noch natiirlicherweise sinnhaltige Schépfung zur bloBen res extensa; man
scheint zu spiiren, wie das 17. Jh. teilweise krampfhaft bemiiht ist, in einer
solchermaBen zunehmend sinnlos werdenden Welt (mittels allegorischer Exege-
se) ein geheimes Ordnungsgeflige aufzudecken — Allegorie als Versuch der
Repristination der abhandenkommenden Sinnfiille (H. Steinhagen, S. 669).
Politisch: In einer Zeit immer stirkerer politischer, territorialer und sozialer
Ausdifferenzierung vermogen die alten Konzepte (minne, dventiure) keine nor-
mativen Modelle in narrativer Form mehr abzugeben; mittels einer Schachalle-
gorie dagegen (Thomas Cramer, S. 190. 265 ff.) kann eine prizisere Ideologie
entworfen werden. Kiinstlerisch und psychologisch: Conrad Wiedemann (8.
574-591, vgl. die Diskussion S. 719 ff.) verfolgt am EntstehungsprozeB von
Berninis Biiste des Sonnenkonigs das Gegeneinander von kiinstlerisch-eigen-
michtigem Entwurf, Verpflichtung zur Naturnachahmung (Portritskizzen)
und der Reduktion solcher autonomer Bestrebungen, die Bernini dadurch
leistet, daB er die Biiste dem Miinzbild Alexanders des GroBen angleicht und so
ins Typische, Rollenhafte zuriicknimmt. Wiedemann findet in einer aufschluf3-



536 Besprechungen

reichen Romanpassage Philipps von Zesen eine Parallele, wo der Held — wie
eben die Liebe leidenschaftlich iiber ihn kommt — anhand einer allegorischen
Bilderreihe «der Gefihrdung seiner unberechenbaren Innerlichkeit zu widerste-
hen und sich an der Norm zu versichern» vermag. Diese Deutung stiitzt er ab
mit einem barocken Selbstzeugnis, dem Constantia-Traktat des Justus Lipsius
(erstmals 1599), der die renaissancehafte Individualitat als Gefahr sieht, die mit
Hilfe institutionalisierender Vernunft und disziplinierendem Selbstzwang zu
bindigen ist. Die Allegorie gestattet es dem Kiinstler, sowohl die von der
Renaissance eroberte Wirklichkeitsauffassung beizuhalten, als auch sie ins Ob-
jektive, Normative zuriickzubinden.

7. Bei der Zusammenstellung all dieser verschiedenen Funktionen, welche
die eine Denkform (Allegorie» aus sich entliBt, muB der Rezensent die histori-
sche Dimension vernachlissigen, die bei den Autoren freilich immer beriick-
sichtigt wird. Hier einige Ertrige.

Mit ihrem Beitrag macht Ulla-B. Kuechen (S. 478 ff.) deutlich, wie
wichtig die Rekonstruktion der zeitgendssischen Kenntnisse der als Designans
verwendeten res ist. Texte und Bilder zeigen, daB in mittelalterlicher (Zoologie
nicht die nach-linnésche Speziesdifferenzierung gilt, sondern die Familienzu-
sammengehdorigkeit von Tierarten aufgrund anderer Merkmale bestimmt wur-
de. So werden Schnecke und Wurm als verwandt angesehen, weil beide ohne
Zeugung aus Lehm entstehen; Schnecke und Schildkréte, weil beide ihre Hauser
mit sich tragen. Erst auf dem Hintergrund dieser Kenntnisse wird recht ver-
standlich, warum die Schnecke (limax) Sinnbild Mariens werden konnte: wegen
der asexuellen Geburt und der hiuslichen Eingezogenheit.

Es gibt Epochen und Gesellschaftsformen mit groBer Affinitit zur Allego-
rie: das Spitmittelalter und der Barock (oben § 6.8); die esoterische Gelehrten-
kultur (6.7); die Hoftkultur, die sich von anderen Stinden abgrenzen will (6.5).
Andere Epochen sind eher allegorienfeindlich: etwa die Reformationszeit mit
ihrem Anspruch, der gemeine man, der Illiterat miisse Gedrucktes verstehen.
Selbstverstindlich sind auch die Diffamierung des Allegorischen in der Goethe-
zeit (dazu Michael Titzmann, bes. S. 654 ff.) und seine Wiederentdeckung
(Walter Benjamin) als charakteristische Ausprigungen des Zeitgeistes zu verste-
hen. Im tibrigen scheint die Faszination durch die Allegorie (auch wo sie sich als
Mittel nicht aufdringt) immer wieder abzuwechseln mit Mifltrauen ihr gegen-
tiber (das sich etwa duBert, wenn eine Allegorie als Traum ausgegeben und
damit «realistischy begriindet wird, vgl. Wolfgang Haubrichs, S. 243 ff.).

Die mittelalterliche Theorie und Praxis der Dingbedeutung ist formal von
der barocken allegorischen und emblematischen Deutung nicht unterscheidbar;
der Unterschied besteht im Anspruch (vgl. Gerd Hillen, S. 596, und das
Diskussionsvotum von F. Ohly, S. 734). Der Bezug zwischen (geschopflichem)
Ding als Designans und (spirituellem) Designatum wird im Hochmittelalter als
verbindlich vorgegeben aufgefait; durch die Deutung des Dings gelangt der im
Buch der Natur Lesende zur Kategorie des Transzendenten. Im 16./17. Jh. bilden
die Bezilige zwischen Bedeutendem und Bedeuteten ein «System des rein
intramundanen Verweisens» (Ohly).

Vollends dann gerit in einer Welt, wo die Dinge entqualifiziert sind, alles



Besprechungen 537

zum Material, das ein Autor souverdn arrangiert, und in das er seinen Sinn
willkiirlich hineinprojiziert (S. 672). Die Natur wird gepliindert und ad doctrinam
morum applicirt (vgl. Urs Herzog, Deutsche Barocklyrik, Miinchen 1979, S.
131).

Wenn die Dichtung in die Not gerit, sich legitimieren zu miissen (oben
§ 6.3), so kann sie dies zwar tun, indem sie sich ausgibt als Allegorie, die auf eine
in ihr verborgene, hohere Wahrheit verweist; aber sie tut dies um den Preis der
Autonomie des Asthetischen (H. Plett, S. 322 f.). Das Schone (delectare) ist blo
noch Vehikel des Wahren (prodesse). Es dauert lange, bis die Literaturproduk-
tion sich aus dieser selbstgegrabenen Grube befreien kann.

Die Ablosung des bildgebundenen Denkens durch das neuzeitliche analy-
tisch-systematische hat Jahrhunderte gedauert. In der Reformationszeit zeigen
sich die echten und scheinbaren Widerspriiche und historische Ablésungspro-
zesse am deutlichsten. Der Lutheraner Heinrich Frey veroffentlichte 1595 ein
«Biblisch Thierbuch» (Nachdruck Graz 1978), in dem er die allegorischen
Auslegungen der Tiere bei den Patres und anderen Autoren sammelte. Heimo
Reinitzer geht (S. 370-387) der Frage nach, wie dies trotz der sattsam bekannten
Ablehnung der Allegorese durch Luther denkbar sei. Zunichst sichtet er Luthers
einschligige Aussagen griindlich im Rahmen der hermeneutischen Kontroverse
des 16. Jhs. (sola scriptura vs. consensus Patrum). Luther sieht die gleichen
Gefahren der allegorischen Auslegung wie viele Hermeneutiker vor ithm: der
Literalsinn muf} das Fundament bilden, nur wo die Schrift eine evidens absurditas
aufweist, darf man allegorisieren, auf eine solche Auslegung darf keine Glau-
benswahrheit abgestiitzt werden usw. Er beseitigt die Allegorese keineswegs, er
verschirft sie theologisch und schrinkt den Spiritualsinn aufs Christologische
ein. Der einzige Sinn, den er gelten lassen will, ist der christologische. Indem er
solcherart literale und spirituelle Ebene identifiziert, schafft er eine terminologi-
sche Verwirrung. Kritik an der traditionellen Exegese nach dem mehrfachen
Schriftsinn und Gebrauch der formal mit ihr identischen, christologischen
Exegese stehen nebeneinander. Luther liBlt iibrigens Allegorese mit einem
moralischen Skopus flir die Unterweisung und zu erbaulichen Zwecken zu.
Auch fiir ihn ist die Schopfung ein Buch, in der sich Gottes Wort verbirgt.
Somit konnte sich Frey bei seinem Unterfangen auf den Reformator stiitzen, er
brauchte nur die herkdmmlichen Deutungen gezielt auszuwihlen und etwas
antipapistische Polemik einflieBen zu lassen.

Paur MicHEL



538 Besprechungen

Hottois, Gilbert: Pour une métaphilosophie du langage.
Paris: Vrin 1981. 169 p. («Pour demain.»)

Historien de la philosophie, Gilbert Hottois est surtout sensible a la pensée
contemporaine. Il est 'auteur d’une exégese intéressante de Wittgenstein: «La
philosophie du langage de L. Wittgenstein» (Ed. de I’Université de Bruxelles
1976). Ce qui le préoccupe surtout, c’est le surinvestissement du langage par la
philosophie contemporaine; il a déja consacré un ouvrage a ce sujet: «L’inflation
du langage dans la philosophie contemporaine» (Ed. de I'Université de Bruxel-
les 1979). Dans son dernier livre, il revient sur ce theme, mais non plus en simple
historien: il cherche les causes de «I’enfermement» de la pensée dans le langage,
pour essayer de donner des voies permettant i la pensée de se dégager de cet étau
du langage. Deux raisons justifieraient, selon lui, I'inflation du langage dans la
pensée contemporaine: a) le rabattement de la philosophie sur le langage
consisterait en un simple déplacement de référence, a cause de la mainmise des
sciences sur le référentiel extralinguistique; b) la flambée langagiere est une
réaction a 1'ébranlement de I'identité spécifique de 'homme comme le vivant
essentiellement parlant. Dans ces conditions, la philosophie est une activité
frappée de secondarité, en ce sens qu’elle porte, non pas sur les faits, mais sur la
facon dont nous exprimons les faits. Rien de péjoratif a cette secondarité,
'attribut «secondaire» ne visant qu’a décrire la marginalité de la philosophie
relativement aux autres discours: le philosophe ne peut prendre la parole qu’en
marge du discours d’autrui. La clairvoyance de I'auteur lui fait distinguer deux
sortes de secondarité: a) une secondarité métalinguistique, déplagant la référence
de la réalité extralinguistique au donné linguistique; elle domine la philosophie
anglosaxonne; b) une secondarité adlinguistique, proliférant dans le sillage de la
phénoménologie — herméneutique — dialectique, qui ne s’avoue pas volontiers
secondaire et pour laquelle «le sens jaillit entre les mots»; pour elle, I'origine du
sens linguistique est non référentielle.

Malgré ce louable effort de classification des courants philosophiques
contemporains, il est difficile de souscrire sans autre au projet de «métaphiloso-
phie du langage» proposé par 'auteur. S’il est possible de dépasser la secondarité
métalinguistique, de refuser i la philosophie ce simple réle d’analyse du langage,
de ses structures et de son fonctionnement, autrement dit si la philosophie a
encore quelque chose 2 dire sur les faits, il est beaucoup moins aisé de dépasser la
secondarité adlinguistique. L’auteur, treés a 'aise en ce qui concerne la pensée
anglo-saxonne, balbutie lorsqu’il présente la phénoménologie — herméneutique
— dialectique. Lorsqu’il présente, par exemple, ’herméneutique philosophique
de Gadamer, il n’y voit qu’une explicitation de la tradition par le dialogue, dont
le but est la cristallisation en un nouvel horizon langagier de sens; ce faisant, il
méconnait le caractére infini du dialogue, et par la toutes ses richesses et
possibilités de découverte. De plus, les «choses» ou les «faits» dont il s’agit dans
le dialogue herméneutique ne sont congus par Hottois que comme des «phénome-
nes de perception», ce qui 'ameéne a dire que ’herméneutique est une «analyse»
tres différente d’une étude scientifique et d’une analyse philosophique «d’inten-
tion authentiquement et directement référentielle, c’est-a-dire soucieuse et stire de’
découvrir des processus «réels» (p. 16). En conséquence, ce dont il s’agit dans le



Besprechungen 539

dialogue herméneutique ne serait qu’une apparence de fait ou de chose, le fait et la
chose étant vraiment découverts dans une analyse philosophique classique ou
une analyse scientifique. Le probléeme, amorcé et non résolu — parce qu’insoluble
— par l'auteur, est celui des critéres d’une analyse d’intention authentiquement et
directement référentielle.

S JAcQUEs ScHOUWEY






	Besprechungen

