Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 29 (1982)

Heft: 3

Artikel: Nachahmung, Spiel und Kunst
Autor: Fetz, Reto Luzius

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761410

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761410
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Retro Luzius FeTz

Nachahmung, Spiel und Kunst

Fragen einer genetischen Asthetik*

Jean Piaget. Je ne travaille pas le soir ... Je lis et je relis. Combien de fois ai-
je relu Proust d’un bout a I'autre.

Jean-Claude Bringuier. Je vois mal a quoi ¢a correspond chez vous ...

Jean Piaget. Mais, c’est formidable comme épistémologie, Proust! La
maniere dont il reconstitue un personnage a travers des perspectives
successives! Les différentes visions sur Charlus. J’ai souvent été tenté, mais
je n’ai jamais eu le temps de le faire, d’écrire I'épistémologie de Proust ...

Jean-Claude Bringuier. Il faut le faire, ¢a surprendra beaucoup de gens.

Jean Piaget. Peut-étre ...

Was verbindet die von Jean Piaget begriindete genetische Episte-
mologie, die speziell die Entwicklung wissenschaftlicher Erkenntnis
untersucht, mit der Asthetik? Einmal die Tatsache, daB sich die Wissen-
schaftsgeschichte ohne die Beriicksichtigung des ihr innewohnenden
asthetischen Moments sowenig vollumfinglich erfassen lifit, wie die
Kunstgeschichte ohne die Beachtung der Erkenntnisepochen, die nicht
zuletzt durch den Gang der Wissenschaft bestimmt sind. Zum andern
der Umstand, daB Piaget hinsichtlich der kindlichen Erkenntnisent-
wicklung, genauer der Ausbildung der Symbolfunktion, den frithen
Reprisentationsformen Nachahmung und Spiel eine tragende Rolle
zugeschrieben hat — und daB auch klassische Asthetiken die Kunst als
eine Hoherfiihrung von Nachahmung und Spiel verstehen. SchlieBlich
die sich daraus herleitende Annahme, dal3 zwischen der Erkenntnisent-
wicklung in einem engeren Sinn und der Kunstentwicklung wesentliche

*Veroffentlicht im Rahmen des Nationalfondsprojekts 1.694.78.
' J. C. BRINGUIER, Conversations libres avec Jean Piaget, Paris 1977, 28.



490 Nachahmung, Spiel und Kunst

Analogien bestehen, die darin begriindet sind, da die Kunst nicht nur
durch allgemeine kognitive Strukturen vermittelt ist, sondern auch
selbst eine Erkenntnisvermittlung sui generis leistet.

Als ein Ansatz, der die Erkenntnisentwicklung und den Weg zur
Kunst in eine Perspektive bringen kann, scheint sich vorziiglich der
symboltheoretische zu eignen, wie ithn programmatisch Ernst Cassirer
formuliert hat: Alle Ausdrucksweisen der Kultur sind als je besondere
Symbolisierungsleistungen des Menschen zu verstehen; an die einseitig
erkenntnisorientierte Bestimmung des Menschen als animal rationale soll
sein umfassendes Verstindnis als animal symbolicum treten’. Die Ent-
wicklung des Menschen vom Natur- zum Kulturwesen, seine Schop-
fungen als Wissenschaftler oder Kiinstler sind diesem Ansatz gemil3
anhand der Hauptlinien seines Symbolschaffens zu erfassen. Eine gene-
tische Symboltheorie oder «genetische Semiologie» bietet sich so als der
gemeinsame Rahmen an, in dem die Leitprinzipien der genetischen
Epistemologie oder allgemeiner des genetischen Strukturalismus auch
auf die Erforschung anderer Entwicklungslinien als nur der zur Wissen-
schaft fiihrenden angewendet werden kénnen®. In dieser zugleich sym-
boltheoretischen und strukturgenetischen Perspektive soll hier, gestiitzt
auf Piagets Stufenmodell der Erkenntnisentwicklung einerseits, auf
klassische Asthetiktexte andererseits, ein erster Vergleich von Nachah-
mung und Spiel als kindlicher Reprisentation und als Kunst versucht
werden*.

DaBl der genetische Zusammenhang zwischen der Nachahmung
und dem Spiel des Kindes und der mit den gleichen Begriften interpre-

?Vgl. E. CassiRer, An Essay on Man. An Introduction to a Philosophy of
Human Culture, New Haven 1944, bes. Kap.1-3.

> Vgl. VErr., Genetische Semiologie? Symboltheorie im Ausgang von Ernst
Cassirer und Jean Piaget, FZPhTh 28 (1981) 434-470.

* Von den neueren symboltheoretischen Asthetiken verdankt dieser Vergleich
am meisten CASSIRER (Anm.2), Kap.9, ferner S.K. LANGER, Feeling and Form,
London 1959 Als bahnbrechend fiir die symboltheoretische Kunstbetrachtung gilt
I. A. RICHARDS, Principles of Literary Criticism, London 1924; fiir die behavioristisch
orientierte Semiotik ist grundlegend C.W. Mornris, Esthetics and the Theory of
Sings, Den Haag 1939; die Diskussion wurde neu angeregt durch N. GOODMAN,
Languages of Art. An Approach to a Theory of Symbols, London 1969. (Deutsch:
Sprachen der Kunst. Ein Ansatz zu einer Symboltheorie, Frankfurt a. M. 1973).



Nachahmung, Spiel und Kunst 491

tierten Kunst bisher wenig Beachtung fand, ist um so erstaunlicher, als
ihn bereits die klassischen Kunsttheoretiker gesehen haben. Aristoteles,
dessen «Poetik» flir die Interpretation der Kunst als Nachahmung
bestimmend wurde, geht zur Begriindung seiner Theorie auf die konsti-
tutive Rolle der Nachahmung beim Kinde zuriick. «Nachahmen ist den
Menschen von Kindheit angeboren; darin unterscheidet sich der Mensch
von den andern Lebewesen, daB er am meisten zur Nachahmung
befihigt ist und das Lernen sich bei thm am Anfang durch Nachahmung
vollzieht»®. Schiller, der in seinen Briefen «Uber die isthetische Erzie-
hung des Menschen» das Spiel zum zentralen Interpretationsbegriff der
Kunst erhebt, verteidigt nicht nur im Anschlufl an Rousseau die Eigen-
bedeutung des kindlichen Spiels, sondern fragt ausdriicklich nach der
«Genesis»® der die Kunst charakterisierenden Spielform. Dabei unter-
scheidet er «Momente oder Stufen der Entwicklung ..., die sowohl der
einzelne Mensch als die ganze Gattung notwendig und in einer be-
stimmten Ordnung durchlaufen miissen». In dieser Entwicklung «koén-
nen zwar die einzelnen Perioden bald verlingert, bald abgekiirzt, aber
keine kann ganz tibersprungen, und auch die Ordnung, in welcher sie
aufeinander folgen, kann weder durch die Natur noch durch den Willen
umgekehrt werden»’. Das Erstaunliche an diesem Text ist, daB er fiir
die «Genesis» der dsthetischen Spielform eine Stufenfolge annimmt, die
in formaler Hinsicht genau jenen Grundbedingungen unterstellt ist,
welche Piaget fiir die «sequenzielle Ordnung»® des Erkenntnisaufbaus
geltend macht.

Als Interpretationsbegriffe der Kunst treten Nachahmung und Spiel
geschichtlich als ein Gegensatzpaar auf. Damit stellt sich eingangs die
Frage, was es aus der Perspektive der kindlichen Entwicklung iiber-
haupt besagt, da die Kunst nacheinander als Nachahmung und als Spiel
verstanden werden konnte. Bedeutsam ist nun, dall Nachahmung und
Spiel auch beim Kind keineswegs die gleiche Funktion haben; sie stellen
sich in der Deutung Piagets vielmehr als die beiden — wenn auch
komplementiren — Extremformen kindlicher Reprisentation dar. Ahmt
das Kind ein beeindruckendes Verhalten Alterer nach, so unterstellt es

* ARISTOTELES, Poetik, 4, 1448 b5. (Ubers. v.O. GiGoN, Stuttgart 1961).

¢ F. ScHILLER, Uber die isthetische Erzichung des Menschen, in einer Reihe von
Briefen, 1795, 15. Brief (Schillers Werke, Nationalausgabe, hrsg. v. L. Blumenthal
und B. von Wiese, 20. Bd., Weimar 1962, 356).

7 A.a.O., 24. Brief (Werke 388).

® Vgl. BRINGUIER, (Anm.1) 57, 63.



492 Nachahmung, Spiel und Kunst

sein eigenes Tun einem duBeren Modell, eventuell ohne dieses zu
verstehen; jedenfalls dominiert bei der Nachahmung die Anpassung
oder, in der Sprache Piagets, die «Akkommodation» des kindlichen
Subjekts an seine Umwelt. Im Spiel, besonders im sogenannten Sym-
bolspiel, lebt das Kind hingegen seinen eigenen Vorstellungen nach; es
verleiht souverin den Gegenstinden die von ihm gewollte Bedeutung:
ein Stecken kann zum Flugzeug, eine Schachtel zum Bett werden,
sofern die Handlungsintensitit und die Einbildungskraft stark genug
sind, dall es sich darunter die «richtigen» Gegenstinde vorstellt. Im
Gegensatz zu der fiir die Nachahmung konstitutiven «Akkommoda-
tion» an die Umwelt ist das Symbolspiel nahezu reine Angleichung oder
«Assimilation» der Objekte an das Subjekt, seine freie Entfaltung-in
einer symbolisch zurechtgelegten Welt’.

Die Analogie zur Deutung der Kunst als Nachahmung oder als
Spiel liegt damit auf der Hand, wurde doch die Abfolge dieser Auffas-
sungen schon oft als der Ausdruck zweier antagonistischer Tendenzen,
als das Schwanken zwischen einem objektiven und einem subjektiven
Pol gesehen. Die Auffassung der Kunst als Nachahmung betont zumin-
dest in ihrer neuzeitlichen Auslegung immer die reproduktive Funktion
der Kunst gegeniiber der Natur, die Kopie der letzteren durch die
erstere, die als «Nachiffung» verichtlich gemacht werden konnte: ars
simia naturae. In der Deutung der Kunst als Spiel hingegen findet jene
Auffassung zu ihrem Begrift, welche die Freiheit und Selbstgesetzlich-
keit des Kunstschaffenden unterstreicht'. Damit wird deutlich, daB3 sich
in diesem Widerstreit der Kunstauffassungen jenes dialektische Verhilt-
nis wiederholt, das schon beim Kind in der polaren Stellung von
Nachahmung und Spiel angelegt ist. Von hier aus erscheint der Antago-
nismus der Nachahmungs- und Spieltheorien der Kunst keineswegs als
zufillig, und verstindlich wird auch die immer wieder zu beobachtende
Tendenz, jenen Einseitigkeiten zu entgehen, die sich unweigerlich ein-
stellen, wenn sich das Kunstverstindnis ausschlieBlich an der Nachah-
mung oder am Spiel orientiert.

Es macht die Uberlegenheit der genuin Aristotelischen Theorie der
Kunst als «Nachahmung der Natur» iiber die spateren Nachahmungs-

’ Vgl. J. PiaGeT, La formation du symbole chez I’enfant. Imitation, jeu et réve,
image et représentation, Paris 1945. (Deutsch: Nachahmung, Spiel und Traum. Die
Entwicklung der Symbolfunktion beim Kinde, Stuttgart 1975.) Referiert in VERF.
(Anm. 3) 452-459.

" Vgl. CassIRER (Anm. 2) 138-141.



Nachahmung, Spiel und Kunst 493

theorien aus, daB sie im Aristotelischen Naturbegriff ihr immanentes
Korrektiv gegen jede Verflachung der Kunst zu einer bloBen Kopierlei-
stung besitzt. Wenn Aristoteles die Kunst die Natur «nachahmen» 148¢,
so ist entgegen der Kopiervorstellung in erster Linie dies gemeint, daf3
auch die Kunst ein schopferisches Prinzip darstellt und gleich der Natur
ihre Werke hervorbringt, ja sogar «vollendet, was die Natur zu vollen-
den nicht vermag»'. Die Aristotelische Mimesistheorie betont zuerst
die Analogie zwischen dem Schaffen der Natur und jenem des Hand-
werkers oder Kiinstlers, wobei die Spezifitit des letzteren darin gesehen
wird, dal3 sich sein Schaffen von einer «Idee» herleitet, die nur «in der
Seele»'? und nicht schon in der Natur vorhanden ist.

Kunst als «Nachahmung der Natur», in threm urspriinglichen Sinn
verstanden, ist also «Abbildung» nur aufgrund neuer «Bildung». Goe-
the, der sich im Widerstand gegen die Herabwiirdigung der Kunst zur
dekorativen Imitation der belle nature darauf zuriickbesinnt, dal3 «die
Kunst lange bildend (ist), eh sie schon ist»®, stellt somit im Grunde die
urspriingliche Aristotelische Prioritit der Kreativitit der Kunst vor ihrer
Reproduktionsfunktion her. Noch klarer wird dieses Verhiltnis von
Schiller ausgesprochen, wenn er die Kunst aus einem «nachahmenden
Bildungstrieb» hervorgehen und das «Vermogen zur nachahmenden
Kunst» nur mit dem «Vermogen zur Form iiberhaupt»™ gegeben sein
liBt. Aber warum diese Betonung der Notwendigkeit einer iiber die
Natur hinausfithrenden, jedoch analogen Kreativitit? Die lapidarste
Antwort scheint uns jene Goethes: «Kunst: eine andere Natur, auch
geheimnisvoll, aber verstindlicher; denn sie entspringt aus dem Ver-
stande»®. Wenn Goethe hier wie Aristoteles die Kunst als eine Fortfiih-
rung der Natur aus einem neuen Prinzip begreift, so weist er zusitzlich
auf den besonderen Effekt dieses Schaffens «aus dem Verstande» hin,
niamlich auf die dadurch erzielte groBere Verstindlichkeit.

Auch in der Kunst scheint somit eine neue Erkenntnisstufe (sui
generis) dadurch geschaffen zu werden, dafl das menschliche Subjekt ein
neues «Konstrukt» — das «asthetische Artefakt» — hervorbringt, wie dies

" ARISTOTELES, Physik II, 8, 1994 15.

2 Metaphysik VII, 7, 10325 1.

® J.W. GoOEeTHE, Von deutscher Baukunst, 1772 (Gedenkausgabe, hrsg. v. E.
Beutler, 13. Bd., Ziirich und Stuttgart 1954, 24).

“ ScHILLER (Anm. 6) 26. Brief (Werke 401). ‘

5 J.W. GOETHE, Maximen und Reflexionen. Januar 1832. Handschrift aus dem
NachlaB (Gedenkausgabe, 13. Bd., 1083).



494 Nachahmung, Spiel und Kunst

Piaget allgemein fiir die Erkenntnisentwicklung behauptet'. Dal3 dabei
ein innerer Zusammenhang zwischen der Erkenntnis- und der Kunst-
entwicklung bestehen muf}, wird in dem MaBe evident, als sich fiir die
verschiedenen Kiinste zeigen 1iBt, daBl die Gestaltung des isthetischen
Artefakts von den auf den jeweiligen Stufen konstruierten allgemeinen
kognitiven Strukturen abhingt. Eine solche Abhingigkeit darf heute
gerade fiir jene Kiinste als erwiesen gelten, bei denen die mimetische
Abbildungsfunktion im Vordergrund steht: ein Kind zeichnet ein ihm
prisentes Modell so «ab», wie es dieses Modell versteht; es «assimiliert»
mit Piaget gesprochen das Modell an die von ihm aufgebauten Struktu-
ren'. Das aber heif3t, daB die «Abbildung» des Modells sich nach der
«Bildung» seiner Verstehensstrukturen richtet. Piagets Relevanz fiir die
Asthetik liegt so primir in der Entdeckung, daB die unser Weltverstehen
bestimmenden Strukturen auch die Wirklichkeitsreprisentation im as-
thetischen Artefakt mitbedingen. Seine Forschungsresultate begriinden
die Annahme, daB die Kunstentwicklung mindestens teilweise den
gleichen individuellen — und vielleicht auch historischen — Entwick-
lungsgesetzen unterliegt wie die Erkenntnisentwicklung im allge-
meinen'®.

6 J. Pi1ageT, L’épistémologie génétique, Paris 1970, 5, 110-123. (Deutsch:
Abrif} der genetischen Epistemologie, Olten 1974, 23, 133-145).

7 Vgl. J. PIAGET et B. INHELDER, La psychologie de I'enfant, Paris 1966, 50-53.
(Deutsch: Die Psychologie des Kindes, Frankfurt 1977, 52-55.) Gestiitzt auf die
bahnbrechenden Studien von G. LUQUET, Le dessin enfantin, Paris 1927, behaupten
die Autoren (52, dt. 54), daB die Entwicklung der Zeichnung «Gesetzen gehorcht,
die denen der Begriffsbildung niher stehen als denen der Wahrnehmung», und dal3
die Stadien dieser Entwicklung «vor allem eine bemerkenswerte Konvergenz mit der
Entwicklung der spontanen Geometrie des Kindes» zeigen.

® Auf die Asthetik iibertragen stiinde der erkenntnistheoretische Konstrukti-
vismus Piagets (vgl. Anm. 16, 5, dt. 23) so vor allem gegen die — hier bewuBt
iberspitzt formulierte — Annahme, daf alle Kiinstler zu allen Zeiten die Welt im
Prinzip gleich «sechen», das heiit von gleichen vorgegebenen «Daten» ausgehen, und
diese gemiB den verschiedenen individuellen und kulturellen Voraussetzungen is-
thetisch verschieden interpretieren. Statt einer solchen, in der Asthetik noch mehr als
in der Wissenschaftsgeschichte fragwiirdigen Unterscheidung von «Gegebenheit»
und «Interpretation» wire vielmehr anzunehmen, daBl jede isthetische Reprisenta-
tion immer schon eine Organisations- und Strukturationsleistung der Subjekts
einschlieBt. Von den hiermit vorausgesetzten Strukturen wiirde aber wiederum —
entgegen einem verabsolutierten Apriorismus, Innatismus oder Priformismus —
gelten, daB sie nicht auf allen Entwicklungsstufen und in allen Kulturepochen als die
gleichen im Subjekt vorgegeben sind, sondern in einer sequenziellen Ordnung von
ihm aufgebaut werden. Die Kunst kénnte demzufolge eine von der Emergenz neuer
Subjektstrukturen abhingige Entwicklung aufweisen, wobei diese Emergenz natiir-
lich als in Interaktion mit soziokulturellen Faktoren stehend zu betrachten ist. Die



Nachahmung, Spiel und Kunst 495

II

Von hier aus konnte es legitim werden, den Ubergang von der
Natur zur Kunst dhnlich der Erkenntnisentwicklung als einen jener
fundamentalen Organisations- und Transformationszusammenhinge zu
sehen, fiir die Piaget den Begriff der «weiterfithrenden konvergierenden
Rekonstruktionen»® geschaffen hat. Damit ist ausgedriickt, dafl die
Kunst zwar als eine Fortflihrung naturaler Organisation zu denken ist,
insofern letztere ja auch den Menschen als Naturwesen miteinschlieft,
die jedoch nicht linear das natiirliche Geschehen fortsetzt, sondern es
transformiert und in einem neuen Medium «rekonstruiert», weil sie
Gestalten schafft, die auf der vorangehenden Naturebene nicht méglich
waren. Wenn die genetische Epistemologie die Denkstrukturen des
«epistemischen», wissenschaftsfihigen Subjekts im Ausgang vom «na-
turalen» Subjekt als Resultanten solcher Rekonstruktionen zu erklaren
vermag, lassen sich dann genetisch nicht auch die Rekonstruktionen
verfolgen, aufgrund derer aus dem «naturalen» ein «isthetisches» Sub-
jekt ersteht?

Damit ist die Frage angeschnitten, worin die Andersheit eines
Kunstwerkes gegeniiber der Natur, aber auch gegeniiber den kiinstli-
chen Gebrauchsgegenstinden oder utilitiren Artefakten besteht. Was
einen Gegenstand als «dsthetischen» von der iibrigen Wirklichkeit ab-
hebt, zeigt sich vielleicht am deutlichsten bei jenen Kunstwerken, die
primir als Nutzobjekte fungieren, etwa bei einem Bauwerk. Ein solches
«Ding» kann dem Betrachter zum «Bild» werden, wenn es sich ihm als
rein visuelle Form prisentiert, so dal von seiner praktischen Zweckbe-
stimmung abgesehen wird. In dieser Herauslosung aus den iiblichen
Kausalzusammenhingen und Lebenszwingen besteht die dem Kunst-

aufgebauten Strukturen wiirden die allgemeinen kognitiven Rahmenbedingungen
abgeben, welche die Méglichkeiten der dsthetischen Erfahrung und das kiinstlerische
Ausdrucksvermdgen einer Entwicklungsstufe oder Kulturepoche festlegen. Einen
solchen Interpretationsansatz hat vor allem S. GaABLIK, Progress in Art, London 1976,
als Hypothese formuliert und an die Kunstgeschichte herangetragen (vgl. 147, 151,
171, 173), wobei die Thesen bezeichnenderweise (vgl. Anm. 17) an den visuellen
Kiinsten und speziell an der historischen Entwicklung riumlicher Reprisentation
illustriert werden. Zur Problematik einer solchen Geschichtsinterpretation vgl.
Anm. 60.

¥ Vgl. J. PiaGer, Biologie et connaissance. Essai sur les relations entre les
régulations organiques et les processus cognitifs. Paris 1967 (Gallimard: Idées), 458—
461. (Deutsch: Biologie und Erkenntnis. Uber die Beziehungen zwischen organi-
schen Regulationen und kognitiven Prozessen. Frankfurt, 1974, 338-341.)



496 Nachahmung, Spiel und Kunst

werk eigene relative Unwirklichkeit, die Schiller als «Schein» bezeich-
net hat. «Schein» ist die das Kunstwerk ausmachende Abstraktheit einer
sinnlichen Form, die wir als solche wahrnehmen, ohne mehr an eine
materielle Funktion des betreffenden Gegenstandes zu denken. Als
asthetische Kreativitdt ist dann jede Aktivitit zu betrachten, die auf
Freisetzung eines solchen Scheins abzielt; sie kann sinngemil nur von
einem Erkenntniswesen vollzogen werden, nicht aber von den erkennt-
nislosen Dingen selbst. «Die Realitit der Dinge ist ihr (der Dinge)
Werk; der Schein der Dinge ist des Menschen Werk», ein «entschiedener
Schritt zur Kultur»®.

Auf die Frage, wo solche isthetische Kreativitit oder Transforma-
tion der Realitit zum «Schein» anfingt, kann freilich die Antwort nur
eine relative sein. Wenn bereits Schiller die Einsicht ausspricht, daB3 es
die «Natur selbst ist, die den Menschen von der Realitit zum Scheine
emporhebt»?, indem sie ithn schon als Sinnen- und speziell als Augen-
wesen in ein distanziert-betrachtendes Verhiltnis zur Welt setzt, so
gewinnt diese Aussage im Licht der neueren Wahrnehmungstheorien
ein besonderes Gewicht. Die Gestaltpsychologie hat als erste erkannt,
daB das Sehen keineswegs ein passives Abbilden ist, sondern eigenen
Konstruktions- und Strukturierungsgesetzen gehorcht, die mit der Pra-
gnanz der sogenannten «guten Formen» auf ihre Weise die Dominanz
von Harmonien oder zumindest Gleichgewichtsverhiltnissen zum Aus-
druck bringen. Jeder Wahrnehmung oder «aisthesis» wohnt also bereits
ein isthetisches Moment inne, das auf eine wenn auch unbewulBte
Konstruktion des wahrnehmenden Subjekts zuriickgeht®. Das Wihlen
der «richtigen» Distanz zu einem Objekt, des Blickwinkels, eines
Aussichtspunktes und ihnliches sind dann zusitzliche und bewufBte
Aktivititen, in denen sich eine isthetische Einstellung schon vor dem
Schaffen eigener Kunstwerke realisiert. Was ein auf solche Weise vollzo-
genes Sehen vor Augen flihrt, kann ob der hierbei erbrachten Selektion
und Konzentration, die dem besonderen «Interesse am Schein» ent-
springt, bereits als ein Werk der «Kunst» in ihrer unscheinbarsten und
alltiglichsten Form gelten. Und nur unter der Voraussetzung eines

® ScHILLER (Anm. 6) 26. Brief (Werke 399). Eine ausgezeichnete Explikation
des «Scheins» als dsthetischer Kategorie gibt LANGER (Anm. 4) 45-50.

“A.a.0. (Werke 400).

2 Vgl. R. ARNHEIM, Art and Visual Perception. A Psychology of the Creative
Eye, Berkeley 1954 (Deutsch: Kunst und Sehen. Eine Psychologie des schopferi-
schen Auges, Berlin 1965). Bereits CassIRER (Anm. 2) 151 sprach von «the artistic
eye» als «constructive eyen.



Nachahmung, Spiel und Kunst 497

solchen anfinglichen Sehen-Ko6nnens wird es denkbar, dafl der Mensch
darangeht, Formen an Werken (Dekor) und schlieBlich als (Kunst-)
Werke,zu schaffen, in denen ihm verduBerlicht gegeniibersteht, was er
als «Schein» sehen will.

I11

Es besteht wohl kein Zweifel, da3 Schiller, der als erster die fiir das
Asthetische konstitutive Freisetzung der sinnlichen Form als «Schein»
so deutlich gesehen hat, im gleichen Zusammenhang auch den Spielbe-
griff der Kunst entwickelt hat. Denn der «Spieltrieb» ist es, «der am
Scheine Gefallen findet» und dem der «nachahmende Bildungstrieb»
folgt, der «den Schein als etwas Selbstindiges behandelt»®. Schillers
kantisch bestimmter deduktiver Konstruktion des «Spieltriebs» als der
Verbindung zwischen dem «sinnlichen Trieb» und dem «Formtrieb»,
die auf die «lebende Gestalt» als das «gemeinschaftliche Objekt»* beider
abzielt, braucht man nicht zu folgen, um seiner Analyse dort zuzustim-
men, wo sie nach dem «Aufenthalt im Gebiete der Spekulation» auf
dem «Feld der Erfahrung»?® fortschreitet. Schillers Herleitung der Kunst
aus dem Spiel, das schon beim Tier anfingt, wenn es «in zwecklosem
Aufwand» Kraft und Beweglichkeit genieft, das sich beim Menschen
als das «physische Spiel» der «freien Bewegung» jenseits des «Zwangs
des Bediirfnisses» weiter ausprigt und sich im «isthetischen Spiel» in
der «Freiheit des Schonen»® iiber jeden Zweck erhebt, gibt in der Tat
trotz der idealistischen Verkleidung ein Bild der Kunstentwicklung, das
die dsthetischen Spieltheorien aller Schattierungen seither nur wieder-
holt haben.

Die Kunst wird zumeist deshalb als Spiel verstanden, weil sie aus
einer ungebundenen, nicht den Lebenszwingen unterstellten Aktivitit
hervorgeht, weil sie darstellend die Grenzen des Faktischen iibersteigen
kann und dabei mit einem Lustgefiihl einhergeht, das sie nicht von der
Befriedigung eines materiellen Interesses abhingig sein 1iB3t. Besonders
betont wird dabei oft der Charakter des Illusioniren oder des Als-Ob,
der das Symbolische des Spiels mit dem Scheinhaften der Kunst verbin-

® ScHILLER (Anm. 6), 26. Brief (Werke 400).
% 15. Brief (Werke 355 f.).

% 17. Brief (Werke 365).

% 27. Brief (Werke 406).



498 Nachahmung, Spiel und Kunst

det. In beiden Fillen 1iBt es sich als Sieg subjektiver Einbildung und
Vorstellung iiber die Objektivitit oder, im Einklang mit dem frither
Gesagten, als Dominanz der Assimilation iiber die Akkommodation
deuten; psychoanalytische Richtungen werden hier wie dort das Vor-
walten gleicher Triebkrifte vermuten. In psychologischer Hinsicht
erscheinen so Spiel und Kunst weitgehend als dhnliche und verwandte
Phinomene. Die naturalistischen Spieltheorien Darwins und Spencers
gingen soweit, die Kunst zum bloBen menschlichen Sonderfall einer
evolutioniren Kette von animalischen Verhaltensweisen zu erkliren”.
Damit wird die Frage vordringlich, welche Unterschiede — mit
Schiller gesprochen — das «isthetische Spiel» vom «physischen», das
heiBt von seinen genetischen Vorformen abheben. Schillers «Briefe»
bringen hierzu allerdings nicht viel Material bei, obwohl sie das Eigene
des Asthetischen in Formeln fassen, deren Giiltigkeit auch in einem
anderen als dem idealistischen Kontext behauptet werden kann. Ein
exemplarischer Ansatz zu einer Neuinterpretation des Schillerschen
«asthetischen Spiels», der die Frage genau in der uns hier interessieren-
den genetischen Perspektive weiterverfolgt, findet sich bezeichnender-
weise bei Cassirer®. Er geht zum Vergleich auf das Symbolspiel des
Kindes zuriick. Wie flir Piaget ist auch fiir Cassirer das kindliche
Reprisentationsvermogen das Entscheidende, das heilit die Leichtigkeit,
mit der das Kind gemil der jeweiligen Spielsituation ein Ding in ein
anderes verwandelt und iiber seine sonstige Funktion hinaus zum Re-
priasentanten des im Spiel Dargestellten werden liit. Wie Cassirer
unterstreicht, bedeutet diese Transformation jedoch nur die Metamor-
phose der Gegenstinde selbst, die bedeutungsmiBig etwas anderes
werden (die Schachtel wird zum Bett); es bedeutet nicht die Verwand-

7 Wichtige Untersuchungen zum Spielbegriff im Grenzgebiet von Biologie,
Psychologie, Asthetik, Ontologie sind — in chronologischer Reihenfolge — u.a. die
folgenden: K. Groos, Die Spiele der Tiere, Jena 1896; DErs., Die Spiele der
Menschen, Jena 1899; F.].J. BuyTEnDyK, Wesen und Sinn des Spiels, Berlin 1933; J.
HuizincA, Homo Ludens, Vom Ursprung der Kultur im Spiel, Amsterdam 1938; G.
Barry, Vom Ursprung und von den Grenzen der Freiheit. Eine Deutung des Spiels
bei Tier und Mensch, Basel 1945; F. G. JUNGER, Die Spiele. Ein Schliissel zu ihrer
Bedeutung, Frankfurt am Main 1953; E. Fink, Oase des Gliicks. Gedanken zu einer
Ontologie des Spiels, Miinchen 1957; DEgs., Spiel als Weltsymbol, Stuttgart 1960. —
Eine Ubersicht gibt C. ALLeMANN, Uber das Spiel. Die Spieltheorien. Menschenspiel
und Tierspiel, Ziirich 1951; vgl. auch die Interpretationen von 1. HEIDEMANN, Der
Begriff des Spieles und das isthetische Weltbild in der Philosophie der Gegenwart,
Berlin 1968.

# Vgl. CassirRer (Anm. 2) 164, 166.



Nachahmung, Spiel und Kunst 499

lung der Gegenstinde in Formen. Verglichen mit der Welt der Erwach-
senen ist jene des Kindes in der Tat viel verwandlungsfihiger, und sie
nimmt insofern die Welt der Kunst vorweg, als sie das Faktische im
stindigen Wechsel der Dinge und ihrer Funktionen, der Personen und
ihrer Rollen iibersteigt. Aber in diesem Wechsel tauscht das Kind immer
nur seine faktische Welt gegen eine andere mogliche ein, ohne in seiner
Fiktion sein reales Gegenstandsverhiltnis aufzugeben: Die Puppe ist ihm
ein Kind, und ebenso die Schachtel ein Bett; die Reprisentanten verwei-
sen nicht von sich weg auf die «wahren» Gegenstinde. Das Kind spielt
auch dann noch mit Dingen oder mit Realien, wenn diese nur mehr
durch dhnliche Substitute reprisentiert sind.

Dank dieser — zweifellos richtigen — restriktiven Auslegung des
kindlichen Symbolspiels, das trotz der Ersetzung der Gegenstinde
durch Symbole den Realititscharakter der gegenstindlichen Handlungen
im Grunde nicht aufhebt, kann Cassirer nun die der Kunst eigene
Kreativitit oder Konstruktivitit herausstellen. Erst die Kunst 16st den
stofflichen Charakter der Dinge auf, um die reine sinnliche Form als
eine gegenstindliche zu schaffen. Cassirer bringt den Unterschied zwi-
schen Kind und Kiinstler auf die Formel, daB ersteres mit Dingen spiele,
der zweite hingegen mit Formen. Das Spiel mit Formen schafft aber
auch eine neue, distanzierte Beziehung zur gegenstindlichen Welt, die
Cassirer im Schillerschen Begriff des «isthetischen Standes» ausge-
driickt findet, den der Mensch dann einnimmt, wenn er die Welt «auller
sich stellt oder betrachtet». «Die Betrachtung», heiBit es in der bekannten,
auch von Cassirer zitierten Passage aus dem Fiinfundzwanzigsten
Brief?, «ist das erste liberale Verhiltnis des Menschen zum Weltall, das
ihn umgibt. Wenn die Begierde ihren Gegenstand unmittelbar ergreift,
so riickt die Betrachtung den ihrigen in die Ferne und macht ihn eben
dadurch zu ihrem wahren und unverlierbaren Eigentum, dal sie ihn vor
der Leidenschaft fliichtet.» Was in der Optik Cassirers die Kunst als
asthetische Spielform vom Spiel des Kindes abhebt, ist genau dieses
«liberale» Verhiltnis zur Welt, das dem Kinde in dem MaBe fehlt, als
seine Welt noch eine dingliche und es selbst ein engagierter Handelnder
in ihr ist.

» Werke 394.



500 Nachahmung, Spiel und Kunst

IV

Schiller begreift aufgrund seiner kantischen Konstruktion diese
«asthetische Freiheit» als einen «mittleren Zustand»® zwischen der
Passivitit sinnlicher Empfindung und der Aktivitit des Denkens und
Wollens. Damit zeichnen sich nun der «physische», der «isthetische»
und der «moralische Zustand» als die «drei verschiedenen Momente
oder Stufen der Entwicklung» ab, die Schiller zufolge sowohl der
Einzelne als auch die Menschheit durchlaufen miissen, um ihre Bestim-
mung zu erflillen”. Der «isthetische Zustand» erscheint so genetisch als
das notwendige Durchgangsstadium zwischen dem «Zustand roher
Natur»* und der Endbestimmung moralischer Verniinftigkeit. Es gibt
fiir Schiller in der Tat «keinen andern Weg, den sinnlichen Menschen
verniinftig zu machen, als da man denselben zuvor dsthetisch macht»,
denn allein «durch die isthetische Gemiitsstimmung wird (...) die
Selbsttatigkeit der Vernunft schon auf dem Felde der Sinnlichkeit
eroffnet»®,

DaB3 eine solche — fiir Schillers eigenes Kunstschaffen typische —
Unterordnung des Asthetischen unter theoretisch-moralische Postulate
in ihrer Einseitigkeit nicht befriedigen kann, braucht kaum betont zu
werden. Bedeutsam ist in unserer Perspektive jedoch die in ihr implizit
enthaltene Behauptung eines Entwicklungszusammenhangs des Asthe-
tischen und des Theoretisch-Kognitiven, der hier freilich allzu direkt
zwischen diesen verschiedenen Ordnungen hergestellt wird. Schiller
korrigiert tibrigens selbst die starre Vorstellung eines abrupten Wechsels
vom Physischen zum Asthetischen und vom letzteren zum Verniinftig-
Moralischen mit der Bemerkung, diese drei genetischen «Perioden»
oder «Epochen» seien als «die notwendigen Bedingungen jeder Er-
kenntnis» aufzufassen, «die wir durch die Sinne erhalten®. Hier scheint
die umfassendere und adiquatere Idee einer Analogie oder Verwandt-
schaft zwischen der kognitiven und der dsthetischen Entwicklung auf,
die wohl erst die Annahme von Querverbindungen zwischen den
beiden Bereichen rechtfertigt.

% 23. Brief (Werke 383).

* Vgl. 23.-24. Brief (Werke 388).
2 24, Brief (Werke 389).

* 23. Brief (Werke 383 f).

# 25. Brief (Werke 394).



Nachahmung, Spiel und Kunst 501

Entsprechungen zwischen der Entwicklung der Erkenntnis und
jener des Asthetischen lassen sich in der Tat auch in einem neutraleren
Rahmen als dem Schillerschen leicht aufzeigen. Dal} die Kiinste als
Reprisentationen zur besseren Erkenntnis des Reprisentierten beitra-
gen, wurde schon friih gesehen. Wird jedoch die kognitive Reprisenta-
tionsleistung der Kunst betont, so tritt wieder die Nachahmung anstelle
des Spiels als Interpretationsbegriftf in den Vordergrund. Historisch
gesehen ist ohne Zweifel die Verkniipfung der Kunst mit der Erkenntnis
bei den Nachahmungstheorien viel ausgeprigter als bei den Spieltheo-
rien. Aristoteles, der seine Auffassung der Kunst als Nachahmung mit
dem Hinweis auf die Rolle der letzteren bei der kindlichen Entwicklung
begriindet, unterstreicht dabei gleichzeitig, da3 die Nachahmung beim
Kinde im Dienste des Lernens steht®. Wenn sich ganz allgemein die
Menschen an Werken der bildenden Kunst als Nachahmungen freuen,
so liegt dies Aristoteles zufolge wiederum darin, daB wir «beim An-
schauen etwas lernen und herausfinden, was ein jedes sei»*. Eine solche
Auffassung der Kunst mag heute leicht naiv erscheinen, aber das sollte
nicht dariiber hinwegtauschen, dall eine Art von «Lernen» tatsichlich
der natiirliche Effekt jeder Begegnung mit einem Kunstwerk ist, dessen
reprasentativer Gehalt durchsichtig wird. Dieses «Lernen» ist, wie
Aristoteles sagt, gleichsam ein SchluB: wir sehen, daBl «dieses» (das
Reprisentierende) «jenes» (das Reprasentierte) ist”, und umgekehrt
wird uns dann «jenes» im «dieses» auf eine neue Weise ansichtig, die
bisher Ungesehenes zu zeigen vermag.

Wird also die Kunst als Nachahmung begriffen, so kann sie zumin-
dest vordergriindig betrachtet in dem MaBe als erkenntnisférdernd
gelten, als sie mimetisch das Nachgeahmte treffend wiedergibt®. Eine
solche Interpretation der Erkenntnisfunktion der Kunst, wie sie sich im
Ansatz schon bei Aristoteles und spiter in immer einseitigeren Varian-
ten bis hin zum Naturalismus findet, stellt somit auf die fur die
Nachahmung charakteristische akkommodative Leistung ab. Als histo-
rische Reaktion auf solche Einseitigkeit wird dann die Berufung auf eine
«charakteristische Kunst» als der «einzigen wahren» verstindlich, die
«aus inniger, einiger, eigner, selbstindiger Empfindung um sich

*» Vgl. Anm. 5.

* ARISTOTELES, Poetik, 4, 1448 b 16.

7 ARISTOTELES, Rhetorik I, 11, 1371 b 9.

* Diese Mimesis erfolgt jedoch in jedem Fall in Abhingigkeit von den subjekt-
eigenen Verstehensstrukturen. Vgl. oben, Anm. 17 und 18.



502 Nachahmung, Spiel und Kunst

wirkt»* und so primir Ausdruck des subjektiven Erlebens ist, wie es der
spatere Begriff der Erlebniskunst will. DaB die sich hier manifestierende
Spannung zwischen dem objektiven und dem subjektiven Pol wie oben
angedeutet eine echte und unabweisbare ist, zeigt sich bereits in den
Aristotelischen Anfingen der Nachahmungstheorie. Aristoteles falt
nimlich unter seinen den spiteren Theorien gegeniiber viel weiteren
Begriff der Nachahmung nicht nur die «bildenden» Kiinste wie Malerei
und Bildhauerei, bei denen er die Abbildungsfunktion im Sinne einer
genauen Kopierleistung herausstreicht®, sondern auch die «Nachah-
mung» von Charakter und Empfindung des Menschen durch Musik
und Tanz", das heilt durch Medien, deren Funktion nicht mehr im
engeren Sinn eine «abbildende» sein kann.

\Y

LiBt sich nun eine Erkenntnisleistung auch fiir jene Kunstformen
behaupten, flir die der Begriff der Ausdrucks- oder Erlebniskunst im
besonderen Maf3 zutrifft? Dort, wo in der Kunst Gefiihlsiiberschwang
herrscht, ist die Frage nach ihrem Erkenntniswert offensichtlich weni-
ger leicht zu beantworten als bei jenen Kunstformen, die auf mehr oder
weniger «objektive» Weise die gegenstindliche Welt abbilden wollen.
Aber die Frage 148t sich tiberhaupt nicht richtig angehen, solange man
nur auf den emotional-subjektiven Gehalt solcher Kunst blickt und
dabei {iibersieht, daB} die eigentliche kiinstlerische Leistung nicht im
Gefiihlsleben liegt, aus dem ein Kunstwerk tatsichlich hervorgegangen
sein mag, sondern in der rekonstruktiv-reprasentativen Interpretation
dieses Gefiihlslebens im Kunstwerk als einem verduBerlichten Symbol*.
Die erkenntnisstiftende Funktion solcher Kunst ist also in der Objekti-
vierung des Gefiihlslebens begriindet, die dieses im symbolischen Me-
dium auf distanzierte Weise gegenstindlich werden 1a8t. Die Parallele zu
jenem Vorgang der «Dezentrierung», der nach Piaget allgemein mit
dem Aufbau symbolischer Reprisentation und im besonderen mit der
Ausbildung reprisentativen Denkens einhergeht, liegt dann auf der

* GOETHE (Anm. 13).

“ ARISTOTELES, Rhetorik I, 11, 1371 b 6.
“ Poetik 1, 1447 a 27.

2 Vgl. CassirRer (Anm. 2) 142.



Nachahmung, Spiel und Kunst 503

Hand*®. Einem solchen Objektivierungsvorgang kommt im Bereich des
Emotionalen in dem MaB3e besondere Bedeutung zu, als Leidenschaften,
urspriinglich und unmittelbar erlebt, aufgrund ihrer Zwangsliufigkeit
wohl noch weniger einer unbefangenen oder «objektiven» Erkenntnis
offenstehen als die Zusammenhinge einer bloB8 sensomotorisch emp-
fundenen materiellen Objektwelt. Die Blindheit des leidenschaftlich
Handelnden ist ein altes Thema.

Es ist kein Zufall, daB der Erkenntniswert und besondere Effekt der
Objektivierung des Emotionalen besonders im Zusammenhang mit
dem Drama gesehen wurde, wo, wie Aristoteles betont, nicht einfach
Menschen, sondern deren Handlungen und Lebensweisen, Charaktere
und Leidenschaften «nachgeahmt» werden*. Objektivierung derselben
ist aber der Sinn des Schauspiels; sein Zweck «war und ist, der Natur
gleichsam den Spiegel vorzuhalten; der Tugend ihre eigenen Ziige, der
Schmach ihr eignes Bild»*. Leidenschaften reprisentiert sehen ist aber
nicht mehr das gleiche wie sie empfinden; der Betrachter von Leiden-
schaften ist nicht mehr diesen gleichen Leidenschaften unterworfen.
Aristoteles stellt schon fiir die bildenden Kiinste die durch die Reprisen-
tation des Wirklichen in einem Medium bewirkte Transformation der
Emotionen heraus. «Was wir in der Wirklichkeit nur mit Schmerzen
anschauen, das betrachten wir mit Vergniigen, wenn wir mdoglichst
getreue Abbildungen vor uns haben, wie etwa die Gestalten von absto-
Benden Tieren oder von Leichnamen»*. Den Effekt der Zurschaustel-
lung des Emotionalen im Drama und speziell in der Tragddie driickt das
vielinterpretierte Aristotelische Wort von der «Reinigung» (Katharsis)¥
der Leidenschaften aus. Meint diese die befreiende « Abflihrung» («Ab-
reaktion») gestauter Leidenschaften im Betrachter durch deren Entla-
dung auf der Biithne oder deren «Lauterung» («Sublimierung») durch
die Darstellung edlen Handelns? Erfahren die Leidenschaften eine reini-
gende Wandlung oder befreit sich der Mensch aus ihrer unmittelbaren
Herrschaft, um sich in ein distanziertes Verhiltnis zu thnen zu setzen,
eben jenes des «Zuschauers» eines «Schauspiels», das ihn nicht mehr mit

der Wucht der Realitat treffen kann und ihm darum das reine Schauen
belalB3t?

% Ahnlich GaBLik (Anm. 18) 41.

“ ARISTOTELES, Poetik, 2, 1448 a 1; 6, 1450 a 16.
% W. SHAKESPEARE, Hamlet, III. Akt, 2. Szene.
“ ARISTOTELES, Poetik, 4, 1448 b 10.

“ Poetik 5, 1449 b 28.



504 Nachahmung, Spiel und Kunst

Letzteres scheint jedenfalls unter diesen Momenten der entschei-
dende, erst durch die Kunst als symbolische Reprisentation erméglichte
Vorgang zu sein. Ein «Abreagieren» gibt es bereits im kindlichen Spiel,
wenn das Kind seine Konfliktsituationen im Spiel austrigt und hier jene
Verhiltnisse herbeiftihrt, die seinem Empfinden entsprechen. Aber
wenn etwa das Kind so mit seiner Puppe umgeht, wie es von seinen
Eltern behandelt sein méchte, und damit der Puppe oder genauer sich
selbst zu seinem vermeintlichen Recht verhilft, so lebt es seine Bezie-
hungen zu den Personen trotz des fiktiven Charakters der letzteren in
einem Modus realer Betroffenheit und Affektivitit. Ebenso ist es noch
beim Erwachsenen, der die «Frustrationen» seiner Personenbeziehun-
gen an Drittpersonen oder Gegenstinden entlidt. Demgegeniiber liegt
dann die besondere Wirkung der Kunst als Symbolform darin, daB sie
den Menschen aus der Zwangsliufigkeit seiner Leidenschaften entlift,
indem sie ihm deren Bild vorsetzt. Bezeichnenderweise hat Schiller in
dieser «Gemiitsfreiheit» den «sicheren Probierstein der wahren astheti-
schen Giite» erkannt und sie auch hinsichtlich von «Kiinsten des Af-
fekts» wie der Tragodie verteidigt: «Eine schone Kunst der Leidenschaft
gibt es; aber eine schone leidenschaftliche Kunst ist ein Widerspruch,
denn der unausbleibliche Erfolg des Schonen ist Freiheit von Leiden-
schaften»®.

Lassen sich iiber den fundamentalen Vorgang symbolischer Objek-
tivierung hinaus weitere Parallelen der kognitiven und der dsthetischen
Entwicklung aufzeigen? Besteht eine Entsprechung zwischen der Kon-
stitution autonomen Denkens und eigenstindiger Kunst? Nach Piaget
vollzieht sich der Schritt vom gegenstindlich gebundenen «konkreten»
Denken zum in sich selbst gegriindeten «formellen» Denken durch den
Aufbau eines in sich einsichtigen Reiches des Moglichen, in das sich das
Wirkliche als eine besondere Realisierung einordnen und so «verstehen»
1iBt*. Ahnlich wurde fiir die dramatische Kunst eine iiber die Darstel-
lung wirklicher Begebenheiten hinausgehende «freie» Konstruktion des
Moglichen schon friih als konstitutiv erkannt. So ist es nach Aristoteles
«nicht die Aufgabe des Dichters, zu berichten, was geschehen ist,
sondern vielmehr, was geschehen konnte und was moglich wire nach
Angemessenheit oder Notwendigkeit». Diese Befreiung vom Konkre-
ten oder vom Besonderen eines Einzelfalles erhebt die Dichtkunst tiber

* ScHILLER (Anm. 6) 22. Brief (Werke 382).
® Vgl. PIAGET (Anm. 16) 113 (dt. 136).



Nachahmung, Spiel und Kunst 505

die Geschichtsschreibung: «der eine erzihlt, was geschehen ist, der
andere, was geschehen konnte». Auch hier begriindet dann die Kon-
struktion des Moglichen den besonderen Erkenntniswert der Dicht-
kunst, die «philosophischer und bedeutender ist als die Geschichts-
schreibung», sofern sie sich am Allgemeinen orientiert®. Genaueres
tiber diese Entsprechungen wire durch den Vergleich verwandter kon-
gnitiver und dsthetischer Begriffe auszumachen. Fiir die genetische
Epistemologie ist beispielsweise die «SchlieBung» von Erkenntnisstruk-
turen, wie sie sich in der Umkehrbarkeit oder «Reversibilitit» der
Denkoperationen ausdriickt, ein entscheidendes Erfordernis fiir die
Konstitution des operationellen Denkens und seines inneren Notwen-
digkeitscharakters™. Die «Abgeschlossenheit» wurde aber ebenfalls als
ein konstitutives Moment jeder dsthetischen Reprisentation und speziell
der dramatischen Handlung herausgestellt®®>. Wenn schlieBlich Piaget in
den hoheren Erkenntnisstrukturen ausgewogenere Gleichgewichtsver-
hdltnisse vorwalten sieht, so ist wiederum die Analogie zum klassischen
isthetischen Begrift der Harmonie evident.

VI

Die bisherigen Hinweise betrafen Verwandtschaften zwischen der
kognitiven und der isthetischen Entwicklung des Individuums; wir
befaBBten uns mit der Psychogenese dieser beiden Symbolformen. Nicht
zur Sprache kam die Frage nach den mdéglichen menschheitsgeschichtli-
chen Parallelen. DaB3 aber diese Problemdimension wie flir die geneti-
sche Epistemologie, so auch fiir eine genetische Asthetik nicht nur
relevant, sondern unabweisbar ist, zeigt sich darin, daB sie im Vorange-
henden bereits impliziert ist. Einer der mdglichen Einwinde gegen die
voranstehenden Ausfiihrungen kdnnte nimlich lauten, daB3 sie zusehr
auf eine klassizistische Deutung der Kunst beschrinkt bleiben. Mit
Gadamer kann man geltend machen, daB3 das «dsthetische BewuBtsein»,
wie es besonders Schiller reflektiert, nur fiir die spite Neuzeit und nicht
fiir andere Kunstepochen reprisentativ ist®. Die Reduzierung der Kunst

* ARISTOTELES, Poetik 9, 1451 a 36 f.

* Vgl. PIAGET (Anm. 16) 34 f. (dt. 54 f.).

2 Vgl. ARISTOTELES, Poetik 7-8.

® H.-G. GADAMER, Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen
Hermeneutik, Tiibingen 1975*, 77.



506 Nachahmung, Spiel und Kunst

auf den «isthetischen Schein» soll auf einer «isthetischen Unterschei-
dung»* beruhen, die die Kunst allein nach isthetischen Qualititen
bestimmt und sie einer umfassenderen mythischen, religiésen, sozialen
Welt entreilt, der die Kunst in fritheren Epochen zugehorig war.

Ein solcher Einwand hat seine Berechtigung, auch wenn man ihm
entgegenhalten kann, daf er den «isthetischen Schein» auf eine Weise
zur illusiondren Scheinwelt herabwiirdigt, die das Gemeinte verzerrt;
das Moment des «Scheins» 1dBt sich, neutraler gefaBt, durchaus als eine
universalhistorische dsthetische Kategorie verteidigen®. Dal3 jedoch das
Asthetische zu verschiedenen Zeiten verschieden artikuliert wurde und
daB diese Verschiedenheit ihren Grund in den je andern Beziehungen
des Asthetischen zu den eine Epoche charakterisierenden Lebensformen
hat, vermdgen Analysen wie jene Gadamers und iiberhaupt die Asthe-
tikgeschichte leicht zu zeigen. Wenn Gadamer tiberdies in der «Herr-
schaft des naturwissenschaftlichen Erkenntnisvorbildes» den «theoreti-
schen Grund» fiir die «Abdringung der ontologischen Bestimmung des
Asthetischen auf den Begriff des isthetischen Scheins»* erblickt, so
wird hier wiederum deutlich, daB die Asthetikgeschichte in einer inne-
ren Beziehung zur Erkenntnis- und Wissenschaftsgeschichte, speziell
zur Verselbstindigung wissenschaftlichen Erkennens und seinem aus-
schlieBlichen Anspruch auf Objektivitit steht.

Die Zusammenhinge von Wissenschaftsgeschichte und Kunstge-
schichte sind jedoch alles andere als klar; sie stehen heute mehr denn je
zur Diskussion, wobei die Schwierigkeit bereits bei der begriftlichen
Erfassung der Verschiedenheit von Wissenschaft und Kunst als Symbol-
formen” und generell bei der Abgrenzung des Asthetischen vom Nicht-
Asthetischen® beginnt. Die Existenz von Entsprechungen zwischen der
Wissenschaftsgeschichte und der Kunstgeschichte kann in dem Maf
plausibel gemacht werden, als sich wissenschaftshistorische Ansitze auf
die Kunstgeschichte tibertragen lassen®. Das gleiche gilt von jedem

* A.a.0., 81.

® Vgl. das Kap. «Semblance» in LANGER (Anm. 4).

* A.a.0., 79.

 Das ist u. a. das erklirte Ziel von GoopmAN (Anm. 4). Vgl. dt. Ausgabe 266.

* Vgl. die Erorterung dieser Unterscheidung und der Frage der sogenannten
isthetischen Urteile (F. Sibley) bei A. GRAESER, Einige Probleme der Asthetik, in
Studia Philosophica 1980 (39) 57-82.

*® So hat E.H. GowmsricH, Art and Illusion, London 1962, das Poppersche
Begriffspaar «conjectures and refutation» als «schema and correction» auf die Kunst-
geschichte tibertragen und fiir die Erfassung progressiver Entwicklungen zu beniit-



Nachahmung, Spiel und Kunst 507

Versuch, die Strukturen der geistigen Entwicklung des Individuums in
der Kunstgeschichte wiederfinden zu wollen®. Die Ubertragung an der
Wissenschaftsgeschichte gewonnener Begriffe auf die Kunstgeschichte
bleibt aber in jedem Fall problematisch, und noch mehr Probleme birgt
das Ubertragen ontogenetischer Entwicklungssequenzen auf die Wis-
senschafts- und Kunstgeschichte.

Das intrikate Verhiltnis von Kunst und Erkenntnis, von Entwick-
lung und Geschichte entzieht sich so jeder voreiligen Deutung. Dal3 hier
innere Beziehungen bestehen, bezeugen jedoch auch Dichter und Philo-
sophen. Im Mythos von ihrem Ursprung in einem «goldenen Zeitalter»

zen versucht. Das Modell scheint jedoch nur lineare Entwicklungen innerhalb einer
Stilepoche erfassen zu kénnen und bleibt erst noch auf Epochen beschrinkt, in denen
— wie in der Malerei der italienischen Renaissance — die Kunst sich eine wissenschaft-
liche Basis gab, so daBB bezweifelt werden kann, ob ein solches Modell das unter-
scheidend Asthetische iiberhaupt einfingt. — Demgegeniiber eignet sich der Kuhn-
sche Begriff des Paradigmas und des Paradigmenwechsels ungleich besser fiir die
Beschreibung einer Stiltradition und der Stilwechsel, was deswegen nicht erstaunlich
ist, weil Kuhn seiner eigenen Aussage zufolge sich u.a. von der Kunstgeschichte
inspirieren lieB. Vgl. T.S. Kunn, The Structure of Scientific Revolutions, Second
Edition, Enlarged, Chicago 1970, Postscript 208 s.; Ders., Comment on the
Relations of Science and Art, in Comparative Studies in Philosophy and History
1969 (10) 403-412.

“ Der interessanteste und ausfiihrlichste Versuch ist jener von S. GABLIK (Anm.
18). Die Autorin unterscheidet (42 f.) drei «Megaperioden» der Kunstgeschichte,
welche (1) die Antike und das frithe Mittelalter, (2) die Renaissance und (3) die
moderne Kunst vom spiten Impressionismus an (mit Schwerpunkt auf Kubismus
und Formalismus) umfassen; diese drei Megaperioden sollen «grob» den drei Piaget-
schen Hauptstadien der individuellen Entwicklung begriftlich-reprisentativen Er-
kennens, dem prioperatorischen, dem konkret operatorischen, dem formal operato-
rischen, entsprechen, was bei den visuellen Kiinsten an der riumlichen Organisation
nachweisbar sein soll (subjektive Raumorganisation in der ersten Megaperiode;
Systemkoordination oder Perspektive in der zweiten Megaperiode, jedoch gebunden
an die Konkretheit einer Wahrnehmungswelt; Konstruktion reiner, «abstrakter»
Beziehungssysteme in der dritten Megaperiode). Das Anschauungsmaterial 1Bt eine
solche Geschichtsinterpretation als nicht unbegriindet erscheinen; ob ihr mehr als ein
partielles Recht zukommt, ist aber um so fraglicher, als Gegenbeispiele auBer acht
gelassen werden, abgesehen davon, dafl die Raumorganisation in einer besonders
engen Beziehung sowohl zur Erkenntnisentwicklung des Individuums als auch zur
Wissenschaftsgeschichte steht (vgl. Anm. 17). Allgemein wire zu fragen, ob die
Annahme durchgehender Entsprechungen zwischen der individuellen (ontogeneti-
schen) und der geschichtlichen (phylogenetischen) Entwicklung, das heiBit ein Inter-
pretationsansatz, der jedem Stadium der Psychogenese eine Geschichtsepoche zuord-
nen will, nicht von vornherein iiberzogen ist; ein solcher strikter Parallelismus 148t
sich jedenfalls fiir die Erkenntnisentwicklung im allgemeinen und speziell fiir die
Entsprechungen zwischen Psychogenese und Wissenschaftsgeschichte nach Piaget
nicht behaupten.



508 Nachahmung, Spiel und Kunst

hat sich die Dichtung selbst in ein privilegiertes Verhiltnis zu den
Anfingen des Menschengeschlechtes gesetzt. Die Rede von der Erwek-
kung des Urspriinglichen, der verlorenen Kindheit und Jugend der
Menschennatur durch die Kunst ist ein Topos der klassischen und
romantischen Asthetik. Hegel hat aber auch den Vergangenheitscharak-
ter der Kunst als Prisenz des Absoluten diagnostiziert. Das sind Inter-
pretationen einer Genese und eines geschichtlichen Wandels, die inner-
halb eines symboltheoretischen und strukturgenetischen Ansatzes wie-
der neu bedeutsam werden kénnten, um in der Abfolge der Kunstepo-
chen mehr als nur eine kontingente Aneinanderreithung von Stilrichtun-
gen zu erkennen.



	Nachahmung, Spiel und Kunst

