
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 29 (1982)

Heft: 3

Artikel: Nachahmung, Spiel und Kunst

Autor: Fetz, Reto Luzius

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761410

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761410
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Reto Luzius Fetz

Nachahmung, Spiel und Kunst

Fragen einer genetischen Ästhetik*

Jean Piaget. Je ne travaille pas le soir Je lis et je relis. Combien de fois ai-
je relu Proust d'un bout à l'autre.

Jean-Claude Bringuier. Je vois mal à quoi ça correspond chez vous

Jean Piaget. Mais, c'est formidable comme épistémologie, Proust! La
manière dont il reconstitue un personnage à travers des perspectives
successives! Les différentes visions sur Charlus. J'ai souvent été tenté, mais

je n'ai jamais eu le temps de le faire, d'écrire l'épistémologie de Proust

Jean-Claude Bringuier. Il faut le faire, ça surprendra beaucoup de gens.

Jean Piaget. Peut-être ...'

Was verbindet die von Jean Piaget begründete genetische Episte-
mologie, die speziell die Entwicklung wissenschaftlicher Erkenntnis
untersucht, mit der Ästhetik? Einmal die Tatsache, daß sich die
Wissenschaftsgeschichte ohne die Berücksichtigung des ihr innewohnenden
ästhetischen Moments sowenig vollumfänglich erfassen läßt, wie die

Kunstgeschichte ohne die Beachtung der Erkenntnisepochen, die nicht
zuletzt durch den Gang der Wissenschaft bestimmt sind. Zum andern
der Umstand, daß Piaget hinsichtlich der kindlichen Erkenntnisentwicklung,

genauer der Ausbildung der Symbolfunktion, den frühen
Repräsentationsformen Nachahmung und Spiel eine tragende Rolle
zugeschrieben hat - und daß auch klassische Ästhetiken die Kunst als

eine Höherführung von Nachahmung und Spiel verstehen. Schließlich
die sich daraus herleitende Annahme, daß zwischen der Erkenntnisentwicklung

in einem engeren Sinn und der Kunstentwicklung wesentliche

*Veröffentlicht im Rahmen des Nationalfondsprojekts 1.694.78.
' J. C. Bringuier, Conversations libres avec Jean Piaget, Paris 1977, 28.



490 Nachahmung, Spiel und Kunst

Analogien bestehen, die darin begründet sind, daß die Kunst nicht nur
durch allgemeine kognitive Strukturen vermittelt ist, sondern auch
selbst eine Erkenntnisvermittlung sui generis leistet.

Als ein Ansatz, der die Erkenntnisentwicklung und den Weg zur
Kunst in eine Perspektive bringen kann, scheint sich vorzüglich der

symboltheoretische zu eignen, wie ihn programmatisch Ernst Cassirer
formuliert hat: Alle Ausdrucksweisen der Kultur sind als je besondere

Symbolisierungsleistungen des Menschen zu verstehen; an die einseitig
erkenntnisorientierte Bestimmung des Menschen als animal rationale soll
sein umfassendes Verständnis als animal symbolicum treten2. Die
Entwicklung des Menschen vom Natur- zum Kulturwesen, seine

Schöpfungen als Wissenschaftler oder Künstler sind diesem Ansatz gemäß
anhand der Hauptlinien seines Symbolschaffens zu erfassen. Eine
genetische Symboltheorie oder «genetische Sémiologie» bietet sich so als der

gemeinsame Rahmen an, in dem die Leitprinzipien der genetischen
Epistemologie oder allgemeiner des genetischen Strukturalismus auch
auf die Erforschung anderer Entwicklungslinien als nur der zur Wissenschaft

fuhrenden angewendet werden können3. In dieser zugleich
symboltheoretischen und strukturgenetischen Perspektive soll hier, gestützt
auf Piagets Stufenmodell der Erkenntnisentwicklung einerseits, auf
klassische Ästhetiktexte andererseits, ein erster Vergleich von Nachahmung

und Spiel als kindlicher Repräsentation und als Kunst versucht
werden4.

I

Daß der genetische Zusammenhang zwischen der Nachahmung
und dem Spiel des Kindes und der mit den gleichen Begriffen interpre-

2 Vgl. E. Cassirer, An Essay on Man. An Introduction to a Philosophy of
Human Culture, New Haven 1944, bes. Kap. 1-3.

3 Vgl. Verf., Genetische Sémiologie? Symboltheorie im Ausgang von Ernst
Cassirer und Jean Piaget, FZPhTh 28 (1981) 434-470.

4 Von den neueren symboltheoretischen Ästhetiken verdankt dieser Vergleich
am meisten Cassirer (Anm. 2), Kap. 9, ferner S. K. Langer, Feeling and Form,
London 19592. Als bahnbrechend fur die symboltheoretische Kunstbetrachtung gilt
I. A. Richards, Principles ofLiterary Criticism, London 1924; fur die behavioristisch
orientierte Semiotik ist grundlegend C. W. Morris, Esthetics and the Theory of
Sings, Den Haag 1939; die Diskussion wurde neu angeregt durch N. Goodman,
Languages of Art. An Approach to a Theory of Symbols, London 1969. (Deutsch:
Sprachen der Kunst. Ein Ansatz zu einer Symboltheorie, Frankfurt a. M. 1973).



Nachahmung, Spiel und Kunst 491

tierten Kunst bisher wenig Beachtung fand, ist um so erstaunlicher, als

ihn bereits die klassischen Kunsttheoretiker gesehen haben. Aristoteles,
dessen «Poetik» für die Interpretation der Kunst als Nachahmung
bestimmend wurde, geht zur Begründung seiner Theorie auf die konstitutive

Rolle der Nachahmung beim Kinde zurück. «Nachahmen ist den

Menschen von Kindheit angeboren; darin unterscheidet sich der Mensch

von den andern Lebewesen, daß er am meisten zur Nachahmung
befähigt ist und das Lernen sich bei ihm am Anfang durch Nachahmung
vollzieht»5. Schiller, der in seinen Briefen «Über die ästhetische Erziehung

des Menschen» das Spiel zum zentralen Interpretationsbegriff der

Kunst erhebt, verteidigt nicht nur im Anschluß an Rousseau die

Eigenbedeutung des kindlichen Spiels, sondern fragt ausdrücklich nach der
«Genesis»6 der die Kunst charakterisierenden Spielform. Dabei
unterscheidet er «Momente oder Stufen der Entwicklung die sowohl der
einzelne Mensch als die ganze Gattung notwendig und in einer
bestimmten Ordnung durchlaufen müssen». In dieser Entwicklung «können

zwar die einzelnen Perioden bald verlängert, bald abgekürzt, aber

keine kann ganz übersprungen, und auch die Ordnung, in welcher sie

aufeinander folgen, kann weder durch die Natur noch durch den Willen
umgekehrt werden»7. Das Erstaunliche an diesem Text ist, daß er für
die «Genesis» der ästhetischen Spielform eine Stufenfolge annimmt, die
in formaler Hinsicht genau jenen Grundbedingungen unterstellt ist,
welche Piaget für die «sequenzielle Ordnung»8 des Erkenntnisaufbaus

geltend macht.
Als Interpretationsbegriffe der Kunst treten Nachahmung und Spiel

geschichtlich als ein Gegensatzpaar auf. Damit stellt sich eingangs die

Frage, was es aus der Perspektive der kindlichen Entwicklung
überhaupt besagt, daß die Kunst nacheinander als Nachahmung und als Spiel
verstanden werden konnte. Bedeutsam ist nun, daß Nachahmung und

Spiel auch beim Kind keineswegs die gleiche Funktion haben; sie stellen
sich in der Deutung Piagets vielmehr als die beiden — wenn auch

komplementären - Extremformen kindlicher Repräsentation dar. Ahmt
das Kind ein beeindruckendes Verhalten Älterer nach, so unterstellt es

5 Aristoteles, Poetik, 4, 1448 b5. (Übers. v.O. Gigon, Stuttgart 1961).
6 F. Schiller, Über die ästhetische Erziehung des Menschen, in einer Reihe von

Briefen, 1795, 15. Brief (Schillers Werke, Nationalausgabe, hrsg. v. L. Blumenthal
und B. von Wiese, 20. Bd., Weimar 1962, 356).

' A.a.O., 24. Brief (Werke 388).
8 Vgl. Bringuier, (Anm.l) 57, 63.



492 Nachahmung, Spiel und Kunst

sein eigenes Tun einem äußeren Modell, eventuell ohne dieses zu
verstehen; jedenfalls dominiert bei der Nachahmung die Anpassung
oder, in der Sprache Piagets, die «Akkommodation» des kindlichen
Subjekts an seine Umwelt. Im Spiel, besonders im sogenannten
Symbolspiel, lebt das Kind hingegen seinen eigenen Vorstellungen nach; es

verleiht souverän den Gegenständen die von ihm gewollte Bedeutung:
ein Stecken kann zum Flugzeug, eine Schachtel zum Bett werden,
sofern die Handlungsintensität und die Einbildungskraft stark genug
sind, daß es sich darunter die «richtigen» Gegenstände vorstellt. Im
Gegensatz zu der fiir die Nachahmung konstitutiven «Akkommodation»

an die Umwelt ist das Symbolspiel nahezu reine Angleichung oder
«Assimilation» der Objekte an das Subjekt, seine freie Entfaltung in
einer symbolisch zurechtgelegten Welt9.

Die Analogie zur Deutung der Kunst als Nachahmung oder als

Spiel liegt damit auf der Hand, wurde doch die Abfolge dieser Auffassungen

schon oft als der Ausdruck zweier antagonistischer Tendenzen,
als das Schwanken zwischen einem objektiven und einem subjektiven
Pol gesehen. Die Auffassung der Kunst als Nachahmung betont zumindest

in ihrer neuzeitlichen Auslegung immer die reproduktive Funktion
der Kunst gegenüber der Natur, die Kopie der letzteren durch die

erstere, die als «Nachäffung» verächtlich gemacht werden konnte: ars

simia naturae. In der Deutung der Kunst als Spiel hingegen findet jene
Auffassung zu ihrem Begriff, welche die Freiheit und Selbstgesetzlichkeit

des Kunstschaffenden unterstreicht10. Damit wird deutlich, daß sich

in diesem Widerstreit der Kunstauffassungen jenes dialektische Verhältnis

wiederholt, das schon beim Kind in der polaren Stellung von
Nachahmung und Spiel angelegt ist. Von hier aus erscheint der Antagonismus

der Nachahmungs- und Spieltheorien der Kunst keineswegs als

zufällig, und verständlich wird auch die immer wieder zu beobachtende

Tendenz, jenen Einseitigkeiten zu entgehen, die sich unweigerlich
einstellen, wenn sich das Kunstverständnis ausschließlich an der Nachahmung

oder am Spiel orientiert.
Es macht die Überlegenheit der genuin Aristotelischen Theorie der

Kunst als «Nachahmung der Natur» über die späteren Nachahmungs-

' Vgl. J. Piaget, La formation du symbole chez l'enfant. Imitation, jeu et rêve,
image et représentation, Paris 1945. (Deutsch: Nachahmung, Spiel und Traum. Die
Entwicklung der Symbolfunktion beim Kinde, Stuttgart 1975.) Referiert in Verf.
(Anm.3) 452-459.

10 Vgl. Cassirer (Anm. 2) 138-141.



Nachahmung, Spiel und Kunst 493

theorien aus, daß sie im Aristotelischen Naturbegriff ihr immanentes
Korrektiv gegen jede Verflachung der Kunst zu einer bloßen Kopierleistung

besitzt. Wenn Aristoteles die Kunst die Natur «nachahmen» läßt,
so ist entgegen der Kopiervorstellung in erster Linie dies gemeint, daß

auch die Kunst ein schöpferisches Prinzip darstellt und gleich der Natur
ihre Werke hervorbringt, ja sogar «vollendet, was die Natur zu vollenden

nicht vermag»11. Die Aristotelische Mimesistheorie betont zuerst
die Analogie zwischen dem Schaffen der Natur und jenem des

Handwerkers oder Künstlers, wobei die Spezifität des letzteren darin gesehen

wird, daß sich sein Schaffen von einer «Idee» herleitet, die nur «in der
Seele»12 und nicht schon in der Natur vorhanden ist.

Kunst als «Nachahmung der Natur», in ihrem ursprünglichen Sinn
verstanden, ist also «Abbildung» nur aufgrund neuer «Bildung». Goethe,

der sich im Widerstand gegen die Herabwürdigung der Kunst zur
dekorativen Imitation der belle nature darauf zurückbesinnt, daß «die

Kunst lange bildend (ist), eh sie schön ist»13, stellt somit im Grunde die

ursprüngliche Aristotelische Priorität der Kreativität der Kunst vor ihrer
Reproduktionsfunktion her. Noch klarer wird dieses Verhältnis von
Schiller ausgesprochen, wenn er die Kunst aus einem «nachahmenden

Bildungstrieb» hervorgehen und das «Vermögen zur nachahmenden
Kunst» nur mit dem «Vermögen zur Form überhaupt»14 gegeben sein
läßt. Aber warum diese Betonung der Notwendigkeit einer über die

Natur hinausführenden, jedoch analogen Kreativität? Die lapidarste
Antwort scheint uns jene Goethes: «Kunst: eine andere Natur, auch

geheimnisvoll, aber verständlicher; denn sie entspringt aus dem
Verstände»15. Wenn Goethe hier wie Aristoteles die Kunst als eine Fortführung

der Natur aus einem neuen Prinzip begreift, so weist er zusätzlich
auf den besonderen Effekt dieses Schaffens «aus dem Verstände» hin,
nämlich auf die dadurch erzielte größere Verständlichkeit.

Auch in der Kunst scheint somit eine neue Erkenntnisstufe (sui
generis) dadurch geschaffen zu werden, daß das menschliche Subjekt ein

neues «Konstrukt» - das «ästhetische Artefakt» — hervorbringt, wie dies

11 Aristoteles, Physik II, 8, 199 a 15.
12 Metaphysik VII, 7, 10326 1.

"J.W. Goethe, Von deutscher Baukunst, 1772 (Gedenkausgabe, hrsg. v. E.
Beutler, 13. Bd., Zürich und Stuttgart 1954, 24).

14 Schiller (Anm. 6) 26. Brief (Werke 401).
15 J. W. Goethe, Maximen und Reflexionen. Januar 1832. Handschrift aus dem

Nachlaß (Gedenkausgabe, 13. Bd., 1083).



494 Nachahmung, Spiel und Kunst

Piaget allgemein für die Erkenntnisentwicklung behauptet16. Daß dabei
ein innerer Zusammenhang zwischen der Erkenntnis- und der
Kunstentwicklung bestehen muß, wird in dem Maße evident, als sich für die
verschiedenen Künste zeigen läßt, daß die Gestaltung des ästhetischen
Artefakts von den auf den jeweiligen Stufen konstruierten allgemeinen
kognitiven Strukturen abhängt. Eine solche Abhängigkeit darf heute

gerade für jene Künste als erwiesen gelten, bei denen die mimetische

Abbildungsfunktion im Vordergrund steht: ein Kind zeichnet ein ihm
präsentes Modell so «ab», wie es dieses Modell versteht; es «assimiliert»
mit Piaget gesprochen das Modell an die von ihm aufgebauten Strukturen17.

Das aber heißt, daß die «Abbildung» des Modells sich nach der

«Bildung» seiner Verstehensstrukturen richtet. Piagets Relevanz für die
Ästhetik liegt so primär in der Entdeckung, daß die unser Weltverstehen
bestimmenden Strukturen auch die Wirklichkeitsrepräsentation im
ästhetischen Artefakt mitbedingen. Seine Forschungsresultate begründen
die Annahme, daß die Kunstentwicklung mindestens teilweise den

gleichen individuellen - und vielleicht auch historischen —

Entwicklungsgesetzen unterliegt wie die Erkenntnisentwicklung im
allgemeinen18.

16 J. Piaget, L'épistémologie génétique, Paris 1970, 5, 110-123. (Deutsch:
Abriß der genetischen Epistemologie, Ölten 1974, 23, 133-145).

17 Vgl. J. Piaget et B. Inhelder, La psychologie de l'enfant, Paris 1966, 50-53.
(Deutsch: Die Psychologie des Kindes, Frankfurt 1977, 52-55.) Gestützt auf die
bahnbrechenden Studien von G. Luquet, Le dessin enfantin, Paris 1927, behaupten
die Autoren (52, dt. 54), daß die Entwicklung der Zeichnung «Gesetzen gehorcht,
die denen der Begriffsbildung näher stehen als denen der Wahrnehmung», und daß
die Stadien dieser Entwicklung «vor allem eine bemerkenswerte Konvergenz mit der

Entwicklung der spontanen Geometrie des Kindes» zeigen.
18 Auf die Ästhetik übertragen stünde der erkenntnistheoretische Konstruktivismus

Piagets (vgl. Anm. 16, 5, dt. 23) so vor allem gegen die - hier bewußt
überspitzt formulierte - Annahme, daß alle Künstler zu allen Zeiten die Welt im
Prinzip gleich «sehen», das heißt von gleichen vorgegebenen «Daten» ausgehen, und
diese gemäß den verschiedenen individuellen und kulturellen Voraussetzungen
ästhetisch verschieden interpretieren. Statt einer solchen, in der Ästhetik noch mehr als

in der Wissenschaftsgeschichte fragwürdigen Unterscheidung von «Gegebenheit»
und «Interpretation» wäre vielmehr anzunehmen, daß jede ästhetische Repräsentation

immer schon eine Organisations- und Strukturationsleistung der Subjekts
einschließt. Von den hiermit vorausgesetzten Strukturen würde aber wiederum -
entgegen einem verabsolutierten Apriorismus, Innatismus oder Präformismus -
gelten, daß sie nicht auf allen Entwicklungsstufen und in allen Kulturepochen als die
gleichen im Subjekt vorgegeben sind, sondern in einer sequenziellen Ordnung von
ihm aufgebaut werden. Die Kunst könnte demzufolge eine von der Emergenz neuer
Subjektstrukturen abhängige Entwicklung aufweisen, wobei diese Emergenz natürlich

als in Interaktion mit soziokulturellen Faktoren stehend zu betrachten ist. Die



Nachahmung, Spiel und Kunst 495

II

Von hier aus könnte es legitim werden, den Übergang von der
Natur zur Kunst ähnlich der Erkenntnisentwicklung als einen jener
fundamentalen Organisations- und Transformationszusammenhänge zu
sehen, fur die Piaget den Begriffder «weiterfuhrenden konvergierenden
Rekonstruktionen»19 geschaffen hat. Damit ist ausgedrückt, daß die

Kunst zwar als eine Fortführung naturaler Organisation zu denken ist,
insofern letztere ja auch den Menschen als Naturwesen miteinschließt,
die jedoch nicht linear das natürliche Geschehen fortsetzt, sondern es

transformiert und in einem neuen Medium «rekonstruiert», weil sie

Gestalten schafft, die auf der vorangehenden Naturebene nicht möglich
waren. Wenn die genetische Epistemologie die Denkstrukturen des

«epistemischen», wissenschaftsfähigen Subjekts im Ausgang vom
«naturalen» Subjekt als Resultanten solcher Rekonstruktionen zu erklären

vermag, lassen sich dann genetisch nicht auch die Rekonstruktionen
verfolgen, aufgrund derer aus dem «naturalen» ein «ästhetisches» Subjekt

ersteht?

Damit ist die Frage angeschnitten, worin die Andersheit eines

Kunstwerkes gegenüber der Natur, aber auch gegenüber den künstlichen

Gebrauchsgegenständen oder utilitären Artefakten besteht. Was

einen Gegenstand als «ästhetischen» von der übrigen Wirklichkeit
abhebt, zeigt sich vielleicht am deutlichsten bei jenen Kunstwerken, die

primär als Nutzobjekte fungieren, etwa bei einem Bauwerk. Ein solches

«Ding» kann dem Betrachter zum «Bild» werden, wenn es sich ihm als

rein visuelle Form präsentiert, so daß von seiner praktischen
Zweckbestimmung abgesehen wird. In dieser Herauslösung aus den üblichen
Kausalzusammenhängen und Lebenszwängen besteht die dem

Kunstaufgebauten Strukturen würden die allgemeinen kognitiven Rahmenbedingungen
abgeben, welche die Möglichkeiten der ästhetischen Erfahrung und das künstlerische
Ausdrucksvermögen einer Entwicklungsstufe oder Kulturepoche festlegen. Einen
solchen Interpretationsansatz hat vor allem S. Gablik, Progress in Art, London 1976,
als Hypothese formuliert und an die Kunstgeschichte herangetragen (vgl. 147, 151,
171, 173), wobei die Thesen bezeichnenderweise (vgl. Anm. 17) an den visuellen
Künsten und speziell an der historischen Entwicklung räumlicher Repräsentation
illustriert werden. Zur Problematik einer solchen Geschichtsinterpretation vgl.
Anm. 60.

19 Vgl. J. Piaget, Biologie et connaissance. Essai sur les relations entre les

régulations organiques et les processus cognitifs. Paris 1967 (Gallimard: Idées), 458-
461. (Deutsch: Biologie und Erkenntnis. Über die Beziehungen zwischen organischen

Regulationen und kognitiven Prozessen. Frankfurt, 1974, 338-341.)



496 Nachahmung, Spiel und Kunst

werk eigene relative Unwirklichkeit, die Schiller als «Schein» bezeichnet

hat. «Schein» ist die das Kunstwerk ausmachende Abstraktheit einer
sinnlichen Form, die wir als solche wahrnehmen, ohne mehr an eine

materielle Funktion des betreffenden Gegenstandes zu denken. Als
ästhetische Kreativität ist dann jede Aktivität zu betrachten, die auf
Freisetzung eines solchen Scheins abzielt; sie kann sinngemäß nur von
einem Erkenntniswesen vollzogen werden, nicht aber von den erkenntnislosen

Dingen selbst. «Die Realität der Dinge ist ihr (der Dinge)
Werk; der Schein der Dinge ist des Menschen Werk», ein «entschiedener

Schritt zur Kultur»20.

Auf die Frage, wo solche ästhetische Kreativität oder Transformation

der Realität zum «Schein» anfängt, kann freilich die Antwort nur
eine relative sein. Wenn bereits Schiller die Einsicht ausspricht, daß es

die «Natur selbst ist, die den Menschen von der Realität zum Scheine

emporhebt»21, indem sie ihn schon als Sinnen- und speziell als Augenwesen

in ein distanziert-betrachtendes Verhältnis zur Welt setzt, so

gewinnt diese Aussage im Licht der neueren Wahrnehmungstheorien
ein besonderes Gewicht. Die Gestaltpsychologie hat als erste erkannt,
daß das Sehen keineswegs ein passives Abbilden ist, sondern eigenen
Konstruktions- und Strukturierungsgesetzen gehorcht, die mit der

Prägnanz der sogenannten «guten Formen» auf ihre Weise die Dominanz
von Harmonien oder zumindest Gleichgewichtsverhältnissen zum
Ausdruck bringen. Jeder Wahrnehmung oder «aisthesis» wohnt also bereits
ein ästhetisches Moment inne, das auf eine wenn auch unbewußte
Konstruktion des wahrnehmenden Subjekts zurückgeht22. Das Wählen
der «richtigen» Distanz zu einem Objekt, des Blickwinkels, eines

Aussichtspunktes und ähnliches sind dann zusätzliche und bewußte

Aktivitäten, in denen sich eine ästhetische Einstellung schon vor dem
Schaffen eigener Kunstwerke realisiert. Was ein auf solche Weise vollzogenes

Sehen vor Augen fuhrt, kann ob der hierbei erbrachten Selektion
und Konzentration, die dem besonderen «Interesse am Schein»

entspringt, bereits als ein Werk der «Kunst» in ihrer unscheinbarsten und
alltäglichsten Form gelten. Und nur unter der Voraussetzung eines

20 Schiller (Anm. 6) 26. Brief (Werke 399). Eine ausgezeichnete Explikation
des «Scheins» als ästhetischer Kategorie gibt Langer (Anm. 4) 45-50.

21A.a.O. (Werke 400).
22 Vgl. R. Arnheim, Art and Visual Perception. A Psychology of the Creative

Eye, Berkeley 1954 (Deutsch: Kunst und Sehen. Eine Psychologie des schöpferischen

Auges, Berlin 1965). Bereits Cassirer (Anm. 2) 151 sprach von «the artistic
eye» als «constructive eye».



Nachahmung, Spiel und Kunst 497

solchen anfänglichen Sehen-Könnens wird es denkbar, daß der Mensch

darangeht, Formen an Werken (Dekor) und schließlich als (Kunst-)
Werke, zu schaffen, in denen ihm veräußerlicht gegenübersteht, was er
als «Schein» sehen will.

III

Es besteht wohl kein Zweifel, daß Schiller, der als erster die für das

Ästhetische konstitutive Freisetzung der sinnlichen Form als «Schein»

so deutlich gesehen hat, im gleichen Zusammenhang auch den Spielbegriff

der Kunst entwickelt hat. Denn der «Spieltrieb» ist es, «der am
Scheine Gefallen findet» und dem der «nachahmende Bildungstrieb»
folgt, der «den Schein als etwas Selbständiges behandelt»23. Schillers
kantisch bestimmter deduktiver Konstruktion des «Spieltriebs» als der

Verbindung zwischen dem «sinnlichen Trieb» und dem «Formtrieb»,
die auf die «lebende Gestalt» als das «gemeinschaftliche Objekt»24 beider
abzielt, braucht man nicht zu folgen, um seiner Analyse dort zuzustimmen,

wo sie nach dem «Aufenthalt im Gebiete der Spekulation» auf
dem «Feld der Erfahrung»25 fortschreitet. Schillers Herleitung der Kunst
aus dem Spiel, das schon beim Tier anfängt, wenn es «in zwecklosem
Aufwand» Kraft und Beweglichkeit genießt, das sich beim Menschen
als das «physische Spiel» der «freien Bewegung» jenseits des «Zwangs
des Bedürfnisses» weiter ausprägt und sich im «ästhetischen Spiel» in
der «Freiheit des Schönen»26 über jeden Zweck erhebt, gibt in der Tat
trotz der idealistischen Verkleidung ein Bild der Kunstentwicklung, das

die ästhetischen Spieltheorien aller Schattierungen seither nur wiederholt

haben.

Die Kunst wird zumeist deshalb als Spiel verstanden, weil sie aus

einer ungebundenen, nicht den Lebenszwängen unterstellten Aktivität
hervorgeht, weil sie darstellend die Grenzen des Faktischen übersteigen
kann und dabei mit einem Lustgefühl einhergeht, das sie nicht von der

Befriedigung eines materiellen Interesses abhängig sein läßt. Besonders
betont wird dabei oft der Charakter des Illusionären oder des Als-Ob,
der das Symbolische des Spiels mit dem Scheinhaften der Kunst verbin-

21 Schiller (Anm. 6), 26. Brief (Werke 400).
24 15. Brief (Werke 355 f.).
25 17. Brief (Werke 365).
26 27. Brief (Werke 406).



498 Nachahmung, Spiel und Kunst

det. In beiden Fällen läßt es sich als Sieg subjektiver Einbildung und

Vorstellung über die Objektivität oder, im Einklang mit dem früher
Gesagten, als Dominanz der Assimilation über die Akkommodation
deuten; psychoanalytische Richtungen werden hier wie dort das

Vorwalten gleicher Triebkräfte vermuten. In psychologischer Hinsicht
erscheinen so Spiel und Kunst weitgehend als ähnliche und verwandte
Phänomene. Die naturalistischen Spieltheorien Darwins und Spencers

gingen soweit, die Kunst zum bloßen menschlichen Sonderfall einer
evolutionären Kette von animalischen Verhaltensweisen zu erklären27.

Damit wird die Frage vordringlich, welche Unterschiede - mit
Schiller gesprochen - das «ästhetische Spiel» vom «physischen», das

heißt von seinen genetischen Vorformen abheben. Schillers «Briefe»

bringen hierzu allerdings nicht viel Material bei, obwohl sie das Eigene
des Ästhetischen in Formeln fassen, deren Gültigkeit auch in einem
anderen als dem idealistischen Kontext behauptet werden kann. Ein
exemplarischer Ansatz zu einer Neuinterpretation des Schillerschen
«ästhetischen Spiels», der die Frage genau in der uns hier interessierenden

genetischen Perspektive weiterverfolgt, findet sich bezeichnenderweise

bei Cassirer28. Er geht zum Vergleich auf das Symbolspiel des

Kindes zurück. Wie für Piaget ist auch für Cassirer das kindliche
Repräsentationsvermögen das Entscheidende, das heißt die Leichtigkeit,
mit der das Kind gemäß der jeweiligen Spielsituation ein Ding in ein
anderes verwandelt und über seine sonstige Funktion hinaus zum
Repräsentanten des im Spiel Dargestellten werden läßt. Wie Cassirer

unterstreicht, bedeutet diese Transformation jedoch nur die Metamorphose

der Gegenstände selbst, die bedeutungsmäßig etwas anderes

werden (die Schachtel wird zum Bett); es bedeutet nicht die Verwand-

27 Wichtige Untersuchungen zum Spielbegriff im Grenzgebiet von Biologie,
Psychologie, Ästhetik, Ontologie sind - in chronologischer Reihenfolge - u. a. die
folgenden: K. Groos, Die Spiele der Tiere, Jena 1896; Ders., Die Spiele der
Menschen, Jena 1899; F.J.J. Buytendijk, Wesen und Sinn des Spiels, Berlin 1933; J.
Huizinga, Homo Ludens, Vom Ursprung der Kultur im Spiel, Amsterdam 1938; G.
Bally, Vom Ursprung und von den Grenzen der Freiheit. Eine Deutung des Spiels
bei Tier und Mensch, Basel 1945; F. G. Jünger, Die Spiele. Ein Schlüssel zu ihrer
Bedeutung, Frankfurt am Main 1953; E. Fink, Oase des Glücks. Gedanken zu einer
Ontologie des Spiels, München 1957; Ders., Spiel als Weltsymbol, Stuttgart 1960. -
Eine Übersicht gibt C. Allemann, Über das Spiel. Die Spieltheorien. Menschenspiel
und Tierspiel, Zürich 1951; vgl. auch die Interpretationen von I. Heidemann, Der
Begriff des Spieles und das ästhetische Weltbild in der Philosophie der Gegenwart,
Berlin 1968.

28 Vgl. Cassirer (Anm. 2) 164, 166.



Nachahmung, Spiel und Kunst 499

lung der Gegenstände in Formen. Verglichen mit der Welt der Erwachsenen

ist jene des Kindes in der Tat viel verwandlungsfähiger, und sie

nimmt insofern die Welt der Kunst vorweg, als sie das Faktische im
ständigen Wechsel der Dinge und ihrer Funktionen, der Personen und
ihrer Rohen übersteigt. Aber in diesem Wechsel tauscht das Kind immer
nur seine faktische Welt gegen eine andere mögliche ein, ohne in seiner
Fiktion sein reales Gegenstandsverhältnis aufzugeben: Die Puppe ist ihm
ein Kind, und ebenso die Schachtel ein Bett; die Repräsentanten verweisen

nicht von sich weg auf die «wahren» Gegenstände. Das Kind spielt
auch dann noch mit Dingen oder mit Realien, wenn diese nur mehr
durch ähnliche Substitute repräsentiert sind.

Dank dieser - zweifellos richtigen - restriktiven Auslegung des

kindlichen Symbolspiels, das trotz der Ersetzung der Gegenstände
durch Symbole den Realitätscharakter der gegenständlichen Handlungen
im Grunde nicht aufhebt, kann Cassirer nun die der Kunst eigene
Kreativität oder Konstruktivität herausstellen. Erst die Kunst löst den
stofflichen Charakter der Dinge auf, um die reine sinnliche Form als

eine gegenständliche zu schaffen. Cassirer bringt den Unterschied
zwischen Kind und Künstler aufdie Formel, daß ersteres mit Dingen spiele,
der zweite hingegen mit Formen. Das Spiel mit Formen schafft aber
auch eine neue, distanzierte Beziehung zur gegenständlichen Welt, die
Cassirer im Schillerschen Begriff des «ästhetischen Standes»
ausgedrückt findet, den der Mensch dann einnimmt, wenn er die Welt «außer

sich stellt oder betrachtet». «Die Betrachtung», heißt es in der bekannten,
auch von Cassirer zitierten Passage aus dem Fünfundzwanzigsten
Brief29, «ist das erste liberale Verhältnis des Menschen zum Weltall, das

ihn umgibt. Wenn die Begierde ihren Gegenstand unmittelbar ergreift,
so rückt die Betrachtung den ihrigen in die Ferne und macht ihn eben

dadurch zu ihrem wahren und unverlierbaren Eigentum, daß sie ihn vor
der Leidenschaft flüchtet.» Was in der Optik Cassirers die Kunst als

ästhetische Spielform vom Spiel des Kindes abhebt, ist genau dieses

«liberale» Verhältnis zur Welt, das dem Kinde in dem Maße fehlt, als

seine Welt noch eine dingliche und es selbst ein engagierter Handelnder
in ihr ist.

29 Werke 394.



500 Nachahmung, Spiel und Kunst

IV

Schiller begreift aufgrund seiner kantischen Konstruktion diese

«ästhetische Freiheit» als einen «mittleren Zustand»30 zwischen der
Passivität sinnlicher Empfindung und der Aktivität des Denkens und
Wollens. Damit zeichnen sich nun der «physische», der «ästhetische»

und der «moralische Zustand» als die «drei verschiedenen Momente
oder Stufen der Entwicklung» ab, die Schiller zufolge sowohl der
Einzelne als auch die Menschheit durchlaufen müssen, um ihre Bestimmung

zu erfüllen31. Der «ästhetische Zustand» erscheint so genetisch als

das notwendige Durchgangsstadium zwischen dem «Zustand roher
Natur»32 und der Endbestimmung moralischer Vernünftigkeit. Es gibt
für Schiller in der Tat «keinen andern Weg, den sinnlichen Menschen

vernünftig zu machen, als daß man denselben zuvor ästhetisch macht»,
denn allein «durch die ästhetische Gemütsstimmung wird die

Selbsttätigkeit der Vernunft schon auf dem Felde der Sinnlichkeit
eröffnet»33.

Daß eine solche - für Schillers eigenes Kunstschaffen typische -
Unterordnung des Ästhetischen unter theoretisch-moralische Postulate
in ihrer Einseitigkeit nicht befriedigen kann, braucht kaum betont zu
werden. Bedeutsam ist in unserer Perspektive jedoch die in ihr implizit
enthaltene Behauptung eines Entwicklungszusammenhangs des

Ästhetischen und des Theoretisch-Kognitiven, der hier freilich allzu direkt
zwischen diesen verschiedenen Ordnungen hergestellt wird. Schiller

korrigiert übrigens selbst die starre Vorstellung eines abrupten Wechsels

vom Physischen zum Ästhetischen und vom letzteren zum Vernünftig-
Moralischen mit der Bemerkung, diese drei genetischen «Perioden»

oder «Epochen» seien als «die notwendigen Bedingungen jeder
Erkenntnis» aufzufassen, «die wir durch die Sinne erhalten34. Hier scheint
die umfassendere und adäquatere Idee einer Analogie oder Verwandtschaft

zwischen der kognitiven und der ästhetischen Entwicklung auf,
die wohl erst die Annahme von Querverbindungen zwischen den

beiden Bereichen rechtfertigt.

30 23. Brief (Werke 383).
31 Vgl. 23.-24. Brief (Werke 388).
32 24. Brief (Werke 389).
33 23. Brief (Werke 383 f).
34 25. Brief (Werke 394).



Nachahmung, Spiel und Kunst 501

Entsprechungen zwischen der Entwicklung der Erkenntnis und
jener des Ästhetischen lassen sich in der Tat auch in einem neutraleren
Rahmen als dem Schillerschen leicht aufzeigen. Daß die Künste als

Repräsentationen zur besseren Erkenntnis des Repräsentierten beitragen,

wurde schon früh gesehen. Wird jedoch die kognitive
Repräsentationsleistung der Kunst betont, so tritt wieder die Nachahmung anstelle
des Spiels als Interpretationsbegriff in den Vordergrund. Historisch
gesehen ist ohne Zweifel die Verknüpfung der Kunst mit der Erkenntnis
bei den Nachahmungstheorien viel ausgeprägter als bei den Spieltheorien.

Aristoteles, der seine Auffassung der Kunst als Nachahmung mit
dem Hinweis auf die Rolle der letzteren bei der kindlichen Entwicklung
begründet, unterstreicht dabei gleichzeitig, daß die Nachahmung beim
Kinde im Dienste des Lernens steht35. Wenn sich ganz allgemein die
Menschen an Werken der bildenden Kunst als Nachahmungen freuen,
so liegt dies Aristoteles zufolge wiederum darin, daß wir «beim
Anschauen etwas lernen und herausfinden, was ein jedes sei»36. Eine solche

Auffassung der Kunst mag heute leicht naiv erscheinen, aber das sollte
nicht darüber hinwegtäuschen, daß eine Art von «Lernen» tatsächlich
der natürliche Effekt jeder Begegnung mit einem Kunstwerk ist, dessen

repräsentativer Gehalt durchsichtig wird. Dieses «Lernen» ist, wie
Aristoteles sagt, gleichsam ein Schluß: wir sehen, daß «dieses» (das

Repräsentierende) «jenes» (das Repräsentierte) ist37, und umgekehrt
wird uns dann «jenes» im «dieses» auf eine neue Weise ansichtig, die
bisher Ungesehenes zu zeigen vermag.

Wird also die Kunst als Nachahmung begriffen, so kann sie zumindest

vordergründig betrachtet in dem Maße als erkenntnisfördernd
gelten, als sie mimetisch das Nachgeahmte treffend wiedergibt38. Eine
solche Interpretation der Erkenntnisfunktion der Kunst, wie sie sich im
Ansatz schon bei Aristoteles und später in immer einseitigeren Varianten

bis hin zum Naturalismus findet, stellt somit auf die für die

Nachahmung charakteristische akkommodative Leistung ab. Als historische

Reaktion aufsolche Einseitigkeit wird dann die Berufung auf eine

«charakteristische Kunst» als der «einzigen wahren» verständlich, die

«aus inniger, einiger, eigner, selbständiger Empfindung um sich

35 Vgl. Anm. 5.
36 Aristoteles, Poetik, 4, 1448 b 16.
37 Aristoteles, Rhetorik I, 11, 1371 b 9.
38 Diese Mimesis erfolgt jedoch in jedem Fall in Abhängigkeit von den subjekteigenen

Verstehensstrukturen. Vgl. oben, Anm. 17 und 18.



502 Nachahmung, Spiel und Kunst

wirkt»39 und so primär Ausdruck des subjektiven Erlebens ist, wie es der

spätere Begriff der Erlebniskunst will. Daß die sich hier manifestierende

Spannung zwischen dem objektiven und dem subjektiven Pol wie oben

angedeutet eine echte und unabweisbare ist, zeigt sich bereits in den
Aristotelischen Anfängen der Nachahmungstheorie. Aristoteles faßt
nämlich unter seinen den späteren Theorien gegenüber viel weiteren
Begriff der Nachahmung nicht nur die «bildenden» Künste wie Malerei
und Bildhauerei, bei denen er die Abbildungsfunktion im Sinne einer

genauen Kopierleistung herausstreichf10, sondern auch die «Nachahmung»

von Charakter und Empfindung des Menschen durch Musik
und Tanz41, das heißt durch Medien, deren Funktion nicht mehr im
engeren Sinn eine «abbildende» sein kann.

V

Läßt sich nun eine Erkenntnisleistung auch für jene Kunstformen
behaupten, für die der Begriff der Ausdrucks- oder Erlebniskunst im
besonderen Maß zutrifft? Dort, wo in der Kunst Gefühlsüberschwang
herrscht, ist die Frage nach ihrem Erkenntniswert offensichtlich weniger

leicht zu beantworten als bei jenen Kunstformen, die auf mehr oder

weniger «objektive» Weise die gegenständliche Welt abbilden wollen.
Aber die Frage läßt sich überhaupt nicht richtig angehen, solange man
nur auf den emotional-subjektiven Gehalt solcher Kunst blickt und
dabei übersieht, daß die eigentliche künstlerische Leistung nicht im
Gefühlsleben liegt, aus dem ein Kunstwerk tatsächlich hervorgegangen
sein mag, sondern in der rekonstruktiv-repräsentativen Interpretation
dieses Gefühlslebens im Kunstwerk als einem veräußerlichten Symbol42.
Die erkenntnisstiftende Funktion solcher Kunst ist also in der Objektivierung

des Gefühlslebens begründet, die dieses im symbolischen
Medium auf distanzierte Weise gegenständlich werden läßt. Die Parallele zu

jenem Vorgang der «Dezentrierung», der nach Piaget allgemein mit
dem Aufbau symbolischer Repräsentation und im besonderen mit der

Ausbildung repräsentativen Denkens einhergeht, liegt dann auf der

39 Goethe (Anm. 13).
40 Aristoteles, Rhetorik I, 11, 1371 b 6.
41 Poetik 1, 1447 a 27.
42 Vgl. Cassirer (Anm. 2) 142.



Nachahmung, Spiel und Kunst 503

Hand43. Einem solchen Objektivierungsvorgang kommt im Bereich des

Emotionalen in dem Maße besondere Bedeutung zu, als Leidenschaften,

ursprünglich und unmittelbar erlebt, aufgrund ihrer Zwangsläufigkeit
wohl noch weniger einer unbefangenen oder «objektiven» Erkenntnis
offenstehen als die Zusammenhänge einer bloß sensomotorisch
empfundenen materiellen Objektwelt. Die Blindheit des leidenschaftlich
Handelnden ist ein altes Thema.

Es ist kein Zufall, daß der Erkenntniswert und besondere Effekt der

Objektivierung des Emotionalen besonders im Zusammenhang mit
dem Drama gesehen wurde, wo, wie Aristoteles betont, nicht einfach
Menschen, sondern deren Handlungen und Lebensweisen, Charaktere
und Leidenschaften «nachgeahmt» werden44. Objektivierung derselben
ist aber der Sinn des Schauspiels; sein Zweck «war und ist, der Natur
gleichsam den Spiegel vorzuhalten; der Tugend ihre eigenen Züge, der
Schmach ihr eignes Bild»45. Leidenschaften repräsentiert sehen ist aber

nicht mehr das gleiche wie sie empfinden; der Betrachter von
Leidenschaften ist nicht mehr diesen gleichen Leidenschaften unterworfen.
Aristoteles stellt schon für die bildenden Künste die durch die Repräsentation

des Wirklichen in einem Medium bewirkte Transformation der
Emotionen heraus. «Was wir in der Wirklichkeit nur mit Schmerzen

anschauen, das betrachten wir mit Vergnügen, wenn wir möglichst
getreue Abbildungen vor uns haben, wie etwa die Gestalten von
abstoßenden Tieren oder von Leichnamen»46. Den Effekt der Zurschaustellung

des Emotionalen im Drama und speziell in der Tragödie drückt das

vielinterpretierte Aristotelische Wort von der «Reinigung» (Katharsis)47
der Leidenschaften aus. Meint diese die befreiende «Abführung» («Ab-
reaktion») gestauter Leidenschaften im Betrachter durch deren Entladung

auf der Bühne oder deren «Läuterung» («Sublimierung») durch
die Darstellung edlen Handelns? Erfahren die Leidenschaften eine
reinigende Wandlung oder befreit sich der Mensch aus ihrer unmittelbaren
Herrschaft, um sich in ein distanziertes Verhältnis zu ihnen zu setzen,
eben jenes des «Zuschauers» eines «Schauspiels», das ihn nicht mehr mit
der Wucht der Realität treffen kann und ihm darum das reine Schauen
beläßt?

43 Ähnlich Gablik (Anm. 18) 41.
44 Aristoteles, Poetik, 2, 1448 a 1; 6, 1450 a 16.
45 W. Shakespeare, Hamlet, III. Akt, 2. Szene.
46 Aristoteles, Poetik, 4, 1448 b 10.
47 Poetik 5, 1449 b 28.



504 Nachahmung, Spiel und Kunst

Letzteres scheint jedenfalls unter diesen Momenten der entscheidende,

erst durch die Kunst als symbolische Repräsentation ermöglichte
Vorgang zu sein. Ein «Abreagieren» gibt es bereits im kindlichen Spiel,

wenn das Kind seine Konfliktsituationen im Spiel austrägt und hier jene
Verhältnisse herbeifuhrt, die seinem Empfinden entsprechen. Aber

wenn etwa das Kind so mit seiner Puppe umgeht, wie es von seinen

Eltern behandelt sein möchte, und damit der Puppe oder genauer sich

selbst zu seinem vermeintlichen Recht verhilft, so lebt es seine

Beziehungen zu den Personen trotz des fiktiven Charakters der letzteren in
einem Modus realer Betroffenheit und Affektivität. Ebenso ist es noch
beim Erwachsenen, der die «Frustrationen» seiner Personenbeziehungen

an Drittpersonen oder Gegenständen entlädt. Demgegenüber liegt
dann die besondere Wirkung der Kunst als Symbolform darin, daß sie

den Menschen aus der Zwangsläufigkeit seiner Leidenschaften entläßt,
indem sie ihm deren Bild vorsetzt. Bezeichnenderweise hat Schiller in
dieser «Gemütsfreiheit» den «sicheren Probierstein der wahren ästhetischen

Güte» erkannt und sie auch hinsichtlich von «Künsten des

Affekts» wie der Tragödie verteidigt: «Eine schöne Kunst der Leidenschaft

gibt es; aber eine schöne leidenschaftliche Kunst ist ein Widerspruch,
denn der unausbleibliche Erfolg des Schönen ist Freiheit von
Leidenschaften»48.

Lassen sich über den fundamentalen Vorgang symbolischer
Objektivierung hinaus weitere Parallelen der kognitiven und der ästhetischen

Entwicklung aufzeigen? Besteht eine Entsprechung zwischen der
Konstitution autonomen Denkens und eigenständiger Kunst? Nach Piaget
vollzieht sich der Schritt vom gegenständlich gebundenen «konkreten»
Denken zum in sich selbst gegründeten «formellen» Denken durch den

Aufbau eines in sich einsichtigen Reiches des Möglichen, in das sich das

Wirkliche als eine besondere Realisierung einordnen und so «verstehen»

läßt49. Ähnlich wurde für die dramatische Kunst eine über die Darstellung

wirklicher Begebenheiten hinausgehende «freie» Konstruktion des

Möglichen schon früh als konstitutiv erkannt. So ist es nach Aristoteles
«nicht die Aufgabe des Dichters, zu berichten, was geschehen ist,
sondern vielmehr, was geschehen könnte und was möglich wäre nach

Angemessenheit oder Notwendigkeit». Diese Befreiung vom Konkreten

oder vom Besonderen eines Einzelfalles erhebt die Dichtkunst über

48 Schiller (Anm. 6) 22. Brief (Werke 382).
49 Vgl. Piaget (Anm. 16) 113 (dt. 136).



Nachahmung, Spiel und Kunst 505

die Geschichtsschreibung: «der eine erzählt, was geschehen ist, der

andere, was geschehen könnte». Auch hier begründet dann die
Konstruktion des Möglichen den besonderen Erkenntniswert der Dichtkunst,

die «philosophischer und bedeutender ist als die
Geschichtsschreibung», sofern sie sich am Allgemeinen orientiert50. Genaueres

über diese Entsprechungen wäre durch den Vergleich verwandter kon-
gnitiver und ästhetischer Begriffe auszumachen. Für die genetische

Epistemologie ist beispielsweise die «Schließung» von Erkenntnisstrukturen,

wie sie sich in der Umkehrbarkeit oder «Reversibilität» der

Denkoperationen ausdrückt, ein entscheidendes Erfordernis für die

Konstitution des operationellen Denkens und seines inneren
Notwendigkeitscharakters51. Die «Abgeschlossenheit» wurde aber ebenfalls als

ein konstitutives Moment jeder ästhetischen Repräsentation und speziell
der dramatischen Handlung herausgestellt52. Wenn schließlich Piaget in
den höheren Erkenntnisstrukturen ausgewogenere Gleichgewichtsverhältnisse

vorwalten sieht, so ist wiederum die Analogie zum klassischen
ästhetischen Begriff der Harmonie evident.

VI

Die bisherigen Hinweise betrafen Verwandtschaften zwischen der

kognitiven und der ästhetischen Entwicklung des Individuums; wir
befaßten uns mit der Psychogenese dieser beiden Symbolformen. Nicht
zur Sprache kam die Frage nach den möglichen menschheitsgeschichtlichen

Parallelen. Daß aber diese Problemdimension wie für die genetische

Epistemologie, so auch für eine genetische Ästhetik nicht nur
relevant, sondern unabweisbar ist, zeigt sich darin, daß sie im Vorangehenden

bereits impliziert ist. Einer der möglichen Einwände gegen die
voranstehenden Ausführungen könnte nämlich lauten, daß sie zusehr

auf eine klassizistische Deutung der Kunst beschränkt bleiben. Mit
Gadamer kann man geltend machen, daß das «ästhetische Bewußtsein»,
wie es besonders Schiller reflektiert, nur für die späte Neuzeit und nicht
für andere Kunstepochen repräsentativ ist53. Die Reduzierung der Kunst

50 Aristoteles, Poetik 9, 1451 a 36 f.
51 Vgl. Piaget (Anm. 16) 34 f. (dt. 54 {.).
52 Vgl. Aristoteles, Poetik 7-8.
53 H.-G. Gadamer, Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophischen

Hermeneutik, Tübingen 19754, 77.



506 Nachahmung, Spiel und Kunst

auf den «ästhetischen Schein» soll auf einer «ästhetischen Unterscheidung»54

beruhen, die die Kunst allein nach ästhetischen Qualitäten
bestimmt und sie einer umfassenderen mythischen, religiösen, sozialen

Welt entreißt, der die Kunst in früheren Epochen zugehörig war.
Ein solcher Einwand hat seine Berechtigung, auch wenn man ihm

entgegenhalten kann, daß er den «ästhetischen Schein» auf eine Weise

zur illusionären Scheinwelt herabwürdigt, die das Gemeinte verzerrt;
das Moment des «Scheins» läßt sich, neutraler gefaßt, durchaus als eine

universalhistorische ästhetische Kategorie verteidigen55. Daß jedoch das

Ästhetische zu verschiedenen Zeiten verschieden artikuliert wurde und
daß diese Verschiedenheit ihren Grund in den je andern Beziehungen
des Ästhetischen zu den eine Epoche charakterisierenden Lebensformen
hat, vermögen Analysen wie jene Gadamers und überhaupt die
Ästhetikgeschichte leicht zu zeigen. Wenn Gadamer überdies in der «Herrschaft

des naturwissenschaftlichen ErkenntnisVorbildes» den «theoretischen

Grund» für die «Abdrängung der ontologischen Bestimmung des

Ästhetischen auf den Begriff des ästhetischen Scheins»56 erblickt, so

wird hier wiederum deutlich, daß die Ästhetikgeschichte in einer inneren

Beziehung zur Erkenntnis- und Wissenschaftsgeschichte, speziell

zur Verselbständigung wissenschaftlichen Erkennens und seinem
ausschließlichen Anspruch auf Objektivität steht.

Die Zusammenhänge von Wissenschaftsgeschichte und Kunstgeschichte

sind jedoch alles andere als klar; sie stehen heute mehr denn je
zur Diskussion, wobei die Schwierigkeit bereits bei der begrifflichen
Erfassung der Verschiedenheit von Wissenschaft und Kunst als Symbolformen57

und generell bei der Abgrenzung des Ästhetischen vom Nicht-
Ästhetischen58 beginnt. Die Existenz von Entsprechungen zwischen der

Wissenschaftsgeschichte und der Kunstgeschichte kann in dem Maß
plausibel gemacht werden, als sich wissenschaftshistorische Ansätze auf
die Kunstgeschichte übertragen lassen59. Das gleiche gilt von jedem

54 A.a.O., 81.
55 Vgl. das Kap. «Semblance» in Langer (Anm. 4).
56 A.a.O., 79.
57 Das ist u. a. das erklärte Ziel von Goodman (Anm. 4). Vgl. dt. Ausgabe 266.
53 Vgl. die Erörterung dieser Unterscheidung und der Frage der sogenannten

ästhetischen Urteile (F. Sibley) bei A. Graeser, Einige Probleme der Ästhetik, in
Studia Philosophica 1980 (39) 57-82.

59 So hat E.H. Gombrich, Art and Illusion, London 1962, das Poppersche
Begriffspaar «conjectures and refutation» als «schema and correction» aufdie
Kunstgeschichte übertragen und für die Erfassung progressiver Entwicklungen zu benüt-



Nachahmung, Spiel und Kunst 507

Versuch, die Strukturen der geistigen Entwicklung des Individuums in
der Kunstgeschichte wiederfinden zu wollen60. Die Übertragung an der

Wissenschaftsgeschichte gewonnener Begriffe auf die Kunstgeschichte
bleibt aber in jedem Fall problematisch, und noch mehr Probleme birgt
das Übertragen ontogenetischer Entwicklungssequenzen auf die
Wissenschafts- und Kunstgeschichte.

Das intrikate Verhältnis von Kunst und Erkenntnis, von Entwicklung

und Geschichte entzieht sich so jeder voreiligen Deutung. Daß hier
innere Beziehungen bestehen, bezeugen jedoch auch Dichter und
Philosophen. Im Mythos von ihrem Ursprung in einem «goldenen Zeitalter»

zen versucht. Das Modell scheint jedoch nur lineare Entwicklungen innerhalb einer
Stilepoche erfassen zu können und bleibt erst noch aufEpochen beschränkt, in denen

- wie in der Malerei der italienischen Renaissance - die Kunst sich eine wissenschaftliche

Basis gab, so daß bezweifelt werden kann, ob ein solches Modell das
unterscheidend Ästhetische überhaupt einfängt. — Demgegenüber eignet sich der Kuhn-
sche Begriff des Paradigmas und des Paradigmenwechsels ungleich besser für die
Beschreibung einer Stiltradition und der Stilwechsel, was deswegen nicht erstaunlich
ist, weil Kuhn seiner eigenen Aussage zufolge sich u.a. von der Kunstgeschichte
inspirieren ließ. Vgl. T. S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolutions, Second
Edition, Enlarged, Chicago 1970, Postscript 208 s.; Ders., Comment on the
Relations of Science and Art, in Comparative Studies in Philosophy and History
1969 (10) 403-412.

60 Der interessanteste und ausführlichste Versuch ist jener von S. Gablik (Anm.
18). Die Autorin unterscheidet (42 f.) drei «Megaperioden» der Kunstgeschichte,
welche (1) die Antike und das frühe Mittelalter, (2) die Renaissance und (3) die
moderne Kunst vom späten Impressionismus an (mit Schwerpunkt auf Kubismus
und Formalismus) umfassen; diese drei Megaperioden sollen «grob» den drei Piaget-
schen Hauptstadien der individuellen Entwicklung begrifflich-repräsentativen
Erkennens, dem präoperatorischen, dem konkret operatorischen, dem formal operatorischen,

entsprechen, was bei den visuellen Künsten an der räumlichen Organisation
nachweisbar sein soll (subjektive Raumorganisation in der ersten Megaperiode;
Systemkoordination oder Perspektive in der zweiten Megaperiode, jedoch gebunden
an die Konkretheit einer Wahrnehmungswelt; Konstruktion reiner, «abstrakter»

Beziehungssysteme in der dritten Megaperiode). Das Anschauungsmaterial läßt eine
solche Geschichtsinterpretation als nicht unbegründet erscheinen; ob ihr mehr als ein
partielles Recht zukommt, ist aber um so fraglicher, als Gegenbeispiele außer acht
gelassen werden, abgesehen davon, daß die Raumorganisation in einer besonders

engen Beziehung sowohl zur Erkenntnisentwicklung des Individuums als auch zur
Wissenschaftsgeschichte steht (vgl. Anm. 17). Allgemein wäre zu fragen, ob die
Annahme durchgehender Entsprechungen zwischen der individuellen (ontogeneti-
schen) und der geschichtlichen (phylogenetischen) Entwicklung, das heißt ein
Interpretationsansatz, der jedem Stadium der Psychogenese eine Geschichtsepoche zuordnen

will, nicht von vornherein überzogen ist; ein solcher strikter Parallelismus läßt
sich jedenfalls für die Erkenntnisentwicklung im allgemeinen und speziell für die
Entsprechungen zwischen Psychogenese und Wissenschaftsgeschichte nach Piaget
nicht behaupten.



508 Nachahmung, Spiel und Kunst

hat sich die Dichtung selbst in ein privilegiertes Verhältnis zu den

Anfängen des Menschengeschlechtes gesetzt. Die Rede von der Erwek-
kung des Ursprünglichen, der verlorenen Kindheit und Jugend der
Menschennatur durch die Kunst ist ein Topos der klassischen und
romantischen Ästhetik. Hegel hat aber auch den Vergangenheitscharakter

der Kunst als Präsenz des Absoluten diagnostiziert. Das sind

Interpretationen einer Genese und eines geschichtlichen Wandels, die innerhalb

eines symboltheoretischen und strukturgenetischen Ansatzes wieder

neu bedeutsam werden könnten, um in der Abfolge der Kunstepochen

mehr als nur eine kontingente Aneinanderreihung von Stilrichtungen

zu erkennen.


	Nachahmung, Spiel und Kunst

