
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 29 (1982)

Heft: 3

Artikel: Pluralismus und Christentum

Autor: Lindgens, Godehard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761409

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761409
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Godehard Lindgens

Pluralismus und Christentum

Studie zur katholischen Theorie über das Verhältnis von Pluralismus
und Wahrheit

I.

Oswald von Nell-Breuning befaßt sich in der Besprechung meines
Buches1 mit dem Verhältnis der katholischen Kirche zum modernen
Pluralismus. Dabei geht es wesentlich um den Begriff von Wahrheit.
Nach seiner Meinung schließen sich Pluralismus und katholische Wahrheit

gegenseitig aus. Denn im Verständnis von Pluralismus «lassen

Weltanschauungen sich ebenso wie Werte am Maßstab der Wahrheit
nicht messen; unter dieser Rücksicht verdiene keine den Vorzug»2. Nell-
Breuning bezieht sich auf den von mir beschriebenen «normativen
Pluralismus», der keine Wertneutralität und noch weniger Wertnihilismus

bedeute, «vielmehr müsse ein Mindestmaß oder ein Kernbereich

von Werten von allen als verbindlich anerkannt sein»3. Zentraler Wert
des normativen Pluralismus ist «die in der <Gewissensfreiheit>

gründende Menschenwürde»4. Dennoch meint Nell-Breuning, daß der
normative Pluralismus «nicht die Position des Konzils» sei, «für das die
Wahrheit unverrückbares Kriterium ist und bleibt»5.

Aufgabe dieser Studie soll es sein, eine Verbindung zwischen
katholischer Wahrheit und modernem Pluralismus herauszuarbeiten

1 G. Lindgens, Katholische Kirche und moderner Pluralismus. Der neue
Zugang zur Politik bei den Päpsten Johannes XXIII. und Paul VI. und dem Zweiten
Vatikanischen Konzil. Stuttgart 1980.

2 Oswald von Nell-Breuning in: Stimmen der Zeit, Heft 2 (1981), S. 142.

'Ebd.
* Ebd.
'Ebd.



466 Pluralismus und Christentum

und die These zu stützen, daß die katholische Kirche seit Johannes
XXIII. und dem Zweiten Vatikanischen Konzil «pluralistisch sein

möchte», wie es Norbert Lohfmk formuliert hat, der dann zu der in
meinem Buch aufgestellten These kritisch anmerkt: Ob sie «in ihrer
schlichten Monumentalität zutrifft, ist eine andere Frage»6. Das deckt
sich zum Teil mit der Schlußbemerkung in der Besprechung meines
Buches durch die Herder-Korrespondenz, wenn gesagt wird: «Offen
bleibt die Frage nach einer genaueren Bestimmung des Begriffes
(Pluralismus), den der Autor einerseits sehr eng mit dem Postulat

ständiger Weiterentwicklung verknüpft, dessen Ausprägung in der
Praxis aber vage bleibt»7.

II.

Alexander Schwan, dem ich neben Ernst Fraenkel bei der Bestimmung

des modernen Pluralismus am meisten folge und zu verdanken
habe, hat nun neuestens das Verhältnis von «Pluralismus und Wahrheit»
behandelt, wie der Titel seines Aufsatzes lautet8. Dort wird der Pluralismus

als «ein Leitbegriff» beschrieben, der Wesenszüge in den
Gesellschaften kennzeichnet, «die von den Folgen der Aufklärung und der

bürgerlichen Revolution erfaßt wurden und die industrielle Revolution
vollzogen haben, also primär West- und Mitteleuropa sowie Nordamerika»9.

Diese Gesellschaften haben sich in der heutigen Zeit im wesentlichen

zu einer pluralistischen Gesellschaft entwickelt, in der
«Konkurrenzsituationen und Konflikte originär das Verhältnis der verschiedenartigen

Kräfte (bestimmen)», seien sie «Parteien, Gewerkschaften,
Unternehmensverbände, soziale Organisationen, Kirchen, wissenschaftliche

Gesellschaften, Bürgerinitiativen oder was immer»10. Zur pluralistischen

Gesellschaft gehört notwendigerweise die pluralistische Demokratie

als gesellschaftliche und politische Ordnungsform, die «die vielen
in der modernen Lebenswelt vorhandenen und wirkenden Kräfte - die

6 N. Lohfink im Bayerischen Rundfunk, 28.Juni 1981, 8.00 Uhr.
7 Herder-Korrespondenz, Heft 5 (1981), S. 266.
8 A. Schwan, Pluralismus und Wahrheit, Band 19 der Enzyklopädischen

Bibliothek «Christlicher Glaube in moderner Gesellschaft». Freiburg-Basel-Wien 1981,
S. 143-211.

' Ebd. S. 146.
10 Ebd.



Pluralismus und Christentum 467

differenten weltanschaulichen Richtungen, geistige Ideen, gesellschaftlichen

Schichten, Gliederungen und Institutionen, wirtschaftlichen Interessen

und Verbände, berufliche Rollen und Funktionen, politischen
Gruppen, Parteien und Instanzen» ausdrücklich anerkennt und gutheißt
und ihnen einen gesicherten Raum freier Entfaltung eröffnet, «und zwar
sofern sie ihrerseits die staatliche, im Grundkonsens des ganzen Volkes
oder der gewählten politischen Repräsentanten festgelegte verfassungsmäßige

Ordnung bejahen und unterstützen oder zumindest respektieren»

".'Der Pluralismustheorie geht es zentral, wie Schwan sagt, um die

Analyse dieser pluralistischen Demokratie, wobei sie «empirische,
struktursystematische und normative Elemente zu verknüpfen hat»12.

Wir befassen uns in unserer Studie hauptsächlich mit den normativen
Elementen dieser Pluralismustheorie, um den Zusammenhang von
normativem Pluralismus und katholischer Wahrheit herauszustellen.
Wenn katholische Wahrheit «die eine, absolute, autoritativ über alles

gebietende Norminstanz»13 ist und in diesem Sinne «unverrückbares

Kriterium ist und bleibt»14, dann scheint eine Verbindung von Pluralismus

und katholischer Wahrheit ausgeschlossen. Sollte sich aber ergeben,

daß katholische Wahrheit etwas anderes meint und die Wahrheitsaussagen

der katholischen Kirche «jeweils endlich, geschichtlich,
pluralistisch und relativ»15 sind, dann könnte es eine sinnvolle Beziehung
zwischen Pluralismus und Wahrheit geben. In dieser Hinsicht hält
Alexander Schwan ein Zusammengehen von «christlicher Glaubenswahrheit

und Pluralismus» für möglich, weil sich die katholische Kirche
z. B. von «einem starr und intolerant gewordenen Wahrheitsanspruch»16
gelöst und sich einem Wahrheitsbegriff genähert hat, den wir im
Gegensatz zu einem theoretischen, abstrakten Wahrheitsbegriffals

praktische, konkret gelebte und erfahrbare Wahrheit bezeichnen möchten.
Wir versuchen nachzuweisen, daß die katholische Kirche seit Johannes
XXIII. und dem Zweiten Vatikanischen Konzil ein neues Verhältnis
zum Pluralismus und zur pluralistischen Demokratie gefunden hat, das

man als eine grundlegend neue Position bezeichnen muß. Nach Schwan
haben gerade Johannes XXIII. und das Konzil

" Ebd. S. 147/148.
12 Ebd. S. 147.
13 Ebd. S. 152.
14 S. Anm. 2.
15 S. Anm. 8, S. 206.
16 Ebd. S. 200.



468 Pluralismus und Christentum

«direkte inhaltliche Affinität des christlichen Glaubens und seiner Wahrheit
zu den Prinzipien des Pluralismus aufgezeigt, so daß der Kirche und den
Christen nicht weiterhin nur deren Respektierung abverlangt werden muß,
sondern daß Kirche und Christen vielmehr ein verantwortliches, sich selbst

verpflichtendes Engagement für deren Verfechtung und Verwirklichung
übernehmen»17.

Auch die Päpste nach Johannes XXIII. haben sich in ihrer Interpretation

und Weiterfuhrung des Vatikanum II an wichtigen Stellen zum
Pluralismus bekannt. Dies möchte ich an einigen signifikanten Positionen

darstellen, wobei ich mich hauptsächlich auf Äußerungen beziehe,
die direkt oder indirekt vom Pluralismus sprechen.

III.

In seiner wohl bedeutendsten Enzyklika «Populorum progressio»
(PP) äußert sich Papst Paul VI. zum Begriff des Pluralismus. Die
Nummer 39 ist in der italienischen bzw. deutschen Übersetzung mit
«Pluralismo legittimo» bzw. «Legitimer Plurahsmus» überschrieben.
Im allein authentischen lateinischen Text kommt das Wort nicht vor, es

wird vielmehr umschrieben als «multiplicitas sodalitatum artes profi-
tentium et collegiorum opificum», d.h. als die «Vielfalt der
Berufsgenossenschaften und Arbeiterorganisationen»18. Die deutschen Übersetzungen

interpretieren dies als «einen Pluralismus beruflicher und
gewerkschaftlicher Organisationen»19. Offensichtlich scheuen sich die ku-
rialen Latinisten, das lateinische Fremdwort «plurahsmus» zu gebrauchen;

später aber wird es Papst Johannes Paul II. benutzen, wohingegen
die deutschen Übersetzer vor dem Fremdwort «Pluralismus»
zurückschrecken und es als «Vielfalt an Methoden» übersetzen (s.u.). Das

Adjektiv «legitim» in den Überschriften der Übersetzungen zu Nummer

39 (PP) weist darauf hin, daß der «legitime Pluralismus» gegen
einen nicht legitimen abgesetzt wird. Pluralismus als solcher wird noch
nicht als positiver Begriff verstanden. Auch in dem Apostolischen
Schreiben Pauls VI. «Octogesima adveniens» spricht die deutsche

Übersetzung in Nummer 46 von einem «berechtigten Pluralismus», um

17 Ebd. S. 201.
18 AAS 59 (1967) 257-299; hier Nr. 39, S.276.
18 «Über den Fortschritt der Völker». Die Entwicklungsenzyklika Papst Pauls

VI. Populorum progessio (PP). Freiburg-Basel-Wien 1967, S. 168.



Pluralismus und Christentum 469

deutlich zu machen, daß es einen «unberechtigten Pluralismus» gibt.
Aus diesen Beobachtungen läßt sich entnehmen, daß Paul VI. dem

Begriff mit einer gewissen Reserve gegenübersteht und ihn noch nicht
als einen Wert an sich akzeptiert hat. Das bestätigt auch die Stelle in PP.

Denn dort wird der Pluralismus noch nicht in seiner normativen
Qualität verstanden, sondern zunächst nur als Zugeständnis in formaler
Hinsicht. Paul VI. betont den Zusammenhang von «sozialem Handeln»

(actio socialis) und der ihm zugrunde hegenden Lehre (doctrina). Für
den Christen kann die materialistische und atheistische Philosophie eine
solche Lehre nicht bieten, da sie «weder die Ausrichtung des Menschen
auf sein letztes Ziel, noch seine Freiheit (libertas), noch seine Würde
(dignitas) als Mensch achtet»20. Wenn jedoch diese Werte garantiert
werden, dann «ist nichts gegen einen Pluralismus beruflicher und
gewerkschaftlicher Organisationen einzuwenden; in bestimmter Hinsicht

ist er sogar nützlich, sofern er die Freiheit schützt und den
Wetteifer anregt. Aufrichtig bekunden wir allen, die in diesen Organisationen

(societates) im selbstlosen Dienst für ihre Brüder arbeiten, unsere
Hochachtung»21. Die Pluralismustheorie in ihrem normativen Teil
argumentiert gerade umgekehrt. Sie soll Maßstäbe setzen für ein
gesellschaftliches und politisches System, das Freiheit und Würde der
Menschen sichert. Dies ist möglich und erreichbar, wenn zunächst die
Vielfalt der in Staat und Gesellschaft wirkenden Kräfte anerkannt wird,
ohne das Gemeinsame und Einheitliche aus dem Auge zu verlieren, das

eine divergierende Gesellschaft als solche zusammenhält, sie ordnet und
so verbindliche Entscheidungen ermöglicht22. Vielfalt in diesem Sinne
ist ohne Einheit nicht denkbar, so daß man den Pluralismus definieren
könnte als eine Vielfalt auf einem einheitlichen Fundament. Es ist nicht
von der Hand zu weisen, daß Christentum und besonders die katholische

Kirche in ihrer Geschichte mehr auf das Einheitliche fixiert waren
als aufdas Vielfältige, was sich vornehmlich in dem Begriff der Staatsre-

ligion widerspiegelt. Dieses Denken führte häufig zu einer Überbetonung

des Einheitlichen, wobei das Vielfältige als reformatorisch
verdächtigt wurde. Dies erstreckte sich auf die Beurteilung von gesell-

20 Texte zur katholischen Soziallehre, hrsg. vom Bundesverband der Katholischen

Arbeitnehmer-Bewegung (KAB) Deutschlands. Kevelaer 1977, S.450 und
s. Anm. 18.

21 Ebd.
22 Vgl. H. Kremendahl, Pluralismustheorie in Deutschland. Entstehung, Kritik,

Perspektiven. Leverkusen 1977, S.450.



470 Pluralismus und Christentum

schaftlichen und staatlichen Gebilden. Es hat aber auch immer Ansatzpunkte

gegeben, die «die Einheit der Kirche» mit der «Vielheit der
Kirchen» verbanden und die «Vielfalt der Kirche» in der «Vielfalt der

Jünger, Zeugen und Diener» sahen23.

Der Rousseausche Einheitsgedanke der «volonté générale» hat die
Koalitionsfreiheit nicht zu einem Menschenrecht werden lassen, wie sie

sich erst später entwickelt hat, so daß Gruppen- und Parteienbildung
lange Zeit als staatsgefährdend und gesellschaftszerstörend angesehen
wurden. Geschichtlich gesehen hat sich der Pluralismus vornehmlich
aus der Koalitionsfreiheit ergeben, die den Gruppen- und Interessenpluralismus

förderte und so die Grundlage bildete für eine demokratische

Entwicklung. Wir möchten diesen Gruppenpluralismus als formalen
Pluralismus bezeichnen und uns auf Ernst Fraenkel berufen, wenn er

sagt: «Politik im demokratischen Sinne ist nur möglich, wenn die

selbsttätig gebildeten gesellschaftlichen Organisationen nicht nur de jure
sondern auch de facto über ausreichende autonome Macht verfügen, um
sich gegenüber der Staatsmacht behaupten zu können»24. Die Anerkennung

von beruflichen und gewerkschaftlichen Organisationen, wie sie

Paul VI. vornimmt, und darüber hinaus allgemein von gesellschaftlichen

und politischen Gruppenbildungen ist eine wesentliche Voraussetzung

dafür, daß Freiheit und Würde des Menschen sich verwirklichen
können, was in vollem Sinne nur in einer pluralistischen Gesellschaft
und Demokratie möglich ist. Dies ist auch der katholischen Kirche, dem
Konzil und den letzten Päpsten bewußt geworden.

IV.

In seinem Schreiben «Octogesima adveniens» geht Paul VI. in
seiner Beurteilung des Pluralismus einige Schritte weiter, wenn auch

noch wie in PP von einem «berechtigten Pluralismus» die Rede ist. Die
deutschen Übersetzungen sind sich nicht einig, ob Paul VI. den Pluralismus

meint oder nicht. Paul VI. diskutiert in der Nummer 46 das

Verhältnis von Christ und Politik; die deutsche Überschrift spricht von

23 P. V. Dias, Vielfalt der Kirche in der Vielfalt der Jünger, Zeugen und Diener.
Freiburg-Basel-Wien 1967.

24 E. Fraenkel, Reformismus und Pluralismus. Materialien zu einer
ungeschriebenen politischen Autobiographie. Zusammengestellt und herausgegeben von
F.Esche und F.Grube. Hamburg 1973, S.219.



Pluralismus und Christentum 471

der «christlichen Bedeutung der politischen Tätigkeiten». Der Papst
findet lobende Worte fiir die politische Tätigkeit, wenn er sagt, daß der

politische Einsatz zwar nicht die einzige Weise sei, den Mitmenschen als

Christ zu dienen, aber doch eine vorzügliche25. «Gewiß löst die Politik
nicht alle Probleme; aber sie bemüht sich, die wechselseitigen Beziehungen

der Menschen (mutuae hominum necessitudines) zu verbessern»26.

Der Papst warnt dann vor der Absolutsetzung der Politik und fährt fort:

«Der Christ erkennt die Autonomie der politischen Wirklichkeit an. Wenn
er sich jedoch aufgefordert weiß, politisch tätig zu werden, wird er sich
bemühen, seine politischen Entscheidungen im Zusammenhang mit dem
Evangelium zu sehen und im Rahmen eines berechtigten Pluralismus
persönlich und gemeinschaftlich ein echtes Zeugnis fiir seinen Glauben
abzulegen, und zwar durch einen wirksamen Dienst an den Menschen»27.

Politik wird hier allgemein verstanden als «Dienst am Menschen»,
und unter dieser Voraussetzung hat auch der Christ die Pflicht, politisch
tätig zu sein. Als Christ hat er sich dabei am Evangelium zu orientieren
und durch und in seinem Tun seinen Glauben zu bekennen, und zwar
«im Rahmen eines berechtigten Pluralismus». Was dies bedeutet, läßt
sich nur aus dem lateinischen Text oder anderen Übersetzungen
erschließen. Im Lateinischen steht dort «inter plura eaque légitima institu-
ta et opiniones»28, was wörtlich soviel heißt wie «innerhalb mehrerer,
und zwar berechtigter Pläne und Meinungen». Hier wird der Ausdruck
gebraucht, der dem Pluralismus seinen Namen gegeben hat: plura von
plus mehr. Eine andere Übersetzung formuliert:

«In dem Bereich jedoch, wo in guten Treuen eine Mehrzahl von Plänen
und Meinungen nebeneinander vertreten werden kann, werden sie als

einzelne und als Gemeinschaft Zeugnis ablegen für die Echtheit und
Aufrichtigkeit ihres Glaubens, aus dem sie den Antrieb schöpfen, in nicht
eigennütziger, sondern gemeinnütziger Gesinnung ihren Dienst am Menschen

zu leisten».29

Diese Übersetzung bleibt zweifellos näher am Text, wenn sie auch

nicht den Begriff Pluralismus hat. Wenn auch die Christen durch den

gemeinsamen Glauben an ihren Namensgeber Christus geeint sind -
25 Paul VI. Apostolisches Schreiben «Octogesima adveniens» vom 14. Mai

1971. Recklinghausen o.J., S.27/28 (Nr. 46).
26 Ebd. und AAS 63 (1971), 401-441, hier S.435.
27 Ebd.
28 AAS 63 (1971), S. 435.
29 S. Anm. 20, S. 516.



472 Pluralismus und Christentum

und hier ist von den Christen allgemein die Rede und nicht nur von
katholischen Christen - und wenn sie sich alle auf das Evangelium
berufen, so gibt es doch eine Mehrzahl von verschiedenen Auffassungen
und Überzeugungen, die die Christen zum politischen Handeln veranlassen.

Man könnte auch sagen, jeder Christ hat eine eigene Vorstellung
von praktizierter Wahrheit, d. h. sofern Politik Dienst am Menschen

meint, haben die Christen viele Möglichkeiten, politisch tätig zu sein,

Vereinigungen, Gruppen und auch Parteien zu bilden, um unter
Berücksichtigung des Gemeinwohls - «aliorum, non sui commodi studio-
si» heißt es im lateinischen Text, den die erste Übersetzung nicht
wiedergibt - für die jeweilige Sache zu streiten und zu kämpfen.
«Instituta» wird durchgängig mit «Plänen» übersetzt, es können aber

auch «Institutionen» gemeint sein, in denen die Christen unterschiedlich

tätig sein können. Christen sind somit nicht an «christliche» Parteien
oder Gruppierungen gebunden, sondern können überall dort wirken,
wo sie nach ihrer Auffassung ihren Glauben «politisch» leben können.
Damit sind die Christen frei geworden für den Pluralismus und die

pluralistische Demokratie.
Zum Schluß seines Schreibens geht der Papst unter der deutschen

Überschrift «Pluralismus im Einsatz» auf das Problem von Einheit und
Vielfalt ein. Er unterstreicht dabei das vorher Gesagte, wenn er noch
einmal die Christen zum politischen Handeln aufruft und auf deren
verschiedene Ziele, Mittel und Wege hinweist: «Unter den jeweils
gegebenen Verhältnissen und je nach den persönlichen Bindungen des

einzelnen muß freie Wahl bestehen zwischen verschiedenen Wegen zum
Ziel. Ein und derselbe christliche Glaube kann die Triebkraft sein für
Unternehmen verschiedener Art»30. Mit dem letzten Satz bezieht sich
Paul VI. auf die Pastoralkonstitution «Gaudium et spes» des Zweiten
Vatikanischen Konzils, und zwar zitiert er die Nummer 43, die unter
der Überschrift steht: «Die Hilfe, mit der die Kirche durch die Christen
das menschliche Schaffen unterstützen möchte»31. Aus diesem längeren
Text hat vielleicht folgende Stelle den nächsten Bezug zu dem von Paul
VI. gemeinten Pluralismus: «Oftmals wird gerade eine christliche Schau

der Dinge ihnen (den Laien) eine bestimmte Lösung in einer konkreten
Situation nahelegen. Aber andere Christen werden vielleicht, wie es

häufiger, und zwar legitim, der Fall ist, bei gleicher Gewissenhaftigkeit

30 S. Anm.25, S.31 (Nr. 50).
51 Lexikon für Theologie und Kirche (LThK), Das Zweite Vatikanische Konzil,

Band III, Freiburg-Basel-Wien 1968, S.413.



Pluralismus und Christentum 473

in der gleichen Frage zu einem anderen Urteil kommen (aliter iudica-

re).» Niemand hat dann das Recht, sagt das Konzil weiter, «die Autorität

der Kirche ausschließlich fur sich und seine eigene Meinung in
Anspruch zu nehmen»32. Die Kirche soll damit nicht als politische
Hilfstruppe in den pluralistischen Meinungsstreit der Christen hineingezogen

werden. Die Kirche als Amtsautorität gibt die Christen in ihrem
politischen Handeln frei, während die Christen selbst in ihrem Handeln

von der Kirche frei sind. Freiheit der Kirche und Freiheit der Christen
gehören eng zusammen und bedingen sich gegenseitig. Pluralismus
bedeutet Verschiedenheit, auch im Sinne eines Meinungsstreites; ohne
sie kann die pluralistische Demokratie nicht leben, wenn wir uns an den
Satz erinnern, daß Konkurrenzsituationen und Konflikte originär das

Verhältnis der verschiedenartigen Kräfte in der pluralistischen Gesellschaft

bestimmen (s.o.). Dieses Gegeneinander muß gleichzeitig aber

ein Miteinander sein, wie es der Papst mit folgenden Worten
umschreibt:

«Entscheiden Christen sich fur verschiedene Wege und erscheinen daher
auf den ersten Blick als Gegner, so erwartet die Kirche von ihnen, daß sie

sich mit gutem Willen und in gegenseitiger Achtung um Verständnis für
die Meinung des anderen und die von ihm dafür geltend gemachten

• Gründe bemühen. Unvoreingenommene Prüfung des Verhaltens des anderen

und dessen, was für deren Richtigkeit spricht, wird zu einer Haltung
tieferer Liebe führen, die ungeachtet aller Verschiedenheiten, die als solche
anerkannt werden, darauf vertraut, es könne (und werde) gelingen, sich
schließlich am Ziel zu treffen und übereinzukommen»33.

Damit wird auf die Notwendigkeit des Kompromisses hingewiesen,

der für die pluralistische Politik mindestens so wichtig ist wie
Konkurrenz und Konflikt. Kompromiß meint hier das Finden eines

Gemeinsamen bei gegensätzlichen Positionen. Dies ist leichter gesagt als

getan, und es mutet uns an wie die Quadratur des Kreises. Dem Zwang
zum Kompromiß kann und will sich die pluralistische Demokratie nicht
entziehen. Aufden Pluralismus kann man den Satz anwenden, den Paul

VI., an seine Ausfuhrungen anschließend, aus der Pastoralkonstitution
auf den Glauben angewendet zitiert: «Das, was die Gläubigen eint, ist in
der Tat stärker als das, was sie trennt»34. Das Zitat stammt aus einer
konziliaren Textstelle, die die Überschrift «Der Dialog mit allen Men-

32 Ebd. S. 414/415.
33 S. Anm. 20, S.519.
33 Ebd.



474 Pluralismus und Christentum

sehen» trägt. Kompromisse, in welchem Bereich auch immer, sind
ohne Dialog nicht zu erreichen. In der Pastoralkonstitution ist die
katholische Kirche in einen Dialog mit der «Welt» eingetreten, aber

nicht in der Form, daß sie der Welt als eigene Größe gegenübertritt,
sondern sie versteht sich als «Kirche in der Welt von heute», wie der
Untertitel des Konzilstextes lautet. Wenn dieser Dialog gelingen soll, so
muß er erst innerhalb der Kirche geübt und praktiziert werden. So

formuliert es das Konzil an der Stelle, die der Papst zitiert:

«Das verlangt von uns, daß wir vor allem in der Kirche selbst, bei
Anerkennung aller rechtmäßigen Verschiedenheit (légitima diversitas),
gegenseitige Hochachtung, Ehrfurcht und Eintracht pflegen, um ein
immer fruchtbareres Gespräch zwischen allen in Gang zu bringen, die das eine
Volk Gottes bilden, Geistliche und Laien. Stärker ist, was die Gläubigen
eint, als was sie trennt»35.

Auch die pluralistische Demokratie kann nur existieren - und dies

kann man auch auf die gesamte Menschengemeinschaft beziehen -,
wenn das, was die Menschen eint: z. B. ihr Wille zum Frieden, stärker
ist, als das, was sie trennt: z. B. ihre persönlichen oder nationalen
Interessen. Der Absatz, auf den sich Paul VI. in seinem Zitat bezieht,
schließt mit einem Wort Johannes' XXIII.: «Es gelte im Notwendigen
Einheit (unitas), im Zweifel Freiheit (in dubiis libertas), in allem die
Liebe»36. Mit der Erwähnung des Papstes Johannes XXIII. schließt sich
zunächst der Kreis, den wir mit Paul VI. begonnen hatten und der uns

zu dem von Johannes einberufenen Konzil führte. Das von dem
Evangelisten überlieferte Christus-Wort «Ut unum sint!» war das Leitwort
Johannes' XXIII., das er mehrmals in seinen letzten Lebenstagen
sprach37. Die Einheit der Christen und darüber hinaus der gesamten
Menschheit war sein besonderes Anliegen, weshalb er das Konzil einberief

und der katholischen Kirche und damit seinen Nachfolgern eine

Öffnung zur Welt und einen Durchbruch zum modernen Pluralismus
brachte. Einheit, Freiheit und Liebe sind Werte, die nicht nur ihre
Bedeutung für Glaubensfragen haben, sondern auch Grundlage sind für
den modernen Pluralismus, dessen normative Seite wir in unserem
Aufsatz besonders behandeln wollen.

35 S. Anm. 31, S.589 (Nr. 92).
«Ebd.
37 Ebd. S. 635.



Pluralismus und Christentum 475

V.

Johannes Paul II. hat nicht ohne Absicht wie auch sein unmittelbarer

Vorgänger Johannes Paul I. seinen Namen als Doppelnamen
gewählt, wie er sonst in der Papstgeschichte nicht vorkommt. Er wollte
sich so in die Reihe der beiden Vorgänger stellen, die wie Johannes
XXIII. das Konzil einberufen oder wie Paul VI. es weitergeführt haben.

Die Konzilspäpste und das Konzil selbst haben Fundamente gelegt, auf
denen wir wichtige pluralistische Positionen aufgebaut haben, wie wir
sie bislang an einigen Beispielen beschrieben haben. Wir wollen uns jetzt
mit Texten Johannes Pauls II. befassen, wie sie sich aus den Konzilstexten

entwickelt haben. Auffällig ist zunächst, daß Johannes Paul II. zum
erstenmal in einem Enzyklika-Text den Begriff «Pluralismus»
aufnimmt, und zwar in der Nummer 19 seiner ersten Enzyklika «Redemp-
tor hominis». Um einen Zugang für den für uns wichtigen Begriff zu

gewinnen, beginnen wir mit der Erläuterung des Umfeldes, innerhalb
dessen dieser Begriff erscheint. Wir werden dabei auf den Zusammenhang

von Pluralismus und Wahrheit näher eingehen, der in den beiden

vorhergehenden Kapiteln nicht im Zentrum stand. Johannes Paul II. hat
als ehemaliger polnischer Professor für Theologie und Philosophie ein
besonderes Interesse an dem Verhältnis von Theologie und Wissenschaft.

Die Nummer 19 von REI ist in der deutschen Übersetzung
überschrieben mit «Die Verantwortung der Kirche für die Wahrheit»38.

In dieser Nummer kommt er auf die Aufgabe der Theologen und
Wissenschaftler in der Kirche zu sprechen und sagt:

«Diese Aufgabe hat sich heute durch den Fortschritt der Wissenschaft, ihrer
Methoden und Resultate in der Kenntnis der Welt und des Menschen
enorm erweitert. Das betrifft die Naturwissenschaften ebenso wie die
Geisteswissenschaften und auch die Philosophie, deren enge Verbindung
mit der Theologie das II. Vatikanische Konzil in Erinnerung gerufen hat»3'.

Johannes Paul II. bekennt sich wie das Konzil zum Fortschritt der

Wissenschaft und hebt dabei die «enge Verbindung» von Wissenschaften

und Philosophie einerseits und Theologie andererseits hervor. Er
stützt sich damit auf das Vatikanum II und zitiert wichtige Stellen aus

der Pastoralkonstitution und dem Dekret über die Ausbildung der

38 Enzyklika «Redemptor hominis» (RH) Papst Johannes Pauls II. Kevelaer-
Würzburg o.J., S. 81.

39 Ebd. S. 84.



476 Pluralismus und Christentum

Priester «Optatam totius». Um Johannes Pauls II. Haltung zum
Pluralismus zu verstehen, gehen wir kurz auf die zitierten Konzilsstellen ein
und sprechen über das Verhältnis von Kirche und Welt seit dem
II. Vatikanischen Konzil.

Die erste Nummer, die der Papst in diesem Zusammenhang nennt,
ist die Nummer 44, die die Überschrift trägt: «Die Hilfe, welche die
Kirche von der heutigen Welt erfährt». Während früher das kirchliche
Lehramt meistens nur als großer Lehrmeister der Welt gegenübergetreten

ist, unterstreicht die konziliare Kirche das gegenseitige Verhältnis

von Kirche und Welt. In diesem Sinne lautet der Anfang der Nummer
44 der Pastoralkonstitution:

«Wie es aber im Interesse der Welt liegt, die Kirche als gesellschaftliche
Wirklichkeit der Geschichte und als deren Ferment anzuerkennen, so ist
sich die Kirche auch darüber im Klaren, wieviel sie selbst der Geschichte
und Entwicklung verdankt. Die Erfahrung der geschichtlichen Vergangenheit,

der Fortschritt der Wissenschaften, die Reichtümer, die in den
verschiedenen Formen der menschlichen Kultur liegen, durch die die
Menschennatur immer klarer zur Erscheinung kommt und neue Wege zur
Wahrheit aufgetan werden, gereichen auch der Kirche zum Vorteil»"10.

Die menschliche Entwicklung generell ist keine Fehlentwicklung;
in dem wissenschaftlichen Fortschritt liegt ohne Zweifel eine Möglichkeit,

die Wahrheit zu entdecken, um die es Johannes Paul II. in seiner

Enzyklika RH wesentlich geht. Der pluralistische Ansatz wird weiterhin

darin deutlich, daß die Kirche die vielfältige Entwicklung der
menschlichen Kulturen anerkennt und die Geschichtlichkeit aller
menschlichen Resultate in Rechnung stellt. Dies hat natürlich auch

Auswirkungen auf den Wahrheitsbegriff.
Die nächste Nummer aus der Pastoralkonstitution, auf die sich der

Papst bezieht, hat als Nummer 57 den Titel «Glaube und Kultur». Wenn
auch das Ziel der Christen «auf der Pilgerschaft zur himmlischen
Vaterstadt» ein anderes ist als das der Welt allgemein, so ist es doch ihre

Aufgabe, «zusammen mit allen Menschen am Aufbau einer menschlicheren

Welt mitzuarbeiten»41. «In der Tat bietet ihnen das Mysterium
des christlichen Glaubens wirksame Antriebe und Hilfen, jene Aufgabe
mit größerer Hingabe zu erfüllen und vor allem den vollen Sinn solchen
Tuns zu entdecken, so daß die menschliche Kulturbemühung innerhalb

10 S. Anm. 31, S. 417-419.
J" Ebd. S. 461.



Pluralismus und Christentum 477

der ganzen und einen Berufung des Menschen einen hervorragenden
Platz erhält»42. Im weiteren Text würdigt das Konzil die kulturellen
Leistungen innerhalb der Philosophie, Geschichte, Mathematik,
Naturwissenschaft und Kunst, die alle dazu beitragen,

«daß die menschliche Familie zu den höheren Prinzipien des Wahren,
Guten und Schönen und zu einer Beurteilung von allgemeinem Wert
(iudicium universi valoris) erhoben und so heller von jener wunderbaren
Weisheit (sapientia) erleuchtet wird, die von Ewigkeit her bei Gott war,
alles mit ihm ordnete, auf dem Erdkreis spielte und ihre Wonne darin
findet, bei den Menschen zu sein (Spr 8, 30-31)»43.

Weisheit und Wahrheit sind Begriffe, die Glaube und Kultur,
Theologie und Wissenschaft, Kirche und Welt miteinander verbinden.

Die andere Stelle, die der Papst aus der Pastoralkonstitution zitiert,
handelt allgemein von der Bedeutung der Kultur für die «Gesamtentfaltung

der menschlichen Person»44, deren Geist so zu bilden ist, «daß die

Fähigkeit zum Staunen entfaltet wird wie diejenige, tiefer zu verstehen,

zu betrachten, ein persönliches Urteil zu fällen und den religiösen,
sittlichen und sozialen Sinn zu pflegen»45. «Da nämlich die Kultur
unmittelbar aus der geistigen und sozialen Anlage des Menschen
hervorgeht, bedarf sie unaufhörlich der ihr zustehenden Freiheit (iusta
libertas), sich zu entfalten, und der legitimen Möglichkeit (légitima
facultas), gemäß den eigenen Prinzipien selbständig zu handeln»46. Die
Wertschätzung der menschlichen Kultur wird hier verbunden mit der

Forderung, der menschlichen Person Freiheit und Selbständigkeit
zuzugestehen. Auch dies ist ein Hinweis auf den normativen Pluralismus,
der die menschliche Emanzipation als eine Freiheit «von aller - nicht
rational reflektierten, nicht vernunftgemäß eingesehenen, nicht freiwillig

anerkannten und nicht bewußt übernommenen - Fremdbestimmung»47

versteht.
Die letzte Nummer, die der Papst aus der Pastoralkonstitution

zitiert, handelt von dem grundlegenden Verhältnis von Theologie und
Wissenschaft, wie es der Ausgangspunkt in der Enzyklika RH ist. Er

42 Ebd.
43 Zweites Vatikanisches Konzil. 4. Sitzungsperiode. Osnabrück 1966, S. 342.
44 S. Anm. 31, S.467 (Nr. 59).
45 S. Anm. 43, S.345 (Nr. 59).
46 Ebd.
47 A.Schwan, Wahrheit-Pluralität-Freiheit. Studien zur philosophischen und

theologischen Grundlegung freiheitlicher Politik. Hamburg 1976, S. 165.



478 Pluralismus und Christentum

bezieht sich dabei auf die Schwierigkeiten, die das Konzil erwähnt, was
das «Verhältnis von Kultur und Christentum» angeht48.

«Diese Schwierigkeiten gereichen dem Glaubensleben nicht notwendig
zum Schaden, sie können vielmehr den Geist zu einem genaueren und
tieferen Glaubensverständnis anregen. Denn die neuen Studien und
Erfindungen der Naturwissenschaften, aber auch der Geschichte und
Philosophie, stellen neue Fragen, die sogar fur das Leben Konsequenzen haben
und auch von den Theologen neue Forschungen verlangen»49.

Schwierigkeiten, die bei dem Verhältnis von Kultur und Christentum

entstehen, werden nicht mehr einseitig der Welt angelastet,
sondern als Vorteil interpretiert, sich intensiver um ein neues Glaubensverständnis

zu bemühen. Das Neue, dem sich auch die Theologen in ihren

Forschungen zu widmen haben, wird nicht unbedingt als Neuerung
diskriminiert, wie das bei vielem Reformatorischen der Fall war,
sondern als neue Entwicklung angenommen, die für das Leben der Menschen

in der Welt von heute wichtige Auswirkungen hat. Hier wird die

Theorie mit der Praxis gekoppelt, und wir werden darauf zu achten

haben, inwieweit gerade die Praxis und damit auch der Begriff einer

«praktischen Wahrheit» in das Blickfeld der theologischen Überlegungen

treten. Dies wird weiter aufgegriffen, wenn im weiteren Konzilstext

von der Seelsorge die Rede ist, in der «nicht nur die theologischen
Prinzipien, sondern auch die Erkenntnisse der profanen Wissenschaften,

vor allem der Psychologie und der Soziologie, genügend anerkannt und

angewendet werden (sollen), so daß auch die Gläubigen zu einem
reineren und reiferen Glaubensleben geführt werden»50. Damit ist einerseits

die enge Verbindung von Theologie und Wissenschaft hervorgehoben,

andererseits aber auch beider Bezug auf die Wirklichkeit des

Menschen in seiner täglichen und alltäglichen Praxis. Daher bietet es

sich an, daß der Papst an den Schluß seiner Zitation einen Text erwähnt,
der sich unmittelbar mit der Ausbildung der Priester befaßt. Wie sich

die Praxis der katholischen Kirche darstellt, zeigt sich nicht so sehr an
dem Denken und Tun der Päpste und der Hierarchen, auch nicht in
erster Linie in den Forschungen der Theologen, sondern vielmehr in der

seelsorglichen Tätigkeit der Geistlichen und Laien «vor Ort». Daher ist
es sehr wichtig, wie und nach welchen Grundsätzen die angehenden
Priester ausgebildet und auf ihre seelsorgliche Praxis vorbereitet wer-

« S. Anm.31, S.477 (Nr. 62).
49 S. Anm. 43, S. 349.
50 Ebd. S. 350.



Pluralismus und Christentum 479

den. Johannes Paul II. nennt also die Nummer 15 des Dekrets über die

Ausbildung der Priester, die wir ihrer Bedeutung halber insgesamt
zitieren:

«Die philosophischen Disziplinen sollen so dargeboten werden, daß die
Alumnen vor allem zu einem gründlichen und zusammenhängenden Wissen

über Mensch, Welt und Gott hingeführt werden. Man stütze sich auf
das stets gültige philosophische Erbe, berücksichtige aber auch die mit der
Zeit fortschreitende philosophische Forschung, besonders soweit sie im
eigenen Land Einfluß hat; ebenso den Fortschritt der modernen
Naturwissenschaften. So sollen die Alumnen über die charakteristischen Erscheinungen

der heutigen Zeit gut Bescheid wissen und auf das Gespräch mit den
Menschen von heute entsprechend vorbereitet werden.
Die Philosophiegeschichte soll so gelehrt werden, daß die Studenten zu den
letzten Prinzipien der verschiedenen Systeme vordringen, den Wahrheitsgehalt

festhalten, die Irrtümer aber in ihren Wurzeln erkennen und widerlegen

können. Durch die ganze Lehrweise wecke man in den Alumnen den

Drang, mit methodischer Strenge nach der Wahrheit zu suchen, in sie

einzudringen und sie zu beweisen; gleichzeitig sollen sie die Grenzen
menschlicher Erkenntnis bescheiden anerkennen lernen. Ganz besonders
achte man auf den notwendigen Zusammenhang der Philosophie mit den
wirklichen Lebensproblemen (vera problemata vitae) und den Fragen, die
die Studenten innerlich bewegen. Man soll ihnen auch dazu helfen, die

Verbindung zu sehen, die zwischen den philosophischen Gedankengängen
und den Heilsgeheimnissen besteht, die die Theologie im höheren Licht des

Glaubens betrachtet»51.

Es kann nicht hoch genug veranschlagt werden, daß das Konzil den

philosophischen Richtungen und Systemen allgemein einen möglichen
Wahrheitsgehalt zuerkennt, auch wenn die möglichen Irrtümer erkannt
und widerlegt werden sollen. Um so mehr überrascht es deshalb, wenn
das Konzil bei der Nennung des «stets gültigen philosophischen Erbes»

die Enzyklika «Humani generis» Pius' XII. zitiert. Denn diese Enzyklika
schränkt das Studium der Philosophie doch weitgehend ein, wenn sie

von der philosophischen Ausbildung der künftigen Priester verlangt,
daß sie «nach der Methode, der Lehre und den Grundsätzen des Doctor
angelicus»52 zu praktizieren sei, wie es der Kanon 1366, 2 des Corpus
iuris canonici verlange. Die Unvereinbarkeit aller Philosophien außer

der scholastischen mit dem «katholischen Dogma» wird von Pius XII.
behauptet, wenn er folgendes sagt:

51 Ebd. S. 495/496 und Zweites Vatikanisches Ökumenisches Konzil. Dekret
über die Ausbildung der Priester. Lateinisch und Deutsch. Münster 1967, S. 48-51.

52 Herder-Korrespondenz, 6.Jg., Heft 5 (Februar 1952), S.219.



480 Pluralismus und Christentum

«Während man so unsere Philosophie (gemeint ist die scholastische)
verachtet, rühmt man dagegen andere philosophische Systeme, sei es des

Altertums oder der Jetztzeit, sei es der Völker des Morgen- oder des

Abendlandes, in einer Weise, die nahezulegen scheint, es lasse sich jede
Philosophie und Geistesrichtung, gewisse, allenfalls notwendige
Richtigstellungen und Zusätze vorausgesetzt, mit dem katholischen Dogma
vereinbaren. Und doch kann kein Katholik daran zweifeln, daß diese Ansicht
durch und durch falsch ist, besonders wo Auffassungen in Frage kommen,
wie die des Immanentismus, des Idealismus, des historischen oder dialektischen

Materialismus oder auch der Existenzphilosophie, mag sie sich zum
Atheismus bekennen oder zum mindesten gegen den Wert des metaphysischen

Schlußverfahrens wenden»53.

Wie anders liest sich da der Konzilstext, der die «Wahrheitssuche»

in keiner Weise einschränkt, sondern alle philosophischen Richtungen
und Systeme einbezieht und besonders die zeitgenössischen
Philosophien erwähnt. Dagegen hat Pius XII. den Existentialismus eines

Sartre und Camus oder die Existenzphilosophie eines Jaspers und
Heidegger ausdrücklich zurückgewiesen. Die Übereinstimmung mit dem
katholischen Dogma ist nicht mehr das entscheidende Kriterium für die

Wertschätzung einer Philosophie, vielmehr kommt es dem Konzil an
auf den «notwendigen Zusammenhang der Philosophie mit den wirklichen

Lebensproblemen». Und es waren gerade die Philosophien der

«Existenz», die die Probleme des heutigen Lebens in den Vordergrund
stellten, wenn sie auch dabei zum Teil zu Ergebnissen kamen, die von
christlichen Vorstellungen abweichen. Schon der Anfang der
Pastoralkonstitution bringt diese Stimmung zum Ausdruck, wenn sie mit den

Worten «gaudium et spes, luctus et angor hominum huius temporis»
beginnt: Freude und Hoffnung, Trauer und Angst der Menschen von
heute. Charles Moeller weist in seinem Kommentar zu diesem Anfang
daraufhin, daß «man über eine ziemlich allgemeine und unpersönliche
dogmatische Betrachtungsweise hinausgegangen (ist) auf ein existentielles

— nicht existentialistisches - Anliegen des versammelten Konzils
hin»54. Unter Berücksichtigung dieser existentiellen Einstellung wendet
sich das Konzil den wirklichen Lebensproblemen zu und weiß, wie
Anton Antweiler in seinem Kommentar zur Nummer 15 des Dekrets
über die Ausbildung der Priester sagt, «daß Erkenntnis Ausdruck des

Lebens ist, und wenn gefordert wird, den Zusammenhang mit den

Lebensfragen zu wahren, so ist damit die Quelle möglichen Irrtums

53 Ebd. S. 219/220.
55 S. Anm. 31, S.284.



Pluralismus und Christentum 481

ebenso aufgezeigt wie die Dringlichkeit des Forschens und die Verbindlichkeit

der Wahrheit»55. Wahrheit und Irrtum sind hier nicht eine vom
Leben abgehobene theoretische Leistung oder Fehlleistung, sondern

Ergebnis oder Ausfluß einer gelebten Wirklichkeit, die nach unserer
Auffassung auch ein biblisches Fundament haben, wenn man sich z. B.
die Worte vor Augen hält: «An ihren Früchten werdet ihr sie erkennen»
oder wenn Christus sagt: «Ich bin der Weg, die Wahrheit und das

Leben»56. Die menschliche Praxis ist vor Irrtum nicht gefeit. Wahrheit
gäbe es nicht, wenn es nicht den Irrtum gäbe. «Auch sollte man nicht
übersehen, daß Irrtümer beträchtlich zur Wahrheit verhelfen können, so
daß man geradezu die Wissenschaft als die Kunst definieren konnte, die

richtigen Fehler zu machen. Das heißt, nicht nur vor dem Irrenden,
sondern auch vor dem Irrtum sollte man Respekt haben - um der
Wahrheit willen»57. Wahrheit ist demnach nicht ein einmalig erworbener

theoretischer Besitz, sondern eine ständige praktische Aufgabe, die
auf das dauernde Gespräch mit den Menschen angewiesen ist, um im
Handeln wirklich und wirksam zu werden. Die von Johannes Paul II.
zitierte und hier behandelte Textstelle fordert zu diesem Gespräch auf
und macht in einer Anmerkung auf die Enzyklika Pauls VI. «Ecclesiam

suam» aufmerksam, die dieses Gespräch als einen Dialog qualifiziert:

«Die Kirche muß zu einem Dialog mit der Welt kommen, in der sie nun
einmal lebt. Die Kirche macht sich selbst zum Wort, zur Botschaft, zum
Dialog. Dieser Gesichtspunkt ist einer der wichtigsten im heutigen Leben
der Kirche; er ist, wie bekannt, Gegenstand eines besonderen und umfassenden

Studiums des ökumenischen Konzils»58.

Dies sagte Paul VI. 1964 in seiner ersten Enzyklika, die die von
Johannes XXIII. begonnene Thematik weiterführte und die Ergebnisse
ermöglichte, die das Zweite Vatikanische Konzil in seiner Hinwendung
zum modernen Pluralismus brachte.

55 Zweites Vatikanisches ökumenisches Konzil. Dekret über die Ausbildung
der Priester. Lateinisch und Deutsch. Münster 1967, S. 21.

56 Matthäus 7, 20 und Johannes 14, 6.
57 S.Anm.55, S.21.
58 «Ecclesiam suam». Die Wege der Kirche. Erstes Rundschreiben Papst Pauls

VI. vom 6. August 1964. Recklinghausen o.J., S. 27.



482 Pluralismus und Christentum

VI.

Damit sind wir wieder bei Johannes Paul II. angelangt, und zwar
bei seiner Enzyklika «Redemptor hominis», in der er bei der Nummer
19 wichtige Konzilsstellen zitierte, um seine Meinung über das Verhältnis

von Glaube und Kultur, Theologie und Wissenschaft und Kirche
und Welt zu erläutern. Für uns war dies Anlaß, das Verhältnis von
Christentum und Pluralismus zu behandeln und die Textstelle vorzubereiten,

an der der Papst ausdrücklich von «Pluralismus» spricht. Um es

vorwegzunehmen, wir werden enttäuscht werden, wenn wir erwartet
haben, daß der Papst dort, wo er im lateinischen Text den Ausdruck
«Pluralismus» gebraucht, das meint, was wir unter Pluralismus verstehen,

und hier besonders unter normativem Pluralismus. Die Übersetzung

der «amtlichen deutschsprachigen Ausgabe» enttäuscht uns noch
mehr, da sie das Wort Pluralismus gänzlich meidet und nur von einer

gewissen «Vielfalt an Methoden» spricht. Es geht an dieser Stelle, wie
wir es im vorhergehenden Kapitel gezeigt haben, um das Verhältnis von
Theologie und Wissenschaft oder besser um menschliche Erkenntnis
innerhalb des Glaubens.

«In diesem Bereich menschlicher Erkenntnis, der sich beständig weiter
erstreckt und sich zugleich verschieden auswirkt, muß auch der Glaube
unermüdlich tiefer durchschaut werden, indem man die Größe des

Geheimnisses der Offenbarung dartut und sich bemüht, die Wahrheit zu
begreifen (veritatem comprehendere), deren Ursprung einzig und zuletzt
Gott selbst ist. Wenn es erlaubt ist - was auch dringlich gewünscht werden
muß -, bei der Durchführung dieser gewaltigen Arbeit auf diese Weise
einen gewissen Pluralismus, wie man ihn nennt, zu beachten (quendam
pluralismum, ut aiunt, attendere), darfman dennoch nicht bei der Vermittlung

der Glaubens- und Sittenlehre (doctrina fidei et morum) von der
grundlegenden Einheit abweichen (a fundamentali unitate digredi)»59.

Immerhin wird beim Begreifen der Glaubenswahrheit ein Pluralismus

zugestanden, wenn auch in der abwehrenden Form eines

Bedingungssatzes. Aber diese Form wird dadurch etwas abgeschwächt, daß

hervorgehoben wird, daß er dringlich gewünscht werden muß («quod
etiam exoptandum est»). Diesem theologischen Pluralismus wird die
fundamentale Einheit gegenübergestellt, von der in der katholischen
Glaubens- und Sittenlehre nicht abgewichen werden darf. Es begegnet
uns hier das uns bekannte dialektische Gegensatzpaar «Vielheit und

59 AAS 71 (1979), 307/308 (Nr. 19) und s. Anm.38, S.85.



Pluralismus und Christentum 483

Einheit», das für die Pluralismustheorie grundlegend ist. Es ist natürlich,

in der Theologie wie im Pluralismus Einheit und Vielheit
gegeneinander abzugrenzen oder besser miteinander zu verschränken. Was im
Pluralismus unverzichtbar als gemeinsame Basis angesehen wird, haben

wir durch die Darstellung wichtiger Grundwerte aufgewiesen. Was die
Einheit in der Theologie ausmacht, bleibt in dieser Papstäußerung im
Formalen: «Es muß also die Theologie dem Lehramt auf das sorgfältigste

als Helferin dienen» (Necesse igitur est theologiam Magisterio
diligentissime operam adiutricem praebere)60. Die uns vorliegende
Übersetzung kaschiert die deutliche Unterordnung der Theologie unter
das Lehramt, wenn sie sagt: «Darum ist eine enge Zusammenarbeit der

Theologie mit dem Lehramt unentbehrlich»61. Was in der katholischen
Glaubens- und Sittenlehre und besonders bei der Vermittlung dieser
Lehre den Einheitsfaktor ausmacht, ist nicht einfach zu bestimmen, vor
allem dann nicht, wenn sie auf konkrete Verhältnisse angewendet
werden soll. Wir lassen diese Frage offen, suchen aber weiter nach

Merkmalen, die eine Verbindung von Glaubenswahrheit und pluralistischer

Wahrheit kennzeichnen.

Wir glauben diese Gemeinsamkeit in dem Begriff der Würde des

Menschen zu sehen. Dieser Begriff bleibt eine abstrakte Leerformel,
wenn er sich nicht im praktischen Leben konkret erweist. Dennoch muß
das Bewußtsein für die Würde des Menschen immer wieder gestärkt
werden. Dazu kann die Kirche einen wichtigen Beitrag leisten, wie ihn
auch Johannes Paul II. in seinen Ansprachen in der Bundesrepublik
Deutschland geleistet hat. Bei seiner Ansprache vor Wissenschaftlern
und Studenten in Köln am 15. November 1980 weist er auf den
Zusammenhang von Glaubenswahrheit und menschlicher Wahrheit hin:

«Die Einsicht in die personale Würde des Menschen und ihre maßgebende
Bedeutung ist nicht erst durch den Glauben möglich. Sie ist auch der
natürlichen Vernunft nicht verschlossen, die wahr und falsch, gut und böse
unterscheidet und die Freiheit als Grundbedingung menschlichen Daseins
erkennt. Es ist ein ermutigendes Zeichen, daß sie sich weltweit verbreitet;
nichts anderes besagt ja der Gedanke der Menschenrechte, dem sich selbst

jene nicht entziehen können, welche ihm in ihren Taten entgegenhandeln»62.

60 Ebd.
61 S. Anm. 38, S. 85.
62 Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls, Band 25, Papst Johannes Paul II.

in Deutschland. 15.-19. November 1980. Offizielle Ausgabe, S.32.



484 Pluralismus und Christentum

Die Verwirklichung allgemein menschlicher und christlicher Wahrheit

zeigt sich dort, wo die Menschenrechte geachtet werden. Wahrheit
in diesem Sinne ist nicht so sehr ein Erkenntnisgegenstand, sondern

praktischer Vollzug der Menschenrechte. Diesen Zusammenhang
unterstreicht auch der Papst, wenn er die Begriffe Theorie und Praxis
miteinander verbindet: «Die Erkenntnis der Wahrheit trägt ihren Sinn in
sich selbst. Sie ist ein Vollzug humanen und personalen Charakters, ein
menschliches Gut von hohem Rang. Die reine <Theorie> ist selbst eine

Weise menschlicher <Praxis>: sie ist Schau, sie ist also <Theorie>»6i. Dieses

Wahrheitsethos soll den Wissenschaftler bestimmen, und wir könnten
den Politiker miteinbeziehen:

«Die freie und nur der Wahrheit verpflichtete Wissenschaft läßt sich nicht
auf das Modell des Funktionalismus oder ein anderes Modell festlegen,
welches das Verständnis der wissenschaftlichen Rationalität einschränkt.
Wissenschaft muß offen sein, ja auch vielfältig, und wir brauchen nicht
Furcht vor dem Verlust einer einheitgebenden Orientierung zu haben. Dies
ist in der Dreiheit von personaler Vernunft, Freiheit und Wahrheit gegeben,

in welcher die Viefalt konkreter Vollzüge begründet und gewahrt
ist»64.

Dies legen wir als ein Bekenntnis zum Pluralismus aus, wie wir es

so in der Enzyklika RH nicht gefunden haben. Wenn der Papst dort eine

gewisse Reserve gegenüber dem theologischen Pluralismus nicht
verhehlen konnte, so hat er hier keine «Furcht» vor dem Verlust einer

einheitgebenden Orientierung. Fragt man nach dieser Einheit im
wissenschaftlichen Pluralismus, so nennt er die Dreiheit «personale
Vernunft, Freiheit und Wahrheit». In dieser Einheit ist «die Vielfalt konkreter

Vollzüge begründet und gewahrt». Pluralistischer könnte man es

nicht formulieren. Vielfalt und Einheit spielen zusammen und sind in
der Praxis miteinander verbunden. Persönliche Vernunft, Freiheit und
auch Wahrheit erweisen sich als Werte im konkreten Lebensvollzug.

Zum Pluralismus als Vielfalt gehören Spannungen und Konflikte
als natürliche Begebenheiten. Davon ist auch die Theologie als

Glaubenswissenschaft nicht ausgeschlossen, wie wir es oben am «theologischen

Pluralismus» von RH dargestellt haben. In seiner Rede vor den
Wissenschaftlern wird Johannes Paul II. noch deutlicher, wenn er sagt:

" Ebd.
64 Ebd. S. 32/33.



Pluralismus und Christentum 485

«Ich trage keine Bedenken, auch die Glaubenswissenschaft im Horizont
einer so verstandenen Rationalität zu sehen. Die Kirche wünscht eine

selbständige theologische Forschung, die vom kirchlichen Lehramt
unterschieden ist, sich ihm aber verpflichtet weiß im ganzen Dienst an der
Glaubenswahrheit und am Volke Gottes. Es wird nicht auszuschließen
sein, daß Spannungen und auch Konflikte entstehen. Aber dies ist auch im
Verhältnis von Kirche und Wissenschaft niemals auszuschließen. Es hat
seinen guten Grund in der Endlichkeit unserer Vernunft, die in ihrer
Reichweite begrenzt und dazu dem Irrtum ausgesetzt ist. Dennoch können
wir stets Hoffnung auf versöhnende Lösung haben, wenn wir auf die
Wahrheitsfähigkeit eben dieser Vernunft bauen»65.

Hier finden wir eine Reihe von Punkten, die wir unserem
Verständnis von Pluralismus zuordnen können. Dazu gehört der Gebrauch
der persönlichen Vernunft, d. h. die Rationalität, die auch der Theologie
als Glaubenswissenschaft eigen ist. Hinzu kommt die Selbständigkeit
der theologischen Forschung, die ihren eigenen Rang hat und sich daher

vom kirchlichen Lehramt unterscheidet. Was Theologie und kirchliches
Lehramt miteinander verbindet, ist der gemeinsame Dienst «an der
Glaubenswahrheit und am Volke Gottes». Konflikte und Spannungen,
die sich zwischen beiden ergeben können und sich ergeben, sind nicht
Ausdruck bösen Willens oder absichtlicher Konfrontation, sondern

Ergebnis der «Endlichkeit der Vernunft». Es ist gerade das Anliegen des

Pluralismus, immer wieder auf die Begrenztheit menschlicher
Bestrebungen und Verwirklichungen hinzuweisen. Pluralismus ist die
Gegenstellung zu jeder Absolutsetzung; in diesem Punkt trifft sich der
Pluralismus mit dem, was die T1 eologen den «escl atologiscl en Vorbei alt»
nennen66. Konflikte und Spannungen gibt es auch zwischen Kirche und
Wissenschaft generell, die ausgehalten werden müssen und nicht in der
Weise gelöst werden können, wie es z. B. der Fall Galileo Galilei gezeigt
hat67. Wenn der Papst von «versöhnender Lösung» spricht, dann sehen

wir in diesem Wort ein Bekenntnis zum Kompromiß, der in der
Pluralismustheorie als die wichtigste Lösungsmöglichkeit gilt. Den

65 Ebd. S. 33.
66 Der eschatologische Vorbehalt hat z. B. nach J. B. Metz die Aufgabe, jegliche

menschliche Freiheit und Herrschaft angesichts der Absolutheit Gottes zu relativieren.

Vgl. J.B. Metz «Politische Theologie» in der Diskussion, in: Diskussion zur
«politischen Theologie». Hg. H. Peukert. Mainz-München 1969, S. 272/273.

67 «Der Fall Galilei ist bis in unsere Tage das Musterbeispiel und das

Symbol für die Mängel der Kirche in kulturellen Dingen gebheben» (Charles
Moeller, Der Aufstieg der Kultur, in: Die Kirche in der Welt von heute. Hg.
G. Baraüna. Salzburg 1967, S.322).



486 Pluralismus und Christentum

Weg dazu verbaut man sich leicht, wenn man den Kompromiß
grundsätzlich als «faul» abqualifiziert. Es ist sicher schwierig, vom Kompromiß

zu sprechen, wenn man an Auseinandersetzungen im theoretischen
Bereich denkt, in dem die jeweiligen Dialogpartner auf ihren eigenen
Wahrheitsbegriff festgelegt sind, von dem sie nicht abgehen können
oder wollen, um sich nicht selbst aufzugeben. Das zeigen besonders die
ökumenischen Gespräche zwischen den Christen, denen es schwerfällt,
sich auf eine gemeinsame christliche Wahrheit zu einigen. Vielleicht
kann man auch hier sagen: was Wahrheit ist, läßt sich eher im Tun als

im Begriffebilden entdecken. Johannes Paul II. spricht der Vernunft die

«Wahrheitsfähigkeit» zu, die wir in der Weise interpretieren wollen, daß

wir von der Vernunft eine Einsicht des Menschen erwarten, die zu
einem gemeinsamen Handeln fuhrt, um den Menschen ein ihrer Würde
gemäßes Dasein zu sichern und ihre Menschenrechte zu verwirklichen.

Für diese unsere Interpretation finden wir uns weiterhin durch

folgende Sätze des Papstes in dieser Ansprache bestätigt:

«Heute ist es die Kirche, die eintritt für die Vernunft und die Wissenschaft,
der sie die Fähigkeit zur Wahrheit zutraut, welche sie als humanen Vollzug
legitimiert.
Heute ist es die Kirche, die eintritt für die Freiheit der Wissenschaft, durch
die sie ihre Würde als menschliches, personales Gut hat.
Heute ist es die Kirche, die eintritt für den Fortschritt im Dienste einer
Menschheit, die seiner zur Sicherung ihres Lebens und ihrer Würde
bedarf»68.

Wenn wir dies heute lesen, dann haben wir unsere Zweifel, ob dies

für die katholische Kirche weltweit zutrifft; es trifft aber sicher zu aufdie
katholische Kirche in einigen lateinamerikanischen Ländern und besonders

auf die katholische Kirche in Polen, deren Aufgabe seit dem August
1980 und hervorgehoben seit dem Kriegszustand vom 13. Dezember
1981 es ist, für Freiheit und Menschenrechte der polnischen Menschen

einzutreten, und dies in einem Staat, der dem kommunistischen Machtbereich

eingegliedert, aber wesentlich von west- und mitteleuropäischer
Kultur und Tradition geprägt ist.

Wenn wir zu unserem Ausgangspunkt zurückkehren, der das

Verhältnis von Pluralismus und Wahrheit zum Thema machte, dann können

wir sagen, daß pluralistische Wahrheit eine Wahrheit ist, die im
Dienste der Menschen steht, um ihnen zu einem menschenwürdigen

68 S.Anm.62, S.33.



Pluralismus und Christentum 487

Dasein zu verhelfen. Wahrheit in diesem Sinne ist gelebte, praktische
Wahrheit, die sich an den Menschenrechten orientiert. Christliche
Wahrheit meint in unserem Verständnis eine Wahrheit, die Christus
selbst ist und die nur in der Nachfolge Christi gelebt und gefunden
werden kann. Die alles verbindende, grundlegende Wahrheit ist die

Wahrheit von der unantastbaren Würde jedes Menschen. Dies ist auch
das besondere Thema des gegenwärtigen Papstes. Es verbindet in
seinem Anliegen Kirche und Welt, Pluralismus und Christentum. Die
Wahrheit und Glaubwürdigkeit von Kirche und Christentum zeigt sich

in diesem Engagement für die auf der Würde des Menschen basierenden
Menschenrechte. Diese Rechte, sagt Otfried Höffe, gelten für den Papst

«als das wesentliche Kriterium für alle politischen Programme, Systeme
und Regime (Redemptor hominis, § 17). Sie gelten als der Maßstab der
sozialen Gerechtigkeit im Leben der politischen Institutionen (ebd.;
Generalaudienz vom 8. 11. 1978), als die Voraussetzung für den Frieden und die

Verhinderung von Krieg, als die Barriere gegen Totalitarismus, Neokolo-
nismus und Imperialismus»69.

Der normative Pluralismus als Anleitung für wertgebundenes
politisches Handeln kennt keine anderen Kriterien und Maßstäbe für die

Erreichung dieser Ziele als die vom Papst proklamierten. Insofern sehen

wir einen engen Zusammenhang von pluralistischer und katholischer
Wahrheit.

69 Otfried Höffe, Papst Johannes Paul II. und die Menschenrechte:
Philosophische Überlegungen, in: Freiburger Zeitschrift fur Philosophie und Theologie,
27 (1-2/1980), 36-55, hier S. 48/49.




	Pluralismus und Christentum

