
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 29 (1982)

Heft: 3

Artikel: Das Leib-Seele-Problem : Begegnung von Hirnforschung und
Philosophie

Autor: Rager, Günter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761408

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761408
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Günter Rager

Das Leib-Seele-Problem
Begegnung von Hirnforschung und

Philosophie*

Die mehrtausendjährige Geschichte des menschlichen Denkens ist
dadurch gekennzeichnet, daß es einige Grundfragen gibt, die die Menschen

erregt haben, die aber trotz aller Denkbemühung bis heute

ungelöst geblieben sind. Zu diesen Fragen scheint das Problem des

Verhältnisses von Leib und Seele zu gehören. Dieses Problem hat
wieder große Bedeutung gewonnen, seit so viele Forscher begonnen
haben, ihr Leben dem Gehirn und seinen Mechanismen zu widmen,
weil sie glauben, in der Neurobiologie jene Antworten auf ihre Fragen
zu finden, die ihnen die Philosophie bislang anscheinend schuldig
geblieben ist. Der lange Streit über das Leib-Seele-Problem erweckt den

Verdacht, daß das Problem entweder nicht lösbar ist oder die Frage
falsch gestellt wird. Wenn letzteres zuträfe, dann müßte man andere

Wege einschlagen, um zu sehen, wie «Geist-in-Welt»1 möglich ist und
verstanden werden kann.

Ich werde im folgenden in groben Zügen die Geschichte des Leib-
Seele-Problems in Philosophie und Neurobiologie aufzeigen, prüfen, ob

dasLeib-Seele-Problem einer falschen Fragestellung entspringt, und
schließlich versuchen, einen Weg zu bereiten für eine neue Sicht des

Problems, die es uns ermöglicht, unser menschliches Dasein von der

Selbsterfahrung der Freiheit bis zur Vergegenständlichung unseres Leibes

in der Hirnforschung zusammenhängend zu verstehen.

* Antrittsvorlesung und Vortrag vor der Naturforschenden Gesellschaft Fri-
bourg, gehalten am 29.4.1982.

' K. Rahner, Geist in Welt. München: Kösel 1957.



444 Das Leib-Seele-Problem

1. Das Leib-Seele-Problem in der Philosophie

Die Geschichte des Leib-Seele-Problems ist verwickelt und vielfältig.

Ich werde nur einzelne Aspekte herausarbeiten, die nötig sind als

Grundlage fur meine weiteren Ausfuhrungen.

1.1. Dualismus

Die ersten systematisch-philosophischen Aussagen zum Leib-Seele-Problem

finden wir bei Platon. In seinem Werk Nomoi schreibt er:

«Dem Gesetzgeber darf man in keinem Stück den Glauben versagen, und
so auch nicht bei seiner Versicherung, die Seele sei etwas vom Körper
durchaus Verschiedenes, und im Leben selber sei es eben die Seele und
nichts anderes, was einen jeden von uns zu dem macht, was er im
eigentlichen Sinn ist; der Körper dagegen begleitet einen jeden von uns nur
als eine Art Schatten, wie denn mit Recht nach eingetretenem Tode die
Körper der Verstorbenen als Scheingebilde bezeichnet werden, während
der wahre Mensch als unsterbliches Wesen, das eben Seele genannt wird,
zu den Göttern wandert, um dort Rechenschaft abzulegen»2.

Der Mensch ist demnach eine lockere Verbindung zweier verschiedener

Wirklichkeiten, nämlich des Leibes und der Seele. Das Eigentliche
des Menschen ist die Seele, der Leib ist bloß ein Fahrzeug, ein Schatten.

Die Seele ist in den Leib eingesperrt wie in einem Gefängnis oder Grab.
Piaton übernimmt das berühmte Wort der Pythagoreer, wonach der
Leib das Grab der Seele sei (oœpa - ofjpa)3. Deshalb fordert er, sich von
der Natur des Körpers so weit wie möglich frei zu halten, «bis der Gott
selbst uns befreit»4. Damit war ein Dualismus von Leib und Seele

begründet, ein Dualismus, der übrigens sehr ähnlich ist zu bestimmten
philosophischen Strömungen der indischen Philosophie5, von welchen
Piaton, wie man heute weiß, erfahren haben kann.

Eine modern anmutende Ausprägung erfährt der Dualismus bei
R. Descartes. Descartes trennt scharf zwischen zwei endlichen
Substanzen. Das für den denkenden Menschen zuerst und unmittelbar

2 Platon, Nomoi 959.
3 Platon, Kratylos 400b-c.
' Platon, Phaidon 67a.
5 Hierher gehört z. B. die Begründung des Samkhya und Yoga in den Upanisa-

den (vgl. G. Rager, Die Philosophie von Sri Aurobindo im Hinblick auf Person.
Philosophische Dissertation, München 1965).



Begegnung von Hirnforschung und Philosophie 445

Gegebene ist die Seele oder res cogitans. Ich zitiere aus dem Discours de

la Méthode:

«Aus all dem erkannte ich, daß ich eine Substanz war, deren ganze
Wesenheit oder Natur nur im Denken besteht und die, um zu sein, keines
Ortes bedarf noch auch von irgendeinem materiellen Ding abhängt. Es ist
demnach dieses Ich, d.h. die Seele, durch die ich bin, was ich bin, von
meinem Körper gänzlich verschieden und selbst leichter zu erklären als er;
und wenn es gleich keinen Körper gäbe, so würde sie doch genau das

bleiben, was sie ist»6.

Die andere selbständige und aus sich allein begreifbare Substanz ist
der Körper oder die res extensa. In seinen «Meditationes de prima
philosophia» definiert Descartes den Körper so: «Unter Körper verstehe
ich alles, was durch irgendeine Figur begrenzt, was örtlich umschrieben
werden kann und einen Raum so erfüllt, daß es aus ihm jeden anderen

Körper ausschließt»7. Der Körper des Menschen wird verstanden als

eine Maschine, als ein Automat. Heilung von Krankheiten ist
dementsprechend gleichbedeutend mit einer Reparatur dieser Maschine8.

Wenn Körper und Seele so von einander verschieden und getrennt
sind, wie ist dann eine Einheit im Menschen möglich? Letzten Endes
kann Descartes diese Frage nicht beantworten, aber er stellt sich vor,
daß Körper und Seele miteinander interagieren in einem körperlichen
Organ, der Zirbeldrüse9. Diese Vorstellung ist so konkret und
gegenständlich, daß sie von dem Illustrator des Tractatus de homine10 ohne
weiteres gezeichnet werden konnte. Schon jetzt sei auf die Ähnlichkeit
zu modernen neurobiologischen Vorstellungen hingewiesen. Doch darauf

werden wir noch zurückkommen.

1.2. Monismus und psychophysischer Parallelismus

Wir brauchen jetzt nicht auf weitere Repräsentanten des Dualismus
in der Philosophiegeschichte einzugehen. Ebenso können wir die
verschiedenen Formen der Wechselwirkung von Körper und Seele außer

acht lassen, die im Laufe der Geschichte vorgestellt wurden. Wichtig

6 R. Descartes, Discours de la méthode IV, 4.
7 R. Descartes, Meditationes de prima philosophia, II, 6.
8 So im Tractatus de homine.
' R. Descartes, Traité des passions de l'âme I, 31-41.
10 Ausgabe Amsterdam 1686.



446 Das Leib-Seele-Problem

aber ist es, auf die Gegenposition zum Dualismus hinzuweisen, die

behauptete, Leib und Seele seien nicht zwei verschiedene Substanzen,
sondern ein und dasselbe. Auch hier gibt es wieder verschiedene Spielarten.

Entweder wird eine der beiden Wirklichkeiten auf die andere

reduziert, was im materialistischen (z. B. die Atomisten) oder spirituali-
stischen (Berkeley, Leibniz, Wundt) Monismus geschieht, oder es wird
behauptet, Leib und Seele seien nur Erscheinungsweisen oder Aspekte
einer einzigen Wirklichkeit. Wir nennen diese Lehre den psychophysi-
schen Parallelismus, als dessen bedeutendsten Vertreter wir Spinoza
bezeichnen können.

1.3. Aporie von Monismus und Dualismus

Allen diesen philosophischen Systemen haftet ein schwerer Mangel
an: Sie verkürzen entweder die Wirklichkeit auf eine Substanz - so

geschieht es in den monistischen Philosophien — oder sie denken Leib
und Seele als zwei verschiedene Substanzen — so im Dualismus. Es wird
eine Wirkursachenbeziehung zwischen den beiden Substanzen

angenommen. Da nun die Natur des Körpers wesentlich materiell-biologisch

ist, folgt notwendig, daß auch die auf ihn wirkende Ursache von
gleicher Natur sei. Wie sollte sonst ein Energie-Übertrag von der Seele

auf den Körper möglich sein (Prinzip der Erhaltung der Energie)?
Descartes gibt sogar - übrigens ähnlich wie moderne Neurobiologen -
den Ort und das Organ an, nämlich die Zirbeldrüse, über welches die
Seele den Körper beeinflußt, in Bewegung setzt und lenkt.

Weil also keine dieser Philosophien das Leib-Seele-Verhältnis in
befriedigender Weise darlegen konnte, wurde das Leib-Seele-Verhältnis
erst zum Leib-Seele-Problem, das bis heute als solches diskutiert wird.
Angesichts dieser Sachlage muß man sich fragen, ob man nicht von
falschen Prämissen ausgegangen war, ob sich das Leib-Seele-Problem
überhaupt so stellt, wie es von den verschiedenen Philosophen von
Piaton bis heute gestellt wurde.

1.4. Die Lösung von Aristoteles und Thomas von Aquin

Es war bereits Aristoteles, der dieses gegenständliche und reduk-
tionistische Denken durchbrach. Aristoteles hielt das Problem der Ver-



Begegnung von Hirnforschung und Philosophie 447

einigung des Körpers mit einer unkörperlichen Seele für unlösbar und
bestritt daher die bei den Dualisten und Monisten gemachte Voraussetzung,

Körper und Seele je für sich seien befähigt zu unabhängiger
Existenz. Vielmehr existiert der Mensch wie jedes andere Seiende aus

zwei Prinzipien (à.Qyai), nämlich der ersten Materie, (jtQCOTT) ukï)) und
der Form (gOQ(pf|, kôyoç, Etôoç), welche die Materie zu einem Leib

organisiert, ihn bewegt und erhält". Die erste Materie ist - im Gegensatz

zu Descartes - nicht etwa die ausgedehnte Substanz, sondern das

Prinzip der Unbestimmtheit, welches allem Werden und Sein zugrunde
liegt. Das Prinzip der Unbestimmtheit ist nur zu verstehen im
Zusammenhang mit der Form als dem bestimmenden und gestaltenden Prinzip.

Ein Prinzip ist aber nicht eine Substanz, sondern das, woraus ein
Seiendes entsteht (tö eE, où)12. Der Mensch ist also gewirkt aus zwei

Prinzipien, die für sich nicht sind, sondern aus denen er existiert.
Ebenso verhält es sich mit allen anderen endlichen Wesen.

Der aristotelische Gedankengang kann hier nur angedeutet werden.
So viel aber im Kontext unseres Themas: Der Lösungsversuch des

Aristoteles ist nicht unbestritten geblieben; insbesondere gab das Prinzip
der ersten Materie immer wieder Fragen auf; aber er bedeutet insofern
einen großartigen Durchbruch, als er sich löst von dem gegenständlichen

Denken und — im Gegensatz zu den reduktionistischen Monismen
und zur Zweisubstanzenlehre - die volle Wirklichkeit des menschlichen
Daseins zu entfalten vermag. Die aristotelische Lehre wurde von THOMAS

VON AQUIN kongenial weitergeführt und auch in die Theologie

eingebracht; sie lebt bis heute weiter in der scholastischen und
neuscholastischen Tradition.

1.5. Die kopemikanische Wende bei Kant

Die Debatte um das Leib-Seele-Verhältnis erfuhr eine entscheidende

Wende durch die Transzendentalphilosophie von Kant. Kant warf
der alten Metaphysik vor, daß sie im luftleeren Räume spekuliere.
Hierzu ein Zitat aus der Einleitung zur Kritik der reinen Vernunft.

«Die leichte Taube, indem sie im freien Fluge die Luft teilt, deren Widerstand

sie fühlt, könnte die Vorstellung fassen, daß es ihr im luftleeren

11 Vor allem in De anima.
12 Phys. VII, 3, 245b 10; Met. VII, 7, 1033a 5.



448 Das Leib-Seele-Problem

Raum noch viel besser gelingen werde. Ebenso verließ Plato die Sinnenwelt,

weil sie dem Verstände so enge Schranken setzt, und wagte sich

jenseits derselben, aufden Flügeln der Ideen, in den leeren Raum des reinen
Verstandes. Er bemerkte nicht, daß er durch seine Bemühungen keinen
Weg gewönne, denn er hatte keinen Widerhalt, gleichsam zur Unterlage,
worauf er sich steifen, und woran er seine Kräfte anwenden konnte, um
den Verstand von der Stelle zu bringen. Es ist aber ein gewöhnliches
Schicksal der menschlichen Vernunft in der Spekulation, ihr Gebäude so

früh, wie möglich, fertig zu machen, und hintennach allererst zu untersuchen,

ob auch der Grund dazu gut gelegt sei»13.

Kant verlangte daher, daß die philosophische Reflexion eine Wende
vollziehe analog derjenigen, die Kopernikus fur die Astronomie herbeiführte.

«Bisher nahm man an, alle unsere Erkenntnis müsse sich nach den
Gegenständen richten; aber alle Versuche, über sie a priori etwas durch Begriffe
auszumachen, wodurch unsere Erkenntnis erweitert würde, gingen unter
dieser Voraussetzung zu nichte. Man versuche es daher einmal, ob wir
nicht in den Aufgaben der Metaphysik damit besser fortkommen, daß wir
annehmen, die Gegenstände müssen sich nach unserer Erkenntnis richten,
welches so schon besser mit der verlangten Möglichkeit einer Erkenntnis
derselben a priori zusammenstimmt, die über Gegenstände, ehe sie uns
gegeben werden, etwas festsetzen soll. Es ist hiemit eben so, als mit den

ersten Gedanken des Kopernikus bewandt, der, nachdem es mit der
Erklärung der Himmelsbewegungen nicht gut fort wollte, wenn er
annahm, das ganze Sternenheer drehe sich um den Zuschauer, versuchte, ob
es nicht besser gelingen möchte, wenn er den Zuschauer sich drehen, und
dagegen die Sterne in Ruhe ließ»14.

Die Philosophie müsse sich jetzt «nicht sowohl mit Gegenständen,
sondern mit unserer Erkenntnisart von Gegenständen, sofern diese a

priori möglich sein soll, beschäftigen»15. Ein System solcher Begriffe
nennt Kant Transzendentalphilosophie.

Gemäß diesem Programm prüfte Kant unsere Fähigkeiten des

Wahrnehmens und Erkennens. Ich möchte im folgenden versuchen,
eine sehr kurze Einführung in die Transzendental-Philosophie Kants zu

geben, um aufKants Argumentation zum Leib-Seele-Problem vorzubereiten.

Der erste Teil seiner Kritik der reinen Vernunft16 beschäftigt sich

mit den «Prinzipien der Sinnlichkeit a priori»17, welche in der «transzen-
13 Kant, KrV (Kritik der reinen Vernunft) B 8-9.
14 Kant KrV B XVI.
15 Kant KrV B 25.
16

genauer: der transzendentalen Elementarlehre.
17 Kant KrV B 35.



Begegnung von Hirmforschung und Philosophie 449

dentalen Ästhetik» niedergelegt werden. Kant zeigt dort, daß Raum und
Zeit keine Begriffe sind, die wir aus der Erfahrung haben, sondern
formale Bedingungen a priori, unter welchen allein äußere und innere
Anschauung möglich sind. Im zweiten Teil der Kritik der reinen
Vernunft16, in «der transzendentalen Logik geht es um die Wissenschaft
der Verstandesregeln überhaupt»18. Die Wissenschaft der Verstandesregeln

hat zwei Aspekte, die Analytik und die Dialektik. Die transzendentale

Analytik untersucht die Elemente und Prinzipien der Verstandeser-

kenntnis, «ohne welche überall kein Gegenstand gedacht werden
kann»19. Sie ist also immer bezogen auf Erkenntnis von Gegenständen

möglicher Erfahrung. Die elementaren Leistungen des Verstandes in
dem Erkenntnisprozeß sind die Urteilsfunktionen und die Grundbegriffe

oder Kategorien, die Kant von den Urteilsfunktionen herleitet. Die
Mannigfaltigkeit der Urteilsfunktionen und Kategorien ist letztlich
geeint im transzendentalen Subjekt, weil das «Ich denke» alle meine

Vorstellungen muß begleiten können20.

«Weil es aber sehr anlockend und verleitend ist, sich dieser reinen
Verstandeserkenntnisse und Grundsätze allein, und selbst über die Grenzen der

Erfahrung hinaus, zu bedienen, so gerät der Verstand in Gefahr, durch
leere Vemünfteleien von den bloß formalen Prinzipien des reinen Verstandes

einen materialen Gebrauch zu machen und über Gegenstände ohne
Unterschied zu urteilen, die uns doch nicht gegeben sind »21

Der Mißbrauch der formalen Prinzipien des Verstandes fuhrt zu
vermeintlichen metaphysischen Erkenntnissen, die sich bei
transzendental-philosophischer Untersuchung als Schein herausstellen. Es ist
Aufgabe der transzendentalen Dialektik, diesen Mißbrauch der Prinzipien

aufzuklären.
Es liegt in der Natur der Vernunft, zu allem Mannigfaltigen eine

letzte Einheit, zu allem Bedingten ein Unbedingtes aufzusuchen. Für die

«rationale Psychologie»22 ist die letzte Einheit oder das Unbedingte das

denkende Subjekt. Nun wird in der Metaphysik vermeinthch bewiesen,
dieses Subjekt sei Substanz und einfach, genau der Gedankenweg also,
den Descartes mit seinem «Cogito, ergo sum» eingeschlagen hatte23.

18 Kant KrV B 76.
" Kant KrV B 87.
20 Kant KrV B 131.
21 Kant KrV B 87-88.
22 Sprachgebrauch von Kant.
23 Kant KrV A 341-401, B 399-432.



450 Das Leib-Seele-Problem

Kant zeigt dagegen, daß es sich dabei um einen Fehlschluß oder Paralo-

gismus handelt. Das «Ich» im «Ich denke» ist als letzte Einheit der

Apperzeption zwar letzte Bedingung der Möglichkeit aller Erkenntnis
und Grund aller Kategorien (vgl. die transzendentale Deduktion der

Kategorien in der KrV), es ist aber niemals ein Gegenstand der sinnlichen

Erfahrung. Daher ist es falsch, auf dieses Ich die Kategorien des

Verstandes anzuwenden, d. h. Aussagen zu machen wie «das Ich ist eine

Substanz», «Das Ich ist einfach» «Das Ich ist eine Seele» etc. Nachdem
Kant so dem Leib-Seele-Problem den Boden entzogen hat, nimmt er
nochmal ausdrücklich Stellung zu der Frage nach dem Zusammenhang
des «Ich denke» mit der res extensa, dem Ausgedehnten, dem Körper.
«Die berüchtigte Frage wegen der Gemeinschaft des Denkenden und

Ausgedehnten würde also, wenn man alles Eingebildete absondert,

lediglich darauf hinauslaufen: wie in einem denkenden Subjekt
überhaupt äußere Anschauung, nämlich die des Raumes möglich sei»24.

Diese Frage war einer der Anlässe für FICHTE, die Transzendental-

Philosophie von Kant weiterzuentwickeln.
Ich möchte den Überblick über das Leib-Seele-Problem in der

Philosophie folgendermaßen zusammenfassen: Die aristotelisch-thomi-
stische Philosophie hatte bereits gezeigt, daß die Prämissen für den

Dualismus und den Monismus falsch waren. Die Transzendental-Philo-

sophie von Kant hat durch die Reflexion aufunser Erkenntnisvermögen
das Leib-Seele-Problem als ein Scheinproblem enthüllt, weil das «Ich

denke» kein Gegenstand unserer Erfahrung ist. Aufdieser Basis möchte
ich eine 1. These formulieren:

These 1: Das Leib-Seele-Problem ist ein Scheinproblem. Begründung:

Es wird fälschlicherweise angenommen, die Seele sei eine
Substanz und es gebe daher ein Verhältnis zwischen den Substanzen Leib
und Seele. Folge: Monismus und Dualismus sind gleichermaßen
ungeeignet, eine Aussage über unser menschliches Dasein zu machen.

2. Das Leib-Seele-Problem in der Neurobiologie

Das Leib-Seele-Problem war also mit dem Einsetzen der

Transzendentalphilosophie innerhalb der Philosophie im Prinzip beendet. Die

sprachphilosophischen Überlegungen des 20.Jahrhunderts (Wittgen-

24 Kant KrV A 392-393.



Begegnung von Hirnforschung und Philosophie 451

stein, Ryles, Feigl) brachten hierzu keine wesentlich neuen Gesichtspunkte.

Durch den Aufschwung der Psychologie im 19.Jahrhundert
und durch die gewaltige Zunahme unseres Wissens vom menschlichen
Gehirn durch die Neurobiologie im 20. Jahrhundert flammte die Debatte

um das Verhältnis von Leib und Seele erneut auf. Viele, insgeheim an

philosophischen Fragen interessierte Forscher wandten sich diesen neuen

Wissenschaften zu in der Hoffnung, über eine größere Kenntnis des

Gehirns den Menschen selber besser zu verstehen. Jetzt waren es nicht
mehr die Philosophen, sondern die Psychologen und Neurobiologen,
die erneut das Leib-Seele-Problem aufwarfen. Im Prinzip wurden wieder

die gleichen Positionen formuliert, wie wir sie schon in der früheren

Philosophiegeschichte fanden. Diese Positionen lassen sich auf zwei
Grundrichtungen zusammenfassen: Dualismus und Monismus.

2.1. Monismus

Der Monsimus scheint in der Neurobiologie weiter verbreitet zu
sein als der Dualismus. Er tritt eher in der Gestalt des materialistischen
als des spiritualistischen Monismus auf. Die Grundidee des materialistischen

Monismus ist es, das Geistige sei keine Wirklichkeit an sich,
sondern schlußendlich aus den noch zu erforschenden Hirnfunktionen
ableitbar. Weil sich also das sogenannte Geistige schließlich als Schein
herausstellen wird, darum sind Philosophie und Theologie letzten Endes

überflüssig; das Verständnis des Menschen wird künftig gänzlich
aus den Erkenntnissen der Neurobiologie abgeleitet werden können.
Auch die ethischen Normen werden künftig nicht mehr in der
philosophischen Reflexion zu suchen sein, sondern sich aus der Betrachtung
der Hirnfunktionen ergeben. Es wird zwar zugegeben, daß der
gegenwärtige Stand der Neurobiologie für solche Ableitungen noch nicht
ausreicht. Aber für die Zukunft wird diese Aussage gewagt, wenn
nämlich alle Disziplinen der Neurobiologie zusammenwirken, um ein

vollständiges Bild des menschlichen Gehirns zu erarbeiten. Die Vertreter

dieser Richtung sind insgesamt zahlreich, so daß ich mich aufkeinen
einzelnen Repräsentanten beziehen möchte. Philosophisch wird diese

Richtung neuerdings von Mario Bunge25 vertreten.

25 M. Bunge, The mind-body problem. A psychobiological approach. Oxford:
Pergamon 1980.



452 Das Leib-Seele-Problem

2.2. Die evolutionäre Lehre von der Erkenntnis

In den letzten Jahren wurde die Evolutionstheorie auch auf die
Erkenntnis angewandt26. Die Hauptaussage der evolutionären Lehre von
der Erkenntnis ist die, daß sich die Erkenntnis aus der Evolution
begreifen müsse, um sich selber besser zu verstehen. Das Apriori
unserer Erkenntnis sei eigentlich kein wirkliches Apriori, sondern das

Resultat der Evolution. Mir scheint, daß diese Lehre als eine Sonderform

des Monismus aufgefaßt werden kann, denn letzten Endes reduziert

sie Erkenntnis auf biologische Prozesse.

2.3. Der Dualismus

Auf dem Hintergrund dieses Reduktionismus erscheint der Dualismus

von Popper und Eccles27 als ein echter Fortschritt, weil hier die

Mannigfaltigkeit der Wirklichkeit und der menschlichen Erfahrung zu
ihrem Recht kommt. Für Eccles ist die Erfahrung der menschlichen
Freiheit eine Grundgegebenheit. Er glaubt, diese Freiheit gegenüber der

ungeheuer komplizierten neuronalen Maschine des menschlichen
Gehirns nur retten zu können, wenn er dem Gehirn ebenso wie dem Geist

jeweilen eine selbständige Existenz zuschreibt. Das absolut dominierende

ist dabei für Eccles der Geist. Wie kann der Geist auf die physische
Gegebenheit des Gehirns einwirken? Bedingung der Möglichkeit
solchen Einwirkens ist die Offenheit des Gehirns für die Interaktion mit
dem Geist. Eccles postuliert daher besondere Schaltkreise oder Module
in der supplementären motorischen Region des Neokortex. Die Gründe
für diese Annahme hat Eccles vielfältig dargelegt.

26 K. Lorenz, Die Rückseite des Spiegels. Versuch einer Naturgeschichte
menschlichen Erkennens. München-Zürich: Piper 1973. - R. Riedl, Die Strategie der
Genesis. Naturgeschichte der realen Welt. München-Zürich: Piper 1976. - Ders.,
Biologie der Erkenntnis. Die stammesgeschichtlichen Grundlagen der Vernunft.
Hamburg-Berlin: Paul Parey 1979. - G.Vollmer, Evolutionäre Erkenntnistheorie
und Leib-Seele-Problem. In W. Böhme (Hrsg.): Wie entsteht der Geist? Herrenaiber
Texte 23: 11-40 (1980). - Ders., Evolutionäre Erkenntnistheorie. Stuttgart: Hirzel
3/1981.

27 K. R. Popper, & J. C. Eccles, The self and its brain. An argument for
interactionism. Berlin: Springer 1977.



Begegnung von Hirnforschung und Philosophie 453

2.4. Kritik der «Neurophilosophie»

Ehe wir uns mit den kurz skizzierten Positionen von Neurobiologen

zum Leib-Seele-Problem, die ich einem geläufigen Jargon entsprechend

als «Neurophilosophie» bezeichnen möchte, näher auseinandersetzen,

scheint mir ein kurzer Exkurs über die Neurobiologie als

Wissenschaft notwendig.

2.4.1. Wissenschaft als unser Entwurf

Jede Einzel-Wissenschaft bestimmt sich durch das zu untersuchende

Objekt (das Materialobjekt) und durch die Methode, wie dieses Objekt
zu erforschen ist. Wir nennen die Rücksicht, unter der der Gegenstand
betrachtet werden soll, das Formalobjekt einer Wissenschaft. «Jede

Wissenschaft ist als Forschung auf den Entwurf eines umgrenzten
Gegenstandsbezirkes gegründet und deshalb notwendig Einzelwissenschaft.

Jede Einzelwissenschaft muß sich in der Entfaltung des Entwurfs
durch ihr Verfahren auf bestimmte Felder der Untersuchung
besondern»28. Unser Gegenstand (Materialobjekt) ist also das Gehirn, das auf
unterschiedliche Weise von Morphologen, Physiologen und Chemikern
untersucht wird. Der Morphologe interessiert sich als Morphologe z. B.
für die Struktur und die räumliche Organisation der Verbindung
zwischen den Nervenzellen; für den Physiologen steht die Verarbeitung
von Signalen im Vordergrund seines Interesses; dem Chemiker geht es

um die Umwandlung elektrischer Signale in molekulare Prozesse und

umgekehrt. Diese wenigen Beispiele sollen die Verschiedenheit des

Hinblicks oder des Formalobjekts jeder einzelnen Neurowissenschaft
aufzeigen. Wir entwerfen also bestimmte EinzelWissenschaften, um
unter einem besonderen Hinblick mehr über den zu untersuchenden

Gegenstand zu erfahren. Wissenschaft ist daher unser Entwurf. Wir
versuchen, in diesem Entwurf durch einen eingeschränkten spezialisierten

Hinblick der Natur Erkenntnisse abzuringen, die uns sonst nicht
zugänglich wären.

Jede Einzelwissenschaft hat, bedingt durch ihre besondere Methode,

auch ihre eigene Begriffsbildung und ihr eigenes Begriffssystem.
Wir denken an Begriffe wie z. B. Neuron, Axon, Synapse, Aktionspotential,

cyklisches AMP, Integration von Signalen und dgl. Die Begriffe
bezeichnen jeweils konkrete Objekte unserer Messung. Innerhalb eines



454 Das Leib-Seele-Problem

solchen Begriffssystems bleibt eine Einzelwissenschaft selbst-konsi-
stent.

Aus diesen Überlegungen lassen sich folgende Konsequenzen ziehen:

1. In der Diskussion um das Leib-Seele-Verhältnis werden ständig
Begriffe wie Freiheit, Bewußtsein, Ich, Erkenntnis usw. gebraucht.
Diese Begriffe haben ihren Ursprung nicht in der Neurobiologie,
sondern in unserer «ursprünglichen Lebenswelt» (Husserl) und in
reflektierter Weise in der Philosophie. Als solche und in ihrem so gegebenen

Sinngehalt kommen sie in der Neurobiologie nicht vor. Daher kann

man auch im Kontext der Neurobiologie diese Begriffe nicht verwenden.

Macht man sich diesen einfachen Sachverhalt einmal wirklich klar,
dann kann man viele Debatten von vornherein vermeiden.

2. Wir sagten, Wissenschaft ist unser Entwurf. Wir entwerfen ein

Formalobjekt, mit dem wir in einer eingeschränkten Weise die Natur
verstehen wollen. Nun lautet aber die Behauptung der vorhin zitierten
Monisten, man könne mit den Ergebnissen von Einzelwissenschaften

unser ganzes Menschsein verstehen und erklären. Diese Behauptung
offenbart sich selbst als Circulus vitiosus. Wir erfinden oder entwerfen
Begriffe wie Materie, Evolution und Gehirn, vergessen die Tatsache

unseres Entwerfens und wollen uns schließlich von dem Entwurf her
selbst verstehen. Gleicht das nicht der Geschichte von Münchhausen,
der in den Sumpf fällt und dann versucht, sich am eigenen Schopf
wieder herauszuziehen? Es ist eine alte Einsicht der Philosophie, daß

man den Horizont, von dem her man denkt, den unbedingten Grund,
von dem her begründet wird, nicht mehr hinterfragen kann, daß man
sie nicht vergegenständlichen, ihrer habhaft werden kann, und zwar
grundsätzlich nicht. Will man den Horizont, von dem her man fragt
und denkt, selbst thematisieren, dann hat man alle Einzelwissenschaft
schon überschritten. Und auch in der Philosophie wird dieser Horizont
nie als Objekt, sondern nur als Bedingung der Möglichkeit von
Erkenntnis erscheinen. Der Versuch, Geist auf Gehirn zu reduzieren, ist
also aussichtslos. Ähnlich verhält es sich mit der evolutionären Lehre
der Erkenntnis. Auch hier handelt es sich letzlich um das gleiche
Phänomen: Die Evolutionstheorie ist ein Entwurf unseres Geistes, um
die Einheit der lebendigen Natur besser zu verstehen. Will man nun den
Geist aus der Evolution ableiten, so bedeutet das, daß man den Entwer-



Begegnung von Hirnforschung und Philosophie 455

fenden auf seinen Entwurf reduziert und das zu erklären versucht,
womit und von woher man immer schon erklärt.

Nach diesen Überlegungen möchte ich die zweite und dritte These
formulieren.

These 2: Das Begriffssystem der Neurobiologie ist entwickelt auf
Grund ihrer Methode oder ihres Formalobjekts und im Hinblick auf
ihren besonderen Untersuchungsgegenstand, nämlich das Nervensystem.

Wenn Begriffe der Philosophie oder der unmittelbaren Selbst-
und Welterfahrung auf neurobiologische Objekte angewandt werden,
dann kommt es zu einer Äquivokation, d. h. die Begriffe lauten zwar
gleich, bedeuten aber etwas Verschiedenes.

These 3: Jede Einzelwissenschaft ist unser Entwurf. Der Versuch,
uns selbst zu erklären mittels der von uns entworfenen Neurobiologie,
kommt einer Petitio principii gleich, d. h. das zu Erklärende ist selbst

Voraussetzung des Erklärens.

2.4.2. Exkurs: Die Wandlungen in der Physik

Der Versuch von Neurobiologen, alle Phänomene aus der Struktur
und Funktion des Gehirns zu erklären, hat gewisse Parallelen in der
Geschichte der Physik. Auch bei Physikern gab es einmal die Tendenz,
die ganze Wirklichkeit von Welt und Mensch ausschließlich physikalisch

zu deuten. Dieser naive Enthusiasmus ist heute einem weitaus
nüchterneren Wissenschaftsverständnis gewichen. Den theoretischen

Physikern ist der alte, anscheinend so klare Begriffder Materie zwischen
den Fingern zerronnen. Die Materie, worauf alle Wirklichkeit reduziert
werden sollte, ist selbst nicht mehr eine letzte Wirklichkeit, sondern
stellt sich wieder dar als ein Begriff a priori, unter welchem wir die

Einheit der Natur zu begreifen versuchen29. Die theoretische Physik
beschäftigt sich heute mit den «möglichen Zuständen und Zustandsän-

derungen beliebiger Objekte»30 und verzichtet auf Aussagen über die

Wirklichkeit dieser Objekte. Dieses Phänomen reflektiert das geschärfte

28 M. Heidegger, Holzwege. Frankfurt: Klostermann 5. Auflage 1972, p. 76-77.
29 K. F. von Weizsäcker, Die Einheit der Natur. München: Hauser 1971, IV, 3;

besonders p.418.
30 K. F. von Weizsäcker, I.e., p.407.



456 Das Leib-Seele-Problem

Methodenbewußtsein der Physik. So nimmt es nicht wunder, wenn der
theoretische Physiker Max Planck das von den Neurobiologen
aufgeworfene Leib-Seele-Problem als ein Scheinproblem bezeichnet. Es ist
fur Max Planck deshalb ein Scheinproblem, weil es aus der Vermischung

zweier unterschiedlicher Standpunkte oder Betrachtungsweisen
entspringt.

«Die Betrachtung vom psychologischen Standpunkt aus wurzelt im
Selbstbewußtsein, sie ist daher unmittelbar nur auf die Untersuchung der eigenen
seelischen Vorgänge anwendbar. Die Betrachtung vom physiologischen
Standpunkt dagegen ist auf die Vorgänge der Umwelt gerichtet, sie erfaßt
daher unmittelbar nur die körperlichen Vorgänge»31.

2.4.3. Philosophie der Neurobiologen

Sofern es sich in den neurobiologischen Theorien zum Leib-Seele-
Problem um genuin philosophische Ansätze handelt, erscheinen fast alle
alten philosophischen Positionen wieder, wenn auch in einem neuen
Gewand. Daher gelten auch flir die neurobiologischen Monismen und
Dualismen jene Argumente, mit denen wir die entsprechenden
philosophischen Positionen kritisiert haben. Beide Denkrichtungen verfallen
dem Paralogismus, die Seele sei Substanz. Im Monismus wird dann alles

Seelisch-Geistige reduziert auf «Gehirn», im Dualismus oder Interaktionismus

entsteht das Problem, wie die Seele auf den Körper wirken
könne. Für eine Wirkursachenbeziehung in der Natur ist zu fordern, daß

zwei Ereignisse nicht nur regelmäßig aufeinander folgen, sondern daß

dabei auch eine Übertragung von Energie stattfindet. Die Übertragung
von Energie von einer Substanz auf eine andere ist aber nur möglich,
wenn beide Substanzen von gleicher Natur sind. Der Dualismus will
jedoch gerade ausschließen, daß die Seele gleicher Natur wie der Körper
sei. Wenn also eine wirkursächliche Interaktion der Seele mit neuronalen

Schaltkreisen angenommen wird, dann wird die Seele selbst letztlich
wieder biologisch vorgestellt, d. h. es wird genau das verfehlt, was

31 M.Planck, Schemprobleme der Wissenschaft. Vortrag gehalten am 17.Juni
1946 in Göttingen, veröffentlicht in «Vorträge und Erinnerungen». Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1975. Zitat p.356. Daß in diesem Zusammenhang

die Betrachtungsweisen klar unterschieden werden müssen, wird dargelegt in
O. D. Creutzfeldt & G. Rager, Brain mechanisms and the phenomenology of
conscious experience. In: Cerebral correlates of conscious experience (eds. P.A.
Buser and A. Rougeul-Buser) pp. 311-318. Amsterdam: North Holland 1978.



Begegnung von Hirnforschung und Philosophie 457

aufgewiesen werden sollte, nämlich die vom Körper unabhängige
Wirklichkeit der Seele. Auch für diese Theorien gilt, daß der Dualismus
ebensowohl wie der Monismus durch die Argumentation von Aristoteles,

Thomas und Kant prinzipiell überwunden sind. An ihre Stelle ist ein

transzendentalphilosophisches Verständnis des Menschen getreten, das

sich fortsetzt bis in die Philosophie der Gegenwart. Doch davon wird
jetzt genauer zu reden sein.

3. Das philosophische Menschenbild seit Kant

3.1. Rückgang zum transzendentalen Subjekt

Wir sprachen von der Wissenschaft als unserem Entwurf. Wie
verhält es sich nun mit den Bedingungen der Möglichkeit des Entwerfern

von Wissenschaft? Was läßt sich ausmachen über das entwerfende

Subjekt selbst? Dies ist eigentlich das Grundanliegen der Philosophie
von Kant. Im transzendental-philosophischen Rückgang auf die

Bedingungen der Möglichkeit der Erkenntnis zeigt Kant, daß unser sinnliches
Wahrnehmen sich ereignet in den Vorstellungen a priori von Raum und
Zeit. Durch die zusätzliche Anwendung der Aussageweisen oder
Kategorien des Verstandes auf die Objekte der Wahrnehmung entsteht
Erkenntnis. Die Mannigfaltigkeit der Erkenntnisse wird zur Einheit
gebracht, durch das «Ich denke», das alle meine Vorstellungen muß

begleiten können32. Der letzte Möglichkeitsgrund dieser Vereinigung ist
das transzendentale Subjekt. Wir sagten vorhin, daß dieses Subjekt nicht
Gegenstand der sinnlichen Erfahrung werden kann, weil es der Ermög-
hchungsgrund von Erfahrung ist. Das «Ich denke» ist also der letzte
Grund der reinen theoretischen Vernunft.

Die Vernunft ist aber zugleich auch praktisch. Das praktische
Vermögen der Vernunft ist der Wille, «welcher ein Vermögen ist, den

Vorstellungen entsprechende Gegenstände entweder hervorzubringen,
oder doch sich selbst zur Bewirkung derselben zu bestimmen»33. Die
Vorstellungen, nach denen der Wille handelt, können von außen kommen

oder ihre Wurzeln in Trieben und Leidenschaften haben. Der Wille
kann sich aber auch von solchen äußeren Bestimmungsgründen frei

32 Kant, KrV B 131.
33 Kant, KpV (Kritik der praktischen Vernunft) A 29-30.



458 Das Leib-Seele-Problem

machen. Wenn er ein Sollen, das ihm von der reinen Vernunft vorgestellt

wird, übernimmt und diesem gemäß handelt, dann sprechen wir
von «Freiheit im strengsten, d. i. transzendentalem Verstände»34. Die
Vernunft beweist nun die Realität ihrer selbst und ihrer Begriffe durch
die Tat «und alles Vernünfteln wider die Möglichkeit», praktisch zu
sein,

«ist vergeblich. Mit diesem Vermögen steht auch die Transzendentale
Freiheit nunmehro fest Der Begriff Freiheit macht nun den Schlußstein

von dem ganzen Gebäude eines Systems der reinen Vernunft aus,
und alle anderen Begriffe (die von Gott und Unsterblichkeit) schließen
sich nun an ihn an, und bekommen mit ihm und durch ihn Bestand und
objektive Realität, d.i. die Möglichkeit derselben wird dadurch bewiesen, daß

Freiheit wirklich ist; denn diese Idee offenbaret sich durchs moralische
Gesetz»35.

Die Vernunft erweist sich also sowohl in rein theoretischer als auch

in rein praktischer Hinsicht als ein Vermögen des transzendentalen
Handelns36. Diese Deutung der Philosophie von Kant wird unterstützt
durch die Aufarbeitung des Nachlasses von Kant, des sogenannten
Opus Postumum. Im «Ich denke» wird das transzendentale Subjekt
zum «Gesetzgeber» für mögliche Erfahrung, indem es die allgemeinen
Bedingungen für Erfahrung vorgibt; als Freiheit verwirklicht es das von
der Vernunft vorgestellte Sollen.

Diese Zusammenhänge können hier nicht weiter entfaltet werden.
Es kommt nur darauf an, exemplarisch an Hand der Philosophie Kants

zu zeigen, wie nach dem menschlichen Subjekt und seinem Weltverhältnis

gefragt werden kann jenseits von Dualismus und Monismus.
Der Anstoß, den Kant gegeben hat, hat seine je eigene Fortsetzung

in den Philosophien von Fichte, Hegel und Schelling gefunden. In diese

Linie des Denkens gehören auch Husserl und Heidegger, deren
Philosophien u. a. auch wichtige Anstöße für die psychosomatische Medizin

und die Psychotherapie geliefert haben (z.B. Binswanger, Boss,

v. Gebsattel). Ich kann aufdie Besonderheiten dieser Systeme nicht
eingehen; doch eine wichtige Entwicklung über Kant hinaus muß noch

angesprochen werden. Fichte, und nach ihm insbesondere Husserl
haben gezeigt, daß unser eigenes Ich nicht für sich allein die Welt der

* Kant KpV A 51.
35 Kant KpV A 3-5.
36 «Prinzip der transzendentalen Handlung» dargelegt in F. Kaulbach, Das

Prinzip Handlung in der Philosophie Kants. Berlin: de Gruyter 1978.



Begegnung von Hirnforschung und Philosophie 459

Erfahrung konstituiert, sondern daß dies geschieht in der Gemeinschaft
der Personen, also im Horizont der transzendentalen Inter-subjektivität
oder Inter-personalität37. Dieser Gedanke hat zu bedeutenden Erweiterungen

der Transzendental-Philosophie in unserem Jahrhundert
geführt. Schon Worte wie Sollen, Vernehmen, Hören und Anruf weisen

von sich aus hin auf einen personalen Beziehungszusammenhang, auf
eine dialogische Grundstruktur unseres Daseins38. So erschließt die

Transzendental-Philosophie der Gegenwart in strenger Reflexion ein
menschliches Selbstverständnis, das in naiver Weise in jedem von uns
immer schon da ist, aber durch Engagement in Welt und Wissenschaft

häufig verschüttet wird.

3.2. Das Apriori unserer Leiblichkeit

Der Leib ist die Bedingung der Möglichkeit unseres In-der-Welt-
seins. Es stellt sich daher die Frage: Läßt sich jenseits der Leib-Seele-
Theorien ein transzendental-philosophisches Verständnis unserer
Leiblichkeit entwickeln? In der Tat sind erste Ansätze dazu gemacht worden.
Die entscheidenden Anstöße für eine Philosophie der Leiblichkeit kommen

wiederum von Kant, und zwar insbesondere in seinem Opus
Postumum, und von Fichte. Der Gedankengang bei Kant ist etwa so

darzustellen: Die Vernunft wird im Handeln praktisch, d. h.

«die in der Vernunft entsprungenen Gründe werden dadurch zugleich freie
Ursachen für Handeln, daß das praktische Subjekt sie sich zu eigen
macht In meinem Handeln bin ich die Geschichte der sich verwirklichenden

Freiheit Das setzt voraus, daß ich selbst in meiner leiblich
erscheinenden Person eine Darstellung dieser Freiheit bin und damit die
freie Kraft darstelle, welche die Geschichte der Handlung in Gang setzt.»

Das heißt: wenn Kant sich darauf beruft, daß ich in dem Augenblick,

in welchem ich mich <unter die Idee der Freiheit) stelle, diese

Freiheit zugleich in meiner Person als Wirklichkeit repräsentiere, so
muß der sich auf die Erscheinung beziehende Aspekt dieser Verwirklichung

durch meinen Leib zur Geltung gebracht werden39. «Der Leib des

Handelnden kann daher als (geschichtliche) Erscheinung betrachtet wer-

37 E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale

Phänomenologie, §§ 50, 54.
38 z. B. H. Krings, Transzendentale Logik. München: Kösel 1964.
39 F. Kaulbach, I.e., p. 311-312.



460 Das Leib-Seele-Problem

den, weil er sich als Freiheit seine Stelle im Wirkungszusammenhang
selbst anweist. Er stellt das <Selbst> des <Ich will> dar und repräsentiert
damit dessen Weltkonzeption»40.

Kant geht noch einen Schritt weiter. Im Opus Postumum versucht

er den Übergang «von den Metaphysischen Anfangsgründen der
Naturwissenschaft zur Physik»41 zu finden, die für ihn der Inbegriff von
Naturwissenschaft ist. Die Grundfrage, die sich dabei stellt, lautet: «Wie
kann es Erkenntnis apriori von empirischen Begriffen geben?»42 Kant
versucht daher den Grund für eine physikalische Erfahrungstheorie zu

legen. Meine Leiblichkeit ist die Apriori-Verfassung, in der ich der Welt
erfahrbarer Objekte gegenübertrete. Das Subjekt erfährt seine eigenen
bewegenden Kräfte als Leib und wird als Leib innere, apriorische
Erscheinung. Somit ist der Leib «das apriorische System je <meiner>

bewegenden, mir bewußten Kräfte»43. «Also werden sich die empirischen

Vorstellungen auch als ein System apriori aufstellen
und klassifizieren lassen»44. Die apriori Leiblichkeit erfährt jedoch einen

Umschlag nach außen: Sie legt die in mir erfahrenen bewegenden Kräfte
«in einer transzendentalen Bewegung als äußeres Natursystem aus»45,

«wobei man sagen darf, daß im Verlaufe dieser Objektivierung das

Leibbewußtsein zum Körperbewußtsein wird. Was zunächst als innere

Empfindung der Selbstbewegung apriorische Erscheinung ist, das wird
nun im Verlaufe der Objektivierung in die Sprache der erscheinenden

Dinglichkeit übersetzt»46. Damit ist nach Kant'der erste «Übergang
von der Metaphysik der Naturwissenschaft zur Physik» geleistet47.

Dieser wichtige Gedankengang sei mit anderen Worten noch einmal

dargestellt. Als Leib weiß ich schon um Kraft und Bewegung. Ich
erfahre die bewegenden Kräfte nicht erst in der Natur, sondern bringe
dieses Verständnis a priori schon mit, wenn ich der Objektwelt begegne,

also wahrnehme48. Sinnliche Erfahrung wird also bestimmt durch

40 F. Kaulbach, I.e., p.313.
41 Kant XXII (Abkürzung fur Band XXII der Akademie Ausgabe) p. 357.
42 Weizsäcker, I.e., p.417.
43F. Kaulbach, Leibbewußtsein und Welterfahrung beim frühen und späten

Kant. Kant-Studien Bd. 54 (1963) p. 488.
44 Kant XXII p. 357.
45 Kaulbach, I.e., p.488.
46 Kaulbach, I.e., p.482-483; «Erscheinung der Erscheinung apriori». Kant

XXII, p. 357.
47 Kant XXII, p. 357.
48 «Physik ist also nicht ein empirisches System, sondern ein Doktrinalsystem

aller empirischen Vorstellungen, die der Form nach nicht aufgefaßt, sondern



Begegnung von Hirnforschung und Philosophie 461

die Bedingungen der Möglichkeit der Erfahrung, welche a priori gegeben

sind mit unserer Leibhchkeit. Nicht nur Raum und Zeit als Apriori-
Anschauungsformen, sondern ein ganzes System empirischer Vorstellungen

bestimmt als Apriori-Leibhchkeit, wie wir der Welt der Objekte
gegenübertreten. Mit der Möglichkeit sinnlicher Erfahrung nehmen wir
nicht nur Objekte außerhalb unseres Leibes wahr, sondern machen auch

unsere eigene Leibhchkeit zum Gegenstand der Erfahrung49. «Das Subjekt

setzt sich selbst in der einen Anschauung und macht sich zum
Objekt»50. Insofern wir uns selbst als Leibhchkeit vergegenständlichen,
werden wir zu einem möglichen Objekt der Naturwissenschaft, und
insbesondere der Neurobiologie. Kant hat mit der Idee des leiblichen

Apriori einen Anfang eines transzendental-philosophischen
Leibverständnisses gesetzt. Wir finden dieses Thema weiter durchgeführt bei
Fichte51 und bei Schelling52. Dann aber war diese Idee wieder vergessen
bis in die Mitte unseres Jahrhunderts, wo sie erneut aufgegriffen wurde
in der gegenwärtigen Transzendentalphilosophie53. Sie bedarf einer
weiteren spekulativen Entfaltung, wenn wir Neurobiologie nicht nur
pragmatisch und isohert für sich betreiben, sondern sie im Zusammenhang
mit unserer ursprünglichen Selbsterfahrung und mit philosophischer
Reflexion verstehen wollen.

nach Prinzipien der Möglichkeit der Erfahrung von dem Subjekte selbst in die
Sinnenvorstellung a priori hineingelegt werden. Diesem gemäß läßt sich begreifen,
wie es möglich ist, daß das, was nur empirisch gegeben vorgestellt werden kann
doch als von dem Subjekt selbst gemacht und a priori gedacht zum Erfahrungsobjekt

gezählt werden könne» (Kant XXII, p.384). Ähnlich p.392: «Erfahrung
wird nicht gegeben, sondern gemacht durch Vereinigung der Sinnenvorstellungen

nach dem Prinzip der Zusammenstellung derselben in einem Systeme zum
Behufe der Erfahrung; und der Inbegriff... dieses Mannigfaltigen in der Erscheinung

ist nicht selbst ein empirisches System - denn das wäre ein Widerspruch -
sondern umgekehrt: die Bedingungen der Möglichkeit der Erfahrung bestimmen die
Sinnenobjekte, insofern ihre Vorstellung des Mannigfaltigen der Wahrnehmungen
als bewegender Kräfte zur Einheit der Erfahrung zusammenstimmen müssen».

49 «Der erste Akt des Vorstellungsvermögens, wodurch das Subjekt das

Mannigfaltige seiner Anschauung setzt und sich seihst zum Sinnengegenstand macht, ist
ein synthetisches Erkenntnis a priori des Gegebenen... und des Gedachten insofern
es bloß als Erscheinung dem Formalen der Anschauung nach a priori vorstellbar ist»

(Kant XXII, p.452).
90 Kant XXII, p. 452.
51 Die Tatsachen des Bewußtseins, 1817.
52 System des transzendentalen Idealismus, 1800.
53 F. Kaulbach, Leibbewußtsein und Welterfahrung. Kant-Studien 54: 464—490

(1963); F. Kaulbach, Der philosophische Begriffder Bewegung. Studien zu Aristoteles,

Leibniz und Kant. Köln: Böhlau 1965; F. Kaulbach, Das Prinzip Handlung in
der Philosophie Kants. Berlin: de Gruyter 1978.



462 Das Leib-Seele-Problem

Die Überlegungen über die Leiblichkeit seien in These 4

zusammengefaßt.

These 4: Der Leib ist die Bedingung der Möglichkeit unseres In-
der-Welt-seins und unserer interpersonalen Kommunikation. Im Leib
wird die transzendentale Handlung der Freiheit zur Wirklichkeit in der
Geschichte. Der Leib ist die Bedingung der Möglichkeit aller sinnlichen

Anschauung, somit aller Naturwissenschaften. Als Leib können wir uns
selbst zum Gegenstand objektiver Wissenschaft machen.

4. Die Rolle der Neurobiologie für das Selbstverständnis
des Menschen

Nachdem wir uns bis zur Leiblichkeit als Apriori unseres In-der-
Welt-seins vorgearbeitet haben, ist es nicht mehr schwer, die Rolle der

Neurobiologie für das Selbstverständnis des Menschen zu bestimmen.
Wir finden im Nervensystem Strukturen und Funktionsweisen, die auf
der Ebene von neuronaler Organisation dem entsprechen, was wir
immer schon von uns und unserer Leiblichkeit wissen. Zwei Beispiele
dazu:

Unserem räumlichen Wahrnehmen entspricht, daß die neuronalen
Elemente unserer Netzhaut ausgedehnt sind und räumlich nebeneinander

liegen. Die räumliche Information wird in topographisch geordneter

Weise über die Nervenfasern zum Gehirn weitergeleitet. Wir haben
also einen Apparat, der in geeigneter Weise die räumlichen Verhältnisse
der Umwelt auf unsere Hirnrinde abbildet. Wir könnten sogar weiter
gehen und sagen: dieser Apparat ist die physische Bedingung der

Möglichkeit des Wahrnehmens. Werden wir nun behaupten, damit sei

das Apriori unserer räumlichen Anschauungsform erklärt? Keineswegs.
Die räumliche Organisation unseres Nervennetzes kann nur verstanden
werden auf Grund des Apriori unserer sinnlichen Anschauung.

Ähnlich verhält es sich mit der Zeit. Ein Aktionspotential z. B. hat
eine bestimmte Dauer. Es braucht eine bestimmte Zeit, um über
Nervenfasern fortgeleitet und über eine Synapse getragen zu werden.
Die Aktivitätszustände von Neuronenpopulationen wechseln mit der
Zeit. So kann kein Prozeß im Nervensystem beschrieben werden ohne
die Zeit. Heißt das nun, daß die neuronalen Prozesse in der Zeit die Zeit
erklären? Oder müssen wir vielmehr nach unseren bisherigen Überlegungen

sagen, daß wir die Zeitvorstellung immer schon mitbringen,



Begegnung von Hirnforschung und Philosophie 463

daß wir nichts wahrnehmen, ohne es im Horizont der Zeit
wahrzunehmen?

Wir können heute eine Reihe von Leistungen des Nervensystems
beschreiben, die vielleicht dem philosophisch gezeigten Apriori unserer
Leiblichkeit entsprechen. Wir haben bereits gesehen, daß das Nebeneinander

im Raum und das Nacheinander in der Zeit wesentlich sind für die

Informationsverarbeitung im Nervensystem. Wir kennen ferner eine

Reihe von Mechanismen, mit welchen das zentrale Nervensystem alle

Eingänge durch unsere Sinneskanäle kontrolliert; es werden nur solche

Informationen durchgelassen, für die sich das Nervensystem aktiv
interessiert. Die Kontrolle durch efferente Fasern kann sogar bis zur
Sinneszelle vordringen (z. B. im Gehör- und Gleichgewichtsorgan) und
die ankommenden Signale schon auf der Ebene der Sinneszelle kontrollieren.

Ich erinnere ferner an das Phänomen der Mustererkennung: Das

Nervensystem kann aus einer Menge von Sinnesdaten Muster herauslesen

oder mangelhafte Daten sogar zu einem Muster ergänzen. Ich
erinnere an die Fähigkeit des Nervensystems, motorische Programme
zu entwerfen und auszuführen, womit die Welt der Objekte umgestaltet
oder für die Erkenntnis vorbereitet wird. Wir können daher die 5. These

formulieren:

These 5: Die Prozesse des Leibes (Nervensystems) lassen sich als

notwendige physische Bedingungen unseres In-der-Welt-seins
naturwissenschaftlich entdecken. Die notwendigen physischen Bedingungen
sind aber nicht zugleich hinreichend für das Verstehen unseres
Handelns, weil es keine Möglichkeit gibt und geben kann, aus den physischen

Prozessen eindeutig die transzendentale Handlung des Subjekts zu
erschließen.

Die Einsicht in diese These scheint mir von fundamentaler Bedeutung,

weil dann sofort klar wird, wo Fehlinterpretationen vorliegen.
Edelman schreibt z.B. in seinem Buch «The mindful brain»: «Das

Bewußtsein ist eine Form assoziativen Versammelns, das sich aufdatiert
in Abhängigkeit vom zwischenzeitlichen Signaleingang. Es bestätigt
oder ändert beständig ein <Weltmodell> oder eine <Theorie über sich
selbst) mit Hilfe paralleler motorischer und sensorischer Ausgänge»54.
Es wird uns sofort klar, daß Edelman genau das tut, was wir mit unserer

54 G. M. Edelman & V. B. Mountcastle, The mindful brain. Cambridge:
MIT-Press 1977, p. 95.



464 Das Leib-Seele-Problem

fünften These als unzulässig bezeichnen; er versucht, aus neuronalen
Prozessen Bewußtsein zu erklären.

Schließlich möchte ich die Aufgabe der Neurobiologie mit einer
6. These folgendermaßen umschreiben:

These 6: Es ist Aufgabe der Neurobiologie, das apriorische System
unserer Leiblichkeit in seine physischen Bedingungen hinein zu entdek-
ken. Auf Grund der Analyse von Struktur und Funktion des Nervensystems

gibt uns die Neurobiologie die Möglichkeit zu verstehen, wie sich

unser In-Welt-sein konkret vollzieht und überhaupt vollziehen kann.
Hier sehe ich den Ort, wo Hirnforschung und Philosophie einander

begegnen können.

5. Wissenschaft und Menschenbild

Aus der Beschäftigung mit der Hirnforschung oder Neurobiologie
resultiert eine große Verantwortung. Oft genug finden wir in der

Neurobiologie eine mehr oder weniger starke Tendenz, den Menschen
naturwissenschaftlich zu erklären und ihn mit dieser Erklärung
berechenbar zu machen. Der Mensch wird reduziert aufein hochkompliziertes

Maschinenwesen. Hat diese Tendenz nicht insgeheim ihren

Ursprung in unserem Willen, unsere Herrschaft über alles Seiende
auszudehnen, so daß wir letztlich vor einem moralischen Problem stehen?

Dieser Wille zur Macht, der neuerdings ein so potentes technisches

Instrumentarium zur Verfügung hat, verstellt letztlich das Sein (Heidegger)

und beraubt uns unserer menschlichen Würde, wenn wir nicht in
der Lage sind, ihn unter Kontrolle zu halten.

Freiheit ist nicht einfach gegeben oder garantiert. Freiheit ist
aufgegeben; sie muß als transzendentales Handeln sich immer wieder neu
setzen und verwirklichen. Darum ist es auch unsere Verantwortung als

Naturwissenschaftler, für die volle Entfaltungsmöglichkeit unseres
Menschseins zu sorgen. Diese Verantwortung beginnt in der Theorie.
Das philosophische Denken kann uns den Weg weisen, wie wir einerseits

den Schein des Leib-Seele-Problems durchschauen und wie wir
andererseits uns durchgängig und einheitlich vom transzendentalen
Handeln her selbst verstehen und bestimmen können bis hin zu unserer
Leiblichkeit, unserem In-der-Welt-sein und unserem Entwurfvon
Wissenschaften.


	Das Leib-Seele-Problem : Begegnung von Hirnforschung und Philosophie

