
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 29 (1982)

Heft: 3

Artikel: Autonomie und Heteronomie nach Kant

Autor: Feil, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761407

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761407
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ernst Feil

Autonomie und Heteronomie nach Kant

Zur Klärung einer signifikanten Fehlinterpretation

Vorbemerkung

Untersuchungen zu Legitimationsproblemen der Neuzeit fuhren zu
der Frage, unter welchen Leitbegriffen diese Probleme verhandelt worden

sind. Als selbstverständlich legt sich die Annahme nahe, daß

jeglicher Legitimationsversuch neuzeitlich beim Menschen - und nicht
mehr bei Gott - ansetze und darin bestehe, im Menschen Legitimität zu
begründen. Als wesentlich für die Selbstbehauptung des Menschen
scheint diese Selbstlegitimierung zu gelten. Der Übergang zu ihr dürfte
als Emanzipation zu eigener Mündigkeit und Selbstbestimmung in
Überwindung jeder Fremdbestimmung gekennzeichnet sein. Im
Zentrum neuzeitlicher Legitimationsbemühungen steht daher die Forderung

und Förderung menschlicher Autonomie. Die Antithese von
Autonomie und Heteronomie, so lautet die Annahme, ist daher
fundamental zur Bezeichnung der Situation und Wirklichkeit des Menschen.
Ihm zur Autonomie zu verhelfen, dürfte nach allgemeiner Auffassung
Ziel der Aufklärung sein. Ein besonderes Verdienst um die Aufklärung
wird Kant zugebilligt, indem er die Selbstkonstitution der Vernunft
mindestens im Modus der Kritik entscheidend vorangebracht habe.

Gerade bei Kant finde sich ja, wie allgemein bekannt, die Zurückweisung

jeder Heteronomie und die Forderung der Autonomie des

Menschen. Selbstverständlich scheint, daß es bei Kant um die Autonomie
des Menschen geht und was dies bedeutet.

Der Versuch, diese bislang allenthalben geteilten Annahmen - denn
auch die Gegner teilen noch das Verständnis von Autonomie mit deren
Befürwortern - zu überprüfen, führte zu den folgenden Untersuchungen

über die Antithese von Autonomie und Heteronomie. Durch die



390 Autonomie und Heteronomie nach Kant

Klärung dieser Antithese sollte ein Beitrag zu eben jenen Legitimationsbemühungen

geleistet werden, in deren Zusammenhang die Antithese
eine so zentrale Bedeutung erlangt hat*.

1. Zum gegenwärtigen Sprachgebrauch:
Autonomie als fundamentaler und universaler Begriff

«Autonomie» ist gegenwärtig ein ebenso gängiger wie anscheinend
selbstverständlicher Begriff zur Bezeichnung einer fundamentalen und
universalen Wirklichkeit; er meint Selbstbestimmung des Menschen,
der Gesellschaft oder auch, ohne daß der metaphorische Gebrauch als

problematisch erscheint, Selbstbestimmung der Welt schlechthin. Ist die
Autonomie durch eine Fremdbestimmung behindert oder beseitigt, gilt
es, sie wieder herzustellen oder überhaupt erst zu gewinnen. Mündigkeit,

Selbstbestimmung erscheint als Qualifikation des Subjekts gegenüber

jedem, Menschen, Dingen oder im Falle, daß es desgleichen gibt,
gegenüber einem Absoluten. Verstärkend kann heute durchaus von
«absoluter Autonomie» die Rede sein. Es läßt sich daher nicht nur die

Aussage finden, das Thema «Autonomie» sei heute zentraler und dringlicher

denn je, sondern auch jene legitimierende, es sei es seit je, wo
immer es - zu wirklichem Menschsein unerläßlich - um Aufklärung
gegangen sei. Was Autonomie ist, wird nahezu ausnahmslos als

selbstverständlich vorausgesetzt.
Als Beleg für diesen umfassenden und grundsätzlichen Gebrauch

von Autonomie kann folgender Text dienen:

«Es ist eine große Entwicklung, die zur Autonomie der Welt fuhrt. In der
Theologie zuerst Herbert von Cherbury, der die Suffizienz der Vernunft
fur die religiöse Erkenntnis behauptete. In der Moral: Montaigne, Bodin,
die anstelle der Gebote Lebensregeln aufstellen. In der Politik: Machiaveüi,
der die Politik von der allgemeinen Moral löst und die Lehre von der
Staatsraison begründet. Später, inhaltlich sehr von ihm verschieden, aber
in der Richtung aufdie Autonomie der menschlichen Gesellschaft doch mit

* Die Erstfassung des Textes wurde am 20.11. 1980 im Moraltheologischen
Seminar der Universität Innsbruck und am 1.2. 1981 in einer Kurzfassung im
Bayerischen Rundfunk vorgetragen. Er wurde abgeschlossen im Januar 1981. Auf
einige Arbeiten, die bei bzw. nach Abschluß des Manuskripts erschienen und für das

Thema von besonderem Belang sind, konnte nur in Anm. 178 (zum Exkurs)
hingewiesen werden.



Autonomie und Heteronomie nach Kant 391

ihm konform H. Grotius, der sein Naturrecht als Völkerrecht aufstellt, das

Gültigkeit hat <etsi deus non daretur>, <auch wenn es keinen Gott gäbe>.
Schließlich der philosophische Schlußstrich: einerseits der Deismus des

Descartes: die Welt ist ein Mechanismus, der ohne Eingreifen Gottes von
selbst abläuft; andrerseits der Pantheismus Spinoza's: Gott ist die Natur.
Kant ist imgrunde Deist, Fichte und Hegel Pantheisten. Überall ist die
Autonomie des Menschen und der Welt Ziel der Gedanken»1.

Diese Aussage Dietrich Bonhoeffers ist eine der frühesten und
umfassendsten, keineswegs spezifisch theologischen Aussagen über die

Neuzeit, in der ein Theologe die neuzeitliche Entwicklung insgesamt als

Bewegung zur Autonomie des Menschen und der Welt darstellt und

positiv akzeptiert. Dies war zuvor in dieser Eindeutigkeit so kaum der

Fall, wie sich etwa an Paul Tillich demonstrieren läßt2. Auch heute ist
diese Eindeutigkeit keineswegs selbstverständlich3. Bonhoeffer ist der

Meinung, daß in der Neuzeit Gott «als moralische, politische,
naturwissenschaftliche Arbeitshypothese», «ebenso aber als philosophische und
religiöse Arbeitshypothese» abgeschafft und überwunden ist. Mit dieser

Aussage geht Bonhoeffer auch über Friedrich Gogarten hinaus4, dessen

Charakterisierung der «Säkularisierung als theologisches Problem» die

neuzeitliche Entwicklung theologisch ambivalent erscheinen läßt.
Verschiedentlich ist die Frage aufgegriffen worden, worauf sich

diese Bewertung der Neuzeit stützt. Nach langer Ungewißheit hat sich

zeigen lassen, daß Bonhoeffer unmittelbar aufWilhelm Dilthey zurückgreift.

Als Beleg möchte ich eine zentrale Aussage Diltheys zitieren:

1 Dietrich Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung, Briefe und Aufzeichnungen

aus der Haft, hg. von Eberhard Bethge, Neuausgabe München 1970, 392f.
(Brief vom 16.7. 1944). - Hier auch das folgende Zitat im Text.

2 Vgl. dazu den 3. 4. mit Anm. 200 genannten Text von Paul Tillich, Die
religiöse Lage der Gegenwart (1926).

3 Georg Picht, Die Verantwortung des Christen in der wissenschaftlichtechnischen

Welt, in: Walter Strolz (Hg.), Vom Geist, den wir brauchen, Freiburg
1978, 195-220, 203: «Autonomie heißt souveräne Jurisdiktion. Diese Idee der
Freiheit und das ihr zugeordnete Verständnis von Wahrheit konstituieren sich durch
die Leugnung jeder Instanz, der das Subjekt als solches Verantwortung schuldig
wäre. In diesem Sinne ist die Freiheit von Verantwortung das Grundprinzip der
Zivilisation, in der wir leben.» Für den Hinweis auf diesen Text danke ich Walter
Kern.

4 Vgl. bes. Friedrich Gogarten, Verhängnis und Hoffnung der Neuzeit (1953).
Zur ausdrücklichen Verbindung von Autonomiegedanken und Säkularisierung bei

Gogarten in Arbeiten von 1933 vgl. die Hinweise bei Ulrich Ruh, Säkularisierung als

Interpretationskategorie. Zur Bedeutung des christlichen Erbes in der modernen
Geistesgeschichte Freiburger Theologische Studien 119), Freiburg 1980, 192,
296 f.



392 Autonomie und Heteronomie nach Kant

«Es liegen nach diesem System (sc. des Naturrechts, der natürlichen Moral
und der natürlichen Theologie) in der Menschennatur feste Begriffe,
gesetzliche Verhältnisse, eine Gleichförmigkeit, welche überall dieselben
Grundlinien von wirtschaftlichem Leben, rechtlicher Ordnung, moralischem

Gesetz, Schönheitsregeln, Gottesglauben und Gottesverehrung zur
Folge haben muß. Diese natürlichen Anlagen, Normen und Begriffe in
unserem Denken, Dichten, Glauben und gesellschaftlichen Handeln sind
unveränderlich und vom Wechsel der Kulturformen unabhängig. Sie
beherrschen alle Völker, sie wirken in allen Gegenden. Die Autonomie des

Menschen ist in ihnen gegründet. Sofern die Menschheit dieselben sich

zum Bewußtsein bringt und zur Richtschnur ihres Handelns macht, sofern
sie allen vorhandenen Glauben und alle bestehenden Institutionen vor das

Tribunal des aus ihnen abgeleiteten Systems bringt, tritt sie in das Stadium
der Mündigkeit und der Aufklärung. Vor diesem Tribunal haben sich nun
alle Institute der Gesellschaft und alle Dogmen der Kirchen zu verantworten.

Kein größerer und langwierigerer Prozeß ist jemals geführt worden.
Er zieht sich beinahe durch zwei Jahrhunderte»5.

Es scheint, daß Dilthey für den universalen Gebrauch von Autonomie

zur Kennzeichnung der neuzeitlichen Entwicklung des Menschen
und der Welt überhaupt von maßgeblicher Bedeutung ist6. Autonomie
dient ihm als Leit- und Oberbegriff, der ohne Einschränkungen
gebraucht wird. Letztlich kennzeichnet er eine höchste Auszeichnung des

Subjekts, das als sich selbst bestimmendes niemandem unterworfen ist,
frei über sich selbst bestimmen kann, darf und muß. Diese subjektive
Autonomie erscheint als Sinnspitze von Autonomie, die, durch Kant
maßgeblich beeinflußt, bereits zu Beginn dieser Wortprägung in der
Antike als fundamental angesehen wird7.

5 Wilhelm Dilthey, Weltanschauung und Analyse des Menschen seit Renaissance

und Reformation. Gesammelte Schriften II, Stuttgart/Göttingen ,01977, 91. -
Die Aussage stammt aus der Abhandlung «Das natürliche System der Geisteswissenschaften

im 17.Jahrhundert», die wie auch der folgende Beitrag dieses Bandes über
«Die Autonomie des Denkens im 17.Jahrhundert» zwischen 1891 und 1893
erschienen ist, vgl. im Vorwort dieses Bandes, ebd. VI.

6 Die deutlich später als Dilthey erschienenen Auflagen von Rudolf Eisler,
Wörterbuch der philosophischen Begriffe, vgl. u. Anm. 19, bleiben noch bei einem
rein durch Kant bestimmten Gebrauch. Neben Dilthey dürfte für die Verbreitung
des Begriffs «Autonomie» von besonderer Bedeutung Emst Troeltsch sein. Vgl.
dazu Ulrich Ruh, a.a.O. 158, 169.

7 Rosemarie Pohlmann, Autonomie, in: Historisches Wörterbuch der
Philosophie, hg. von Joachim Ritter, I, Darmstadt 1971, 701—719. Dieser Beitrag ist die
bislang umfassendste und kenntnisreichste Erörterung zur Begriffsgeschichte von
Autonomie. Er verdient als solche anerkannt zu werden, so sehr auch im folgenden
grundlegende Fragen an ihn zu richten sind.



Autonomie und Heteronomie nach Kant 393

Autonomie erscheint im Gefolge Kants auch bei solchen Autoren
noch als ein Begriff, der vom Individuum her konzipiert und auf es hin
bezogen ist, denen es aufgrund ihres eigenen Ansatzes gerade nicht um
die isolierte Individualität, sondern um den Menschen in seinem
konkreten politisch-gesellschaftlichen Bezug geht. Dies läßt sich instruktiv
bei Herbert Marcuse zeigen, wenn er feststellt: «Denn daß die freie
Autonomie des Menschen oberstes Gesetz ist und bleibt, steht für Kant
fest»8. Diese Aussage trifft Marcuse im Rahmen einer Interpretation
über Kants Abhandlung «Was ist Aufklärung?» Marcuse vermerkt
zustimmend, daß es Kant nicht um die «<innere> Freiheit des

Christenmenschen und um die gott-gesetzte Autorität, sondern um die öffentliche)

Freiheit des Bürgers» geht9; auszusetzen hat er lediglich, «daß diese

Freiheit nicht zu einer praktisch-gesellschaftlichen Macht wird»10. Zu
Recht hebt Marcuse hervor, daß bei Kant eine spezifische und für uns

vom Wortlaut her zunächst gar nicht erkennbare Bedeutung von
«öffentlich» angenommen ist, wenn öffentlich den Disput unter den
Gelehrten, aber nicht ein Agieren im politisch-gesellschaftlichen Bereich
meint". In unserem Zusammenhang kommt es darauf an, daß nach
Marcuse für Kant die «unbedingte Autonomie der vernünftigen Person»

synonym mit der «transzendentalen Freiheit des Menschen» ist und daß

sie höchstes Prinzip bleibt12. Autonomie bei Kant ist nach Herbert
Marcuse, wenn man seine Überlegungen zu resümieren sucht, die freie
Autonomie des Menschen, die oberstes Gesetz ist, die unbedingte
Autonomie der vernünftigen Person, ohne daß diese Autonomie als

eingebunden in einen Gesamtzusammenhang erscheint.
Mochte dieses Autonomieverständnis als Kantinterpretation hingehen,

da die Kantrezeption generell diese individualistische Konzeption
der Autonomie für Kant unterstellt hat und Kant für die Autonomiekonzeption

von ausschlaggebender Bedeutung gewesen ist, so muß

8 Herbert Marcuse, Studie über Autorität und Familie (1936), in: ders., Ideen
zu einer kritischen Theorie der Gesellschaft es 300), Frankfurt 1969, 82f.

' Ebd. 83.
10 Ebd. 93, vergl. den Text Anm. 12.
11 Ebd. 83.
12 «Die transzendentale Freiheit des Menschen, die unbedingte Autonomie der

vernünftigen Person, bleibt in allen Dimensionen der kantischen Philosophie höchstes

Prinzip; hier gibt es kein Markten und Rechnen und keinen Kompromiß. Daß
diese Freiheit nicht zu einer praktisch-gesellschaftlichen Macht wird, daß die Freiheit
zum Denken nicht die <Freiheit zu handeln) einschließt, liegt in eben jener
Gesellschaftsordnung begründet, an der Kant seine Philosophie konkretisiert hat. » Ebd. 93.



394 Autonomie und Heteronomie nach Kant

doch überraschen, wie sehr Marcuses eigene Konzeption Autonomie als

auf das Individuum bezogenen Begriff erscheinen läßt. So wertet Mar-
cuse den Verlust des Gewissens als Zeichen schwindender Autonomie
und Einsicht13. Das Gewissen darf in besonderer Weise als dem Subjekt
zu eigen angesehen werden. Behindert wird die Autonomie des

Subjekts nach Marcuses Auffassung durch äußere Bedingungen des Lebens

in der bestehenden Gesellschaft. Autonomie erfordert, die gegenwärtigen

Bedingungen durch solche zu ersetzen, «unter denen die
unterdrückten Dimensionen der Erfahrung wieder lebendig werden
können», wozu «die Unterdrückung der heteronomen (sie!) Bedürfnisse»

notwendig ist14.

Autonomie, ganz selbstverständlich und ohne jede weitere Erläuterung

gebraucht, erscheint auch bei Marcuse als völlige Selbstbestimmung

des Individuums: «Selbstbestimmung wird in dem Maße real

sein, wie die Massen in Individuen aufgelöst worden sind»15! Sie wird
ermöglicht durch Überwindung der Strukturen, die sie verhindern.
Autonomie ist das Ergebnis der Befreiung des Individuums von jeglicher

Herrschaft.
Weit verbreitet wird die These vertreten, wie sie in einer referierenden

Aussage von Walter Schulz erscheint, «daß die Geschichte der
neuzeitlichen Metaphysik ein stetiger Weg zur Autonomie sei», ob man
diese Entwicklung nun positiv wie im 19. oder negativ wie im 20.
Jahrhundert bewerten mag16. Bedeutsam ist, daß die Verwendung von
Autonomie durch Kant bestimmt erscheint, dessen «Begriff der Auto-

13 Herbert Marcuse, Der eindimensionale Mensch. Studien zur Ideologie der
fortgeschrittenen Industriegesellschaft (1964) Sammlung Luchterhand 4), Neuwied

1970, 95: Der Verlust des Gewissens bewirkt «infolge zufriedenstellender
Freiheiten, die eine unfreie Gesellschaft gewährt, ein glückliches Bewußtsein (happy
consciousness), was die Hinnahme der Untaten dieser Gesellschaft erleichtert. Er ist
ein Zeichen schwindender Autonomie und Einsicht. Sublimierung erfordert ein
hohes Maß an Autonomie und Einsicht ...»

14 Ebd. 256.
15 Diese, die subjekt-bezogene Argumentation Marcuses dokumentierende

Aussage charakterisiert die Selbstbestimmung der Individuen im unmittelbaren
Anschluß so: Sie sind «befreit von aller Propaganda, Schulung und Manipulation,
fähig, die Tatsachen zu kennen und zu begreifen und die Alternativen einzuschätzen.
Mit anderen Worten, die Gesellschaft wäre in dem Maße vernünftig und frei, wie sie

von einem wesentlich neuen geschichtlichen Subjekt organisiert, aufrecht erhalten
und reproduziert wird.» Ebd.263.

16 Walter Schulz, Der Gott der neuzeitlichen Metaphysik, Pfullingen 31957, 7;
daß «der autonome Mensch als Ersatz für Gott nicht absolutes Ziel der Geschichte
sein» kann, ebd. 96, ist seit Dilthey allerdings auch festzuhalten. Doch belegt auch
diese Verwendung von autonom noch einmal dessen generelle Bedeutung.



Autonomie und Heteronomie nach Kant 395

nomie die idealistische Bewegung in Gang gesetzt hat17. Autonomie
gilt als Qualifikation des erwachsenen, zum Gebrauch der Vernunft
gelangten Subjekts. Im Zusammenhang einer Kant-Interpretation heißt
es bei Theodor W. Adorno: «Aberwitzig jedoch, Babies, deren
Vernunft selbst erst sich bildet, jene Autonomie zu attestieren, die an der

voll entfalteten Vernunft haftet»18.

Angesichts der Selbstverständlichkeit, mit der in diesen Aussagen
sehr verschiedener Autoren von Autonomie die Rede ist, kann die Frage

gestellt werden, ob es nicht überhaupt eine überflüssige Mühe war, auf
diese Selbstverständlichkeit hinzuweisen. Haben die Belege mehr
erbracht als das, was man schon wußte, daß nämlich Autonomie ein

selbstverständlicher, d.h. aus sich selbst verständlicher fundamentaler

Begriff zur Kennzeichnung neuzeitlicher Entwicklung ist, die primär
das Individuum betrifft, entsprechend jener Verwendung, die Kant in
die Geistesgeschichte eingebracht hat?

Dennoch haben die nur scheinbar völlig zufällig ausgewählten
Belege, die mühelos um zahllose andere vermehrt werden könnten, die

Funktion, als Folie für folgende Feststellungen zu dienen:

Einmal zeichnet sich erst auf ihrem Hintergrund die Feststellung in
ihrer vollen Tragweite ab, daß keineswegs so selbstverständlich, häufig
und zentral von Autonomie zur Charakterisierung einer für den
Menschen wesentlichen Wirklichkeit die Rede sein muß. Denn die Verwendung

von Autonomie in dem gegenwärtigen umfassenden Sinn ist
relativ neu. Als Indiz dafür darf angesehen werden, daß erst das «Historische

Wörterbuch der Philosophie» einen fundierten Artikel über
Autonomie bringt, während das ihm vorausgegangene «Wörterbuch der

philosophischen Begriffe» nur einen sehr knappen Artikel bringt, der

lediglich auf Kant und den Neukantianismus Bezug nimmt19. Im «Lexi-

17 Dieter Henrich, Das Problem der Grundlegung der Ethik bei Kant und im
spekulativen Idealismus, in: Sein und Ethos. Untersuchungen zur Grundlegung der
Ethik Walberberger Studien der Albertus-Magnus-Akademie I), Mainz 1963,
386, zit. nach Michael Welker, Der Vorgang Autonomie. Philosophische Beiträge
zur Einsicht in theologische Rezeption und Kritik, Neukirchen-Vluyn 1975, 14.

18 Theodor W. Adorno, Negative Dialektik, Frankfurt Sonderausgabe 1970,
285. - Vgl. auch ebd. 218: «Je mehr Freiheit das Subjekt, und die Gemeinschaft der
Subjekte, sich zuschreibt, desto größer seine Verantwortung, und vor ihr versagt es

in einem bürgerlichen Leben, dessen Praxis nie dem Subjekt die ungeschmälerte
Autonomie gewährte, die es ihm theoretisch zuschob. » Auch hier zeigt sich wieder
deutlich die subjektorientierte Autonomiekonzeption im Anschluß an Kant.

" Rudolf Eisler, Wörterbuch der philosophischen Begriffe I, Berlin 21904,

116f; vermehrt 31910, 141 f; vermehrt 41927, 158-160.



396 Autonomie und Heteronomie nach Kant

kon fur Theologie und Kirche» findet sich neben einem Stichwort
«Autonomie» in juristischer Bedeutung lediglich das Stichwort
«Autonomismus» in einem geistesgeschichtlich-philosophischen Sinne20, worin

sich die im katholischen Bereich lange haltende Skepsis gegen die

Aufklärung insgesamt zeigt, so daß es als eine überraschende Wende

angesehen werden darf, wenn das II. Vatikanische Konzil häufig in
einschlägigen Texten einen unbefangenen, aber gegen Mißverständnisse

abgeschützten Gebrauch von Autonomie macht21. Lediglich zeitlich
früher vollzieht sich diese Entwicklung im evangelischen Bereich. Denn
auch die «Realencyklopädie für protestantische Theologie und Kirche»

von 1897 hat noch kein Stichwort «Autonomie»22, das für die «Theologische

Realenzyklopädie» von 1980 selbstverständlich ist23. Nicht weniger

bezeichnend ist jedoch, daß das mit dem «Lexikon für Theologie
und Kirche» gleichzeitige evangelische Lexikon «Religion in Geschichte

und Gegenwart» nicht einfach das Thema «Autonomie», sondern
zugleich dessen theologische Einbindung mit dem Stichwort «Autono-
mie-Theonomie» behandelt; Hans Blumenberg faßt in diesem Text24

Autonomie als «immanente Eigengesetzlichkeit bestimmter Sachbereiche»,

die theologisch nicht ohne «Theonomie» gesehen werden darf,
deren Erfüllung nur ein «autonomer Gehorsam» sein kann. Ausdrücklich

hervorgehoben ist der Bezug zu Kant und dessen Gegenüberstellung

von Autonomie und Heteronomie. Ob der Begriff «Theonomie»

gerade von Kant her überhaupt möglich ist oder welcher Art Bestimmung

durch Gott für Kant «Heteronomie» ist, wird nicht gefragt.
Und damit ist die zweite Feststellung vorbereitet, die durch die

zuvor angeführten Belege instruktiv verdeutlicht wird. Merkwürdig

20 Albert Hartmann, Autonomie, in: Lexikon für Theologie und Kirche I,
Freiburg 21957, 1131: «Sofern Autonomismus als charakteristischer Ausdruck
neuzeitlichen Geistes auftritt, hat er seinen Kern in der Idee der autonomen Vernunft,
wirkt sich aus in der autonomen Ethik und allgemein in der Autonomie
(Eigengesetzlichkeit) der Kulturgebiete und ist schließlich eine philosophische Gesamtdeutung

von Welt und Mensch aus ihnen selbst ohne Bezug zur Transzendenz.» -
Sacramentum Mundi. Theologisches Lexikon für die Praxis, hg. von Karl Rahner

u.a., I, Freiburg (1967), hat keinen Artikel «Autonomie».
21 Vgl. Dekret über das Apostolat der Laien, Nr. 1, 7, 26; Pastoralkonstitution

über die Kirche in der modernen Welt, Nr. 20, bes. 36, ferner 41, 55f., 75, bes. 76.
22 Realencyklopädie für protestantische Theologie und Kirche II, Leipzig 31897.
23 Eberhard Amelung, Autonomie, in: Theologische Realenzyklopädie V, Berlin

1980, 4-17.
24 Hans Blumenberg, Autonomie - Theonomie, in: Religion in Geschichte und

Gegenwart I, Tübingen 31957, 788-792.



Autonomie und Heteronomie nach Kant 397

problemlos wird Autonomie als selbstverständlich vorausgesetzt:
«Autonomie ist fur Kant der Obertitel für alle philosophischen Bemühungen

und damit der Vernunftkritik»25. Diese Feststellung in einer
sich sicherlich kritisch verstehenden Enzyklopädie geht über jegliche
Differenzierung hinweg, die bei Kant nachzuweisen ist. Andere Artikel
bleiben entweder sehr pauschal26 oder stellen Spekulationen an, die den

philosophiegeschichtlichen Hintergrund oder überhaupt den Terminus
«Autonomie» als Leitfaden im Grunde außer acht lassen27. Umso dringlicher

dürfte es sein, nach einer Präzisierung des Verständnisses von
Autonomie zu suchen. Die häufige und selbstverständlich scheinende

Verwendung von Autonomie täuscht darüber hinweg, daß dieser

Begriff vornehmlich in der Fassung, die Kant ihm gegeben hat, faktisch
unbekannt geblieben ist.

2. Zur ursprünglichen Bedeutung von Autonomie

Die Feststellung eines Bedeutungszuwachses, wie er sich in der

Aufnahme bzw. der eindringlicheren Behandlung des Stichworts
«Autonomie» in Lexika anzeigt, signalisiert eine neue Phase in der Geschichte

dieses Wortes. Diese Tatsache läßt nach der Begriffsgeschichte insgesamt

fragen. Für sie ergibt sich ein merkwürdiger Tatbestand: Die
Begriffsgeschichte von Autonomie ist wenigstens in großen Zügen
verfolgt worden28; die bisher erreichten Ergebnisse der Begriffsgeschichte

finden selbst in thematischen Abhandlungen durchgängig keine

Beachtung29. Eine Begriffsgeschichte von Heteronomie gibt es nicht,
auch ist bislang unbekannt, wie es zu dieser Begriffsbildung gekommen
ist.

25 Oskar Schwemmer, Autonomie, in: Jürgen Mittelstraß (Hg.), Enzyklopädie
Philosophie und Wissenschaftstheorie I, Mannheim 1980, 232-234, 233.

26 E. Amelung, a.a.O.
27 Günter Rohrmoser, Autonomie, in: Handbuch philosophischer Grundbegriffe,

hg. von Hermann Krings u.a., I, München 1973, 153-170. Vgl. auch die u.
im Exkurs genannte Arbeit von Michael Welker.

28 Hier ist der Hinweis auf das Stichwort «Autonomie» von R. Pohlmann zu
wiederholen.

29 Vgl. etwa die im Exkurs genannten Arbeiten. Bezeichnend ist, daß Peter
Cornelius Mayer-Tasch, Autonomie und Autorität. Rousseau in den Spuren von
Hobbes? Soziologische Essays), Neuwied 1968, die Bedeutung von Autonomie
voraussetzt; es findet sich kein Hinweis darauf, ob der Terminus etwa bei Rousseau
überhaupt belegt ist.



398 Autonomie und Heteronomie nach Kant

Schon daraus muß gefolgert werden, daß die uns so geläufige und
scheinbar selbstverständliche Antithese von Autonomie und Heteronomie

keineswegs seit je — auch sachlich nicht — von Bedeutung gewesen
ist. Wir haben es, soweit bis jetzt zu sehen ist, mit einer erstmalig durch
Kant bedeutsam gewordenen und möglicherweise überhaupt erst von
ihm gebildeten Antithese zu tun, die Kant überdies mindestens zunächst

in einem sehr präzisen Zusammenhang verwendet hat, wie im folgenden

zu belegen ist. Einfachhin von Autonomie oder gar von absoluter
Autonomie zu sprechen, wird durch die Begriffsgeschichte und den

präzisen Zusammenhang bei Kant erschwert, wenn nicht gar unmöglich.

Die Frage lautet, ob und, wenn ja, inwiefern Kants Gebrauch von
Autonomie und damit zusammenhängend auch von Heteronomie
(wenn es diesen Begriff überhaupt vor ihm gegeben haben sollte)30, von
der Begriffsgeschichte bestimmt ist.

Uberprüfen wir unseren alltäglichen Sprachgebrauch, läßt sich
leicht feststellen, daß Autonomie hier nicht primär eine philosophische,
sondern eine politische Kategorie ist, die der Bezeichnung einer
Unabhängigkeit und Selbstständigkeit in einem präzisen Sinn dient: Autonomie

bedeutet relative Selbständigkeit in einem umfassenden Hoheitsgebiet,

die nicht tangiert werden darf, wie sie ihrerseits nicht den ihr
gesteckten Rahmen überschreiten darf. Autonomie ist vornehmlich ein

(quasi)völkerrechtlicher Begriff, da sie vertraglich vereinbart wird,
wobei die Vertragspartner nicht gleichrangig sind.

Korrekt ist daher z. B. von einem «Autonomie-Statut» für Südtirol
die Rede oder nach dem Ersten Weltkrieg von einer Autonomie für das

Memelgebiet. Daß dieser präzise Sinn von Autonomie lange maßgeblich,

wenn nicht ursprünglich war, zeigt schon ein erster Blick in die
Geschichte des Begriffs: Seit dem Mittelalter bedeutet Autonomie die

Selbstbestimmung des Adels, kirchlicher Gemeinschaften, der Städte
oder Universitäten; sie war damit Selbstbestimmung im Rahmen
umfassender Gemeinwesen, deren Rechte die autonom gegebenen Gesetze

30 Bei Lewis White Beck, Kants «Kritik der praktischen Vernunft», Ein
Kommentar, München 1974, 104, findet sich die Aussage, daß Kant die Bezeichnung für
eine bestimmte, nämlich «heteronome» Art des Handelns aus der Politik entlehnt
hat; leider bleibt diese Aussage ohne Beleg, so daß nicht auszumachen ist, ob Beck
tatsächlich einen Beleg für Heteronomie/heteronom vor Kant vorzulegen hat. -
Ungenau ist auch Becks Hinweis darauf, daß vor Kant nur Rousseau die Lehre von
der Autonomie formuliert hat, mit Hinweis auf Rousseaus «Contrat social» 1/8,
ebd. 189, wenn bei Rousseau zwar von einem Zusammenhang von Gesetz und
Freiheit die Rede ist, der Begriff «Autonomie» jedoch fehlt.



Autonomie und Heteronomie nach Kant 399

nicht aufhoben31. Autonomie bedeutet somit keineswegs Souveränität32.

Eben dieser Sprachgebrauch liegt bereits in der Antike vor, nämlich
bei Thukydides (ca. 460 - ca. 400 v. Chr.), der den Begriff erstmalig
häufig und in dieser besonderen Bedeutung verwendet. Autonomie
bzw. autonom und autonom-sein bedeutet bei ihm die innere Selbständigkeit

einer Stadt unter der Oberherrschaft einer anderen, so daß diese

Stadt keine volle Souveränität besitzt; letzteres allein wird als Freiheit
bezeichnet, die keinerlei innere und äußere Unterordnung einschließt33.

Dieser bei den Griechen erst relativ spät gebildete34 und schwerlich
zentrale Begriff5 bezieht sich also eindeutig auf den politischen Bereich.
Dies war auch vor Thukydides schon bei Herodot (ca. 484 - nach 430

v.Chr.) der Fall, bei dem sich zweimal das Wort «autonom» findet36.

Einiges spricht dafür, daß das Wort hier nicht vom Begriff «Gesetz»

(vopoç), sondern von dem auch diesem Begriff zugrundeliegenden
«zuteilen» (vépeiv) abgeleitet ist37. Die gleiche Ableitung mag bei
Sophokles (497/6 - 406/5 v. Chr.) vorliegen, wenn er Antigone in der

31 Brockhaus, Enzyklopädie II, Wiesbaden 1967, 158 f. - Zur Verwendung des

Begriffs im Mittelalter s. u. Anm. 40.
32 Diese Differenz scheint in der aktuellen Diskussion über die Autonomie der

Palästinenser weithin übersehen zu werden, wenn von einem selbständigen
Palästinenserstaat die Rede ist.

33 Elias J. Bickerman, Autonomia. Sur un passage de Thucydide (I, 144,2), in:
Revue internationale des droits de l'antiquité, 3. Ser., Tome 5 (1958) 313-344, bes.

326f., 339. Diese instruktive Untersuchung ist zum folgenden durchgängig heranzuziehen.

- Vgl. bei Thukydides z.B. I, 113,4; II, 16,1; III, 10,6; 11,2; 46,5; V, 18,2;
31,4; 77,5; VI, 77,1; 84,2; VIII, 21.

34 E. Bickerman, a.a.O.339.
35 Dies gegen R.Pohlmann, a.a.O. 701.
36 Herodot I, 96; VIII, 140.
37 E. Bickerman, a.a.O. 341. - Interessant ist, daß Herodot I, 95, berichtet, wie

die Perser von den Assyrern die Führung über Asien übernehmen (f|yEÎaflai); zuerst
fielen die Meder ab, und dann alle anderen, so daß alle auf dem Festlande autonom
geworden waren. Dabei haben aber aufs Ganze gesehen jeweils Assyrer, Meder und
Perser die Oberhoheit gehabt, so daß die Autonomie an dieser Stelle implizit einen
Hinweis darauf geben kann, daß nicht alle, mindestens nicht durchgängig, eine volle
Souveränität haben erlangen und behalten können. An der zweiten Stelle Herodots
VIII, 140, wird den Athenern von Xerxes angeboten, autonom und frei zu sein. An
dieser Stelle werden autonom und frei nebeneinander gestellt, wobei auch hier ein
Bezug zum Großkönig der Perser, der stets eine gewisse Hegemonie besaß oder
erwarb, vorliegt. So ist nicht ausgeschlossen, daß schon bei Herodot der spätere
Sprachgebrauch des Thukydides grundgelegt ist.



400 Autonomie und Heteronomie nach Kant

gleichnamigen Tragödie «autonom» in den Tod gehen läßt38. Mit dieser

Aussage «die innere Haltung der Antigone als Autonomie» gekennzeichnet

zu sehen39, dürfte eine erst durch und seit Kant mögliche Interpretation

sein; denn bei Sophokles kann nicht von einer das Subjekt auszeichnenden

Bestimmung, die von einer politisch-gesellschaftlichen als ihr
überlegen losgelöst sein sollte, die Rede sein. Antigone weist sich selbst

ihren Weg in den Tod, wobei die sich später bei Thukydides findende

Präzisierung durchaus schon vorbereitet sein kann; denn Antigone
handelt als selbständige im Rahmen eines übergeordneten Gemeinwesens.

Daß die innere Haltung nicht Subjektivität im neuzeitlichen Sinne
sein kann, bedarf keines weiteren Hinweises.

Als Fazit bleibt festzuhalten, daß an der Bedeutung von Autonomie
bei Thukydides kein Zweifel sein kann: Sie meint innere Selbständigkeit
im Rahmen eines übergeordneten Machtbereichs.

Während der Begriff Autonomie im Mittelalter bislang nicht
nachzuweisen ist40, taucht er zu Beginn der Neuzeit in eben diesem antiken
Sinn wieder auf: Nach der Reformation bedeutet Autonomie eine über
das Gewissen hinaus den politischen Bereich betreffende Freistellung
des Glaubens41. Auch hier ist Autonomie eben nicht Souveränität bzw.
absolute Freiheit, noch weniger Freiheit der Subjektivität, sondern

38 E. Bickerman, a.a.O. 343. - Zu pauschal bleibt der Kommentar von I. C.
Kamerbeek, The Plays of Sophocles, Commentaries III: The Antigone, Leiden 1978,
148. Widersprüchlich ist, wenn er für Antigone zugleich Ungehorsam und
Unabhängigkeit von anderen Gesetzen gegeben sieht.

39 R. Pohlmann, a.a.O. 701.
40 R. Pohlmann, a.a.O. 702. Überraschend ist, daß anscheinend problemlos

Hans Blumenberg, a.a.O., auch für das Mittelalter von «Autonomie» spricht, ohne
daß ihm das Fehlen dieses Begriffes und die Neuaufnahme zu Beginn der Neuzeit
Anlaß zu einer Bemerkung ist.

Zu fragen ist, ob und ggfs. in welchem Sinne von Autonomie vornehmlich bei
Thomas von Aquin gesprochen werden darf, da Verständnis und Problematik
neuzeitlicher Vernunft sich keinesfalls kontinuierlich aus mittelalterlichen Konzepten
entwickelt haben. — Alfons Auer, Die Autonomie des Sittlichen nach Thomas von
Aquin, in: Klaus Demmer und Bruno Schüller (Hg.), Christlich glauben und
handeln. Fragen einer fundamentalen Moraltheologie in der Diskussion (Fs. fürJosef
Fuchs), Düsseldorf 1977, 31-54; Karl-Wilhelm Merks, Theologische Grundlegung
der sittlichen Autonomie. Strukturmomente eines <autonomen> Normbegründungsverständnisses

im lex-Traktat der Summa theologiae des Thomas (Moraltheologische
Studien 5), Düsseldorf 1978 und Bénézet Bujo, Moralautonomie und Normen-

findung bei Thomas von Aquin. Unter Einbeziehung der neutestamentlichen
Kommentare Münchner Universitätsschriften NF29), Paderborn 1979, setzen die
Möglichkeit, bei Thomas von Autonomie zu sprechen, zu selbstverständlich voraus.

41 R. Pohlmann, a.a.O.702, mit Hinweis auf Franciscus Burgcardus (1586).



Autonomie und Heteronomie nach Kant 401

Freizügigkeit einer Gruppe auch im politischen Sinn unter Anerkennung

einer Oberhoheit. So kann bei Hugo Grotius Autonomie die

Selbständigkeit der jüdischen Gemeinde in der alexandrinischen Diaspora
bedeuten42. Und wenn im 18.Jahrhundert - wie bei Heinrich von

Cocceji (1644-1719) - Autonomie schon früh mit Freiheit (im Sinn von
Souveränität) gleichgesetzt wird, findet sich dagegen ausdrücklicher

Widerspruch: Johann Christian Majer (1741-1821) bestimmt Autonomie

präzise nicht als «Eigenmacht fürs ganze Thun und Lassen

überhaupt» bzw. nicht als «Unabhängigkeit von der Gewalt des Anderen»,
sondern als «ein bloß auf eine gesetzgebende Gewalt eingeschränktes
Recht, das durch die Verbindung mit der Freiheit nur auf eine gewisse
Art modifiziert wird, und nichts weniger, als die Fülle der Freyheit
selbst, in sich faßt und ausdrückt»43. Auch anderwärts ist im 18.Jahr¬
hundert diese spezifische Bedeutung von Autonomie als freier
Selbstbestimmung innerhalb einer übergeordneten Rechtsordnung bekannt,
nämlich als Befugnis von Gemeinden, Verbänden und Körperschaften,
sich innerhalb des Rahmens staatlicher Gesetze selbst Recht zu setzen44.

War Autonomie also auch im 17. und 18.Jahrhundert kein zentraler

Begriff, so war er doch sowohl bezüglich seiner griechischen Herkunft
bekannt und, wenn auch nicht immer in völlig gleichem Sinn, in seiner

ursprünglichen Bedeutung gebräuchlich45.
Daher muß als sicher angenommen werden, daß Kant diesen

politisch-rechtlichen Begriff aus dem gängigen Gebrauch übernommen
und erst nach der Veröffentlichung seiner «Kritik der reinen Vernunft»
(1781) in seine Überlegungen zur praktischen Vernunft einbezogen hat.

Somit ist die Frage wieder aufzugreifen, ob und gegebenenfalls in
welchem Sinne die ursprüngliche Bedeutung des Begriffs Autonomie
auch bei Kant noch durchscheint, so daß er sich veranlaßt sah, ihn zu

42 Hugo Grotius, De imperio Summarum Potestatum circa Sacra, in: Opera
omnia theologica III, Amsterdam 1679, 221a53; reprogr. Neudruck Stuttgart-Bad
Cannstatt 1972.

43 1782, mitgeteilt bei R. Pohlmann. a.a.O. 703.
44 Ebd. 703f mit Hinweis auf Texte von 1713 und 1745.
45 Vgl. Encyclopédie ou Dictionnaire raisonné des Sciences, des Arts et des

Métiers, publié par M.Diderot et M.d'Alembert, I, 1751, reprogr. Neudruck
Stuttgart-Bad Cannstatt 1966, 897. Hier ist unter dem Stichwort autonom und
Autonomie zunächst ein Hinweis auf das Privileg der griechischen Städte zu finden,
die sich durch eigene Gesetze selbst regieren können, und dann folgt der Hinweis auf
eine «anarchische Regierungsform, wo das Volk sich in Kantonen (Cantons) regiert,
indem es sich im Krieg Führer gibt und Richter im Frieden, deren Autorität so lange
währt, wie es denen gefällt, die sie ihnen übertragen haben.»



402 Autonomie und Heteronomie nach Kant

übernehmen bzw. neu einzuführen, statt von Souveränität oder von
Freiheit zu reden. Denn so sehr Autonomie im Zusammenhang von
Freiheit zu sehen ist, so sind doch Freiheit, freier Wille und Autonomie
auch bei Kant nicht einfach identisch. Die Frage ist also, ob, statt wie
bisher die Begriffsgeschichte der Autonomie von Kant her zu lesen,

nicht vielmehr Kant von der Begriffsgeschichte her zu lesen ist.

3. Autonomie und Heteronomie bei Kant

Um eine Antwort auf die eben gestellte Frage zu suchen, ist es

notwendig, der Bedeutung von Autonomie und Heteronomie bei Kant
nachzugehen. Hierfür ist zu beachten, in welchen Zusammenhängen
diese Begriffe vorkommen, aber auch, in welchen Argumentationen
von Autonomie und Heteronomie nicht die Rede ist, in denen man ihre

Verwendung aufgrund eines heute üblichen Sprachgebrauchs erwarten
würde.

Ein erstes Ergebnis ist bereits in der Feststellung zu sehen, daß

beide Begriffe auch in der «Kritik der reinen Vernunft» (1781) noch
nicht vorkommen. Daraus wird man nicht schließen können, Kant habe
das Wort «Autonomie» nicht gekannt, wohl aber, daß es ihm für seine

Darlegungen noch nicht bedeutsam oder hilfreich erschien.

3.1. Erste Formulierung der Antithese in der «Grundlegung zur Metaphysik
der Sitten»

Die Antithese von Autonomie und Heteronomie findet sich zum
ersten Mal in der «Grundlegung zur Metaphysik der Sitten» (1785).
Seither steht der BegriffAutonomie philosophisch «für die Möglichkeit
und Bestimmung des Menschen, sich durch sich selbst in seiner Eigenschaft

als Vernunftwesen zu bestimmen»46. Die Frage ist, ob diese

Kennzeichnung nicht wegen ihrer Allgemeinheit mindestens
mißverständlich ist, wenn sie nicht tatsächlich ein Mißverständnis enthält.
Denn es ist auffällig, daß der Begriff «Autonomie» bei seiner ersten und
fundamentalen Formulierung durch Kant nicht als generelle Autonomie
des Menschen, sondern als Autonomie des Willens gefaßt ist47:

44 R.Pohlmann, a.a.O.707.
47 Immanuel Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten (1785), BA 74£;

IV 433, vgl. BA 85 f. ; 439. - Hier wie im folgenden wird Kant belegt nach der Erst-



Autonomie und Heteronomie nach Kant 403

«Autonomie des Willens ist die Beschaffenheit des Willens, dadurch derselbe

ihm selbst (unabhängig von aller Beschaffenheit der Gegenstände des

Wollens) ein Gesetz ist. Das Princip der Autonomie ist also: nicht anders zu
wählen als so, daß die Maximen seiner Wahl in demselben Wollen zugleich
als allgemeines Gesetz mit begriffen seien. Daß diese praktische Regel ein

Imperativ sei, d. i. der Wille jedes vernünftigen Wesens an sie als Bedingung

notwendig gebunden sei, kann durch bloße Zergliederung der in ihm
vorkommenden Begriffe nicht bewiesen werden, weil es ein synthetischer
Satz ist»48.

Schon diese Formulierung läßt auf einen komplexen Tatbestand
schließen, in dem allein von Autonomie die Rede ist. Das bestätigt der

folgende Zusammenhang des eben zitierten Textes, in dem Kant als

Prinzip der Sittlichkeit den kategorischen Imperativ benennt, «dieser

aber nichts mehr oder weniger als gerade diese Autonomie gebiete»49.

Autonomie meint in diesem frühen Text ein Stehen eines vernünftigen
Wesens unter dem Gesetz, wobei zugleich dieses Gesetz stets dem
Willen eines vernünftigen Wesens entspringen muß und der Wille als

allgemein gesetzgebend anzusehen ist50. Autonomie schließt den kategorischen

Imperativ, die unbedingte Pflicht nicht aus, sondern ein. Handeln

nach der Maxime, «die sich selbst zugleich zum allgemeinen Gesetze

machen» kann51, nach Maximen, «die sich selbst zugleich als allgemeine

Naturgesetze zum Gegenstande haben können»'2, ist nicht nur kein Widerspruch

zur Autonomie, sondern konstitutiv für sie. Kant ist sich durchaus

bewußt, daß hiermit ein «Paradoxon» zum Ausdruck gebracht ist,
wie er ausdrücklich in diesem Zusammenhang sagt53, und daß die Frage
nach dem Zirkel unvermeidbar ist, wenn «Freiheit und eigene Gesetzgebung

des Willens beides Autonomie, mithin Wechselbegriffe» sind54.

(A) und ggfs. der Zweitausgabe (B) und zitiert nach: Kant's Gesammelte Schriften,
hg. von der Königlich-Preußischen (später der Deutschen) Akademie der
Wissenschaften, Berlin, 1900 ff. (durch Semikolon von AB abgetrennt, wenn notwendig,
durch AA gekennzeichnet; es wird zunächst, soweit erforderlich, die Bandzahl in
römischen und dann die Seitenzahl in arabischen Zahlen angegeben). - Für freundliche

Unterstützung beim Nachweis der Fundstellen danke ich Dr. Gerresheim.
48 Ebd. BA 87; 440.
49 Ebd.
50 Ebd. BA 74; 428 f.
51 Ebd. BA 81; 436 f.
52 Ebd. BA 81 f.; 437.
53 Ebd. BA 84f.; 439.
54 Ebd. BA 104 f.; 450. Nach Kant ist die Frage nach jenem Paradoxon, wie wir

«uns als frei im Flandeln betrachten und so uns dennoch für gewissen Gesetzen
unterworfen halten sollen, » ebd.



404 Autonomie und Heteronomie nach Kant

Wenn fur Kant mit «der Idee der Freiheit der Begriff der Autonomie

unzertrennlich verbunden» ist, so ist festzuhalten, daß mit diesem

Begriff das allgemeine Prinzip der Sittlichkeit verbunden ist, «welches

in der Idee allen Handlungen vernünftiger Wesen eben so zum Grunde
liegt, als das Naturgesetz allen Erscheinungen»55. Autonomie ist also an
das allgemeine Sittengesetz gebunden, das in Analogie zu allen Erscheinungen,

denen das Naturgesetz zugrunde liegt, allen Handlungen
vernünftiger Wesen zugrunde liegt, d. h. Autonomie ist Selbstbestimmung
in Bindung an, noch schärfer formuliert, in Unterwerfung unter das

allgemeine Prinzip der Sittlichkeit. Autonomie und Pflicht, Autonomie
und kategorischer Imperativ gehören zusammen56. Kant geht es in der

«Grundlegung zur Metaphysik der Sitten» nicht um die sittliche
Selbstbestimmung des Menschen, sondern um die Idee der Pflicht und der

Sittengesetze, deren Verbindlichkeit absolute Notwendigkeit ist57.

Entsprechend ist der Wille «nicht lediglich dem Gesetze unterworfen,

sondern so unterworfen, daß er auch als selbstgesetzgebend und eben

um deswillen allererst dem Gesetze (davon er selbst sich als Urheber
betrachten kann) unterworfen angesehen werden muß»58.

Auch der korrespondierende Begriff «Heteronomie» wird von
Kant in der «Grundlegung zur Metaphysik der Sitten» nicht absolut,
sondern in einem bestimmten Zusammenhang gebraucht: Heteronomie
ist dann gegeben, wenn der Wille «in der Beschaffenheit irgend eines

seiner Objecte das Gesetz sucht, das ihn bestimmen soll»59. Grund dafür
ist, daß auf diese Weise nur hypothetische Imperative möglich sind,
nicht aber der moralische, der kategorische Imperativ60. Etwas wollen
um etwas anderen willen, ist nach Kant in diesem Zusammenhang
Heteronomie, z. B. etwas um der Glückseligkeit willen tun. Der Imperativ

ist dann nicht mehr unbedingt, sondern bedingt61. Denn alle

55 Ebd. BA 109f.; 452f.
96 Ebd. BA 111; 453f. - Hinzuweisen ist darauf, daß die «Grundlegung zur

Metaphysik der Sitten» von der Voraussetzung ausgeht, die in ihr nicht überprüft
wird, daß synthetische Urteile a priori der reinen praktischen Vernunft möglich sind,
vgl. ebd. BA 95f.; 444f. Im epigonalen Kantverständnis scheinen die hypothetischen
Argumentationen absolut genommen zu sein.

57 Ebd. BA VIII; 389.
58 Ebd. BA 71 f.; 431.
59 Ebd. BA 88; 441.
60 Zum kategorischen Imperativ vgl. die u. im Exkurs Anm. 178 genannte

Arbeit von H.J. Paton.
61 Grundlegung zur Metaphysik der Sitten BA 93f.; 444.



Autonomie und Heteronomie nach Kant 405

Gesetze, die durch ein Objekt bestimmt sind, geben Heteronomie, «die

nur an Naturgesetzen angetroffen werden und auch nur die Sinnenwelt
treffen kann»62. Aufgrund einer Abhängigkeit von einer (äußeren)
Bedingung gäbe es «kein moralisches, d. i. oberstes Gesetz der Freiheit»63.

Bezeichnend ist, daß das von Kant Gemeinte nicht anders als paradox
formuliert werden kann: «Gesetz der Freiheit»; die Auflösung dieser

Formulierung in die Antithese von Gesetz und Freiheit ist unzulässig.
Auch von Autonomie kann nach diesen frühen Überlegungen Kants
nicht ohne paradoxe Formulierungen die Rede sein.

Die Aussagen dieser Texte ergeben, daß von Autonomie im engen
Zusammenhang mit dem kategorischen Imperativ die Rede ist, dem

verpflichtet zu sein für das Subjekt keine Einschränkung seiner Autonomie

bedeutet; eine solche Einschränkung, nämlich Heteronomie, wäre
die Bestimmung des Subjekts durch ein äußeres, empirisches, sinnliches

Objekt, das statt zu einem allgemeinen, notwendigen lediglich zu einem

hypothetischen Imperativ führen kann. Zugleich aber hat es sich

gezeigt, daß von Autonomie dort die Rede ist, wo es nicht allein um das

Individuum geht, sondern um eine Verbindlichkeit für alle. Um diese

beiden Aspekte auszudrücken, hat Kant einen Begriff des politischen
Bereichs auf das Subjekt übertragen, wobei der spezifische Aspekt der

ursprünglichen Wortbedeutung erhalten geblieben ist. Es geht nämlich
nicht um die souveräne Selbstbestimmung eines Gemeinwesens bzw.
des Subjekts, sondern um die unmittelbare Bestimmung des Willens
durch das moralische Gesetz als ein inneres und notwendiges Gesetz, das

als Maxime das eigene Tun so bestimmt, daß es zugleich ein für alle

verbindliches Gesetz ist. Durch dieses allein kann Moralität und eben

nicht lediglich Legalität der Handlungen bewirkt werden. Damit dürfte
die Struktur des Autonomie-Begriffs erhalten geblieben sein, die sich
für die klassische Ausprägung des politischen Autonomiebegriffs bei

Thukydides ergeben hatte.

Nun ist zu überprüfen, ob Autonomie auch sonst bei Kant nicht
generelle und absolute Selbstbestimmung ist, sondern Unabhängigkeit
der (praktischen) Vernunft von Fremdbestimmung im Sinn einer
Bestimmung durch empirische Objekte und Bestimmung durch sich selbst
als Bestimmung durch das Sittengesetz, das a priori notwendig und
allgemein ist.

62 Ebd. BA 120; 458.
63 Ebd. BA 128; 463.



406 Autonomie und Heteronomie nach Kant

Eine Bestätigung der bisherigen Begriffsbestimmung bei Kant
dürfte die Beobachtung vermuten lassen, daß die Termini Autonomie
und Heteronomie im weiteren Werk Kants in signifikanter Häufigkeit
und Bedeutung in der «Kritik der praktischen Vernunft» (1788) und der

«Metaphysik der Sitten» (1797) sowie in der «Kritik der Urteilskraft»
(1790) zu finden sind. Denn diese Schriften dienen gleichfalls der

Grundlegung der Ethik und der Ästhetik. Gestützt wird diese Vermutung

dadurch, daß von Autonomie und Heteronomie in den zentralen
Reflexionen zum Thema Religion nicht die Rede ist, ob es sich nun um
«Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft» (1793) oder

um die entsprechenden Abschnitte im «Streit der Fakultäten» (1798)
handelt. Wenn sich seit 1785 der Gebrauch dieser Begriffe nachweisen
läßt und der Blick in Kants «Opus postumum» die Annahme nahelegen
konnte, daß diese Begriffe zunehmend universaler gebraucht werden, so
daß ihr Gebrauch sachlich schon in die «Kritik der reinen Vernunft»
(1781) zurückverlegt werden darf54, so muß dieses Fehlen in Kants

Überlegungen zur Religion zu großer Vorsicht mahnen. Hätte sich

nicht bei der Differenzierung von statutarischer Religion und reiner

Vernunftreligion nahegelegt, von Heteronomie und Autonomie zu

sprechen? Eine Bestätigung der Vermutung kann man schließlich darin
sehen, daß das Thema Autonomie in Kants Pädagogik (hg. 1803) keine
Rolle spielt, obwohl es sich doch auch hier an zentralen Stellen nahezulegen

scheint.

3.2. Autonomie als politischer Begriff

Als Leitmotiv hinter allen Überlegungen, die hier vorgelegt werden,

steht die Frage, ob der ursprüngliche Gebrauch von Autonomie
Grund für Kants Übernahme dieses Begriffs und prägend für seine

philosophische Verwendung gewesen ist. Ein wichtiger Beitrag zu einer

positiven Antwort ist darin zu sehen, daß Kant den Begriff in seiner

ursprünglichen Bedeutung selbst aufgenommen hat.
In seinen Überlegungen «Zum ewigen Frieden» (1795) spricht Kant

von der Autonomie des Staates als der selbstständigen Regelung seiner

inneren Angelegenheiten: Die Einmischung äußerer Mächte in einen
inneren Streit eines Staates würde «Verletzung der Rechte eines nur mit

64 R. Pohlmann, a.a.O. 707.



Autonomie und Heteronomie nach Kant 407

seiner innern Krankheit ringenden, von keinem andern abhängigen
Volks sein und die Autonomie aller Staaten unsicher machen»65.

Hier meint Autonomie Selbstbestimmung als Unabhängigkeit von
außen. Das Überwiegen dieses Aspekts dürfte für die Wortwahl
ausschlaggebend gewesen sein, sonst hätte auch von Souveränität die Rede

sein können, die zugleich eine innen- wie außenpolitische Selbständigkeit

bezeichnet. Freilich wird man diese eher unspezifische Verwendung
von Autonomie nicht überinterpretieren dürfen; sie allein würde nur die
These einer politischen Verwendung des Begriffs «Autonomie» belegen,

nicht aber die weitergehende These, daß sich eindeutig auch bei
Kant die ursprüngliche politische Bedeutung von Autonomie als

Selbständigkeit im Rahmen eines übergeordneten Machtbereichs nachweisen

läßt.
Ebenfalls nur den Aspekt eines Bezugs nach innen läßt die präzisere

Verwendung von Autonomie in der «Metaphysik der Sitten» erkennen,

wenn Kant die drei Gewalten des Staates (potestas legislatoria, executo-
ria, iudiciaria) als diejenigen bezeichnet, «wodurch der Staat (civitas)
seine Autonomie hat», und diese darin gegeben sieht, daß der Staat «sich

selbst nach Freiheitsgesetzen bildet und erhält»66. Kant fuhrt diese

Aussage näher aus, indem er als Heil des Staates, welches für den Staat

höchstes Gesetz sein muß, nicht das Wohl oder die Glückseligkeit der

Bürger, sondern den «Zustand der größten Übereinstimmung der

Verfassung mit Rechtsprincipien versteht, als nach welchem zu streben

uns die Vernunft durch einen kategorischen Imperativ verbindlich macht».
Damit ist die Autonomie des Staates an den kategorischen Imperativ
gebunden, womit Kant seine Überlegungen zur «Kritik der praktischen
Vernunft» auf den Staat bezieht67. Autonomie ist damit Selbstbestimmung

im Rahmen der Bestimmung durch das allgemein verbindliche,
notwendige moralische Gesetz. Deswegen vermag Kant das Heil des

Staates nicht im Wohl und in der Glückseligkeit der Bürger zu sehen, da

jede Objektbestimmtheit als Bestimmung von außen eben keine
Autonomie, sondern Heteronomie ist. Wenn Kant im Zusammenhang mit

65 Immanuel Kant, Zum ewigen Frieden. Ein philosophischer Entwurf (1795),
BA 12; VIII 346.

66 Immanuel Kant, Metaphysik der Sitten (1797), Rechtslehre, A 172f./B 202f.;
VI 318. Zuvor war von Souveränität die Rede, vgl. A 165/B 195; VI 313.

67 Hierin zeigt sich noch einmal, daß die «Kritik der praktischen Vernunft»
nicht individualistisch mißdeutet werden darf. Die metaphorische Verwendung von
Begriffen aus dem politischen Bereich, die die Sozialität betreffen, belegt dies einmal



408 Autonomie und Heteronomie nach Kant

der Autonomie des Staates fundamentale Aussagen seiner «Kritik der

praktischen Vernunft» heranzieht, so ist in der anfänglichen Verwendung

von Autonomie im ethischen Kontext der Ursprung der Meta-
phorik von Autonomie erhalten geblieben.

Deutlich läßt sich bei Kant der Überschritt von einer ursprünglichen

zu einer metaphorischen Bedeutung politischer Begriffe nachweisen,

wenn er in den Vorarbeiten zur «Metaphysik der Sitten» nicht nur
den Begriff Autonomie, sondern auch den der Autokratie verwendet,
wobei die Autonomie geringer anzusetzen ist als die Autokratie68. Beide

Begriffe sind aber weiterhin in ihrer ursprünglichen politischen Bedeutung

verwandt, wenn Kant in Vorarbeiten zum «Streit der Fakultäten»
im Zusammenhang mit einer Aussage über Regierung und Republikanismus

feststellt: «Die Autonomie des Volks ist keine Autokratie»69.
Zweifelsfrei liegt hier eine unmetaphorische Verwendung des Begriffes
vor.

Daß Kant den Begriff «Autonomie» in seiner politischen Bedeutung

im klassischen Sinn verwendet, läßt sich freilich erst durch die

völlig eindeutigen Ausführungen im «Streit der Fakultäten» nachweisen.

Hier spricht Kant gleich zu Beginn von der Autonomie der

mehr. Im Zusammenhang mit dem kategorischen Imperativ läßt sich dies zeigen an
der Formulierung eines «Reiches der Zwecke»: Wenn der kategorische Imperativ so
zu handeln befiehlt, daß die Menschheit in der eigenen Person wie in jeder anderen
Person «jederzeit zugleich als Zweck, niemals bloß als Mittel» gebraucht wird, Grundlegung

der Metaphysik der Sitten, BA 66f.; IV 429, und wenn der Zweck ein «Zweck
an sich selbst» ist, so weist der Begriffeines vernünftigen Wesens nicht einfach aufden

Begriff des Zwecks, sondern auf den «eines Reichs der Zwecke», ebd. BA 74f.; 433.
Ein Reich der Zwecke, das in Analogie zum Reich der Natur zu sehen ist, ebd. BA
84; 438, hebt auf die Sozialität jeden vernünftigen Wesens, auf die Beziehung dieser
Wesen auf einander ab, ebd. BA 75 f. ; 433. Hier zeigt sich somit der Zusammenhang
zwischen den Maximen, die das Handeln des einzelnen bestimmen, und Gesetzen,
die fur alle verbindlich sind. Autonomie besteht nicht einfach innerlich-subjektiv
darin, daß die Maximen des eigenen Handelns zugleich als allgemeine Gesetze dienen
können, sondern darin, daß jedes vernünftige Wesen unter dem Gesetz steht, sich
und alle anderen zugleich als «Zweck an sich selbst» zu behandeln, wodurch «eine

systematische Verbindung vernünftiger Wesen durch gemeinschaftliche objective
Gesetze» entspringt (ebd.).

68 Der Text aus diesen Vorarbeiten lautet: «Tugend ist die moralische Stärke
(fortitudo moralis) in Befolgung seiner Pflicht. Sie setzt objective Nöthigung durchs
Gesetz d. i. Pflicht voraus und ist darin von der Heiligkeit unterschieden. Sie ist aber
sich dieser nöthigenden Ursache als in dem Willen des Subjects selber enthalten
bewust und einer Autocratie (nicht blos Autonomie) des moralischen Gesetzes gegen
alle entgegenstehende Antriebe der Sinnlichkeit (Neigungen).» XXIII 396. Vgl. die
gekürzte Aufnahme in: Metaphysik der Sitten, Tugendlehre, A 9; VI 283.

69 Ebd. XXIII 432.



Autonomie und Heteronomie nach Kant 409

Universität, «denn über Gelehrte als solche können nur Gelehrte ur-
theilen»70.

Präzisiert und eingeschränkt spricht Kant dann nur der unteren
Fakultät, der philosophischen, Autonomie zu, da ausschließlich ihr
eigen ist, allein nach der Vernunft zu urteilen, und eben dies ist «das

Vermögen, nach der Autonomie, d. i. frei (Principien des Denkens

überhaupt gemäß), zu urtheilen»71. Denn die drei übrigen «oberen»

Fakultäten, die theologische, juristische und medizinische, unterliegen
ebensowohl empirischen Voraussetzungen (der Bibel, dem Landrecht
und der Medizinalordnung72) als auch einer Verantwortung gegenüber
der Regierung wegen ihrer Einwirkungen auf ein Publikum, auf das

bürgerliche Gemeinwesen73. Davon ist — als untere - die philosophische
Fakultät frei, die, allein der Vernunft verpflichtet, mit den oberen

Fakultäten, deren Vertreter eine andere Art von Publikum sind, zu
streiten, damit diese nicht den Boden der Vernunft verlassen und

gleichsam «Wundermänner» werden, denen der Wille des Volkes
entgegenkommt, betrogen zu werden74. So sehr die oberen Fakultäten der

Sanktion durch die Regierung zu Recht unterworfen sind75, so sehr

bedürfen sie der kritischen Infragestellung durch die philosophische
Fakultät, die also allein «Autonomie» beanspruchen kann. Diese
Autonomie besteht in völliger Unabhängigkeit von außen.

Die Autonomie der philosophischen Fakultät kann nicht dadurch

eingeschränkt werden, daß sie sich in der Auseinandersetzung mit der

theologischen Fakultät dieser unterwerfen müßte. Denn es muß der

unteren Fakultät erlaubt sein, ihre Bedenken über die oberen Fakultäten
dem gelehrten Publikum vorzulegen76, unbeschadet der Tatsache, daß es

für die oberen «statutarische Vorschriften der Regierung in Ansehung
der öffentlich vorzutragenden Lehren» geben müsse, «weil die
unbeschränkte Freiheit, alle seine Meinungen ins Publicum zu schreien, teils

70 Immanuel Kant, Der Streit der Fakultäten in drei Abschnitten (1798), A 3;
VII 17.

71 Ebd. A 25; 27.
72 Ebd. A 15; 23.
73 Ebd. A 40f.; 34.
74 Ebd. A 33f.; 31.
75 Ebd. A 39; 34. Mehr noch unterliegen dieser Sanktion die an den oberen

Fakultäten Ausgebildeten wegen ihrer praktischen Tätigkeit, vgl. ebd. A 6; 18; A 14;
22.

76 Ebd. A 43; 35 f.



410 Autonomie und Heteronomie nach Kant

der Regierung, teils aber auch diesem Publicum selbst gefährlich werden

müßte»77.

Die Präzisierung und Einschränkung der Autonomie auf die
philosophische Fakultät ist besonders instruktiv, weil in ihr der eindeutig
politische Gebrauch von Autonomie im Sinn der Selbständigkeit einer
Institution im Rahmen der übergeordneten Rechtsordnung des Staates

verschmolzen ist mit der philosophischen Bedeutung von Autonomie
im Sinn der Unabhängigkeit der Vernunft von jeglicher äußeren

Einwirkung. Ursprünglicher und metaphorischer Gebrauch von Autonomie

sind hier identisch. Dadurch ist auch jene Stelle markiert, an der der

Übergang von einem ausschließlich politischen Sinn des Wortes
«Autonomie» zu seiner Verwendung im philosophischen Sinne sich vollzogen
hat. Daraus wird man schließen dürfen, daß die Struktur dieses Begriffes

im philosophischen Kontext erhalten geblieben ist, Kant hätte sonst
nicht diesen, sondern einen anderen Begriff wählen müssen, der seinem

Anliegen besser, weil eindeutiger Rechnung getragen hätte.

Bestätigt wird diese Interpretation durch zwei Beobachtungen:
Einmal kommt an den Stellen, wo Autonomie im politischen Sinn

gebraucht ist, der Begriff «Heteronomie» nicht vor. Dies stimmt damit
überein, daß Autonomie als politischer Begriff ohne Entgegensetzung
gebraucht wird.

Zum anderen aber wird Autonomie der unteren Fakultät zugeordnet.

Sie wird nicht dadurch behindert, daß es obere Fakultäten oder gar
den Staat gibt. Autonomie dient also auch hier zur Kennzeichnung einer

Selbstbestimmung einer nicht souveränen Institution.
Freilich bedeutet auch hier Autonomie nicht einfach Beliebigkeit,

sondern Bindung an die Gesetze der Vernunft, die nicht durch die

Vernunft noch einmal nach ihren Wünschen erlassen werden.

3.3. Autonomie als «philosophischer» Begriff

Nach einer ersten Exposition der Bedeutung von Autonomie und
Heteronomie in Kants «Grundlegung zur Metaphysik der Sitten» und
dem Nachweis eines Gebrauchs von Autonomie im ursprünglichen
politischen Sinn ist nun die Verwendung der Antithese in ihrer
philosophischen Bedeutung zu klären. Trifft die verschiedentlich formulierte

77 Ebd. A 38; 33.



Autonomie und Heteronomie nach Kant 411

These zu, müßte Autonomie im übertragenen Sinn immer noch die

ursprüngliche Bedeutung widerspiegeln und eine Selbständigkeit im
Rahmen eines übergeordneten Zusammenhangs bedeuten. Autonomie
wäre nicht einfach identisch mit Freiheit und Souveränität78.

Eine Analyse der einschlägigen Texte ergibt, daß Autonomie bei
Kant durchgängig in einem sehr komplexen Zusammenhang gebraucht
wird. Dies ist für Kants Schriften zur Ethik, für die «Kritik der

Urteilskraft» und das «Opus postumum» nachzuweisen.

Autonomie und Heteronomie der praktischen Vernunft

«Autonomie» ist in Kants Schriften zur Ethik auch über die

«Grundlegung zur Metaphysik der Sitten» hinaus ein wichtiger Begriff.
Er bedeutet die Annahme eines freien, guten Willens, der nicht von
außen, von einem empirischen, sinnlichen Objekt, und sei es die

Glückseligkeit oder das höchste Gut, bestimmt ist79. Autonomie des

Willens meint die Einwilligung des freien Willens in seine Bestimmung
durch das moralische Gesetz, das allein verbindlich, kategorisch zu
befehlen vermag. Die Maxime des Handelns besteht «in der subjectiven
Autonomie der praktischen Vernunft», nämlich darin, daß das Gesetz

«uns zur Triebfeder dienen» müsse80. Und diese Bindung an das allge-

78 Dies trifft auch für Kant zu, vgl. Metaphysik der Sitten, Rechtslehre, wo
Souveränität die Legislative meint, ohne ihre Bindung an das Sittengesetz zum
Ausdruck zu bringen, d. h. eher als politischer und organisatorischer Begriff
gebraucht ist, vgl. a.a.O. A 21 Iff./ B 241 ff.; VI 340ff.

75 Immanuel Kant, Kritik der praktischen Vernunft (1787), A 196£; V 109£:
«Das moralische Gesetz ist der alleinige Bestimmungsgrund des reinen Willens. Da
dieses aber blos formal ist (nämlich allein die Form der Maxime als allgemein
gesetzgebend fordert), so abstrahirt es als Bestimmungsgrund von aller Materie,
mithin von allem Objecte des Wollens. Mithin mag das höchste Gut immer der

ganze Gegenstand einer reinen praktischen Vernunft, d. i. eines reinen Willens, sein,
so ist es darum doch nicht für den Bestimmungsgrund desselben zu halten, und das
moralische Gesetz muß allein als der Grund angesehen werden, jenes und dessen

Bewirkung oder Beförderung sich zum Objecte zu machen
Es versteht sich aber von selbst, daß, wenn im Begriffe des höchsten Guts das

moralische Gesetz als oberste Bedingung schon mit eingeschlossen ist, alsdann das
höchste Gut nicht blos Object, sondern auch sein Begriff und die Vorstellung der
durch unsere praktische Vernunft möglichen Existenz desselben zugleich der
Bestimmungsgrund des reinen Willens sei: weil alsdann in der That das in diesem Begriffe
schon eingeschlossene und mitgedachte moralische Gesetz und kein anderer Gegenstand

nach dem Princip der Autonomie den Willen bestimmt. »
80 Metaphysik der Sitten, Tugendlehre, A 167f.; VI 480; diese Aussage wird

getroffen anläßlich der Zurückweisung des Beispiels anderer Menschen als Maßgabe
für moralisches Handeln.



412 Autonomie und Heteronomie nach Kant

meine Gesetz schaltet den freien Willen des Menschen nicht aus,
sondern ein81. Also «ist ein freier Wille und ein Wille unter sittlichen
Gesetzen einerlei»82. Das moralische Gesetz drückt «nichts anders aus,
als die Autonomie der reinen praktischen Vernunft, d. i. der Freiheit»; die

«eigene Gesetzgebung aber der reinen und als solche praktischen Vernunft
ist Freiheit im positiven Verstände»83. Die Freiheit des Willens kann
nichts anderes sein als Autonomie, nämlich «die Eigenschaft des Willens,

sich selbst ein Gesetz zu sein»84. Und dieses Gesetz kann durchaus
als ein Joch, wenngleich als ein sanftes, weil von der Vernunft auferlegtes

Joch angesehen werden, das den Menschen demütigt, weil ihm zu

gehorchen ist85. Der Wille eines vernünftigen Wesens ist also zugleich
frei und gebunden, er ist gesetzgebend86 und dem moralischen Gesetz

unterworfen.

«Daß in der Ordnung der Zwecke der Mensch (mit ihm jedes vernünftige
Wesen) Zweck an sich selbst sei, d. i. niemals blos als Mittel von jemanden
(selbst nicht von Gott), ohne zugleich hiebei selbst Zweck zu sein, könne
gebraucht werden, daß also die Menschheit in unserer Person uns selbst

heilig sein müsse, folgt nunmehr von selbst, weil er das Subjekt des

moralischen Gesetzes, mithin dessen ist, was an sich heilig ist, um dessen

willen und in Einstimmung mit welchem auch überhaupt nur etwas heilig
genannt werden kann. Denn dieses moralische Gesetz gründet sich auf der
Autonomie seines Willens, als eines freien Willens, der nach seinen
allgemeinen Gesetzen nothwendig zu demjenigen zugleich muß einstimmen

können, welchem er sich unterwerfen soll»87.

81 Kritik der praktischen Vernunft A 237; V 131 f.
82 Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, BA 98; IV 447.
83 Kritik der praktischen Vernunft, A 59; V 33; daher ist diese Freiheit selbst

«die formale Bedingung aller Maximen, unter der sie allein mit dem obersten

praktischen Gesetz zusammenstimmen können».
84 Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, BA 98; IV 447.
85 Kritik der praktischen Vernunft, A 151; V 85. Vgl. ebd. A 154; 86: «Pflicht!

du erhabener, großer Name, der du nichts Beliebtes, was Einschmeichelung bei sich
fuhrt, in dir fassest, sondern Unterwerfung verlangst, doch auch nichts drohest, was
natürliche Abneigung im Gemüthe erregte und erschreckte, um den Willen zu
bewegen, sondern blos ein Gesetz aufstellst, welches von selbst im Gemüthe
Eingang findet und doch sich selbst wider Willen Verehrung (wenn gleich nicht
immer Befolgung) erwirbt, vor dem alle Neigungen verstummen, wenn sie gleich
ingeheim ihm entgegen wirken: welches ist der deiner würdige Ursprung ?»

Vgl. ebd. A 64; 36: «Gleichwohl gebietet das sittliche Gesetz jedermann, und
zwar die pünktlichste, Befolgung. Es muß also zu der Beurtheilung dessen, was nach
ihm zu thun sei, nicht so schwer sein, daß nicht der gemeinste und ungeübteste
Verstand selbst ohne Weltklugheit damit umzugehen wüßte. »

86 Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, BA 111; IV 453f.
87 Kritik der praktischen Vernunft, A 237; V 131 f.



Autonomie und Heteronomie nach Kant 413

Möglich wird diese Konzeption von Autonomie des freien Willens
in Bindung an das notwendige moralische Gesetz bei Kant durch den

Dualismus von sinnlicher und übersinnlicher Natur. Jede Bestimmung
durch die sinnliche Natur mit ihren empirisch bedingten Gesetzen ist für
die Vernunft Heteronomie; Autonomie setzt die übersinnliche Natur
derselben Wesen nach Gesetzen voraus, die von aller empirischen
Bedingung unabhängig sind88. Demnach ist das moralische Gesetz «das

Grundgesetz einer übersinnlichen Natur und einer reinen Verstandeswelt»89.

Wo immer ein äußeres Objekt ein praktisches Gesetz bestimmt,
hegt Heteronomie vor, nämlich «Abhängigkeit vom Naturgesetze»90;
materiale Prinzipien sind zum obersten Sittengesetz untauglich91. Das

moralische Gesetz ist «gleichsam als ein Factum der reinen Vernunft,
dessen wir uns a priori bewußt sind», gegeben; seine Realität kann
«durch keine Erfahrung bestätigt und so a posteriori bewiesen
werden»92.

Der hiermit umrissene Dualismus, die «Scheidung des Empirischen
vom Rationalen»93 veranlaßt Kant nicht nur, «Gegenstände» wie Lust,
Glückseligkeit, Vollkommenheit, moralisches Gefühl, sondern auch

den Willen Gottes als oberstes Prinzip der Moral auszuscheiden, da «ihr
Grundsatz allemal Heteronomie» ist94. Aufgrund der Annahme Gottes
die Übertretung des Gesetzes zu vermeiden, würde zwar dazu fuhren,
daß das Gebotene getan wird, aber es bliebe dies-äußerlich und eben

nicht etwas, das aus Pflicht getan wird aufgrund jenes moralischen
Gesetzes, welches, ohne zu verheißen oder zu drohen, «von uns
uneigennützige Achtung fordert»95. Das christliche Prinzip der Moral, das

Kant durchaus anerkennt, ist

88 Ebd. A 74; 43.
89 Ebd.
90 Ebd. A 59; 33. Was unter der Voraussetzung der Heteronomie zu tun sei, ist

«schwer und erfordert Weltkenntnis», während das, was Pflicht ist, sich von selbst
darbietet, ebd. A 64; 36; vgl. auch Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, BA 120;
IV 458 f.

91 Kritik der praktischen Vernunft, A 70; V 41. Vgl. auch die vorangegangene
Argumentation.

92 Ebd. A 81 f.; 47.Die Konjektur «keine Erfahrung» (statt «Erfahrung», so AA)
hat Grillo vorgenommen, vgl. die Ausgabe von Karl Vorländer Phil.Bibl. 38),
Hamburg '(Nachdruck) 1963, 56.

93 Ebd. A 291; 163.
91 Ebd. A 112 f. ; 64.
95 Vgl.ebd. A 264ff.; 146ff. mit dem Hinweis, daß diese Achtung «Aussichten

ins Reich des Übersinnlichen, aber auch nur mit schwachen Blicken erlaubt»!



414 Autonomie und Heteronomie nach Kant

«nicht theologisch (mithin Heteronomie), sondern Autonomie der reinen
praktischen Vernunft für sich selbst, weil sie die Erkenntniß Gottes und
seines Willens nicht zum Grunde dieser Gesetze, sondern nur der Gelangung

zum höchsten Gute unter der Bedingung der Befolgung derselben
macht»96.

Nicht die Gebote Gottes dienen als moralisches Gesetz, vielmehr
fuhrt das moralische Gesetz

«zur Religion, d. i. zur Erkenntniß aller Pßichten als göttlicher Gebote, nicht als

Sanctionen, d.i. willkürliche, fiir sich selbst zufällige Verordnungen eines fremden
Willens, sondern als wesentlicher Gesetze eines jeden freien Willens fur sich
selbst, die aber dennoch als Gebote des höchsten Wesens angesehen werden
müssen»97.

Hier zeigt sich die gleiche Umkehrung, daß nicht etwas aufgrund
eines göttlichen Gebotes, das durch die Offenbarung und d.h. in der

Geschichte ergangen und somit äußerlich ist, notwendiges und nur so

allgemein verbindliches moralisches Gesetz sein kann, sondern daß

vielmehr dieses moralische Gesetz als von jeder äußeren Bestimmung
unabhängiges als Gebot des höchsten Wesens anzusehen ist. Dem
moralischen Gesetz, welches das höchste Gut zum Gegenstand alles

Verhaltens macht, kann nur «durch die Übereinstimmung meines Willens

mit dem eines heiligen und gütigen Welturhebers» entsprochen
werden98. Nicht das (äußere) Gebot oder die eigene Glückseligkeit,
sondern das moralische Gesetz ist Bestimmungsgrund des Willens, das

Tun ist auf Pflicht gegründet.
Auch hier zeigt sich, warum die Existenz Gottes für Kant ein

Postulat der praktischen Vernunft ist: Nicht die Annahme der Existenz
Gottes kann Grund aller Verbindlichkeit sein, sondern «das Postulat der

Möglichkeit des höchsten abgeleiteten Guts (der besten Welt) <ist> zugleich
das Postulat der Wirklichkeit eines höchsten ursprünglichen Guts»99. Kant
sucht statt der als <von äußern qualifizierten Bestimmung durch Gott die

der Vernunft innere Bestimmung durch ein notwendiges, von jeder
Empirie, jeder Erfahrung freies moralisches Gesetz und dieses als

religiöses Gesetz zu erweisen. Dieses moralische Gesetz ist heilig; der
Mensch als vernünftiges Geschöpfund damit als Zweck an sich selbst ist

96 Ebd. A 232; 129.
97 Ebd. A 233; 129.
98 Ebd.
99 Ebd. A 226; 125.



Autonomie und Heteronomie nach Kant 415

«Subject des moralischen Gesetzes, welches heilig ist, vermöge der
Autonomie seiner Freiheit»100. Die Qualifizierung des moralischen
Gesetzes als heilig ist für Kant wesentlich.

Mit diesen Darlegungen hat sich für die Schriften zur Ethik bestätigt,

daß «Autonomie» mit dem (übergeordneten) Sittengesetz zusammen

gegeben ist, so daß die Selbstgesetzgebung der reinen praktischen
Vernunft durch das Sittengesetz keineswegs aufgehoben wird. Daß
dieses moralische Gesetz zur Religion führt, d. h. daß dessen Pflichten
sich als göttliche Gebote erweisen, beeinträchtigt die Autonomie nicht.

Überraschend ist, daß der Gebrauch von «Autonomie» in der

«Metaphysik der Sitten» deutlich zurücktritt und von «Heteronomie»
hier nicht mehr die Rede ist101. Offenkundige Gründe lassen sich nicht
dafür angeben. Nicht beeinträchtigt wird von dieser Feststellung, daß

der Terminus «Autonomie» auch in der «Kritik der praktischen
Vernunft» wie zuvor in der «Grundlegung zur Metaphysik der Sitten»
bedeutsam ist.

Heautonomie und Heteronomie der Urteilskraft

Wichtig für die Überprüfung der Bedeutung von «Autonomie»
und «Heteronomie» ist, daß auch in der «Kritik der Urteilskraft» in
bemerkenswertem Zusammenhang, wenn auch nicht mehr so häufig
und so zentral wie in der «Kritik der praktischen Vernunft» von
Autonomie und - deutlich seltener - von Heteronomie die Rede ist.
Denn die Urteilskraft steht als Erkenntnisvermögen zwischen Verstand
bzw. theoretischer Vernunft und praktischer Vernunft102; sie ist wie die

praktische Vernunft auf die empirische Wirklichkeit ausgerichtet.

100 Ebd. A 155 f. ; 87. Der Text geht weiter: «Eben um dieser willen ist jeder
Wille, selbst jeder Person ihr eigener, auf sich selbst gerichteter Wille auf die
Bedingung der Einstimmung mit der Autonomie des vernünftigen Wesens
eingeschränkt, es nämlich keiner Absicht zu unterwerfen, die nicht nach einem Gesetze,
welches aus dem Willen des leidenden Subjects selbst entspringen könnte, möglich
ist; also dieses niemals blos als Mittel, sondern zugleich selbst als Zweck zu
gebrauchen. Diese Bedingung legen wir mit Recht sogar dem göttlichen Willen in
Ansehung der vernünftigen Wesen in der Welt als seiner Geschöpfe bei, indem sie auf
der Persönlichkeit derselben beruht, dadurch allein sie Zwecke an sich selbst sind. »

Vgl. zur Charakterisierung des moralischen Gesetzes als heilig, ebd. A 58; 32f.,
ferner A 237; 131 f.

101 Insgesamt finden sich nur 3 Belege für Autonomie, s.o. Anm. 47 und 3.2.
mit Anm. 66 und 68.

102 In unserem Zusammenhang kann nicht näher auf die Urteilskraft eingegangen

werden. Sie ist nach Kant als Erkenntnisvermögen zwischen Verstand und



416 Autonomie und Heteronomie nach Kant

«Autonomie» ist in der «Kritik der Urteilskraft» nicht primär die
des Subjekts103, sondern die der oberen Seelenvermögen104 und speziell
der Urteilskraft105, der Einbildungskraft106 oder des Geschmacks107. Sie

besteht darin, daß das Subjekt es nicht nötig hat, «durch Erfahrung
unter den Urtheilen anderer herumzutappen und sich von ihrem
Wohlgefallen oder Mißfallen an demselben Gegenstande vorher zu belehren»
und aufgrund dieser Erfahrung zu urteilen, sondern in der Lage ist, sein
Urteil a priori zu fällen108.

«Der Geschmack macht bloß auf Autonomie Anspruch. Fremde
Urtheile sich zum Bestimmungsgrunde des seinigen zu machen, wäre
Heteronomie»109. Allgemeingültigkeit ästhetischer Urteile, die Kant in

Vernunft zugleich deren Verbindungsmittel, entsprechend der Aufteilung der
Seelenvermögen in Erkenntnisvermögen, Begehrungsvermögen und Gefühl der Lust
und Unlust (Erste Fassung der Einleitung zur Kritik der Urteilskraft) (1790), XX
207. Kants Bemühen ist, nach dem Nachweis, daß der Verstand für das Erkenntnisvermögen

(Kritik der reinen Vernunft) und die Vernunft für das Begehrungsvermögen
(Kritik der praktischen Vernunft) a priori gesetzgebend sind, nun die Frage zu

klären, ob die Urteilskraft als drittes Vermögen anzunehmen und ihrerseits a priori
gesetzgebend ist. Es geht um die Bedingung der Möglichkeit ästhetischer Urteile,
die nicht nur als Geschmacksurteile aufdas Schöne, sondern als aus einem Geistesgefühl

entsprungene auf das Erhabene bezogen sind, vgl. XX 202: «Wenn nun aber der
Verstand a priori Gesetze der Natur, dagegen Vernunft Gesetze der Freyheit an die
Hand giebt, so ist doch nach der Analogie zu erwarten: daß die Urtheilskraft, welche
beider Vermögen ihren Zusammenhang vermittelt, auch ebensowohl wie jene ihre
eigenthümliche Principien a priori dazu hergeben und vielleicht zu einem besonderen
Theile der Philosophie den Grund legen werde».

Vgl. dazu vor allem R. Homann, Erhabenes und Satirisches. Zur Grundlegung
einer Theorie ästhetischer Literatur bei Kant und Schiller Theorie und Geschichte
der Literatur und der schönen Künste 43), München 1977; unberücksichtigt bleibt
unsere Fragestellung bei Wolfgang Bartuschat, Zum systematischen Ort von
Kants Kritik der Urteilskraft Philosophische Abhandlungen 43), Frankfurt 1972.

- Für Hinweise und Präzisierungen zum Folgenden danke ich R. Homann.
103 Dies könnte man Kritik der Urteilskraft, B 135/ A 133; V 281, gegeben

sehen, wo aber genauerhin von «einer Autonomie des über das Gefühl der Lust
urtheilenden Subjects» die Rede ist.

104 Ebd. B LVI/ A LIV; 196.
105 Ebd. B 311/ A 307; 383; bes. B 318f./ A 314f.; 389; diese in einer Erörterung

über eine Antinomie der Urteilskraft erfolgenden Aussagen billigen nicht der
bestimmenden, sondern nur der reflektierenden Urteilskraft Autonomie zu.

106 Ebd. B 69/ A 68; 241; die Aussage ist paradox, doch darf aus dem folgenden
angenommen werden, daß von einer Autonomie der Einbildungskraft die Rede sein
kann.

107 Vgl. ebd. B 137/A 136; 282.
108 Ebd. B 136f./ A 135; 282.
m Ebd. B 137/A 136; 282.



Autonomie und Heteronomie nach Kant 417

seiner «Kritik der Urteilskraft» zu begründen sucht, kann also gleichermaßen

nicht <von äußern, nicht auf Erfahrung, sondern nur auf einer
Autonomie des urteilenden Subjekts im Sinn der Unabhängigkeit von
jeglicher Empirie beruhen110.

Die besondere Schwierigkeit ist, daß das ästhetische Urteil
«Allgemeingültigkeit a priori» und «Nothwendigkeit (die jederzeit auf Gründen

a priori beruhen muß)» hat, sich jedoch von anderen Erkenntnisurteilen

dadurch unterscheidet, daß es keine logische Allgemeinheit nach

Begriffen hat und nicht auf Gründen a priori beruhen muß111. Es geht
also in der Urteilskraft um die Frage, wie ästhetische Urteile a priori
möglich sind. Denn nur diese, nicht aber Urteile a posteriori können
allgemeine und notwendige Urteile sein. Und in diesem Sinne a priori
zu urteilen, meint Autonomie. Konstitutiv hierfür ist, frei zu urteilen,
wobei aber Freiheit wiederum nicht einfach Beliebigkeit, sondern

Unabhängigkeit von (äußerer) Erfahrung meint112. Der im Zusammenhang
mit der Autonomie des Geschmacks eines urteilenden Subjekts
erfolgende Hinweis auf Mathematik und Religion zeigt, daß diese Unabhängigkeit

nicht frei im Sinne von beliebig und willkürlich meinen kann. So

werden in der Religion Vorschriften für das Verhalten nicht durch
Beispiel und d.h. nicht durch Nachahmung konstituiert; vielmehr
erfolgt die Möglichkeit der Verantwortung aus der «Autonomie der

Tugend, aus der eigenen und ursprünglichen Idee der Sittlichkeit (a

priori)»113. Wenn ästhetische Urteile Allgemeingültigkeit und Notwendigkeit

haben, können sie nicht ein Gefühl der Lust und Unlust zum
Grunde haben, sondern müssen vielmehr durch eine Regel der oberen

Erkenntnisvermögen, nämlich a priori konstituiert sein; und die hierin
liegende Autonomie als die eines oberen gesetzgebenden Erkenntnisvermögens

muß auf Prinzipien a priori gegründet sein, aufgrund deren
dieses Erkenntnisvermögen «a priori gesetzgebend ist und Autonomie

1.0 Ebd. B 135/A 133; 281.
1.1 Ebd.
112 Vgl.ebd. B 253/A 249f.; 350: «Die Eigenschaft der Natur, daß sie für uns

Gelegenheit enthält, die innere Zweckmäßigkeit in dem Verhältnisse unserer Ge-
müthskräfte in Beurtheilung gewisser Producte derselben wahrzunehmen, und zwar
als eine solche, die aus einem übersinnlichen Grunde für nothwendig und allgemeingültig

erklärt werden soll, kann nicht Naturzweck sein, oder vielmehr von uns als

ein solcher beurtheilt werden: weil sonst das Urtheil, das dadurch bestimmt würde,
Heteronomie, aber nicht, wie es einem Geschmacksurtheile geziemt, frei sein und
Autonomie zum Grunde haben würde. »

113 Ebd. B 138f./A 136ff.; 283.



418 Autonomie und Heteronomie nach Kant

beweiset»114. Im Unterschied zur Autonomie des Verstandes oder der
Vernunft ist die Autonomie der Urteilskraft «bloß subjectiv, für das

Urtheil aus Gefühl gültig», wobei das Urteil nur dann Allgemeingültigkeit
beanspruchen kann, wenn es auf Prinzipien a priori und eben nicht

auf Erfahrung gegründet ist; wegen dieser Subjekt-Bezogenheit müßte
nach Kant diese Gesetzgebung eigentlich «Heautonomie» genannt
werden115.

Wenn die oberen Seelenvermögen nach Kant eine Autonomie
enthalten116, so enthält die Urteilskraft eine auf sich selbst bezogene

1,4 So in der ersten Fassung der Einleitung XX 225; vgl. den Text in der
folgenden Anm.

115 Ebd. : Das ästhetische Urteil erhebt darauf Anspruch, «daß sein
Bestimmungsgrund nicht blos im Gefiihle der Lust und Unlust für sich allein, sondern zugleich
in einer Regel der oberen Erkenntnißvermögen, und namentlich hier in der der
Urtheilskraft, liegen müsse, die also in Ansehung der Bedingungen der Reflexion a

priori gesetzgebend ist und Avtonomie beweiset; diese Avtonomie aber ist nicht (so
wie die des Verstandes, in Ansehung der theoretischen Gesetze der Natur, oder der
Vernunft, in practischen Gesetzen der Freiheit) objektiv, d.i. durch Begriffe von
Dingen oder möglichen Handlungen, sondern bloß subjectiv, für das Urtheil aus
Gefühl gültig, welches, wenn es auf Allgemeingültigkeit Anspruch machen kann,
seinen auf Principien a priori gegründeten Ursprung beweiset. Diese Gesetzgebung
müßte man eigentlich Heautonomie nennen, da die Urtheilskraft nicht der Natur,
noch der Freyheit, sondern lediglich ihr selbst das Gesetz giebt und kein Vermögen
ist, Begriffe von Objecten hervorzubringen, sondern nur mit denen, die ihr anderweitig

gegeben sind, vorkommende Fälle zu vergleichen und die subjective Bedin-
gung[en] der Möglichkeit dieser Verbindung a priori anzugeben.» XX 225.

In der zweiten Fassung der Einleitung faßt Kant diesen Gedanken dann
dahingehend zusammen, daß die Urteilskraft ein Prinzip a priori für die Möglichkeit der
Natur nur in subjektiver Rücksicht hat, «wodurch sie, nicht der Natur (als Autonomie),

sondern ihr selbst (als Heautonomie) für die Reflexion über jene, ein Gesetz
vorschreibt», B XXXVII/ A XXXV; V 185f. Soweit ich sehen kann, ist in der hier
zitierten Stelle der ersten Fassung der Einleitung, XX 225, sowie am Schluß der
Einleitung der Kritik der Urteilskraft, B LVI/ A LIV; 196, in einer sonst nicht
belegten Weise von einer Autonomie des Verstandes neben der der Vernunft und der
Urteilskraft die Rede, ohne daß damit die Struktur des Begriffs «Autonomie»
aufgegeben wäre; Autonomie des Verstandes ist gleichfalls nicht eine absolute und
universale, denn selbst wenn der Verstand auf die Natur gerichtet ist, ist darin
zugleich eine «Anzeige auf ein übersinnliches Substrat derselben» gegeben, ebd.
Überdies wird von einer Autonomie des Verstandes nur wie im Opus postumum
zusammen mit der Autonomie der Vernunft gesprochen, d. h. von der Autonomie
der oberen Erkenntnisvermögen insgesamt. Dem widerspricht nicht die Aussage im
«Streit der Fakultäten», derzufolge die Vernunft das Vermögen genannt wird, nach
der Autonomie, nämlich Prinzipien des Denkens gemäß zu urteilen, A 25; VII 27;
vgl. dazu o. 3.2. mit Anm. 71. Genauer zu prüfen wäre die Frage der Relation von
Verstand und Vernunft, wenn Kant in der Einleitung der Kritik der Urteilskraft
davon spricht, daß nur im Praktischen die Vernunft gesetzgebend sein kann, vgl.
BXVIIf./A XVllf. ; 174.

1,6 Ebd. B LVI/A LIV; 196.



Autonomie und Heteronomie nach Kant 419

Autonomie. Doch ist diese nicht als subjektivistische anzusehen,
vielmehr bemüht sich Kant aufzuzeigen, daß auch Geschmacksurteile
bezüglich des Schönen als subjektive dennoch allgemein sind, da sie auf
einer für jeden notwendigen Idee beruhen117. Nachdrücklich hat Kant an
den gemeinen Menschenverstand, die Idee eines gemeinschaftlichen
Sinnes, den sensus communis als Grund dafür verwiesen, daß ästhetische

Urteile a priori und nicht aus «subjectiven Privatbedingungen» a

posteriori erfolgen118.

Wenn Allgemeinheit und Notwendigkeit auch für ästhetische
Urteile unabdingbar sind, kann die Autonomie der Urteilskraft nur in einer

Selbstgesetzgebung derart bestehen, daß in dieser allen gemeinsame
Prinzipien a priori zum Tragen kommen. Autonomie der Urteilskraft
bedeutet, daß ästhetische Urteile Urteile a priori und als auf das Subjekt
bezogene dennoch nicht bloß subjektiv sind119. Durch diese Konstitution
in Prinzipien a priori wird gleichwohl die Freiheit der ästhetischen
Reflexion nicht aufgehoben, was durch jegliche Abhängigkeit von
Erfahrung der Fall wäre120.

Man könnte nun fragen, ob nicht in der Kritik der Urteilskraft sich
die Autonomie-Thematik insofern verändert hat, als von Autonomie
nicht mehr in so unmittelbarem Zusammenhang mit einem allgemeinen
Gesetz die Rede ist, wie es in den Schriften zur Ethik mit der Bindung
an das allgemeine Sittengesetz der Fall war.

Doch bleibt die Struktur von Autonomie auch hinsichtlich der
Urteilskraft erhalten. Wie nämlich Autonomie in der metaphorischen
Verwendung im ethischen Kontext bei Kant Selbstgesetzgebung im
Rahmen des Sittengesetzes bedeutet, so ist die Heautonomie der
Urteilskraft unter dem «übersinnlichen Substrat», wie Kant im
Zusammenhang mit der Lösung der Antinomien des Geschmacks feststellt121.

117 Ebd. B 68f./A 67F.; 239f.
118 Ebd.bes. B 156ff./A 154ff.; 293. Vgl. R.Homann, a.a.O.bes. 23f.
119 Vgl. Kritik der Urteilskraft B 148f./ A 146f.; 288f. mit der Aussage, daß die

Urteilskraft sich selbst «Gegenstand sowohl als Gesetz ist», und dies nicht nur
subjektiv, sondern so, daß eine «Beistimmung von jedermann» gefordert ist.

120 Ebd. B 258/ A 255; 353, mit dem Hinweis, daß die Urteilskraft im Hinblick
auf das Intelligibele nicht «einer Heteronomie der Erfahrungsgesetze unterworfen»
ist. Vgl. auch ebd. B 63/ A 62; 237.

121 Ebd. B 241 / A 238; 343, vgl. B 258 f. / A 255; 353, wozu die durchgängigen
Bezugnahmen auf das Übersinnliche in der «Kritik der Urteilskraft» heranzuziehen
sind. Nach Kant haben wir «im Übersinnlichen den Vereinigungspunkt aller unserer
Vermögen a priori zu suchen», ebd. B 239/ A 236; 341. Vgl. dazu R. Homann,
a.a.O.23 mit Anm. 25.



420 Autonomie Heteronomie nach Kant

Es gibt also auch fur die Urteilskraft eine Rückbindung an das

Übersinnliche, aufgrund deren ihre Urteile notwendig und allgemein sind;
ohne diese Rückbindung an das übersinnliche Substrat sind ästhetische

Urteile a priori nicht möglich.
Greifbarer als diese wieder nur paradox formulierbare Autonomie

der praktischen Vernunft und der Urteilskraft ist die für beide erforderliche

Unabhängigkeit von Erfahrung, sollen ihre Urteile Anspruch auf
Allgemeingültigkeit und Notwendigkeit machen können. Daß in
diesem Sinne von Autonomie auch bezüglich der Urteilskraft die Rede sein

muß, läßt sich durch folgende Beobachtung verdeutlichen: Von
Autonomie ist vornehmlich im ersten Teil der «Kritik der Urteilskraft»,
nämlich in der «Kritik der ästhetischen Urteilskraft», die Rede, während
im zweiten Teil, der «Kritik der teleologischen Urteilskraft», nur noch
in dem Abschnitt der Begriff Autonomie verwandt wird, der dem
Bemühen um die Auflösung einer Antinomie der Urteilskraft gewidmet
ist; für diese Auflösung wird aufdie Unterscheidung von bestimmender
und reflektierender Urteilskraft zurückgegriffen, von denen erstere
keine Autonomie hat122. Diese Beobachtung stützt die Annahme, daß

von Autonomie speziell im Zusammenhang der Wahrnehmung, der

Empirie die Rede ist, der gegenüber die Urteilskraft insofern ebenso wie
die praktische Vernunft mit Autonomie ausgestattet ist, als die Erfahrung

nicht Bedingung der Möglichkeit ihrer Urteile ist. In der Kritik
der teleologischen Urteilskraft geht es gegenüber der Kritik der ästhetischen

Urteilskraft um die ohnehin nicht aus der Erfahrung ableitbare

Frage der Zwecke bzw. eines letzten Zwecks. In dieser Erörterung ist
die Feststellung einer Autonomie offenbar nicht von Bedeutung.

Diese Feststellung ergibt eine weitere Bestätigung dafür, daß von
Autonomie im Zusammenhang mit der empirischen Wirklichkeit die
Rede ist; denn die Überlegungen in der «Kritik der teleologischen
Urteilskraft» über den letzten Zweck sind eben damit Überlegungen
zum Thema «Religion». Daß in ihnen von Autonomie nicht die Rede

ist, wird im folgenden noch genauer dargestellt. Erst wenn dieser

Aspekt der «Kritik der Urteilskraft» berücksichtigt ist, wird die Bedeutung

von «Autonomie» in ihr für unseren Zusammenhang abschließend

geklärt sein.

Aufgrund der eben vorgelegten Flinweise läßt sich jedoch schon
soviel sagen, daß sich auch in der «Kritik der Urteilskraft» ein spezifi-

122 Kritik der Urteilskraft, B 318f./A 314f.; 389, und B 311/A 307; 385.



Autonomie und Heteronomie nach Kant 421

scher Gebrauch von Autonomie bestätigt hat: Autonomie meint wie
schon in den ethischen Schriften Unabhängigkeit von Empirie und

Erfahrung; durch diese Unabhängkigkeit der (ästhetischen) Urteilskraft
vermögen ästhetische Urteile Notwendigkeit und Allgemeingültigkeit
zu erlangen, selbst wenn sie subjektbezogen sind. Um diesem Sachverhalt

Rechnung zu tragen, wäre es nach Kant besser, statt von «Autonomie»

bezüglich der Urteilskraft von «Heautonomie» zu sprechen.
Jedenfalls ist Vorsicht geboten, uneingeschränkt von «Autonomie der
Urteilskraft» zu sprechen.

Autonomie der theoretisch-spekulativen und moralisch-praktischen Vernunft im

«Opus postumum»

Gegen die zuvor analysierte Konzeption von «Autonomie» kann
der Einwand erhoben werden, daß sich wenigstens im «Opus postumum»

die Formulierung einer Autonomie nicht mehr nur der praktischen,

sondern auch der theoretischen Vernunft nachweisen lasse. Daß
ein solcher Einwand gegen die ausdrückliche Intention Kants auf einer

Überordnung der theoretischen über die praktische Vernunft basiert,
bleibt unberücksichtigt. Anders könnte es nicht als Auszeichnung
angesehen werden, daß bei Kant — endlich - im «Opus postumum» von der
«Autonomie der theoretischen Vernunft» gesprochen sei und sie als

Obertitel für alle philosophischen Bemühungen»123 angesehen werden
könne und daß er die bereits «in der (Kritik der reinen Vernunft)
behandelte Lehre von der Selbstgesetzgebung der theoretischen
Vernunft erst nachträglich mit dem Begriffder Autonomie
gekennzeichnet» habe124.

Doch wäre mit dem Hinweis auf die Überordnung der praktischen
über die theoretische Vernunft der Einwand noch nicht entkräftet. Denn
tatsächlich findet sich im «Opus postumum» der Begriff «Autonomie»

123 So R. Pohlmann, a.a.O. 707, und O. Schwemmer, a.a.O. vgl. o. 1 mit
Anm. 25, mit Berufung auf das Opus postumum, AA XXI 106.

124 R. Pohlmann, a.a.O. - Die hier 707, Anm. 4-6 zu Kants Opus postumum
angeführten Belege sind unrichtig. Anm. 5 f. bezieht sich auf AA XXI (statt XXII).
Anm. 4 ist offensichtlich nicht XXII445, sondern 455 zu lesen. Das im Text zu dieser
Anm. angeführte Zitat gibt übrigens nicht den Originaltext, sondern lediglich das

Stichwort im Index von Gerhard Lehmann, ebd. 643, wieder! - Für die Verifizierung
dieser Stelle danke ich A. Mues.



422 Autonomie und Heteronomie nach Kant

im Zusammenhang mit der theoretischen Vernunft. Dagegen kann auch
das Argument nicht ins Feld gefuhrt werden, es handele sich um
Fragmente. Dies ist zwar richtig, was sich darin zeigt, daß manche

Aussagen kaum hinlänglich interpretierbar sind. Es fragt sich jedoch, ob
der Begriff «Autonomie» aufgrund der Aussagen in diesen nachgelassenen

Texten universal und absolut gebraucht werden darf.

Eindeutig ist diese Frage auch nach dem Befund des «Opus postu-
mum» zu verneinen. Denn durchgängig ist in diesen Fragmenten von
Autonomie die Rede im Zusammenhang mit der Unabhängigkeit von
der Erfahrung bzw. der Wahrnehmung, durch die sich nur ein «Aggregat

der Wahrnehmungen», nicht aber ein «System» erreichen ließe125.

Gegenüber einer solchen Abhängigkeit von Erfahrung spricht Kant von
Transzendentalphilosophie als «Selbstgeschöpf (autonomie) der theore-
tisch//speculativen und moralisch//practischen Vernunft»:

«Sie ist das Princip der synthetischen Erkenntnis a priori aus Begriffen
überhaupt in einem System der Ideen sich selbst vor aller Warnehmung
zum Gegenstande der reinen Anschauung zu constituiren. Die Autonomie
der Möglichkeit der Erfahrung überhaupt als absoluter Einheit»126.

Ob Kant von einer «autonomia rationis purae»127 oder der «Autonomie

der Freyheit»128 spricht, es geht ihm um die Möglichkeit eines

Ganzen möglicher Erfahrung; wobei eine Abhängigkeit von Erfahrung
lediglich eine «Encyklopädie» bzw. «ein empirisches Aggregat» ergäbe;

«Transcendentalphilosophie ist die sich selbst zu einem absoluten Ganzen

von Ideen constituirende Vernunft (Autonomie) welche a priori vor
aller Erfahrung vorhergeht aber auch die Möglichkeit derselben
begründet»129.

125 Immanuel Kant, Opus postumum, XXII 447; vgl. 455. - Unklar bleibt,
inwiefern Gegenstände «allein in der Erfahrung und durch dieselbe können gegeben
werden heteronomisch oder autonomisch», vgl. 466.

126 Ebd. XXI 100, vgl. 109; die Aussage ebd. 101: «Die Autonomie des Systems der
Ideen sein eigenes Daseyn nach Principien a priori zu begründen. Religion ist die
Verehrung eines Wesens vor welchem jedes Andere seine Knie beugt und dessen
Würde jedes andere Wesen sich als einziges unterworfen fühlt» ist in sich schwerlich
entschlüsselbar; der Zusammenhang mit der Möglichkeit der Erfahrung wird durch
den Kontext angezeigt.

127 Ebd. 82.
128 Ebd. 103.
129 Ebd. 106.



Autonomie und Heteronomie nach Kant 423

Dies meint die Aussage: Transzendentalphilosophie «ist die
Autonomie des Systems der Ideen sich selbst a priori in der durchgängigen
Bestimmung, nicht empirisch nicht als Aggregat eines Mannigfaltigen
in der Erscheinung sondern als absolute Einheit des Ganzen zu einem

Object zu constituiren»130. Autonomie ist Voraussetzung möglicher
Erfahrung131. Daher darf man nicht ohne diesen Kontext Kant zitieren,
möglicherweise mit einer verkürzten Aussage wie dieser, daß

Transzendentalphilosophie «das Selbstgeschöpf (autonomie) der theoretisch//
speculativen und moralisch//practischen Vernunft» ist132 oder, wie eine
andere Aussage des Nachlasses lautet, daß der positive Begriff von
Freiheit «autonomie durch Vernunft» ist133. Denn auch die Aussage
«Alle Philosophie ist Autonomie»134 steht in diesem Zusammenhang,

der nicht übersehen werden darf.
Daß «Autonomie» auch im «Opus postumum» in einem spezifischen

Zusammenhang steht und infolgedessen nicht einfachhin absolut

gebraucht werden darf, kann nicht bezweifelt werden; sie meint die

Unabhängigkeit von Erfahrung. Damit kann aufgrund von Aussagen
aus dem «Opus postumum» kein Argument gegen die bisherigen
Ergebnisse formuliert werden.

3.4. Autonomie und das Postulat des Daseins Gottes

Wenn für das gegenwärtig gängige Verständnis Autonomie unvereinbar

mit Gehorsam gegenüber Gott und «Unterwerfung» unter seinen

Willen erscheint, ist der Befund bei Kant von besonderem Interesse, ob
und gegebenenfalls in welchem Sinne er Autonomie des Willens, der
Urteilskraft und schließlich der theoretisch-spekulativen in Verbindung
mit der moralisch-praktischen Vernunft einerseits und die Annahme
Gottes als Welturhebers, Gesetzgebers und Endzwecks andererseits in
Relation zueinander setzt.

130 Ebd. 108; vgl. dazu ebd. die ô -Stelle: «Tr. Ph. ist das Princip der Bestimmung

seiner selbst (der Avtonomie) unbestimmt das absolute Ganze der synthetischen

Autonomie in der durchgangigen Bestimmung seiner selbst welche auch über
die Principien der Möglichkeit der Erfahrung hinaus geht denn sie befaßt auch die
von Gott obzwar nur problematisch», vgl. auch ebd. 59, 81, 106 und 107.

131 Ebd. 106, vgl. 102, 103, 109.
132 Ebd. 100, vgl. 109.
133 Reflexionen zur Metaphysik, Phase tj), in: XVIII 443. Vgl. auch ebd. 419.
131 Opus postumum, XXI 106.



424 Autonomie und Heteronomie nach Kant

Ausgeführt wurde bereits, daß in der «Kritik der praktischen
Vernunft» sowohl eine Autonomie der reinen praktischen Vernunft
formuliert als auch das Dasein Gottes postuliert worden ist. Durch
letzteres Postulat kann die Autonomie nach Kant nicht aufgehoben
werden. Denn daß der Mensch «Zweck an sich selbst» ist, daß er

vermöge seiner Autonomie «das Subject des moralischen Gesetzes» ist
und infolgedessen nie nur als Mittel gebraucht werden darf, ist eine

Bedingung, die wir «mit Recht sogar dem göttlichen Willen in Ansehung

der vernünftigen Wesen in der Welt als seiner Geschöpfe»
beilegen135. Daß auch Gott den Menschen nicht lediglich als Mittel gebrauchen

darf, stellt Kant in Übereinstimmung mit grundlegenden Aussagen

christlichen Glaubens zu Recht fest. Er stimmt auch mit diesen

überein, wenn er bei der Formulierung der Autonomie der praktischen
Vernunft betont, daß der Wille des Menschen als freier Wille «demjenigen

zugleich muß einstimmen können, welchem er sich unterwerfen
soll»136. Kants besonderes Anliegen ist herauszustellen, daß nicht die

(von außen vermittelte) Annahme des Daseins Gottes137 und nicht die

Glückseligkeit Grund bzw. Prinzip der Moral und ihrer Verbindlichkeit
sind — dies wäre Heteronomie -, sondern die Autonomie der reinen

praktischen Vernunft. Diese freilich steht nicht im Widerspruch, sie

führt vielmehr zur Annahme des Daseins Gottes. Denn die praktische
Vernunft führt zu der Erkenntnis aller Pflichten als göttlicher Gebote,
nämlich «als wesentlicher Gesetze eines jeden freien Willens für sich
selbst»138. Wenn das moralische Gesetz gebietet, «das höchste göttliche
Gut in einer Welt mir zum letzten Gegenstand allen Verhaltens zu
machen», so ist dies nur möglich «durch die Übereinstimmung meines
Willens mit dem eines heiligen und gütigen Welturhebers». Schon von
hierher ist deutlich, daß der Terminus «Autonomie» nicht Gott gegenüber

verwendet ist; die Autonomie des Menschen wird durch Gott nicht
beeinträchtigt oder gar aufgehoben. Eine Verabsolutierung von
Autonomie unter Berufung auf Kant verbietet sich also.

Auffällig ist nun, daß Kant in Ausführungen über Autonomie auf
das Postulat des Daseins Gottes übergehen kann, daß er aber in grundlegenden

Überlegungen zur Religion nicht von Autonomie spricht, und

"ä Immanuel Kant, Kritik der praktischen Vernunft, A 156; V 87.
136 Ebd. A 237; 132.
137 Ebd. A 226; 125.
138 Ebd. A 233; 129; hier auch die folgenden Belege im Text.



Autonomie und Heteronomie nach Kant 425

dies in Zusammenhängen, in denen ein verallgemeinerter Gebrauch von
Autonomie bzw. Heteronomie deren Verwendung angebracht erscheinen

ließe. Diese Aussage ist zunächst fur die «Kritik der Urteilskraft» zu
verifizieren, in deren abschließenden Passagen bei der Frage nach einem
moralischen Beweis fiir das Dasein Gottes vom moralischen Gesetz die
Rede ist, unter dem der Mensch steht. Man darf ausschließen, daß Kant
hier seine früheren Aussagen auch in der «Kritik der Urteilskraft» außer
acht gelassen oder gar korrigiert hat, die von der Gesetzgebung des

Verstandes139 bzw. der (reinen praktischen) Vernunft140 sprechen. Auch
bedarf Kants Intention keines Beweises, fiir die Urteilskraft nachzuweisen,

daß sie sich selbst «Gegenstand sowohl als Gesetz» ist141.

Von Gott in der «Kritik der Urteilskraft» zu sprechen, ist im
Zusammenhang mit der «Kritik der teleologischen Urteilskraft»
unabdingbar. Denn in ihr geht es um die Erörterung des Endzwecks; als

Endzweck der Natur bzw. der Schöpfung, wie Kant eigens sagt, erweist
sich der Mensch:

«Wenn nun Dinge der Welt, als ihrer Existenz nach abhängige Wesen,
einer nach Zwecken handelnden obersten Ursache bedürfen, so ist der
Mensch der Schöpfung Endzweck; denn ohne diesen wäre die Kette der
einander untergeordneten Zwecke nicht vollständig gegründet; und nur im
Menschen, aber auch in diesem nur als Subjecte der Moralität ist die
unbedingte Gesetzgebung in Ansehung der Zwecke anzutreffen, welche
ihn also allein fähig macht ein Endzweck zu sein, dem die ganze Natur
teleologisch untergeordnet ist»142.

Die sich hieraus ergebende letzte Frage ist die nach dem Endzweck
des Menschen, der sich selbst nicht Endzweck sein kann. Während Kant
die Physikotheologie ablehnt, da aus der Teleologie der Natur nicht die

139 Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft, B 69/A 68; V240 f. Mit der Zurückweisung

einer Autonomie der Einbildungskraft, da es ein Widersprach ist, «daß die
Einbildungskraft frei und doch von selbst gesetzmäßig sei, d.i. daß sie eine Autonomie
bei sich führe». - Zur Freiheit der Einbildungskraft vgl. ebd. B 146/A 144; 287. - Zur
Paradoxie dieser Feststellung s.o. 3.2. mit Anm. 106; zur Autonomie des Verstandes
s.o. 3.3. Anm. 115.

140 Ebd. B417/ A412; 446; vgl. ebd.B XV1I/A XVII; 174: «Die Gesetzgebung
durch Naturbegriffe geschieht durch den Verstand und ist theoretisch. Die Gesetzgebung

durch den Freiheitsbegriff geschieht von der Vernunft, und ist bloß praktisch. »
141 Ebd. B148/A146; 288; vgl. die Exposition in der Einleitung ebd. B XXVIff./

A XXIV ff.; 179 ff.; B LIII ff./A LI ff. 195 ff. ; in der ersten Fassung der Einleitung, XX
225.

142 Ebd. B 398 f./A 394; V 435 f.



426 Autonomie und Heteronomie nach Kant

Existenz Gottes erwiesen werden kann143, fuhrt die moralische Teleolo-
gie zur Theologie144: Es ist möglich und in der moralischen Denkungsart
grundgelegt, «ein moralisch-gesetzgebendes Wesen außer der Welt
anzunehmen, auf bloße Anpreisung einer für sich allein gesetzgebenden
reinen praktischen Vernunft»145. Auch unter Anerkennung einer
Selbstgesetzgebung der Vernunft formuliert Kant die grundsätzliche These,
daß als Endzweck nur «der Mensch unter moralischen Gesetzen»'*6 in
Frage kommt und dieses moralische Gesetz als oberstes Gesetz den

Schluß aufeine «moralische Weltursache (einen Welturheber)» und d. h.

auf Gott147 nach sich zieht, der zugleich moralischer Gesetzgeber ist148. Ist
aus der moralischen Teleologie die Annahme Gottes zu schließen, so
auch ein Glaube als «moralische Denkungsart der Vernunft im
Fürwahrhalten desjenigen, was für das theoretische Erkenntniß unzugänglich

ist»149. Nicht, als ob Moralität an einem solchen Glauben hinge;
denn diese besteht in der Erfüllung der Pflicht150. Doch ist ein solcher

Glaube, von Kant «Vernunftglaube» genannt, folgerichtig, wie die

«Kritik der teleologischen Urteilskraft» zeigen soll, da die Moral eine

Beziehung auf Gott als Gesetzgeber impliziert. Diese Annahme einer

Gesetzgebung hebt also die Annahme einer Selbstgesetzgebung der
oberen Seelenvermögen für Kant nicht auf.

Sie ist vielmehr - paradox formuliert — die Bedingung ihrer
Möglichkeit. Warum Kant in all diesen Überlegungen nicht mehr von
Autonomie und Heteronomie spricht, läßt nur die eine Antwort zu, daß

diese Begriffe unter dieser Rücksicht nicht in Betracht kommen.
Autonomie ist kein Terminus zur Bezeichnung einer Relation zum
Endzweck der Schöpfung, zum Welturheber. Sie wird aber durch diesen
auch nicht aufgehoben. Wesentlich ist, daß es sich hier um die Annahme
Gottes nicht über eine Vermittlung durch die Natur und nicht um die
Erkenntnis seiner Gesetze bzw. Gebote von außen, etwa durch eine

143 Ebd. B406f./A401 f.; 440; dementsprechend kann aus der von der Natur
geforderten Annahme einer außerhalb ihrer selbst liegenden letzten Ursache für sie

nicht die Annahme Gottes gefolgert werden; weder archäologisch noch teleologisch
gibt es nach Kant aufgrund der Natur einen Weg zur Theologie.

1,4 Ebd. B414/A 409f.; 444.
145 Ebd. B417/A412; 446.
146 Ebd.B421/A416 mit Anm.; 448; vgl. B425/A420f.; 451; B428/A423; 452f.
147 Ebd. B424/A420; 450; B429/A423; 453;B433/A428; 455.
148 Ebd. B433f./A428f.; 455; B441/A436; 460; B447f./A442f.; 463.
149 Ebd. B462f./A456f.; 471 f.
150 Ebd. B 426/A 421; 451.



Autonomie und Heteronomie nach Kant 427

Offenbarung handelt, sondern um ein Ergebnis der Kritik der praktischen

Vernunft sowie der teleologischen Urteilskraft, die als Verbindung

zwischen Verstand und Vernunft die fur die reine Vernunft nicht
mögliche Erkenntnis Gottes ergänzt.

Erhärtet wird dieser Befund durch Kants Überlegungen zur «Religion

innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft». In ihnen ist zentral,
daß es zum reinen Religionsglauben als einem bloßen Vernunftglauben
gehört, «ein allvermögendes moralisches Wesen als Weltherrscher»
anzunehmen151 und «Gott fur alle unsere Pflichten als den allgemein zu
verehrenden Gesetzgeber» anzusehen152; dessen Gesetzgebung ist der
Mensch unterworfen153, ohne daß der Glaube an einen göttlichen
Gesetzgeber deswegen kein «freier Glaube» mehr wäre154. Unfrei ist allein
ein Kirchenglaube mit seinen statutarischen Gesetzen155, legt doch allein

er dem Menschen ein Joch auf56.

Nicht Religion fuhrt zur Moral, sondern Moral «fuhrt unumgänglich

zur Religion, wodurch sie sich zur Idee eines machthabenden
moralischen Gesetzgebers außer dem Menschen erweitert, in dessen

Willen dasjenige Endzweck (der Weltschöpfung) ist, was zugleich der
Endzweck des Menschen sein kann und soll»157. Nur so allein kann

Moralität, anders aber, nämlich durch die vorausgehende Annahme
Gottes als Gesetzgebers in der Geschichte durch eine Offenbarung, kann

lediglich Legalität erreicht werden158. Die reine moralisch-gesetzgebende
Vernunft159 kann gerade nicht von einer «statutarischen, uns nur durch

151 Immanuel Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft
(1793), BA XIII Anm.; VI 8 Anm., vgl. ebd. B139/A131; 99.

152 Ebd. B147/A139; 103.
153 Vgl. bes. ebd. B215f./A203f.; 142f.
154 «Der christbche Glaube als gelehrter Glaube stützt sich aufGeschichte und ist,

so fern als ihm Gelehrsamkeit (objectiv) zum Grunde liegt, nicht ein an sichfreier und
von Einsicht hinlänglicher theoretischer Beweisgründe abgeleiteter Glaube (fides
elicita). Wäre er ein reiner Vernunftglaube, so würde er, obwohl die moralischen
Gesetze, worauf er als Glaube an einen göttlichen Gesetzgeber gegründet ist,
unbedingt gebieten, doch als freier Glaube betrachtet werden müssen.» Ebd. B249/
A 235; 164.

155 Ebd. B150/A142; 105.
156 Ebd. B276/A260 mit Anm.; 179; B284/A268; 183.
157 Ebd. BAIXf., 6, mit einer Anmerkung, daß der Satz über Gott als höchstes

Gut ein synthetischer Satz a priori ist.
158 Vgl.ebd. B137f./A129f.; 98f.; mit der Feststellung, daß Moralität etwas

Innerliches ist und nicht unter öffentlichen menschlichen Gesetzen stehen kann.
155 Ebd. B140/A132; 100.



428 Autonomie und Heteronomie nach Kant

Offenbarung kund werdenden Gesetzgebung»160 abhängen. Der
allgemeine wahre Religionsglaube ist der Glaube an Gott als Schöpfer und
damit als Gesetzgeber, als Erhalter und damit als Regierer sowie als

Verwalter seiner Gesetze und damit als Richter161. Die reine Vernunftreligion

besagt, daß jeder einzelne «unmittelbar von dem höchsten
Gesetzgeber seine Befehle» empfängt162. Nicht gegen göttliche Gesetze,

sondern gegen geschichtliche unter Berufung auf eine Offenbarung
vorgelegte, kirchliche Gesetze wendet sich Kant.

Um diese differenzierte Einstellung zu begründen, muß Kant
entsprechend der Trennung von Sinnlichem und Übersinnlichem nun
zwischen jeglichem Äußeren, Geschichtlichen, und dem «Innerlichen»
bzw. «Innern»163 trennen. Konsequent läßt die reine Vernunftreligion
nur die «bloße Idee von einer Kirche (nämlich einer unsichtbaren)» zu164.

Dieser durchgängige Dualismus ist für Kants Konzeption von Moralität
und Religion fundamental.

Auffallend ist, daß auch in all diesen Darlegungen von Autonomie
und Heteronomie nicht die Rede ist, auch in solchem Zusammenhang
nicht, in dem sich diese Begriffe bei Kant nahegelegt hätten, nämlich
überall dort, wo von statutarischen Gesetzen165 bzw. von Geschichtsund

Offenbarungsglauben die Rede ist, dessen Gesetze eben nicht
allgemeine und allgemein verbindliche sein können, oder auch dort, wo
von der «moralisch-gesetzgebenden Vernunft» die Rede ist166, die die

Gesetzgebung Gottes nicht nur nicht aus-, sondern einschließt. Dieses

göttliche, ins Herz geschriebene Gesetz hat allein «unbedingte
Verbindlichkeit»167.

Eine letzte Bestätigung der bisherigen Ergebnisse ist im «Streit der
Fakultäten» gegeben: Zum Streit zwischen philosophischer und theologischer

Fakultät gehört vor allem die Auseinandersetzung um Religion
und Glaube. Während die theologische Fakultät einen Kirchenglauben
bzw. Geschichtsglauben und die in ihnen enthaltenen Offenbarungslehren

und Gebote reflektiert, die bloß statutarisch sein können, geht es der

Philosophie um den reinen Religionsglauben, «der auf innern Gesetzen

160 Ebd. B149/A141; 105; vgl. auch die folgenden Ausfuhrungen Kants.
161 Ebd.B211/A199; 139.
162 Ebd. B228/A214; 153.
163 Ebd. B137/A129; 98; vgl. B209/A197; 138.
164 Ebd. B227/A213; 152.
165 Ebd. B 228/A 214; 152.
164 Ebd. B140/A132; 100.
,6'Ebd. B 280/A 264; 181.



Autonomie und Heteronomie nach Kant 429

beruht», der also unabhängig ist von Geschichte168, Offenbarung169 und
Kirche170 und infolgedessen streng zu unterscheiden ist vom
Kirchenglauben171 bzw. vom Geschichtsglauben, die Allgemeinheit und
Notwendigkeit nicht beanspruchen können und lediglich darin von Bedeutung

sind, den reinen Vernunftglauben zu fördern172. Der reine
Religionsglaube ist also «ohne Statuten auf bloßer Vernunft gegründet»173

und hat allein «rechtmäßigen Anspruch auf Allgemeingültigkeit»174.
Es geht in der unteren Fakultät um Religion als Moral und damit

um die göttlichen Gebote175. Diese göttlichen Gebote beeinträchtigen
offensichtlich keineswegs die Autonomie der Philosophie. Autonomie
muß folglich eine andere Zielrichtung haben, wenn sie der Annahme
Gottes nicht widerstreitet, «der durch unsere eigene (moralisch-praktische)

Vernunft spricht»176.

Resümierend mag folgender Text aus den Vorarbeiten zur
«Tugendlehre» der «Metaphysik der Sitten» die These belegen, daß

Autonomie für Kant durch das Postulat des Daseins Gottes nicht beeinträchtigt

wird. Er belegt zugleich wie sehr die «Gesetzgebung» des Menschen

eingebunden ist in eine über ihn hinausgehende «Gesetzgebung», wie
sehr damit der Begriff «Autonomie» eingebunden ist in einen umfassenden

Zusammenhang.

«Die Idee der Gesetzgebung ist nämlich entweder immanent oder transcendent.

Die erste ist die von Menschen die andere die nur von einem
moralischen Urheber der Menschen (und der Natur überhaupt) dessen
Wille für uns schlechthin Gesetz ist herrühren kann. Da wir nun von einem
Urheber als einem moralischen Wesen uns nur dadurch einen Begrif
machen können, daß wir uns seinen Willen als mit den Gesetzen der
Moralität die der Mensch sich selber vorschreibt also nur so fern als die
Gesetzgebung immanent ist einen Begrif machen können so ist die Idee
einer moralischen Gesetzgebung die doch nicht als Autonomie der menschlichen

Vernunft gedacht werden soll transcendent d.i. sie übersteigt alle

168 Immanuel Kant, Der Streit der Fakultäten, A 44ff.; VII 36f.
169 Ebd. A46f.; 37.
170 Ebd. A79f.; 52f., mit einem Hinweis auf die «unsichtbare Kirche».
171 Ebd. A 44; 36.
172 Ebd. A46f.; 37; A107; 65.
173 Ebd. A45; 37; daß der Staat ein Interesse an Religion hat, um nützliche

Bürger und brave Soldaten zu haben, wie lange vorher Machiavelli hervorgehoben
hat, merkt Kant kritisch an, vgl. A 96; 60.

174 Ebd. A 74; 49 f.
175 Ebd. A45f.; 36f.
176 Ebd. A111; 67.



430 Autonomie und Heteronomie nach Kant

unsere Begriffe und unser theoretisch Erkentnis derselben ist nichts. - Weil
aber ein practisches Bedürfnis der Vernunft in uns ist dennoch eine solche

Gesetzgebung zu denken weil ohne sie die moralische Gesetze der Vernunft
autonom nicht den vollständigen ihnen angemessenen Effekt haben würden

(so viel wir einsehen) so muß man sich eine Gesetzgebung denken,
deren Idee analogisch mit der menschlichen immer noch ein in praktischer
Rücksicht für uns gültiges Erkentnis ist: mithin alle unsere Pflichten
zugleich als Göttliche Gebothe deren Inbegrif Religion heißt»177.

In der Aussage von einer «Idee der moralischen Gesetzgebung, die
doch nicht als Autonomie der menschlichen Vernunft gedacht werden
soll» und die infolgedessen «transzendent» ist, darf der Schlüssel zum
Verständnis von Autonomie bei Kant gesehen werden.

Exkurs

Erst auf dem Hintergrund dieses Befundes, daß Kant von Autonomie

stets in einem bestimmten Kontext spricht, der zu ihrem Verständnis

unerläßlich ist, wird deutlich, wie problematisch die allgemeine
Selbstverständlichkeit ist, mit der gegenwärtig von Autonomie die
Rede ist. Diese Selbstverständlichkeit findet sich, wie eingangs gezeigt
wurde, nicht nur in der Philosophie allgemein, sondern gerade auch in
Kant-Interpretationen178. Nicht selten erscheint die Rede von Autono-

177 Vorarbeiten zur Tugendlehre der Metaphysik der Sitten, XXIII 395.
178 Herbert James Paton, Der kategorische Imperativ. Eine Untersuchung über

Kants Moralphilosophie, Berlin 1962, 218-224: Die Formel der Autonomie; vgl.
femer 306ff.; Gerhard Krüger, Philosophie und Moral in der Kantischen Kritik
(1931), Tübingen 21967, bes. 89 ff; Lewis White Beck, Kants «Kritik der praktischen
Vernunft». Ein Kommentar, München 1974. Vgl. auch Arbeiten wie die von Hans
Willi Zwingelberg, Kants Ethik und das Problem der Einheit von Freiheit und
Gesetz Abhandlungen zur Philosophie, Psychologie und Pädagogik 61), Bonn
1969, bes. 144f.; Heinz-Jürgen Hess, Die obersten Grundsätze Kantischer Ethik und
ihre Konkretisierbarkeit Kant-Studien, Ergängzungshefte 102), Bonn 1971,
vgl. 53; Paul Schmidt-Sauerhöfer, Wahrhaftigkeit und Handeln aus Freiheit. Zum
Theorie-Praxis-Problem der Ethik Immanuel Kants Abhandlungen zur
Philosophie, Psychologie und Pädagogik 134), Bonn 1978, bes. 106ff, 180f. - Erich
Kleppel, Autonomie und Anerkennung. Eine Untersuchung des Verhältnisses der
Grundlagen der Südwestdeutschen Kantschule zum Sittlichkeitsbegriffe Kants,
Frankfurt 1978, geht einer spezifischen Thematik nach. - Josef Schmucker, Die
Ursprünge der Ethik Kants Monographien zur philosophischen Forschung 23),
Meisenheim 1961, verfolgt vornehmlich die Entstehung der Ethik Kants und nimmt
auf unsere Fragestellung keinen Bezug. — Eine gewisse Aufmerksamkeit auf eine
präzisere Konzeption von Autonomie findet sich bei Konrad Hilpert, Die theologische

Ethik und der Autonomie-Anspruch, in: MThZ 28 (1977) 329-366. Die



Autonomie und Heteronomie nach Kant 431

mie daher völlig unpräzise, synonym mit Freiheit und im Grunde
identisch mit totaler Selbstbestimmung, politisch gesprochen mit
Souveränität im neuzeitlichen Sinne, sofern man sich überhaupt der
politisch-juridischen Metaphorik von Autonomie bewußt ist. Es finden sich

lange Ausfuhrungen über das Thema Autonomie, ohne daß dieser

Begriff in ihnen von Belang ist.
Am meisten wundert jedoch die unscharfe und generelle Verwendung

von Autonomie in Arbeiten, die gerade ihr im Werke Kants
nachgehen wollen. Denn von Kant her könnte niemals von einer
«Autonomie der Natur», die überdies noch die «Theonomie des Ganzen»

verbürgen soll, die Rede sein179. Völlig ausgeschlossen ist es jedoch zu

umfassende Arbeit von Konrad Hilpert, Ethik und Rationalität. Untersuchungen
zum Autonomieproblem und zu seiner Bedeutung fur die theologische Ethik
Moraltheologische Studien 6), Düsseldorf 1980, erschien erst nach Abschluß der
Arbeiten an diesem Manuskript und konnte daher nicht mehr berücksichtigt werden.
Vgl. die Rez. in dieser Zs., Nr. 1-2 (1982) 330-334.

Zu vergleichen sind ferner Johannes Schwartländer, Sittliche Autonomie als

Idee der endlichen Freiheit. Bemerkungen zum Prinzip der Autonomie im kritischen
Idealismus Kants, in: Theologische Quartalschrift (Tübingen) 161 (1981) 20-33; vgl.
auch die übrigen Beiträge dieses Heftes.

Zu berücksichtigen ist schließlich bes. Walter Kern - Christian Link, Autonomie

und Geschöpflichkeit, in: Franz Böckle u.a., Christlicher Glaube in moderner
Gesellschaft, 18, Freiburg 1982, 101-148, bes. 113 ff.

Diese Arbeiten verbleiben völlig im bisherigen Interpretationsrahmen, wie er
vor allem von R. Pohlmann abgesteckt worden ist (die zuletzt genannte so sehr, daß
sie 114 mit Anm. 8 die falschen Angaben von R. Pohlmann übernimmt, s. dazu o.
Anm. 124, wobei das vermeintliche Kantzitat verändert ist). -

179 Maximilian Forschner, Gesetz und Freiheit. Zum Problem der Autonomie
bei I. Kant Epimeleia 24), München 1974, 43: «Die Autonomie der Natur verbürgt die
Theonomie des Ganzen Zwar mündet so die Autonomie der Natur in eine
Theonomie des Ganzen der Schöpfung, aber für die exakte Erkenntnis des Geschaffenen

und seiner immanenten Relationen war die Differenz und die Beziehung von
Gott und Welt nunmehr von sekundärem Belang.» Ebd.35 heißt es: «Die Natur
gewinnt für die Forschung den Charakter der Autonomie Eigengesetzlichkeit),
die methodisch-verfahrende Erkenntnis ihrer Gesetzmäßigkeit verzichtet auf theologische

Hypothesen zur Erklärung <sinnvoller> Phänomene im sonstigen Gewühl
mundaner Zufälligkeit und ungeistiger Materialität; für die noch im Christentum
beheimatete Weltsicht erhält sie allerdings den vorzüglichen Charakter einer explica-
tio dei (Cusanus) Die Autonomie der Natur, d. h. die Selbständigkeit und
immanente Entwicklungsmöglichkeit der Materie in ihrer mathematischen Struktur
bedeutet bei diesen Autoren der Renaissance (bis herauf zu Galilei, Descartes und
Newton) keine Trennung vom göttlichen Schöpfer sondern die Ablösung des

dualistisch gefaßten Naturbegriffs zugunsten eines in sich selbst geschlossenen,
selbstgenügsamen und sich selbst bestimmenden Seins der Schöpfungswelt, dessen
sichtbare Ordnung das Werk, ja der anschaubare Ausdruck des unsichtbaren Gottes
ist. » Unreflektiert - und unbegründbar - bleibt, wie sich von Kant her ein solcher
Autonomiebegriff formulieren läßt.



432 Autonomie und Heteronomie nach Kant

sagen, daß für Kant wie fur die gesamte mittelalterliche Tradition die

göttliche Vernunft «wahrhaft autonom die Welt schaut und im Schauen

erschafft»180. Diese Universalisierung und Verabsolutierung der
Autonomie im Sinne einer Identifizierung mit der schöpferischen Allmacht
Gottes läßt jede Spezifikation außer acht. Ebenso falsch ist es, die
Gottesidee bei Kant als Grund ftir ein «Ideal einer völlig (sie!) autonomen

Vernunft des Menschen» anzunehmen181. So kann das Dilemma
Kants bezüglich des Vernunftbegriffs nicht darin bestehen, daß dieser

Begriff zugleich «absolute Autonomie» und eine «Wirklichkeit neben

bzw. außer sich» beinhalten soll182, da der Begriff «absolute Autonomie»
ein Widerspruch in sich ist.

Problematisch erscheint auch die Aussage von einer «Koinzidenz

von Autonomie und Theonomie auf der Grundlage der Autonomie»183;

schwerlich läßt sich von Kant her «die Vermittlung der Autonomie des

Menschen mit der Theonomie Gottes zur systematischen Kardinalfrage»
erheben184. Die Annahme einer gleichfalls radikal verstandenen «koper-
nikanischen Wende» bei Kant185 für den Übergang von «theonomen

Denkvoraussetzungen» zu «solchen von autonomer Qualität»186 belegt
noch einmal, wie generalisierend hier verfahren wird: Mit welchem

180 Ebd. 149.
181 Ebd. 219, vgl. 220: «Absolutes Sein in sich und aus sich, schlechthiniges

Sein-durch-Anderes, autonome Spontaneität und radikale Rezeptivität stellen die
beiden Ideen dar, in denen endliche Vernunft sich an ihre Grenzen treibt Zeigt
sich das Sittengesetz im Menschen präsent, ist er auch frei und im absoluten Sinn
autonom. »

182 Ebd. 213. - Gegenüber den sehr häufigen Universalisierungen fallen
einschränkende Aussagen Forschners nicht ins Gewicht, vgl. z. B. 195, 185, da sie nicht
marginal, sondern dominant sein müßten. Dies ist aber durchgängig nicht der Fall,
vgl. 142, 153, 205, 248 u.ö.

183 Frieder Lötzsch, Vernunft und Religion im Denken Kants. Lutherisches
Erbe bei Immanuel Kant Böhlau Philosophica 2), Köln 1976, 156.

184 So die These ebd. 126; ebd. 127 die Formulierung von der christlichen
Rechtfertigungslehre «als Versuch einer Theorie der Vermittlung von Autonomie
und Theonomie», vgl. 155: «Sofern ich diese Revolution aus der Autonomie meiner
praktischen Vernunft auf dem Standpunkt Christi als der Personifizierung des

eigenen Sittengesetzes vollziehe, erhalte ich zugleich durch die Theonomie des göttlichen

Richters meine Erlösung; d.h. im Sittengesetz auf dem Standpunkt Christi
werden Autonomie des Menschen und Theonomie Gottes zur Vermittlung (Koinzidenz)

gebracht und damit das Problem gelöst, wie ich in der Religion als gebotnormiertes

Wesen auch die Hoffnung teilen kann, meine persönlichste Verpflichtung zur
Umkehr meines Fehlverhaltens im Leben und Wirken zu realisieren.»

185 Vgl. ebd. 119, 152, 180, 187, 202 u.ö.
186 Ebd. 152.



Autonomie und Heteronomie nach Kant 433

Recht kann bei Kant von einer kopernikanischen Wende überhaupt
gesprochen werden? «Inzwischen ist von so vielen <kopernikanischen
Wenden) geredet worden, daß die Spezifität der Metapher doch der

Freilegung bedarf», stellt Hans Blumenberg zu Recht fest187; überzeugend

widerlegt er sodann die Aussage einer viel gelesenen Philosophiegeschichte:

«Kant verglich sein Werk gern mit dem des Kopernikus» (Kuno
Fischer). Ungenaue Lektüre scheint zu den überzeugtesten Aussagen zu
führen. So bleibt nicht zuletzt in Arbeiten zur Autonomiethematik bei
Kant dunkel, was Autonomie bedeutet188.

Zusammenfassung

Anlaß, dem Thema «Autonomie» nachzugehen, war die Frage: Ist
die Bedeutung von Autonomie und Heteronomie so selbstverständlich
und eindeutig, wie es den Anschein hat? Denn allgemein wird als

bekannt vorausgesetzt: Autonomie bedeute eine von jeglicher Bestimmung

und Bindung losgelöste Selbstbestimmung und Selbstgesetzgebung

des Menschen oder der Gesellschaft und Eigengesetzlichkeit der
Welt. Diese Bedeutung wird auf Kant zurückgeführt. Die Bewegung
zur Autonomie erscheint als Intention der Aufklärung insgesamt.

Konsequent zu diesem Verständnis wird weithin eine Entgegensetzung

von Autonomie und Glaube angenommen; danach kann ein

187 Vgl. dazu die instruktiven Überlegungen von Hans Blumenberg, Die
Genesis der kopernikanischen Welt, Frankfurt 1975, 691-713; Was ist an Kants
Wendung das Kopernikanische? Die beiden Zitate finden sich ebd. 702 f. und 709.

188 So die Feststellung von Michael Welker, Der Vorgang Autonomie, 7. - Die
Darlegungen Welkers lassen selbst Begriffsgeschichte und präzise Fassung von
Autonomie bei Kant außer acht und bleiben viel zu abstrakt; damit nivellieren sie die
Kant durchaus bewußte Problematik. Zwar weist Welker auf Kants Aussagen über
den Zirkel bzw. die Paradoxic (46, vgl. 27) hin und stellt fest, daß die Autonomie
darin besteht, «daß der Wille seiner eigenen und dennoch allgemeinen Gesetzgebung
unterworfen ist». Doch scheint diese Paradoxic verschoben auf «den Konflikt
zwischen vernunftbestimmtem und sinnlichbestimmtem Handeln» (48) bei Kant und
überdies die Paradoxie als etwas aufzulösendes angesehen zu sein. Welkers Reflexionen

über Kant enden - für ihn konsequent - mit der Feststellung eines aporetischen
statt eines paradoxen Befundes bei Kant. Welker nimmt die zwangsläufig knappen
Ausfuhrungen von Pohlmann, die sich auf reicheres Material bei Kant stützen, als er
selbst verwendet, nicht auf. Ob für Kant tatsächlich behauptet werden kann: «Der
verheißungsvollen Entschlüsselung der Aufgabe und Leistungskraft des autonomen
Willens folgt die Aufforderung, sich aller Gedanken an ihn gerade zu entschlagen»
(50)?



434 Autonomie und Heteronomie nach Kant

Glaube kaum mehr vor dem Gerichtshof der Vernunft bestehen, statt
Gehorsam oder gar Unterwerfung der Vernunft fordern zu können;
eben dies wäre für die Vernunft Heteronomie.

Zur Überprüfung dieses selbstverständlichen Gebrauchs von
Autonomie und Heteronomie in einer feststehenden Antithese schien der

Rückgriff auf die Begriffsgeschichte angebracht. Diese ergab einmal,
daß es den Begriff «Autonomie» bereits in der Antike gegeben hat. Er
wurde primär als politischer Begriff gebraucht und bedeutete die innere

Selbständigkeit eines Gemeinwesens im Rahmen eines übergeordneten
Machtbereichs. Später ging dieser Begriff verloren. Er tauchte in der

prägnanten antiken Bedeutung wieder aufzur Zeit der Reformation und
hat sich unverändert bis in unsere Gegenwart hinein erhalten: Autonomie

für Südtirol, aber auch Autonomie der Universität oder der

Tarifpartner können als Beispiele dienen.

Die Rückfrage an die Begriffsgeschichte ergab zum anderen die

überraschende Feststellung, daß es eine Begriffsgeschichte von Heteronomie

bisher nicht gibt: «Heteronomie» ist in der Antike nicht belegt
und bislang vor Kant noch nicht nachgewiesen. Lexika, so auch das

«Historische Wörterbuch der Philosophie» führen sie nicht als Stichwort.

Diese Lücke ist m. W. noch nirgends notiert worden.
Dieser Befund machte die Frage um so dringlicher: In welchem

Sinne hat Kant den politischen Begriff «Autonomie» zumal im
philosophischen Bereich verwendet? Genauer gefragt: Hat Kant dessen

Struktur als innere Selbständigkeit und Selbstbestimmung im Rahmen
eines übergeordneten Bereichs auch in der metaphorischen Verwendung

beibehalten? Die Untersuchungen haben ergeben, daß diese Frage

uneingeschränkt mit Ja zu beantworten ist.
Ein erstes Indiz für diese positive Antwort ist darin zu sehen, daß

Kant den Begriff «Autonomie» im politischen Sinn verwendet hat, und

zwar zur Bezeichnung einer inneren Selbständigkeit des Staates, der
Professoren und besonders der philosophischen Fakultät, ohne daß diese

eine absolute Selbständigkeit wäre.

Der entscheidende Beweis ist jedoch darin zu sehen, daß Kant,
soweit bis jetzt bekannt ist, als erster den ihm bekannten, zu seiner Zeit
gängigen Begriff von «Autonomie» in einem spezifischen Sinne

philosophisch verwendet hat: «Autonomie» wird primär in Reflexionen
Kants zur Ethik verwendet und bedeutet hier die Selbstbestimmung
bzw. Selbstgesetzgebung des Willens im Sinne einer Unabhängigkeit
von jeder äußeren Bestimmung. Allein durch diese Autonomie als



Autonomie und Heteronomie nach Kant 435

innere Selbstbestimmung und Unabhängigkeit von äußerer Bestimmung

kann Notwendigkeit und Allgemeingültigkeit der Urteile der

praktischen Vernunft erreicht werden. Urteile, die durch äußere, sinnliche,

geschichtliche Erfahrung bestimmt sind, sind a posteriori und
daher nicht notwendig und allgemeingültig.

Doch ist damit nur der eine Aspekt von Autonomie des Willens
zum Ausdruck gebracht. Der andere Aspekt zeigt sich darin, daß die
Autonomie des Willens — und dies ist von besonderer Bedeutung — nicht
eingeschränkt wird durch das der praktischen Vernunft vorgegebene
Sittengesetz, das sich ihr als heiliges und göttliches erweist. Sich diesem

Sittengesetz als einem «Joch» zu unterwerfen, bedeutet gerade nicht,
daß der Wille ihm nicht mehr frei zustimmen könne. Damit ist Autonomie

auch im philosophischen Sinne Selbstbestimmung im Rahmen einer
freilich nicht von außen kommenden Bestimmung durch das Sittengesetz.

Die Autonomie des Willens widerstreitet somit nicht der Annahme
Gottes als Weltschöpfers und Gesetzgebers, ist doch die Existenz Gottes
ein Postulat der praktischen Vernunft, die für Kant autonom ist. Von
Autonomie in diesem Sinne, nämlich als Selbstbestimmung, die durch
die Annahme Gottes nicht aufgehoben wird, ist bis zum «Opus postu-
mum» die Rede, wenn Kant hier unmittelbar nach der Formulierung
einer «autonomia rationis purae» davon spricht, daß «jedes Denkende
einen Gott hat»189.

Gleichermaßen bedeutet Autonomie der Urteilskraft sowie die der
theoretischen Vernunft in Verbindung mit der praktischen Vernunft
Selbstbestimmung im Sinne jeder Unabhängigkeit von außen, ohne daß

davon die Bindung an das Übersinnliche tangiert würde.
Das Fazit lautet: Weder vor noch bei Kant, weder im politischen

noch im philosophischen Sinn ist Autonomie ein weitverbreiteter und
zentraler Begriff90; Autonomie bedeutet keine universale und absolute

Selbstbestimmung, sondern Selbstbestimmung im Rahmen einer über-

189 Immanuel Kant, Opus postumum, XXI 82 f.
190 Die Indizes der gängigen (Gesamt)Ausgaben von Montaigne, Hobbes,

Locke oder Voltaire haben kein Stichwort «Autonomie»; es fehlt auch in Pierre
Bayle, Historisches und Kritisches Wörterbuch, übersetzt von J. Chr. Gottsched
(1741).



436 Autonomie und Heteronomie nach Kant

geordneten, inneren Bestimmung. Sie ist daher von Souveränität191 und
Autokratie zu unterscheiden, die über Autonomie hinausgehen.

Es läßt sich fragen, warum Kant den politischen Begriff «Autonomie»

in die praktische Philosophie übernommen hat. Der Grund dürfte
in der Aufgabe gelegen haben, bei der Suche nach der Möglichkeit
notwendiger und allgemeingültiger Urteile der praktischen Vernunft
und der Urteilskraft deren Unabhängigkeit von außen ebenso zum
Ausdruck zu bringen wie ihre innere Bindung an das Sittengesetz bzw.
das übersinnliche Substrat. Um diese spezielle Selbstgesetzgebung

auszusagen, gab es in der Tat keinen geeigneteren Ausdruck als «Autonomie»;

auch der Begriff «Freiheit» war dazu nicht geeignet.
Mit diesem Ergebnis ist die gängige Kantinterpretation und -rezep-

tion von Autonomie grundlegend zu korrigieren: Sie übersah die
differenzierte Struktur von Autonomie bei Kant, die er auch im
philosophischen Gebrauch beibehalten hat.

Aus diesem Befund ergeben sich wesentliche Konsequenzen: Die
Behauptung Herbert Marcuses, daß für Kant «die freie Autonomie des

Menschen oberstes Gesetz ist und bleibt», ist falsch. Oberstes Gesetz ist
und bleibt für Kant das Sittengesetz. Es verbietet sich also jede Berufung
auf Kant für eine Generalisierung und Verabsolutierung von «Autonomie»,

selbst wenn sich bereits bei Hegel die Kant referierende Aussage

von einer «absoluten Autonomie» findet192. Auch verbietet sich die

Gleichsetzung von «absoluter Autonomie» und «absoluter Souveränität»,

die schon Franz von Baader in einer sicher auch Kant einschließenden

Ablehnung beider vorgenommen hat193. Im Blick auf Kant kann der

Begriff «wahrhaft autonom» erst recht nicht aufGottes Schöpfungshandeln

angewandt werden.

191 Vgl. Helmut Quaritsch, Staat und Souveränität I: Die Grundlagen, Frankfurt

1970, bes.249-255, vgl. auch 41 f.; anders Robert Spaemann, Autonomie,
Mündigkeit, Emanzipation. Zur Ideologisierung von Rechtsbegriffen, in: Kontexte,
hg. von Hans-Jürgen Schultz, VII, Stuttgart-Berlin 1971, 94-102, 95.

192 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Glauben und Wissen oder die
Reflexionsphilosophie der Subjektivität in der Vollständigkeit ihrer Formen als Kantische,
Jacobische und Fichtesche Philosophie Philosophische Bibliothek 62b), Hamburg
1962, 27, wo in einem Referat über Kant ein Widerspruch zwischen der Vernunft als

«Begriff der Unendlichkeit», für die bei Kant «absolute Spontaneität und Autonomie»

angenommen wird, und der theoretischen Vernunft aufgedeckt wird, die
«keinen Anspruch auf eine autonomische Würde» macht.

193 Franz von Baader, Über das durch unsere Zeit herbeigeführte Bedürfnis
einer innigeren Vereinigung der Wissenschaft und der Religion (1824), in: Ders.,
Vom Sinn der Gesellschaft, ausgew. u. hg. v. Hans A. Fischer-Barnicol, Köln 1966,



Autonomie und Heteronomie nach Kant 437

Entsprechend kann Heteronomie nicht jede nur denkbare Bestimmung

durch etwas oder jemanden genannt werden, sondern nur die

Bestimmung von außen, durch die Erfahrung. Übrigens wird Heteronomie

von Kant sparsam gebraucht; es dient zur Kontrastierung von
Autonomie, bleibt aber faktisch abstrakt. In konkreten Zusammenhängen,

so besonders bei der (von Kant als zulässig angesehenen) Bestimmung

der oberen Fakultäten von außen, durch den Staat, fehlt der
Terminus «Heteronomie». Ob Kant diesen negativen Begriff doch nicht
expressis verbis auf diese Fakultäten anwenden wollte? Dunkel ist noch
die Entstehung des Wortes «Heteronomie». Daß Kant eine gewisse
Vorliebe für Worte vom Stamm «nomos» hatte, zeigen Begriffe wie
«Eleutheronomie»194 oder «Anthroponomie»195, deren Ursprung gleichfalls

nicht bekannt ist. Nicht auszuschließen ist, daß es sich bei ihnen um
Prägungen Kants handelt.

Aus diesen Feststellungen über «Autonomie» und «Heteronomie»

ergibt sich, daß die uns so geläufige Antithese von Autonomie und
Heteronomie nicht in dem Maße festgefügt ist, wie es den Anschein hat;
sehr häufig ist nur von «Autonomie» die Rede, für die politischen
Aussagen zieht Kant «Heteronomie» gar nicht heran. Überdies findet
sich auch eine andere Entgegensetzung, nämlich «heteronomisch» und
«homonomisch»196. Für die Kantrezeption wie -interpretation muß also

die Vorstellung einer durchgängigen und absolut gebrauchten Antithese

von Autonomie und Heteronomie aufgegeben werden.
Von ausschlaggebender Bedeutung ist, daß von Autonomie des

Willens, der Urteilskraft und des Verstandes nie Gott gegenüber die
Rede ist und daß die Bestimmung durch das Sittengesetz, das sich als

göttliches erweist, nie Heteronomie genannt wird. Es gibt also für Kant
keine Autonomie in dem Sinn, daß sie durch den Glauben an Gott
beeinträchtigt würde, so sehr dieser Glaube ein reiner Vernunft- bzw.

134 Anm. 2. In diesem Zusammenhang finden sich folgende Aussagen: «Diese
höchste intellektuelle Potenzierung der Impietät unserer Zeit vollendet erst den
Atheismus, indem der Begriff der absoluten Autonomie des Menschen atheistisch
den Vater als Gesetzgeber leugnet, die deistische Leugnung der Notwendigkeit einer
göttlichen Hilfe oder Mitwirkung zur Erfüllung des Gesetzes den Sohn oder Mittler,
endlich die materialistisch-pantheistische Apotheosierung der Materie und ihres
Geistes als spiritus mundi immundi den Heiligen und heiligenden Geist leugnet. »

Immanuel Kant, Metaphysik der Sitten, Tugendlehre, A IX; VI 378.
1,5 Ebd. A 47; 406.
'* Immanuel Kant, Reflexionen zur Metaphysik, Phase a, Nr. 4762, in: AA

XVII 719.



438 Autonomie und Heteronomie nach Kant

Religionsglaube (und kein Geschiehts- bzw. Kirchenglaube) ist. Von
daher können sich Vertreter eines fundamentalen Gegensatzes von
Autonomie und Glaube nicht auf Kant berufen.

Ebenso kann Kants Konzeption von Autonomie nicht als Beitrag
zur Lösung des neuzeitlichen Theodizeeproblems angesehen werden.
Kant hat keine «Philosophie der Autonomie»197 entwickelt; so trifft
mindestens für ihn nicht zu, daß die «idealistische Autonomiethese
Theodizeesinn hat» in der Bedeutung: «Nicht Gott ist schuld, denn
nicht Gott macht und lenkt die Welt, sondern der Mensch»198. Eher ließe

sich ein Zusammenhang herstellen zwischen Heteronomie und Theodi-
zee, indem die praktische Vernunft, wenn sie nicht autonom handelt, in
Gefahr ist, dem allgemeinen Sittengesetz entgegen zu handeln.

Eine nicht minder bedeutsame Konsequenz der vorgelegten
Überlegungen ist darin zu sehen, daß der Begriff «Theonomie» mindestens
dann aufzugeben ist, wenn man von «Autonomie» im Gefolge Kants

spricht. Bei Kant läßt sich der Terminus «Theonomie» nicht belegen, er
wäre in seinem Konzept von «Autonomie» auch sinnlos. Infolgedessen
kann er weder als Entgegensetzung zur Autonomie im Sinne Kants
fungieren noch mit ihr — zumal in der widersprüchlichen Formulierung
einer «theonomen Autonomie»199 — harmonisiert werden. In der
gegenwärtigen Verwendung von «Theonomie» fällt auf, daß auch hier eine

Selbstverständlichkeit unterstellt wird, die nicht gegeben ist, wenn auf
die analoge Verwendung der «Gesetzgebung» und die Differenzierung
zur Antithese von Autonomie und Heteronomie nicht eingegangen
wird.

Interessant ist, daß der Begriff «Theonomie» nicht erst in neuerer
Zeit zur Problemlösung des Dilemmas von Autonomie und Glaube

197 Odo Marquard, Idealismus und Theodizee, in: ders., Schwierigkeiten mit
der Geschichtsphilosophie Theorie), Frankfurt 1973, 52-65, 54, mit Hinweis auf
die theologische Kritik der Autonomie.

198 Ebd. 59. - Die These, daß die Aussagen über Autonomie bei Kant nicht in
Zusammenhang mit der Theodizeeproblematik stehen, besagt nicht, daß Kant sich
mit dem Theodizeeproblem nicht beschäftigt hat.

199 Vgl. Franz Böckle, Theonome Autonomie. Zur Aufgabenstellung einer
fundamentalen Moraltheologie, in: Johannes Gründel, Fritz Rauh u. Volker Eid
(Hg.), Humanum. Moraltheologie im Dienst des Menschen Fs. f. Richard
Egenter), Düsseldorf 1972, 11-46; ders., Theonomie und Autonomie der Vernunft,
in: Willi Oelmüller (Hg.), Fortschritt wohin? Zum Problem der Normfbidung in
der pluralen Gesellschaft, Düsseldorf 1972, 63-86; ders., Moraltheologie und
philosophische Ethik, in: Philosophisches Jahrbuch 84 (1977) 257-276; vgl. dazu auch
Heinrich Barth, Autonomie, Theonomie und Existenz, in: ZEE 2 (1958) 321-334.



Autonomie und Heteronomie nach Kant 439

geprägt worden ist - man könnte hier vor allem an Paul Tillich
denken200. Vielmehr läßt er sich schon um die Mitte des 19.Jahrhunderts
in einer gegen Kant gerichteten Polemik nachweisen, derzufolge das

Sittengesetz «Theonomie» und die «Autonomie» im Sinne der höchsten

Selbstgesetzgebung des Menschen «Princip der gottlosen Sittlichkeit»
ist201. Die atheistische Version dieser dann als legitim angesehenen
«Theonomie» läßt sich nahezu gleichzeitig bei Ludwig Feuerbach
nachweisen:

«Wie die Astronomie die subjektive, erscheinende Welt von der objektiven,

der wirklichen unterscheidet, so hat <die Atheistik» in Wahrheit die
Theonomie, die sich ebenso von der Theologie unterscheidet, wie die
Astronomie von der Astrologie, die Aufgabe, die von der Theologie für
ein objektives Wesen gehaltene Gottheit und das subjektive Wesen zu
unterscheiden. Die Theonomie ist psychologische Astronomie»202.

Wenn Kant nicht als Kronzeuge dafür dienen kann, Autonomie als

generelle und absolute Selbstgesetzgebung zu verstehen, so fragt sich,
wie die mißverstandene Berufung auf Kant Zustandekommen und so

lange unangefochten bleiben konnte. Der Grund dafür dürfte sein, daß

schon der politische Begriff «Autonomie» prädestiniert ist für Universa-
lisierungs- und Radikalisierungsbestrebungen, die überdies leicht -
bewußt oder unbewußt - verschleiert bleiben. Schon als innere
Selbstbestimmung muß sie meist mühsam und schrittweise erstrebt oder gar
bitter erkämpft und, ist sie erreicht, nicht selten verteidigt werden. Sie

ist also kein ein für allemal gesicherter Besitz. Auch ist nicht von
vornherein auszumachen, wie weit die Autonomiebestrebungen gehen
können. Schließlich möchte, wer Autonomie erstrebt, im Grunde nicht

200 Paul Tillich, Die religiöse Lage der Gegenwart (1926), in: ders., Gesammelte
Werke X,91: «Die religiösen Begriffe und Lebensformen sind weder in liberaler

Weise in das System der endlichen Formen aufzulösen, noch sind sie in orthodoxer
Weise als Zerstörung dieses Systems aufzufassen. Sie sind Begriffe des Durchbruchs
durch die Form, aber nicht Begriffe des Zerbrechens der Form. Nicht bürgerliche
Autonomie, aber auch nicht kirchliche Heteronomie - beides gehört zusammen -,
sondern Theonomie, freie Hinwendung der zeitlichen Formen zum Ewigen ist das

Ziel.» - Vgl. Guido Vergauwen, Autonomie et théonomie chez Paul Tillich, in:
Carlos Josaphat Pinto de Oliveira u.a., Autonomie. Dimensions éthiques de la

liberté Etudes d'Éthique chrétienne 4), Fribourg-Paris o.J. (ca. 1978), 200-212.
201 F. Probst, Katholische Moraltheologie I, Tübingen 1848, 23f., zit. nach

Konrad Hilpert, a.a.O. 334.
202 Ludwig Feuerbach, Nachgelassene Aphorismen, in: ders., Sämtliche Werke,

hg. v. W. Bolin u. F.Jodl, X, Stuttgart 1911, 332f., zit. nach Hans Blumenberg,
a.a.O. 109.



440 Autonomie und Heteronomie nach Kant

selten Souveränität. Um Autonomie zu ringen, kann somit eine erste

Etappe auf dem Wege zur Souveränität sein.

Deutlich kommt diese Spannung in einem Lexikonartikel aus der

Zeit Kants zum Ausdruck, in dem es unter dem Stichwort «Avtono-
mie» heißt:

«Es bedeutet das Wort eine vollkommene Freyheit und Unabhängigkeit.
Demohngeachtet waren die Städte, welche solchen Titel (sc. Avtonomen)
führten, eines anderen Botmäßigkeit unterworfen»203.

Hier zeigt sich die Diskrepanz von Idealvorstellung und Realität.
Für Kant war die Realisierung der Autonomie des Willens, der Urteilskraft

und der theoretischen Vernunft in Verbindung mit der praktischen
Vernunft ein Ideal.

Konsequenzen

Das Thema «Autonomie» ist bei aller Aktualität doch zugleich so
sehr mit der neuzeitlichen Geschichte verbunden, daß vorstehende
Überlegungen nicht als Begriffsgeschichte in dem Sinn aufgefaßt und
abgetan werden können, sie seien lediglich Vorgeschichte, ohne für die

Gegenwart von unmittelbarer Bedeutung zu sein. Vielmehr ist die

Begriffsgeschichte von «Autonomie», wie nicht zuletzt die häufige
Berufung auf Kant belegt, lebendig genug, so daß man sich für eine

heutige Verwendung nicht mit der These von einem Bedeutungswandel
salvieren kann. Freilich ist nicht zu verkennen, daß gegenwärtig der

bislang gültige genuine Gebrauch von «Autonomie» als politische innere

Selbständigkeit im Rahmen eines übergeordneten Staatswesens durch
eine wesentliche Begriffserweiterung, die auf eine Begriffsveränderung
hinausläuft, außer Kraft zu geraten droht oder außer Kraft gesetzt
werden soll, wenn die Forderung nach Autonomie für die Palästinenser
die Errichtung eines eigenen Palästinenser-Staates bedeuten soll. Denn
dieser dürfte von Seiten der Palästinenser als souveräner Staat intendiert
sein. Gerade in diesem Kontext wäre es sinnvoll, weil klärend, wie
bisher Autonomie von Souveränität zu unterscheiden.

Wer weiterhin von «Autonomie» in den verschiedenen Bereichen

spricht, in denen metaphorisch von ihr die Rede ist, wird angeben

203 Johann Georg Walch's philosophisches Lexikon vermehrt von
Justus Christian Hennings, 'Leipzig 1775; reprogr. Nachdruck Hildesheim 1968, 271.



Autonomie und Heteronomie nach Kant 441

müssen, ob er der Sache nach von «absoluter Autonomie» spricht, d. h.

ob er Autonomie mindestens als Autarkie, wenn nicht als Souveränität
versteht. Niemand kann gehindert werden, diesen Sprachgebrauch zu
wählen. Nur muß man wissen, daß man sich für ihn nicht nur nicht auf
Kant berufen kann, sondern den Sprachgebrauch seiner Kritiker oder

gar Gegner übernimmt, die als erste Kant unterstellt haben, er vertrete
eben diese «absolute Autonomie». Es ist schon interessant, daß diese

Unterstellung der Gegenseite später von denen, die sich auf Kant
beriefen, als genuines Verständnis angesehen werden konnte!

Vorstehende Überlegungen intendieren als Konsequenz, einen
speziellen, eindeutig definierten, d.h. abgegrenzten Sprachgebrauch von
«Autonomie» anzunehmen. Von dieser präzisen Fassung von «Autonomie»

ist, wenn man die Antithese aufrecht erhalten will, was nicht
zwingend ist, die Bedeutung von «Heteronomie» abhängig. «Autonomie»

im metaphorischen Sinn sollte demnach als innere — was nicht
heißt, auf die Innerlichkeit reduzierte — Selbstbestimmung im Rahmen
eines übergeordneten (Sitten-)Gesetzes bzw. etwas ihm Entsprechenden
aufgefaßt werden, dem der Mensch frei muß zustimmen können und
zustimmen muß. Offen bleiben muß hier, ob dieses «Sittengesetz» als

letztlich von Gott gegebenes oder ipso facto mit der Schöpfung gegebene

Grundlage menschlichen Lebens und Zusammenlebens ist oder ob

man dieses naturrechtlich oder - als Weiterführung des Naturrechts -
von den Menschenrechten her zu konzipieren sucht. Offen bleiben muß

ferner, daß und in welchem Sinn von diesen Letztbegründungen her das

gängige Konzept von Freiheit neu formuliert werden muß. Hier ging es

um die Frage, was sinnvollerweise gerade auch gegenwärtig als

«Autonomie» bezeichnet werden sollte. Keine Bedenken dürften sich erheben,
über die «Autonomie des Willens» bzw. «der Vernunft» hinaus auch

von der «Autonomie des Menschen» zu sprechen. Diese sollte aber nicht
insgeheim als Souveränität des Menschen verstanden werden. So sehr es

den Menschenrechten um den Menschen geht, der Mensch ist nicht
souverän, die Menschenrechte so oder auch anders — etwa rassistisch —

zu bestimmen, ohne daß diese <Einschränkung> schon (Unfreiheit) sein

könnte. Äußerst sensibel indiziert der Terminus «Autonomie» diesen

Tatbestand der Selbstbestimmung in einem Rahmen, der anzuerkennen

ist, ohne die Freiheit des Menschen aufzuheben.




	Autonomie und Heteronomie nach Kant

