
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 29 (1982)

Heft: 3

Artikel: Le problème de l'"Intrinsece Malum" : esquisse historique

Autor: Pinckaers, Servais

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761406

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761406
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Servais Pinckaers

Le problème de r«Intrinsece Malum»
Esquisse historique*

I. Les Pères

La théologie des Pères combine deux sources principales: l'Ecriture,
centrée sur le Nouveau Testament, comme source première, et la pensée

philosophique gréco-latine dans ses différents courants, platonisme,
stoïcisme, aristotélisme.

Concernant la morale se dégagent deux traits distinctifs:
1. La morale est conçue toujours comme une réponse à la question

du bonheur, qui fournit le «telos» de l'agir humain, et elle est ordonnée
selon l'organisme des vertus que régissent la foi, l'espérance et la charité.

On ne rencontre pas chez les Pères de morale centrée sur les obligations
ou les devoirs, au sens moderne; les préceptes sont ordonnés aux vertus.

2. La théologie des Pères se distingue de la pensée des philosophes

par l'objectivité de sa conception du bonheur et, par suite, des vertus et
de la morale. Alors que, pour les philosophes, le «telos» consiste
essentiellement dans le déploiement de la vertu de l'homme en ses

facultés les plus hautes, tout en visant éventuellement une réalité
supérieure à l'homme, pour la théologie chrétienne le «telos» consiste
essentiellement dans l'obtention effective de l'objet divin, ce qui
provient évidemment de l'intervention de Dieu dans l'histoire de l'homme

par la Révélation.
Citons R. Holte1 à propos de S. Augustin:

* Remarque: cette étude ne se limite pas à l'expression «intrinsece malum», qui
est moderne, mais s'attache au problème de fond, soit à l'objectivité de la qualité
morale, bonne ou mauvaise, et, par suite, du jugement moral. Ce texte est un résumé
donnant l'essentiel d'une étude plus longue.

1 Béatitude et sagesse, p. 258.



374 Le problème de l'«Intrmsece Malum»

«Dans ses définitions de l'amour, Augustin a une forte tendance à détourner

son regard du sujet pour le tourner vers les différents objets susceptibles
d'être objets d'amour. Ceci est lié à la tendance générale qu'il a, dans les

spéculations sur le telos, à déplacer un peu la question posée par les

philosophes anciens, lesquels faisaient provenir le telos d'une fonction
humaine. Ainsi, dans le De doctrina Christiana, tout le raisonnement est
dominé par les diverses catégories de res qu'Augustin tire de la doctrine de
foi chrétienne pour servir ensuite de points d'orientation de toute la
morale».

Comme le rapport à Dieu, la relation au prochain, telle que la

définit l'Evangile, deviendra aussi plus «objective». L'autre n'est pas
seulement un compagnon de vertu, mais une personne créée à l'image
de Dieu, rachetée par le Christ.

II. Abélard

La position d'Abélard est claire: la qualité morale ne réside pas dans

l'œuvre ou l'action extérieure (qu'on peut faire par erreur ou contrainte,
et donc sans péché), ni même dans le désir, mais uniquement dans le

consentement au désir ou à l'action, soit dans l'intention. Partout où des

œuvres semblent soumises à un précepte ou une prohibition, il faut

rapporter ces derniers au consentement plus qu'aux œuvres elles-mêmes.

Est transgresseur du précepte (par exemple, «Tu ne tueras pas»)

non celui qui fait ce qui est interdit, mais qui consent à ce qu'il sait être

interdit.
Le péché consiste donc dans le seul consentement volontaire;

l'exécution de l'œuvre n'y ajoute rien. L'œuvre est de soi indifférente.

Remarques:

1. Il faut interpréter Abélard dans son contexte historique, dans le
cadre de l'analyse augustinienne du péché qui distingue la tentation (le

serpent), le désir sensible (Eve) et le consentement de la raison (Adam),
et place le péché formellement dans le consentement. En opposition à la

tendance de son temps à juger du bien et du mal par les œuvres
extérieures, comme dans les pénitentiaires, Abélard soutient qu'au
contraire, le tout du péché ou du bien est dans le consentement volontaire,

dans l'intention.
La pensée d'Abélard est dialectique: il a besoin de dire non pour dire



Esquisse historique 375

oui et s'affirmer. Sa position a une face négative: la qualité morale n'est

pas dans l'œuvre extérieure, et une face positive: le foyer de la qualité
morale est dans le consentement volontaire. L'excès du côté négatif
n'infirme pas la valeur du côté positif de cette doctrine.

2. A la question de l'objectivité du jugement moral (ou de l'«intrin-
sece malum»), Abélard répond qu'elle se situe au niveau du consentement

et de l'intention:

«La prudence discerne ce qu'est proprement bien et mal. Certaines choses

sont bonnes ou mauvaises par elles-mêmes proprement et comme
substantiellement: ce sont les vertus et les vices. D'autres le sont per accidens et par
autre chose. Telles sont nos actions et nos œuvres qui sont de soi indifférentes,

mais sont dites bonnes et mauvaises par les intentions dont elles procèdent

Ce qui est bon ou mauvais substantiellement et par sa propre nature
reste toujours sans mélange de sorte que ce qui est bon ne puisse jamais
devenir mauvais et vice versa» (Dialogues, Pars III, P. L., t. 178, col. 1652).

On ne peut transposer telle quelle la doctrine d'Abélard dans les

cadres de la morale casuistique, car celle-ci est une sorte de morale des

œuvres que ne connaissait pas Abélard, où l'intention est considérée

comme essentiellement subjective et où toute l'objectivité se tient du
côté de ce qu'Abélard appelait les œuvres.

III. P. Lombard

Dans II Sent., dist. 40, P. Lombard relate l'opinion d'Abélard et de

ses disciples pour qui les actes sont bons et mauvais uniquement par leur
intention, et celle d'adversaires qui soutiennent que certains actes sont
bons (ou mauvais) de telle sorte qu'ils ne peuvent devenir mauvais (ou
bons), tandis que d'autres actes sont bons ou mauvais par leur fin ou
cause.

P. Lombard prend une position moyenne, en s'appuyant sur le De
mendacio de S.Augustin: toutes les œuvres de l'homme sont jugées
bonnes ou mauvaises d'après leur intention ou leur cause, sauf celles qui
sont mauvaises par elles-mêmes («per se mala»), par exemple le vol pour
aider un pauvre.

P. Lombard suit Abélard pour l'essentiel, mais le corrige au nom
d'Augustin pour ce qu'il a d'excessif: certaines œuvres sont mauvaises

per se, indépendamment de l'intention.



376 Le problème de r«Intrinsece Malum»

IV. S. Thomas d'Aquin

L'importance de S. Thomas2 est capitale, car il a élaboré à partir de

sources diverses les catégories et les termes principaux pour l'analyse de

l'agir moral, qui deviendront classiques après lui. Pour l'interpréter
correctement il faut 1. comparer sa construction avec ses sources
directes qui sont comme ses matériaux; 2. tenir compte de la structure
d'ensemble qu'il a donnée à sa morale.

A. La doctrine sur les circonstances (1-11,7)

De ses sources (Aristote, Cicéron, Nemesius, Boèce), S.Thomas

reçoit des listes de circonstances entendues comme les éléments de

l'action dont doit tenir compte le philosophe ou l'orateur, sans différenciation

entre éléments essentiels et secondaires. Le terme de circonstance

(ou peristasis) n'est lui-même employé au pluriel qu'à partir de Boèce.
S.Thomas part d'une perspective théologique qu'il définit en trois

points: 1. ordonnance des actes à la béatitude de l'homme ou finalité; 2.

en ce que les actes sont bons ou mauvais en eux-mêmes (et plus ou
moins), 3. ainsi que par leurs effets (mérite) (I—II, 7.2).

Tout en s'efforçant de respecter les «autorités», S. Thomas va faire

progresser la doctrine sur deux points:
a. S'appuyant sur l'affirmation d'Aristote et du pseudo-Grégoire de

Nysse que les principales circonstances sont «cuius gratia» et «quid est

quod agitur», S. Thomas les fait sortir du rang pour former, de fait, avec
elles l'essence de l'action, comme un noyau central autour duquel
graviteront les autres éléments de l'action morale.

b. S'appuyant sur l'étymologie (circum-stare), S.Thomas modifie
le sens du terme «circonstances». Celui-ci ne désignera plus tous les

éléments de l'action dont il faut tenir compte, mais seulement ceux qui
s'ajoutent aux éléments essentiels, en apportant une contribution secondaire,

selon le plus et le moins, à la qualité morale de l'action. Nous
obtenons ainsi trois classes d'éléments qui entrent dans l'action humaine:

2 Cf. O. Lottin, Le problème de la moralité intrinsèque d'Abélard à S. Thomas
d'Aquin, Psychologie et Morale, t. II. - La place du «finis operantis» dans la pensée
de S. Thomas d'Aquin, ibid., t. IV. - S. Pinckaers, Le rôle de la fin dans l'action
morale selon S.Thomas d'Aquin, in: Renouveau de la morale, pp. 114-143. -
Somme des Jeunes, Actes humains, t. I et IL



Esquisse historique 377

1. Les éléments essentiels: fin et matière.
2. Les éléments secondaires: les circonstances proprement dites.
3. Les éléments qui n'influencent pas la moralité, qui ne sont pas

proprement des circonstances (ils pourraient prendre de l'importance
dans une autre considération, comme celle de l'avocat) (I—II, 7.2 ad 2).

Difficulté: cette analyse rencontre une difficulté: la liste aristotélicienne

des circonstances désormais définies comme accidents de l'action,
contient la fin et la matière, considérées comme éléments essentiels.

S. Thomas en profite pour apporter une précision: il faut distinguer une
fin et une matière essentielles et une fin et une matière qui s'y ajoutent et

sont proprement des circonstances (7.3 ad 3).

Remarques:
1. L'élaboration de la catégorie des circonstances est très importante,

car en discernant, parmi l'«infinité» des éléments qui entrent dans

une action concrète, quels sont, pour le moraliste, les éléments essentiels,

les éléments secondaires et ceux qui ne l'intéressent pas, elle permet
d'établir une science morale qui ait une portée générale, capable de

ranger en des espèces morales des séries d'actions qui se ressemblent par
leurs éléments principaux. Ainsi la science peut-elle se dégager de la

pure singularité. La question de l'objectivité (ou de l'«intrinsece
malum») se posera donc précisément au niveau des éléments essentiels de

l'action morale, fin et matière. C'est par ces derniers qu'on jugera si une
action est bonne ou mauvaise par soi.

2. A remarquer aussi que le vocabulaire de S. Thomas reste souple:
ce qui apparaît, d'un point de vue, comme une circonstance d'un acte,

peut constituer, d'un autre point de vue, un élément essentiel (De malo

qu. 2, a. 6, corps et ad 1).

3. Les termes ne sont pas marqués par l'opposition moderne entre
sujet et objet.

L'objet ne signifie pas une chose matérielle à la différence d'une

personne, mais la réalité placée devant l'acte comme sa matière, qui peut
être une personne, Dieu, autrui, autant qu'un être inanimé. La fin elle-
même peut être considérée comme objet.

La fin désigne l'objet en tant qu'il est visé par l'intention dans

l'amour, le désir, l'espérance. La finalité peut donc être objective.
La matière ne signifie pas seulement ce qui est matériel à la différence

de ce qui est spirituel, mais ce sur quoi porte un acte. Une personne peut
être la matière d'un acte, comme dans le cas de l'amour, de la connaissance.



378 Le problème de l'«Intrinsece Malum»

Le terme de «res» ne signifie pas seulement une «chose» matérielle,
mais doit plutôt se traduire par «réalité», et peut aussi désigner des êtres

personnels, comme dans la distinction augustinienne entre «res» et

«signa». Il en va de même pour «substance».

B. La structure de l'action morale

La structure de l'action morale est exposée le plus clairement dans

I—II 18.6. Elle s'établit par la distinction entre l'acte intérieur (vouloir
simple, intention) ayant pour objet la fin, et l'acte extérieur (déterminé

par le choix) ayant pour objet la matière sur quoi porte l'action, avec les

circonstances qui s'y ajoutent.
Acte intérieur et acte extérieur ne sont pas des actes séparés, mais

désignent plutôt les deux parties ou dimensions de l'action concrète. Ils

ne s'opposent pas comme le font le sujet et l'objet dans la pensée

moderne, mais tendent à s'unir et à s'harmoniser pour former l'action
complète. Le jugement moral peut distinguer ces deux parties de l'acte,
mais il ne peut s'achever qu'en les réunissant.

On peut donc distinguer une qualité morale propre à l'acte intérieur
qui est déterminée par la fin, comme son objet (qu. 19), et une autre

propre à l'acte extérieur déterminée par sa matière (qu. 20), mais à

condition de montrer aussi leur coordination et leur interaction.
Voici le schéma de cette analyse:

Objet

Acte intérieur vouloir simple -> fin 1 Principe formel
intention i essentiel

Choix
Acte extérieur matière Principe matériel

essentiel

+ circonstances
Eléments secondaires,
accidentels

La distinction entre acte intérieur et extérieur se retrouvera dans

toute la IP Pars:

Acte
intérieur

Vertu comme
principe intérieur

Loi évangélique
(intérieure par l'action
de l'Esprit Saint dans
la foi et charité)
(Sermon sur la montagne)

chaque vertu
en particulier
+ dons

Acte loi comme Loi ancienne
extérieur principe extérieur (Décalogue)

préceptes adjoints
à chaque vertu



Esquisse historique 379

C. Primauté et objectivité de la finalité

La caractéristique principale de l'analyse de S.Thomas est 1. la

primauté de la finalité qui détermine l'acte intérieur (l'intention); mais, à

la différence d'Abélard, avec la reconnaissance de l'apport de l'acte
extérieur et de sa matière comme également essentiel et devant être
assumé par la finalité; 2. l'exigence d'objectivité inhérente à la finalité
elle-même, conformément à la tradition chrétienne.

1. La primauté de la finalité apparaît manifestement comme une

caractéristique de la pensée de S.Thomas, notamment quand on le

compare à ses contemporains et à ses sources.
a. La tradition augustinienne (S. Bonaventure, S. Albert) distinguait

dans l'acte moral une triple bonté successive: bonté naturelle causée par
Dieu, bonté ex genere par l'ordination à l'objet convenable, bonté par
les circonstances, dont la fin. Dès les Sentences, S. Thomas renverse la

perspective et analyse l'acte moral à partir de l'acte intérieur qui a la fin

pour objet (II Sent., d. 40, a. 1), allant jusqu'à regarder l'apport de l'acte

extérieur comme accidentel. Le De malo (qu. 2, a. 2, ad 1 et ad 5), puis
la Somme (I—II, 18.6) apportent la correction: la spécification selon la fin
et selon l'objet s'ordonnent comme forme et matière.

Au tableau classique de la triple bonté, il en ajoute une quatrième:
selon la fin comme la cause de la bonté. Dès les Sentences, la primauté
est explicitement donnée à l'acte intérieur et à la finalité.

b. A la différence de P. Lombard qui plaçait l'étude de la béatitude à

la fin de la théologie (II Sent.), S.Thomas, s'inspirant d'Aristote et

d'Augustin, en fait le premier traité de la IL Pars et le complète par une

analyse de la finalité qui ouvre ce traité. La morale de S. Thomas sera

dominée d'un bout à l'autre par le rapport à la fin ultime et à la

béatitude, qui servira de critère supérieur dans tous les grands traités,

vertus, péchés, lois et, par suite, pour tous les actes qui en procèdent.

2. La finalité, liée au désir de la béatitude, contient une exigence
d'objectivité prédominante pour S.Thomas. De même qu'Augustin
avait la tendance à déplacer son regard, concernant l'amour, du sujet
vers les objets de l'amour, ainsi S. Thomas place-t-il à l'avant-plan la

considération de l'objet béatifiant qui convient à l'homme, dans une
recherche progressive, parallèle aux cinq voies, où il démontre, en
s'appuyant sur le désir même de l'homme, que sa béatitude ne peut être

qu'en Dieu et que la vision de Dieu est possible (I—II, qu. 2).



380 Le problème de r«Intrinsece Malum»

La finalité n'est donc pas enfermée dans la subjectivité, pour
S. Thomas, pas plus que le désir de la béatitude, s'il reste droit. En cela

S. Thomas est fidèle à toute la tradition patristique.

3. La distinction entre «finis operis» et «finis operantis» qui jouera
un rôle essentiel dans l'analyse de l'action morale à partir du XVIIe
siècle, est certes connue de S. Thomas, mais relativement peu employée.
On la trouve dans les Sentences: II, d.l, qu. 2, a.l (où il dit, d'ailleurs,

que: finis operis semper reducitur ad finem operantis); qu. 12, a. 4; IV
Sent., d. 16, qu. 3, a. 1.9a 2 ad 3. Mais jamais il n'utilise cette distinction
dans la I—II et il faut attendre le traité de la tempérance (II—II, 141,6 ad 1)

pour la voir réapparaître.
Historiquement, on ne peut donc attribuer à S. Thomas l'utilisation

de la distinction entre «finis operis» et «finis operantis» dans l'analyse de

l'action morale, surtout comme une pièce essentielle de cette analyse.

V. Le Nominalisme

Le nominalisme, inauguré par Ockham, a constitué un tournant
décisif dans l'histoire de la morale. Tout en utilisant le vocabulaire et les

concepts classiques, Ockham élabore une nouvelle conception de la

morale, avec une nouvelle structure, une nouvelle organisation, donnant

aux mots une signification nouvelle.
La racine du changement se trouve dans une interprétation de la

définition de la liberté par P. Lombard («liberum arbitrium est facultas
rationis et voluntatis», II Sent., d. 24) directement opposée à celle de

S. Thomas.
Pour S.Thomas, la raison et la volonté précèdent et forment la

liberté et le choix où celle-ci s'exerce. La liberté a donc comme source les

inclinations naturelles à la vérité et au bien-bonheur qui constituent la

nature spirituelle de l'homme; elle reçoit sa qualité de sa conformité à ces

inclinations. Nous l'appellerons liberté de qualité.
Pour Ockham, la liberté précède la raison et la volonté et se définit

comme pouvoir de se déterminer à partir de soi, indifféremment, entre
des contraires. C'est la liberté d'indifférence qui se détermine non
seulement aux actes de la volonté et de la raison, mais domine aussi les

inclinations naturelles: je puis vouloir ou refuser d'être heureux, de

conserver ou non mon existence, etc.



Esquisse historique 381

De ces deux conceptions de la liberté procèdent deux conceptions et

deux organisations de la morale.
De la liberté de qualité procède une morale fondée sur l'inclination à

la vraie béatitude comme fin ultime, qui s'organise suivant les vertus
comme principes intérieurs développant les inclinations à la vérité et au

bien, et qui coordonne les actes selon leur espèce dans des ensembles

finalisés. C'est une morale de la béatitude, de la finalité, de la vertu.
La liberté d'indifférence ne peut être limitée et qualifiée que par une

liberté supérieure, la volonté toute-puissante de Dieu s'exprimant dans

la loi avec la force de l'obligation. La morale va donc prendre comme
base le rapport des actes à la loi et à l'obligation; elle s'organisera suivant
les commandements de Dieu. Les actes seront considérés dans leur
singularité, comme déterminations d'une liberté qui peut à chaque
instant choisir entre les contraires. Nous avons ainsi la première morale
de l'obligation (qui devient la notion centrale), qu'on peut appeler aussi

morale de la loi ou morale des actes singuliers, soit des cas (d'où la

casuistique).
Sont écartés de la morale fondamentale la considération de la

béatitude et de la finalité, l'étude des vertus (et des habitus) qui impliquent

la durée et fourniront seulement des classifications commodes

pour les obligations. La considération de l'acte intérieur, principale pour
S. Thomas, va céder le pas à la considération de l'acte extérieur qui seul

tombe directement et explicitement sous la loi.

Conséquences pour la question de l'«intrinsece malum»

Jusqu'à S. Thomas, la question classique à ce sujet était: y a-t-il des

actes qui sont bons ou mauvais selon leur nature et non seulement parce
qu'ils sont commandés ou défendus par la loi?

S. Thomas répondait par l'affirmative et mentionnait en l'excluant
l'opinion de ceux qui soutenaient «quod justa et recta sunt solum lege

posita» (III Contra Gentes, c. 129).
Dans le système d'Ockham, tous les actes sont de soi moralement

indifférents et ne deviennent mauvais ou bons que par leur rapport à la

loi, y compris les actes intérieurs, puisqu'il osera soutenir, logiquement
d'ailleurs, que même haïr Dieu peut être bon si Dieu l'ordonne.

Le nominalisme est ainsi la négation la plus radicale et universelle

qu'il existe des actes intrinsèquement bons ou mauvais.



382 Le problème de lbdntrinsece Malum»

Néanmoins, le nominalisme a apporté, de fait, des atténuations à ce

radicalisme, comme la reconnaissance d'un cours ordinaire des choses

où on peut parler d'une certaine loi naturelle conservant sa validité, tant
que la suprême liberté de Dieu n'y intervient pas.

Sans doute, si on le pousse dans ses derniers retranchements, le

nominaliste finira-t-il par dire qu'il y a tout de même un «intrinsece
malum (ou bonum)», soit le pur refus (ou l'acceptation) d'obéir à la

volonté de Dieu. Mais c'est là un acte de la liberté indépendant de tout
contenu, laissant tout autre acte dans l'indifférence et la relativité.

Concernant la question du caractère intrinsèque de la moralité, le

nominalisme va devenir la tentation et la hantise des moralistes postérieurs.

Ils s'efforceront de dresser des barrières contre le relativisme que
le nominalisme répand, notamment en se servant contre lui de la loi
naturelle; mais ils ne prendront pas assez garde que ce relativisme est
inhérent à la conception nominaliste de la liberté d'indifférence et à la

structure de la morale qu'elle commande.

VI. Suarez

Pour Suarez la moralité de l'acte moral s'établit essentiellement par sa

tendance à son objet et est déterminée par la relation de cet objet premièrement

à la nature rationnelle de l'homme, à sa raison, et secondement à la

loi, expression de la volonté divine, qui est la source de l'obligation.
C'est la convenance de l'objet de l'acte à la nature rationnelle en tant

que telle qui établit l'objectivité de la moralité (tractatus III, disputatio
II, Opera t. IV, éd. Vivès, 1856).

Concernant l'apport de la fin à la moralité, Suarez fait une distinction

qui ramène pratiquement la fin à l'objet: ou l'objet coïncide avec la

fin intrinsèque de l'acte, et il revient au même de dire que l'acte reçoit sa

bonté de l'objet ou de la fin; ou la volonté porte sur un objet honnête et

l'ordonne à une fin ultérieure honnête (par exemple aimer Dieu pour
mériter), auquel cas, la bonté de l'acte par sa fin est accidentelle et

s'ajoute par une dénomination extrinsèque.
Nous avons donc la distinction, au sein de la finalité, entre une fin

intrinsèque et essentielle à l'acte, qui se confond avec l'objet, et une fin
ajoutée par le sujet et accidentelle. Cette distinction va devenir classique,

sans que Suarez ait déjà songé à la rapprocher de la distinction entre
«finis operis» et «finis operands».



Esquisse historique 383

Le schéma de Suarez est le suivant:

raison loi (volonté — obligation)
(nature humaine)

Volonté acte » objet
(fin intrinsèque)

+ fin ajoutée et accidentelle

Suarez pose explicitement le problème de l'«intrinsece malum»
d'une façon classique: «utrum sit aliquis actus voluntatis ex se et natura
sua malus, seclusa extrinseca prohibitione» et emploie dans sa réponse
l'expression elle-même: «Tertium corollarium, quo sensu dicantur ali—

qui actus intrinsece mali».
Le status quaestionis, plus logique qu'historique, part de l'opinion

nominaliste: aucun acte n'est mauvais de sorte qu'il ne puisse pas ne pas

l'être, car la moralité dépend uniquement de la prohibition extérieure et
de la libre volonté divine. Suarez y oppose l'opinion qu'il est absurde de

nier qu'il y ait des actes mauvais de sorte qu'on ne puisse les séparer de

cette malice, fût-ce par la «potentia Dei absoluta». Il relate enfin une
troisième opinion qui doit lui plaire et qui distingue entre la loi indicative

qui dépend uniquement de la raison, et la loi impérative qui dépend
de la volonté qui oblige et du supérieur: tout acte mauvais requiert une
loi indicative, mais pas une loi impérative.

Suarez, pour sa part, soutient que certains actes de la volonté sont
mauvais «ex se» par leur objet, indépendamment de toute volonté qui
interdit. Qu'un acte soit «intrinsèquement mauvais» ne signifie pas que
la malice soit inhérente à son entité physique, mais qu'il ne peut être

accompli moralement, avec liberté et sans ignorance, concernant tel

objet, sans que la malice y soit jointe et innée (innata). Aussi répugne-t-il
que de tels actes soient bons ou indifférents.

Ce qui nous paraît caractéristique de Suarez, c'est:'
1. la concentration de l'acte sur l'objet avec réduction de la fin. En
réalité, la fin n'est plus que le propos explicite du sujet dans l'acte
singulier.
2. La séparation entre la relation de l'objet à la raison, à la nature
rationnelle, qui fonde un ordre objectifet permet de reprendre l'héritage
thomiste, et, d'autre part, la relation à la loi, comme expression de la

volonté du supérieur, comme source de l'obligation, ce qui provient
directement du nominalisme.



384 Le problème de l'«Intrinsece Malum»

VII. Les Salmanticenses

Les Salmanticenses (Cursus theologicus, Tract. XI, disputatio I,
dubium VI) traitent la question de l'objectivité de la moralité des actes

par une distinction entre la moralité formelle, qui est constituée par le

rapport de la liberté avec la loi et ne peut précéder l'acte de la volonté, et
la moralité fondamentale ou objective, formée par l'ordonnance de l'acte
à son objet avec ses circonstances. Cette moralité fondamentale précède
l'acte de la volonté comme la cause et la racine ou le fondement de sa

bonté, mais elle ne devient formellement morale que par l'acte lui-même
de la volonté vis-à-vis de la loi.

La moralité objective fondamentale fait abstraction de la relation à

la loi et la précède. Elle est une dénomination intrinsèque par le rapport
de l'acte à l'objet et par la convenance ou disconvenance de celui-ci avec
les inclinations naturelles à l'homme, tandis que la moralité qui se prend
de la loi est une dénomination extrinsèque. On peut donc distinguer du
côté de l'objet:

l'objet physique: dans son entité physique;
l'objet moral fondamental: rapport de l'acte à l'objet qui le spécifie,

capable de soi d'être réglé par la loi: moralité objective intrinsèque;
l'objet en relation à la loi: moralité formelle et extrinsèque.
Nous avons donc de nouveau une conception mixte qui associe,

non sans subtilité, la tradition thomiste, du côté de la moralité objective,
et la conception nominaliste qui établit la moralité par le rapport à la loi
et à l'obligation. A noter que la considération de la moralité part de l'acte
dans son entité physique, et que la distinction entre l'acte physique et la

moralité objective ne se fera pas aisément.
Abordant le rôle de la fin dans la moralité, les Salmanticenses

présentent comme une distinction «qu'il faut toujours avoir devant les

yeux en cette matière» la division en «finis operis» et «finis operantis».
La première, vers laquelle l'action tend par sa nature même, est appelée
aussi finis proximus, finis intrinsecus, et coïncide avec l'objet. La

seconde, vers laquelle l'action se dirige par la libre volonté de celui qui
agit, appelée aussi finis extrinsecus et finis remotus, se distingue de

l'objet de l'acte et lui est accidentelle.
Cette distinction permet de rapporter à l'objet tous les textes où

S. Thomas affirme l'importance primordiale de la fin dans la moralité.



Esquisse historique 385

VIII. Filippo Grossi

Un simple mot de Grossi (Tractatus in universam theologiam
moralem) pour noter sa position originale. Quand il traite de la contribution

de la fin à la qualité morale, Grossi distingue bien entre le «finis

operis» et le «finis operands», mais il soutient que celui-ci confère à

l'acte humain une bonté ou une malice essentielle et spécifie l'acte

pareillement à la spécification morale par l'objet. Ces deux spécifications
sont si intimement liées qu'un même acte ne peut être bon par son objet
et mauvais par sa fin, ou mauvais par son objet et bon par sa fin, si ce

n'est d'une bonté matérielle. Grossi est ainsi beaucoup plus proche de

S. Thomas.

IX. Biixuart

Billuart est simple et clair, ce qui explique son succès auprès des

auteurs de manuels de morale, et que ses exposés soient devenus

classiques.
Les principes de moralité sont, selon lui (Trac, de actibus humanis,

dissert. IV, art. 3), l'objet, les circonstances et la fin, qui est une
circonstance, mais dont S. Thomas traite spécialement à cause de son
influence particulière.

1. La bonté première et essentielle de l'acte humain se prend de

l'objet moralement considéré, soit dans sa relation avec la régulation de

la raison et avec la loi qui ordonne ou défend, ce qui le différencie de

l'objet physique. L'acte reçoit ainsi sa bonté ou sa malice médiatement

par la loi et immédiatement par son objet mis en relation avec la règle de

la raison et la loi. Cette essence morale de l'acte reste invariable, même si
les circonstances et la fin changent.

2. La fin ne peut ajouter qu'une bonté ou une malice accidentelle à la

moralité essentiellement déterminée par l'objet, quelle que soit son

importance.
Pour expliquer les nombreux textes de S. Thomas qui accordent

une importance primordiale à la finalité, Billuart fait intervenir la

distinction devenue classique entre le «finis operis» ou intrinsèque, qui
coïncide avec l'objet et auquel il faut rapporter les textes de S. Thomas

qui mettent la fin à l'avant-plan, et le «finis operantis» ou fin extrinsèque,

qui est accidentelle.



386 Le problème de r«Intrinsece Malum»

Billuart conclut par l'exposé de la quadruple bonté de l'acte humain
en précisant que la quatrième, la bonté par la fin (dont il ignore qu'elle a

été ajoutée par S. Thomas) est accidentelle.
Le schéma de Billuart peut donc s'établir ainsi:

loi
raison

Vouloir acte
objet
(finis operis)

essentiel

+ circonstances (finis operantis) } accidentel

Billuart ne semble pas avoir traité explicitement la question de

l'intrinsece malum.
Remarquons que dans ce schéma, la finalité est réduite au but que se

propose le sujet dans l'acte singulier, et n'a plus, en réalité, les dimensions

de la finalité selon S. Thomas, qui établit une coordination interne
entre de multiples actes selon une hiérarchie de fins qui embrassent
finalement toute l'activité humaine.

X. Les manuels modernes

Selon J. Murtagh, dans sa thèse sur 1'«Intrinsic Evil» chez les

moralistes du XIXe et du XXe siècle, on remarque deux tendances dans

la conception même de l'«intrinsece malum», à l'heure actuelle. L'une le

définit comme ce qui est inrinsèquement mauvais par son objet,
indépendamment des circonstances et de la motivation. C'est la conception
devenue classique. L'autre estime qu'on ne peut juger un acte moral et
déterminer l'«intrinsece malum» sans y inclure, outre l'objet, toutes les

circonstances, notamment la motivation ou l'intention.
J. Murtagh remarque la variété dans l'usage du concept de

circonstances, ainsi qu'une certaine confusion concernant le concept d'objet,
qui n'est pas toujours clairement distinct de l'objet physique. Partout
néanmoins se retrouve la distinction entre le «finis operis» qui rentre
dans l'objet, et le «finis operantis» qui se range parmi les circonstances.

Les catégories dont on use aujourd'hui encore dans les discussions



Esquisse historique 387

sur r«intrinsece malum» demeurent donc celles qu'a exposées, entre

autres, Billuart.

Résumé

1. Depuis les origines, la théologie chrétienne se caractérise par son
«objectivité» et son «réalisme» dus à l'intervention de la Révélation.

2. Après Abélard qui privilégie l'intention, S. Thomas place cette

«objectivité» premièrement dans l'acte intérieur de la volonté, dont la

fin est l'objet, et secondement dans l'acte extérieur qui a pour objet sa

matière. Intériorité et finalité sont donc principales en morale.

3. Le nominalisme suspend toute la moralité à la loi extérieure, et

met ainsi radicalement en cause l'existence d'une moralité intrinsèque. Il
met à l'écart la finalité, ainsi que les inclinations naturelles, et concentre
la considération du moraliste sur l'acte singulier.

4. Les moralistes de l'époque moderne défendent la moralité intrinsèque

contre le nominalisme en la concentrant sur l'objet distingué de la

fin, elle-même réduite au rang de circonstance grâce à la distinction
entre «finis operis» et «finis operands». Mais ils admettent les bases de la

problématique qui proviennent du nominalisme: la réduction de l'acte
moral à l'acte singulier (d'où le nom de casuistique), la négligence de la

finalité, de l'intériorité, l'opposition entre le sujet et l'objet, la détermination

de l'impératif moral par le rapport extrinsèque à la loi.

Conclusion

Il nous paraît nécessaire:

1. de réviser les bases et les catégories dont a usé la casuistique pour
poser le problème de la moralité intrinsèque;

2. de rendre son importance et son amplitude à la finalité, comme à

la dimension «intérieure» des actes humains;
3. de montrer les exigences d'objectivité que comporte la finalité au

niveau de l'acte intérieur comme de l'acte extérieur. Ce qui implique un
dépassement de l'opposition entre le sujet et l'objet, pour rétablir leur
coordination, dans l'action morale.



388 Le problème de r«Intrinsece Malum»

Notre étude s'arrête au seuil des discussions actuelles, notamment la

critique de la doctrine de l'«intrinsece malum» par ce qu'on a appelé le

«conséquentialisme» ou le «proportionnalisme»: établissement de la

moralité des actes par une comparaison entre leurs effets bons et
mauvais (selon la théorie de la cause à double effet révisée), dans la ligne
de l'ordination des moyens à la fin3. Notre recherche manifeste, entre

autres, la dépendance persistante de la problématique actuelle à l'égard
des catégories élaborées par les moralistes post-tridentins, et plus loin-
tainement envers la position nominaliste du problème. Elle indique aussi

un dépassement et un élargissement possibles d'après un autre modèle
de morale, celle des Pères représentée notamment par S. Thomas. 389

3 Cf. l'article-clé de P. Knauer, La détermination du bien et du mal par le
principe du double effet, dans N. R. Th. 87(1965) 356-376. Voir aussi, parmi
beaucoup d'autres: L.Janssens, Ontic Evil and Moral Evil, dans Louvain Studies
4(1972) 116-165; C. Curran, Utilitarisme et théologie morale contemporaine. Où
se situe le débat? dans Concilium no 120 (1976) 446-467; B. Schueller, The Double
Effect in Catholic Thought, dans «Doing Evil to achieve Good», Chicago, 1978,
pp. 165-191.


	Le problème de l'"Intrinsece Malum" : esquisse historique

