Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 29 (1982)

Heft: 3

Artikel: Le probleme de I"Intrinsece Malum™ : esquisse historique
Autor: Pinckaers, Servais

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761406

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761406
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SErRVAIS PINCKAERS

Le probleme de I’«Intrinsece Malum»
Esquisse historique™

I. Les PERES

La théologie des Péres combine deux sources principales: I’Ecriture,
centrée sur le Nouveau Testament, comme source premiére, et la pensée
philosophique gréco-latine dans ses différents courants, platonisme,
stoicisme, aristotélisme.

Concernant la morale se dégagent deux traits distinctifs:

1. La morale est congue toujours comme une réponse a la question
du bonheur, qui fournit le «telos» de I'agir humain, et elle est ordonnée
selon 'organisme des vertus que régissent la foi, 'espérance et la charité.
On ne rencontre pas chez les Péres de morale centrée sur les obligations
ou les devoirs, au sens moderne; les préceptes sont ordonnés aux vertus.

2. La théologie des Péres se distingue de la pensée des philosophes
par I'objectivité de sa conception du bonheur et, par suite, des vertus et
de la morale. Alors que, pour les philosophes, le «telos» consiste
essentiellement dans le déploiement de la vertu de 'homme en ses
facultés les plus hautes, tout en visant éventuellement une réalité supé-
rieure 3 ’homme, pour la théologie chrétienne le «telos» consiste
essentiellement dans I'obtention effective de I'objet divin, ce qui pro-
vient évidemment de l'intervention de Dieu dans I’histoire de ’homme
par la Révélation.

Citons R. HoLTE! 2 propos de S. Augustin:

* Remarque: cette étude ne se limite pas 2 I'expression «intrinsece malumn», qui
est moderne, mais s’attache au probléeme de fond, soit A I'objectivité de la qualité
morale, bonne ou mauvaise, et, par suite, du jugement moral. Ce texte est un résumé
donnant I'essentiel d’une étude plus longue.

' Béatitude et sagesse, p.258.



374 Le probléeme de I’ «Intrinsece Malum»

«Dans ses définitions de 'amour, Augustin a une forte tendance a détour-
ner son regard du sujet pour le tourner vers les différents objets susceptibles
d’étre objets d’amour. Ceci est lié a la tendance générale qu’il a, dans les
spéculations sur le telos, a déplacer un peu la question posée par les
philosophes anciens, lesquels faisaient provenir le telos d’une fonction
humaine. Ainsi, dans le De doctrina christiana, tout le raisonnement est
dominé par les diverses catégories de res qu’ Augustin tire de la doctrine de
foi chrétienne pour servir ensuite de points d’orientation de toute la
morale».

Comme le rapport a Dieu, la relation au prochain, telle que la
définit ’Evangile, deviendra aussi plus «objective». L’autre n’est pas
seulement un compagnon de vertu, mais une personne créée a 'image
de Dieu, rachetée par le Christ.

II. ABELARD

La position d’Abélard est claire: la qualité morale ne réside pas dans
I'ceuvre ou I'action extérieure (qu’on peut faire par erreur ou contrainte,
et donc sans péché), ni méme dans le désir, mais uniquement dans le
consentement au désir ou a ’action, soit dans I'intention. Partout ou des
ceuvres semblent soumises a un précepte ou une prohibition, il faut
rapporter ces derniers au consentement plus qu’aux ceuvres elles-mé-
mes. Est transgresseur du précepte (par exemple, «Tu ne tueras pas»)
non celui qui fait ce qui est interdit, mais qui consent a ce qu’il sait étre
interdit.

Le péché consiste donc dans le seul consentement volontaire; I'exé-
cution de I’ceuvre n’y ajoute rien. L'ceuvre est de soi indifférente.

Remarques:

1. 11 faut interpréter Abélard dans son contexte historique, dans le
cadre de I’analyse augustinienne du péché qui distingue la tentation (le
serpent), le désir sensible (Eve) et le consentement de la raison (Adam),
et place le péché formellement dans le consentement. En opposition a la
tendance de son temps a juger du bien et du mal par les ceuvres
extérieures, comme dans les pénitentiaires, Abélard soutient qu’au
contraire, le tout du péché ou du bien est dans le consentement volontai-
re, dans 'intention.

La pensée d’Abélard est dialectique: il a besoin de dire non pour dire



Esquisse historique 375

oui et s’affirmer. Sa position a une face négative: la qualité morale n’est
pas dans I'ceuvre extérieure, et une face positive: le foyer de la qualité
morale est dans le consentement volontaire. L’'exces du c6té négatif
n’infirme pas la valeur du c6té positif de cette doctrine.

2. A la question de I'objectivité du jugement moral (ou de I’ «intrin-
sece malum»), Abélard répond qu’elle se situe au niveau du consente-
ment et de l'intention:

«La prudence discerne ce qu’est proprement bien et mal. Certaines choses
sont bonnes ou mauvaises par elles-mémes proprement et comme substan-
tiellement: ce sont les vertus et les vices. D’autres le sont per accidens et par
autre chose. Telles sont nos actions et nos ceuvres qui sont de soi indifféren-
tes, mais sont dites bonnes et mauvaises par les intentions dont elles proce-
dent ... Ce qui est bon ou mauvais substantiellement et par sa propre nature
reste toujours sans mélange de sorte que ce qui est bon ne puisse jamais
devenir mauvais et vice versa» (Dialogues, Pars III, P. L., t. 178, col. 1652).

On ne peut transposer telle quelle la doctrine d’Abélard dans les
cadres de la morale casuistique, car celle-ci est une sorte de morale des
ceuvres que ne connaissait pas Abélard, ou I'intention est considérée
comme essentiellement subjective et ou toute I'objectivité se tient du
coté de ce qu’Abélard appelait les ceuvres.

III. P. LOMBARD

Dans II Sent., dist. 40, P. Lombard relate 'opinion d’Abélard et de
ses disciples pour qui les actes sont bons et mauvais uniquement par leur
intention, et celle d’adversaires qui soutiennent que certains actes sont
bons (ou mauvais) de telle sorte qu’ils ne peuvent devenir mauvais (ou
bons), tandis que d’autres actes sont bons ou mauvais par leur fin ou
cause.

P.Lombard prend une position moyenne, en s’appuyant sur le De
mendacio de S. Augustin: toutes les ceuvres de 'homme sont jugées
bonnes ou mauvaises d’apres leur intention ou leur cause, sauf celles qui
sont mauvaises par elles-mémes («per se mala»), par exemple le vol pour
aider un pauvre.

P.Lombard suit Abélard pour I’essentiel, mais le corrige au nom
d’Augustin pour ce qu’il a d’excessif: certaines ceuvres sont mauvaises
per se, indépendamment de I'intention.



376 Le probléeme de I’«Intrinsece Malumy

IV. S. THOMAS D’AQUIN

L’importance de S. Thomas?® est capitale, car il a élaboré a partir de
sources diverses les catégories et les termes principaux pour 'analyse de
'agir moral, qui deviendront classiques aprés lui. Pour l'interpréter
correctement il faut 1. comparer sa construction avec ses sources
directes qui sont comme ses matériaux; 2. tenir compte de la structure
d’ensemble qu’il a donnée a sa morale.

A. La doctrine sur les circonstances (I-11,7)

De ses sources (Aristote, Cicéron, Nemesius, Boéce), S. Thomas
recoit des listes de circonstances entendues comme les éléments de
’action dont doit tenir compte le philosophe ou 'orateur, sans différen-
ciation entre éléments essentiels et secondaires. Le terme de circonstance
(ou peristasis) n’est lui-méme employé au pluriel qu’a partir de Boece.

S. Thomas part d’une perspective théologique qu’il définit en trois
points: 1. ordonnance des actes a la béatitude de I’homme ou finalité; 2.
en ce que les actes sont bons ou mauvais en eux-mémes (et plus ou
moins), 3. ainsi que par leurs effets (mérite) (I-1I, 7.2).

Tout en s’efforcant de respecter les «autorités», S. Thomas va faire
progresser la doctrine sur deux points:

a. S’appuyant sur I'affirmation d’Aristote et du pseudo-Grégoire de
Nysse que les principales circonstances sont «cuius gratia» et «quid est
quod agitur», S. Thomas les fait sortir du rang pour former, de fait, avec
elles 'essence de l'action, comme un noyau central autour duquel
graviteront les autres éléments de 'action morale.

b. S’appuyant sur 'étymologie (circum-stare), S. Thomas modifie
le sens du terme «circonstances». Celui-ci ne désignera plus tous les
éléments de I’action dont il faut tenir compte, mais seulement ceux qui
s’ajoutent aux éléments essentiels, en apportant une contribution secon-
daire, selon le plus et le moins, a la qualité morale de 'action. Nous
obtenons ainsi trois classes d’éléments qui entrent dans I’action humaine:

? Cf. O. LoTTIN, Le probleme de la moralité intrinséque d’Abélard 4 S. Thomas
d’Aquin, Psychologie et Morale, t. II. — La place du «finis operantis» dans la pensée
de S. Thomas d’Aquin, ibid., t. IV. — S. PINCKAERS, Le réle de la fin dans 'action
morale selon S.Thomas d’Aquin, in: Renouveau de la morale, pp.114-143. —
Somme des Jeunes, Actes humains, t. I et II.



Esquisse historique 377

1. Les éléments essentiels: fin et matiere.

2. Les éléments secondaires: les circonstances proprement dites.

3. Les éléments qui n’influencent pas la moralité, qui ne sont pas
proprement des circonstances (ils pourraient prendre de I'importance
dans une autre considération, comme celle de I'avocat) (I-1II, 7.2 ad 2).

Difficulté: cette analyse rencontre une difficulté: la liste aristotéli-
cienne des circonstances désormais définies comme accidents de I’action,
contient la fin et la matiére, considérées comme éléments essentiels.
S. Thomas en profite pour apporter une précision: il faut distinguer une
fin et une matiére essentielles et une fin et une matiére qui s’y ajoutent et
sont proprement des circonstances (7.3 ad 3).

Remarques:

1. L’élaboration de la catégorie des circonstances est trés importan-
te, car en discernant, parmi I’«infinité» des éléments qui entrent dans
une action concrete, quels sont, pour le moraliste, les éléments essen-
tiels, les éléments secondaires et ceux qui ne I'intéressent pas, elle permet
d’établir une science morale qui ait une portée générale, capable de
ranger en des espéces morales des séries d’actions qui se ressemblent par
leurs éléments principaux. Ainsi la science peut-elle se dégager de la
pure singularité. La question de l'objectivité (ou de I’«intrinsece mal-
um») se posera donc précisément au niveau des éléments essentiels de
I'action morale, fin et matiere. C’est par ces derniers qu’on jugera si une
action est bonne ou mauvaise par soi.

2. A remarquer aussi que le vocabulaire de S. Thomas reste souple:
ce qui apparait, d’'un point de vue, comme une circonstance d’un acte,
peut constituer, d’un autre point de vue, un élément essentiel (De malo
qu. 2, a. 6, corps et ad 1).

3. Les termes ne sont pas marqués par 'opposition moderne entre
sujet et objet.

L’objet ne signifie pas une chose matérielle a la différence d’une
personne, mais la réalité placée devant 'acte comme sa matiere, qui peut
étre une personne, Dieu, autrui, autant qu’un étre inanimé. La fin elle-
méme peut étre considérée comme objet.

La fin désigne 'objet en tant qu’il est visé par l'intention dans
'amour, le désir, 'espérance. La finalité peut donc étre objective.

La matiére ne signifie pas seulement ce qui est matériel a la différence
de ce qui est spirituel, mais ce sur quoi porte un acte. Une personne peut
étrela matiéred’unacte, commedansle cas del’amour, dela connaissance.



378 Le probléme de I’ «Intrinsece Malum»

Le terme de «res» ne signifie pas seulement une «chose» matérielle,
mais doit plutdt se traduire par «réalité», et peut aussi désigner des étres
personnels, comme dans la distinction augustinienne entre «res» et
«signa». Il en va de méme pour «substance».

B. La structure de Uaction morale

La structure de I’action morale est exposée le plus clairement dans
I-1I 18.6. Elle s’établit par la distinction entre ’acte intérieur (vouloir
simple, intention) ayant pour objet la fin, et 'acte extérieur (déterminé
par le choix) ayant pour objet la matiére sur quoi porte ’action, avec les
circonstances qui s’y ajoutent.

Acte intérieur et acte extérieur ne sont pas des actes séparés, mais
désignent plutét les deux parties ou dimensions de I'action concrete. Ils
ne s’opposent pas comme le font le sujet et 'objet dans la pensée
moderne, mais tendent 3 s’unir et 3 s’harmoniser pour former I'action
complete. Le :jugement moral peut distinguer ces deux parties de I’acte,
mais il ne peut s’achever qu’en les réunissant.

On peut donc distinguer une qualité morale propre a I'acte intérieur
qui est déterminée par la fin, comme son objet (qu. 19), et une autre
propre a l'acte extérieur déterminée par sa matiere (qu. 20), mais a
condition de montrer aussi leur coordination et leur interaction.

Voici le schéma de cette analyse:

Objet
Acte intérieur vouloir simple — fin Principe formel
intention essentiel
Choix o .
Acte extérieur — matiére Principe matériel
exte essentiel

Eléments secondaires,

+ circonstances .
accidentels

La distinction entre acte intérieur et extérieur se retrouvera dans
toute la II* Pars:

Acte Vertu comme Loi évangélique chaque vertu
intérieur pr1nc1pe intérieur (intérieure par l'action en partlcuher
de I’Esprit Saint dans + dons
la foi et charité)
(Sermon sur la montagne)

Acte loi comme Loi ancienne préceptes adjoints
extérieur principe extérieur (Décalogue) a chaque vertu



Esquisse historique 379

C. Primauté et objectivité de la finalité

La caractéristique principale de I'analyse de S.Thomas est 1. la
primauté de la finalité qui détermine I’acte intérieur (I'intention); mais, a
la différence d’Abélard, avec la reconnaissance de 'apport de lacte
extérieur et de sa matiére comme également essentiel et devant étre
assumé par la finalité; 2. 'exigence d’objectivité inhérente a la finalité
elle-méme, conformément a la tradition chrétienne.

1. La primauté de la finalité apparait manifestement comme une
caractéristique de la pensée de S.Thomas, notamment quand on le
compare-a ses contemporains et a ses sources.

a. La tradition augustinienne (S. Bonaventure, S. Albert) distinguait
dans ’acte moral une triple bonté successive: bonté naturelle causée par
Dieu, bonté ex genere par I'ordination a I'objet convenable, bonté par
les circonstances, dont la fin. Des les Sentences, S. Thomas renverse la
perspective et analyse I’acte moral a partir de 'acte intérieur qui a la fin
pour objet (II Sent., d. 40, a. 1), allant jusqu’a regarder I'apport de I'acte
extérieur comme accidentel. Le De malo (qu. 2, a. 2, ad 1 et ad 5), puis
la Somme (I-1I, 18.6) apportent la correction: la spécification selon la fin
et selon 'objet s’ordonnent comme forme et maticre.

Au tableau classique de la triple bonté, il en ajoute une quatrieme:
selon la fin comme la cause de la bonté. Dés les Sentences, la primauté
est explicitement donnée 3 I’acte intérieur et a la finalité.

b. A la différence de P. Lombard qui plagait I’étude de la béatitude a
la fin de la théologie (II Sent.), S.Thomas, s’inspirant d’Aristote et
d’Augustin, en fait le premier traité de la II* Pars et le compléte par une
analyse de la finalité qui ouvre ce traité. La morale de S. Thomas sera
dominée d’un bout 2 l'autre par le rapport a la fin ultime et a la
béatitude, qui servira de critére supérieur dans tous les grands traités,
vertus, péchés, lois et, par suite, pour tous les actes qui en procedent.

2. La finalité, liée au désir de la béatitude, contient une exigence
d’objectivité prédominante pour S.Thomas. De méme qu’Augustin
avait la tendance a déplacer son regard, concernant 'amour, du sujet
vers les objets de 'amour, ainsi S. Thomas place-t-il & I'avant-plan la
considération de l'objet béatifiant qui convient 3 '’homme, dans une
recherche progressive, parallele aux cing voies, ou il démontre, en
s’appuyant sur le désir méme de ’homme, que sa béatitude ne peut étre
qu’en Dieu et que la vision de Dieu est possible (I-II, qu. 2).



380 Le probléme de I’ «Intrinsece Malumy

La finalité n’est donc pas enfermée dans la subjectivité, pour
S. Thomas, pas plus que le désir de la béatitude, s’il reste droit. En cela
S. Thomas est fidele a toute la tradition patristique.

3. La distinction entre «finis operis» et «finis operantis» qui jouera
un réle essentiel dans I'analyse de I'action morale a partir du XVII*
siecle, est certes connue de S. Thomas, mais relativement peu employée.
On la trouve dans les Sentences: II, d.1, qu. 2, a.1 (ou il dit, d’ailleurs,
que: finis operis semper reducitur ad finem operantis); qu. 12, a. 4; IV
Sent., d. 16, qu. 3, a. 1.9a 2 ad 3. Mais jamais il n’utilise cette distinction
dans la I-II et il faut attendre le traité de la tempérance (II-1I, 141,6 ad 1)
pour la voir réapparaitre.

Historiquement, on ne peut donc attribuer a S. Thomas l'utilisation
de la distinction entre «finis operis» et «finis operantis» dans I’analyse de
I’action morale, surtout comme une piece essentielle de cette analyse.

V. LE NOMINALISME

Le nominalisme, inauguré par Ockham, a constitué un tournant
décisif dans 'histoire de la morale. Tout en utilisant le vocabulaire et les
concepts classiques, Ockham élabore une nouvelle conception de la
morale, avec une nouvelle structure, une nouvelle organisation, don-
nant aux mots une signification nouvelle.

La racine du changement se trouve dans une interprétation de la
définition de la liberté par P. Lombard («liberum arbitrium est facultas
rationis et voluntatis», II Sent., d. 24) directement opposée a celle de
S. Thomas.

Pour S.Thomas, la raison et la volonté précédent et forment la
liberté et le choix ot celle-ci s’exerce. La liberté a donc comme source les
inclinations naturelles a la vérité et au bien-bonheur qui constituent la
nature spirituelle de ’homme; elle recoit sa qualité de sa conformité a ces
inclinations. Nous I'appellerons liberté de qualité.

Pour Ockham, la liberté précede la raison et la volonté et se définit
comme pouvoir de se déterminer a partir de soi, indifféremment, entre
des contraires. C’est la liberté d’indifférence qui se détermine non
seulement aux actes de la volonté et de la raison, mais domine aussi les
inclinations naturelles: je puis vouloir ou refuser d’étre heureux, de
conserver ou non mon existence, etc.



Esquisse historique 381

De ces deux conceptions de la liberté procédent deux conceptions et
deux organisations de la morale.

De la liberté de qualité procede une morale fondée sur I'inclination a
la vraie béatitude comme fin ultime, qui s’organise suivant les vertus
comme principes intérieurs développant les inclinations a la vérité et au
bien, et qui coordonne les actes selon leur espéce dans des ensembles
finalisés. C’est une morale de la béatitude, de la finalité, de la vertu.

La liberté d’indifférence ne peut étre limitée et qualifiée que par une
liberté supérieure, la volonté toute-puissante de Dieu s’exprimant dans
la loi avec la force de I’obligation. La morale va donc prendre comme
base le rapport des actes a la loi et a 'obligation; elle s’organisera suivant
les commandements de Dieu. Les actes seront considérés dans leur
singularité, comme déterminations d’'une liberté qui peut a chaque
instant choisir entre les contraires. Nous avons ainsi la premiére morale
de I'obligation (qui devient la notion centrale), qu’on peut appeler aussi
morale de la loi ou morale des actes singuliers, soit des cas (d’ou la
casuistique).

Sont écartés de la morale fondamentale la considération de la
béatitude et de la finalité, I’étude des vertus (et des habitus) qui impli-
quent la durée et fourniront seulement des classifications commodes
pour les obligations. La considération de ’acte intérieur, principale pour
S. Thomas, va céder le pas a la considération de 'acte extérieur qui seul
tombe directement et explicitement sous la loi.

Conséquences pour la question de I’«intrinsece malum»

Jusqu’a S. Thomas, la question classique a ce sujet était: y a-t-il des
actes qui sont bons ou mauvais selon leur nature et non seulement parce
qu’ils sont commandés ou défendus par la loi?

S. Thomas répondait par I'affirmative et mentionnait en I’excluant
I'opinion de ceux qui soutenaient «quod justa et recta sunt solum lege
posita» (III Contra Gentes, c. 129).

Dans le systeme d’Ockham, tous les actes sont de soi moralement
indifférents et ne deviennent mauvais ou bons que par leur rapport a la
loi, y compris les actes intérieurs, puisqu’il osera soutenir, logiquement
d’ailleurs, que méme hair Dieu peut étre bon si Dieu 'ordonne.

Le nominalisme est ainsi la négation la plus radicale et universelle
qu’il existe des actes intrinsequement bons ou mauvais.



382 Le probléme de I’ «Intrinsece Malum»

Néanmoins, le nominalisme a apporté, de fait, des atténuations a ce
radicalisme, comme la reconnaissance d’un cours ordinaire des choses
ol on peut parler d’une certaine loi naturelle conservant sa validité, tant
que la supréme liberté de Dieu n’y intervient pas.

Sans doute, si on le pousse dans ses derniers retranchements, le
nominaliste finira-t-il par dire qu’il y a tout de méme un «intrinsece
malum (ou bonum)», soit le pur refus (ou I’acceptation) d’obéir a la
volonté de Dieu. Mais c’est 13 un acte de la liberté indépendant de tout
contenu, laissant tout autre acte dans I'indifférence et la relativité.

Concernant la question du caractere intrinseque de la moralité, le
nominalisme va devenir la tentation et la hantise des moralistes posté-
rieurs. Ils s’efforceront de dresser des barriéres contre le relativisme que
le nominalisme répand, notamment en se servant contre lui de la loi
naturelle; mais ils ne prendront pas assez garde que ce relativisme est
inhérent a la conception nominaliste de la liberté d’indifférence et a la
structure de la morale qu’elle commande.

VI. SUAREZ

Pour Suarez la moralité de I’acte moral s’établit essentiellement par sa
tendance a son objet et est déterminée par la relation de cet objet premicre-
ment 2 la nature rationnelle de ’homme, a sa raison, et secondement 2 la
loi, expression de la volonté divine, qui est la source de I'obligation.

C’est la convenance de ’objet de I’acte a la nature rationnelle en tant
que telle qui établit 'objectivité de la moralité (tractatus III, disputatio
II, Opera t. IV, éd. Vives, 1856).

Concernant 'apport de la fin a la moralité, Suarez fait une distinc-
tion qui rameéne pratiquement la fin a I’objet: ou 'objet coincide avec la
fin intrinséque de l'acte, et il revient au méme de dire que l'acte recoit sa
bonté de 'objet ou de la fin; ou la volonté porte sur un objet honnéte et
l'ordonne a une fin ultérieure honnéte (par exemple aimer Dieu pour
mériter), auquel cas, la bonté de l'acte par sa fin est accidentelle et
s’ajoute par une dénomination extrinseque.

Nous avons donc la distinction, au sein de la finalité, entre une fin
intrinséque et essentielle a 'acte, qui se confond avec I'objet, et une fin
ajoutée par le sujet et accidentelle. Cette distinction va devenir classique,
sans que Suarez ait déja songé a la rapprocher de la distinction entre
«finis operis» et «finis operantis».



Esquisse historique 383

Le schéma de Suarez est le suivant:

raison loi (volonté — obligation)
(nature humaine)

Volonté acte — objet
(fin intrinséque)
+ fin ajoutée et accidentelle

Suarez pose explicitement le probléeme de I’«intrinsece malumn»
d’une facon classique: «utrum sit aliquis actus voluntatis ex se et natura
sua malus, seclusa extrinseca prohibitione» et emploie dans sa réponse
I'expression elle-méme: «Tertium corollarium, quo sensu dicantur ali-
qui actus intrinsece mali».

Le status quaestionis, plus logique qu’historique, part de 'opinion
nominaliste: aucun acte n’est mauvais de sorte qu’il ne puisse pas ne pas
I'étre, car la moralité dépend uniquement de la prohibition extérieure et
de la libre volonté divine. Suarez y oppose 'opinion qu’il est absurde de
nier qu’il y ait des actes mauvais de sorte qu’on ne puisse les séparer de
cette malice, flit-ce par la «potentia Dei absoluta». Il relate enfin une
troisieme opinion qui doit lui plaire et qui distingue entre la loi indicati-
ve qui dépend uniquement de la raison, et la loi impérative qui dépend
de la volonté qui oblige et du supérieur: tout acte mauvais requiert une
loi indicative, mais pas une loi impérative.

Suarez, pour sa part, soutient que certains actes de la volonté sont
mauvais «ex se» par leur objet, indépendamment de toute volonté qui
interdit. Qu’un acte soit «intrinséquement mauvais» ne signifie pas que
la malice soit inhérente a son entité physique, mais qu’il ne peut étre
accompli moralement, avec liberté et sans ignorance, concernant tel
objet, sans que la malice y soit jointe et innée (innata). Aussi répugne-t-il
que de tels actes soient bons ou indifférents.

Ce qui nous parait caractéristique de Suarez, c’est:’

1. la concentration de l'acte sur I'objet avec réduction de la fin. En
réalité, la fin n’est plus que le propos explicite du sujet dans l'acte
singulier.

2. La séparation entre la relation de l'objet a la raison, a la nature
rationnelle, qui fonde un ordre objectif et permet de reprendre I’héritage
thomiste, et, d’autre part, la relation a la loi, comme expression de la
volonté du supérieur, comme source de I'obligation, ce qui provient
directement du nominalisme.



384 Le probléeme de I'«Intrinsece Malum»

VII. LEs SALMANTICENSES

Les Salmanticenses (Cursus theologicus, Tract. XI, disputatio I,
dubium VI) traitent la question de I'objectivité de la moralité des actes
par une distinction entre la moralité formelle, qui est constituée par le
rapport de la liberté avec la loi et ne peut précéder ’acte de la volonté, et
la moralité fondamentale ou objective, formée par 'ordonnance de I'acte
a son objet avec ses circonstances. Cette moralité fondamentale précede
'acte de la volonté comme la cause et la racine ou le fondement de sa
bonté, mais elle ne devient formellement morale que par I'acte lui-méme
de la volonté vis-a-vis de la loi.

La moralité objective fondamentale fait abstraction de la relation a
la loi et la précede. Elle est une dénomination intrinséque par le rapport
de I’acte a 'objet et par la convenance ou disconvenance de celui-ci avec
les inclinations naturelles 2 ’homme, tandis que la moralité qui se prend
de la loi est une dénomination extrinseque. On peut donc distinguer du
coté de I'objet:

I'objet physique: dans son entité physique;

I'objet moral fondamental: rapport de I’acte a 'objet qui le spécifie,
capable de soi d’étre réglé par la loi: moralité objective intrinseque;

'objet en relation a la loi: moralité formelle et extrinseque.

Nous avons donc de nouveau une conception mixte qui associe,
non sans subtilité, la tradition thomiste, du coté de la moralité objective,
et la conception nominaliste qui établit la moralité par le rapport a la loi
et a 'obligation. A noter que la considération de la moralité part de I’acte
dans son entité physique, et que la distinction entre I'acte physique et la
moralité objective ne se fera pas aisément.

Abordant le rdle de la fin dans la moralité, les Salmanticenses
présentent comme une distinction «qu’il faut toujours avoir devant les
yeux en cette matiere» la division en «finis operis» et «finis operantis».
La premiere, vers laquelle I’action tend par sa nature méme, est appelée
aussi finis proximus, finis intrinsecus, et coincide avec l'objet. La
seconde, vers laquelle I'action se dirige par la libre volonté de celui qui
agit, appelée aussi finis extrinsecus et finis remotus, se distingue de
I'objet de 'acte et lui est accidentelle.

Cette distinction permet de rapporter a ’objet tous les textes ou
S. Thomas affirme I'importance primordiale de la fin dans la moralité.



Esquisse historique 385

VIII. FiLippo GROSSI

Un simple mot de Grossi (Tractatus in universam theologiam
moralem) pour noter sa position originale. Quand il traite de la contri-
bution de la fin a la qualité morale, Grossi distingue bien entre le «finis
operis» et le «finis operantis», mais il soutient que celui-ci confere a
I'acte humain une bonté ou une malice essentielle et spécifie I'acte
pareillement a la spécification morale par I'objet. Ces deux spécifications
sont si intimement liées qu'un méme acte ne peut étre bon par son objet
et mauvais par sa fin, ou mauvais par son objet et bon par sa fin, si ce
n’est d’une bonté matérielle. Grossi est ainsi beaucoup plus proche de
S. Thomas.

[X. BILLUART

Billuart est simple et clair, ce qui explique son succes aupres des
auteurs de manuels de morale, et que ses exposés soient devenus
classiques.

Les principes de moralité sont, selon lui (Trac. de actibus humanis,
dissert. IV, art. 3), l'objet, les circonstances et la fin, qui est une
circonstance, mais dont S. Thomas traite spécialement a cause de son
influence particuliére.

1. La bonté premiere et essentielle de I'acte humain se prend de
I’objet moralement considéré, soit dans sa relation avec la régulation de
la raison et avec la loi qui ordonne ou défend, ce qui le différencie de
I'objet physique. L’acte recoit ainsi sa bonté ou sa malice médiatement
par la loi et immédiatement par son objet mis en relation avec la regle de
la raison et la loi. Cette essence morale de ’acte reste invariable, méme si
les circonstances et la fin changent.

2. La fin ne peut ajouter qu’une bonté ou une malice accidentelle a la
moralité essentiellement déterminée par l'objet, quelle que soit son
importance.

Pour expliquer les nombreux textes de S. Thomas qui accordent
une importance primordiale a la finalité, Billuart fait intervenir la
distinction devenue classique entre le «finis operis» ou intrinséque, qui
coincide avec 'objet et auquel il faut rapporter les textes de S. Thomas
qui mettent la fin a 'avant-plan, et le «finis operantis» ou fin extrinse-
que, qui est accidentelle.



386 Le probleme de I'«Intrinsece Malum»

Billuart conclut par 'exposé de la quadruple bonté de I’acte humain
en précisant que la quatrieme, la bonté par la fin (dont il ignore qu’elle a
été ajoutée par S. Thomas) est accidentelle.

Le schéma de Billuart peut donc s’établir ainsi:

loi l

raison

+ essentiel
objet

Vouloir acte —  (finis operis)

+ circonstances (finis operantis) } accidentel

Billuart ne semble pas avoir traité explicitement la question de
I'intrinsece malum.

Remarquons que dans ce schéma, la finalité est réduite au but que se
propose le sujet dans I’acte singulier, et n’a plus, en réalité, les dimen-
sions de la finalité selon S. Thomas, qui établit une coordination interne
entre de multiples actes selon une hiérarchie de fins qui embrassent
finalement toute 'activité humaine.

X. LES MANUELS MODERNES

Selon J. Murtagh, dans sa theése sur I'«Intrinsic Evil» chez les
moralistes du XIX® et du XX siecle, on remarque deux tendances dans
la conception méme de I’«intrinsece malumy», a I’heure actuelle. L’une le
définit comme ce qui est inrinséquement mauvais par son objet, indé-
pendamment des circonstances et de la motivation. C’est la conception
devenue classique. L’autre estime qu’on ne peut juger un acte moral et
déterminer I’«intrinsece malum» sans y inclure, outre I'objet, toutes les
circonstances, notamment la motivation ou 'intention.

J. Murtagh remarque la variété dans I'usage du concept de circon-
stances, ainsi qu’une certaine confusion concernant le concept d’objet,
qui n’est pas toujours clairement distinct de I'objet physique. Partout
néanmoins se retrouve la distinction entre le «finis operis» qui rentre
dans I'objet, et le «finis operantis» qui se range parmi les circonstances.

Les catégories dont on use aujourd’hui encore dans les discussions



Esquisse historique 387

sur I’«intrinsece malum» demeurent donc celles qu’a exposées, entre
autres, Billuart.

Résumé

1. Depuis les origines, la théologie chrétienne se caractérise par son
«objectivité» et son «réalisme» dus a 'intervention de la Révélation.

2. Apres Abélard qui privilégie I'intention, S. Thomas place cette
«objectivité» premierement dans I’acte intérieur de la volonté, dont la
fin est 'objet, et secondement dans ’acte extérieur qui a pour objet sa
matiere. Intériorité et finalité sont donc principales en morale.

3. Le nominalisme suspend toute la moralité a la loi extérieure, et
met ainsi radicalement en cause I’existence d’une moralité intrinséque. Il
met a I’écart la finalité, ainsi que les inclinations naturelles, et concentre
la considération du moraliste sur I'acte singulier.

4. Les moralistes de I'époque moderne défendent la moralité intrin-
seque contre le nominalisme en la concentrant sur I’objet distingué de la
fin, elle-méme réduite au rang de circonstance grice a la distinction
entre «finis operis» et «finis operantis». Mais ils admettent les bases de la
problématique qui proviennent du nominalisme: la réduction de I’acte
moral a I'acte singulier (d’ou le nom de casuistique), la négligence de la
finalité, de l'intériorité, 'opposition entre le sujet et I'objet, la détermi-
nation de I'impératif moral par le rapport extrinséque a la loi.

Conclusion

Il nous parait nécessaire:

1. de réviser les bases et les catégories dont a usé la casuistique pour
poser le probleme de la moralité intrinseque;

2. de rendre son importance et son amplitude a la finalité, comme a
la dimension «intérieure» des actes humains;

3. de montrer les exigences d’objectivité que comporte la finalité au
niveau de l'acte intérieur comme de 'acte extérieur. Ce qui implique un
dépassement de I'opposition entre le sujet et 'objet, pour rétablir leur
coordination, dans I’action morale.



388 Le probleme de I’«Intrinsece Malum»

Notre étude s’arréte au seuil des discussions actuelles, notamment la
critique de la doctrine de I’«intrinsece malum» par ce qu’on a appelé le
«conséquentialisme» ou le «proportionnalisme»: établissement de la
moralité des actes par une comparaison entre leurs effets bons et
mauvais (selon la théorie de la cause a double effet révisée), dans la ligne
de 'ordination des moyens a la fin’. Notre recherche manifeste, entre
autres, la dépendance persistante de la problématique actuelle a 'égard
des catégories élaborées par les moralistes post-tridentins, et plus loin-
tainement envers la position nominaliste du probleme. Elle indique aussi
un dépassement et un élargissement possibles d’aprés un autre modele
de morale, celle des Peres représentée notamment par S. Thomas. 389

* Cf. Tarticle-clé de P.KNAUER, La détermination du bien et du mal par le
principe du double effet, dans N.R.Th. 87(1965) 356-376. Voir aussi, parmi
beaucoup d’autres: L.Janssens, Ontic Evil and Moral Evil, dans Louvain Studies
4(1972) 116-165; C. CurraN, Utilitarisme et théologie morale contemporaine. O
se situe le débat? dans Concilium no 120 (1976) 446-467; B. SCHUELLER, The Double
Effect in Catholic Thought, dans «Doing Evil to achieve Good», Chicago, 1978,
pp- 165-191.



	Le problème de l'"Intrinsece Malum" : esquisse historique

