Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 29 (1982)

Heft: 3

Artikel: Les embarras de la citation

Autor: Madec, Goulven

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761405

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761405
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GOULVEN MADEC

Les embarras de la citation

Pour répondre a I'aimable invitation de votre association®, je
devrais normalement vous présenter la primeur de quelque travail que
jaurais en cours. Mais le cours de mes menus travaux aux Etudes
augustiniennes est tel que mon activité consiste surtout a réagir sur les
ouvrages des autres. Je fais métier de critique; j’avais donc pensé vous
faire part de la modeste conception que je me suis faite de la critique
doctrinale comme partie intégrante de la recherche en histoire des
doctrines, comme moyen de vérification, de régulation et donc de
progres en ce domaine ... A la réflexion, le sujet m’a paru prétentieux.
J’ai préféré m’essayer a vous faire partager un souci qui a pris place en
mon esprit depuis des années et que je ne parviens pas a maitriser.

Voici. Je suis agacé par I'usage laxiste du mot «citation», par la
pratique irréfléchie qui tient pour citation toute espéce d’emprunt et qui
me parait avoir des conséquences ficheuses pour la présentation des
textes dans les éditions critiques et donc pour leur lecture et leur
interprétation. Je n’affronte pas les problemes théoriques de la citation,
en agitant quelques grands principes philosophiques. Je veux simple-
ment reprendre devant vous des observations faites au cours de diverses
études sur saint Ambroise, saint Augustin et Jean Scot, et les rassembler
pour les soumettre a votre jugement.

De I'avis de Maurice Testard, Saint Augustin et Cicéron, t. 11, p.v:
«Le concept de citation, de soi, est tout a fait équivoque et peut
s’appliquer aussi bien a 'emprunt le plus littéral qu’a la réminiscence la
plus lointaine». M. Testard s’accommode de cette équivoque en préci-
sant qu’il considére comme citation «a) tout texte présenté expressément

* Texte d’'une conférence donnée, le 12 février 1982, a Fribourg, devant le
Groupe Suisse d’Etudes Patristiques.



362 Les embarras de la citation

comme tel par saint Augustin; b) tout texte de saint Augustin qui
présente avec un texte de Cicéron des analogies littérales: mots com-
muns, tournures semblables, qui ne me paraissent pas pouvoir s’expli-
quer en dehors d’une dépendance de saint Augustin par rapport a
Cicérony.

Il s’agit, a vrai dire, des deux sortes d’emprunts: explicites et tacites.
Les premiers sont des citations diiment annoncées par l'auteur et a
’égard desquels l'intervention du philologue se borne a préciser les
références. Les autres, en revanche, s’ils sont bien intentionnels de la
part de l'auteur, ne font pourtant 'objet d’aucun signalement textuel.
Leur repérage revient totalement au lecteur, selon sa culture, son
érudition ou celle que lui dispensent les spécialistes. Mais lorsque les
philologues s’adonnent aux opérations de rapprochements textuels ou
thématiques, il est inévitable qu’intervienne une part d’appréciation
personnelle, une part de conjectures plus ou moins raisonnables. Et c’est
I'occasion de diftérends, tel celui qui a opposé Harald Hagendahl et
Maurice Testard. Voir Revue des études augustiniennes, 14 (1961) 47-67.

Exemple: le célebre fragment de |I’Hortensius: «Beati certe omnes
esse uolumus». M. Testard en a retenu «dix citations» dans son Réper-
toire, en précisant qu’«il faudrait ajouter d’innombrables réminiscences
de ce texte» (Saint Augustin et Cicéron, I, p.209, n.1). H. Hagendahl,
Augustin and the Latin Classics, 1, p.81-82 et n.1) ajoute quelques
références, en précisant aussi qu’il se contente d’un choix. Mais, 2 ma
connaissance, il n’y a que deux textes dans lesquels Augustin attribue
expressément cette phrase a Cicéron (De Trin. XIII, 4, 7 et C. Iul. op.
imperfectum, VI, 26). Et il y a deux douzaines de textes ot la formule se
trouve une ou plusieurs fois, sans référence, et qui réclament donc des
examens qui permettent d’en apprécier I’éventuelle dépendance a I'égard
de I’ Hortensius.

La notion littéraire de citation, qui s’étend jusqu’a la réminiscence la
plus ténue, ou pis jusqu’a la conjecture la plus douteuse, est trop vague
pour étre opératoire. Mieux vaut s’en débarrasser, au profit d’une
notion philologique.

Citer, c’est appeler, convoquer, invoquer comme témoin ou ga-
rant. En conséquence, il n’y a citation proprement dite, littérale ou non,
que lorsque 'emprunt est annoncé, présenté par une insérende, précise
ou non, un «ut aiunt» au moins. (’emprunte ce terme d’insérende 2
Jacques Fontaine, Isidore de Séville et la culture classiqgue dans I’Espagne
wisigothique, II, p.745.) C’était du reste, si je ne m’abuse, I'idée que les



Les embarras de la citation 363

typographes se faisaient naguere de la citation, au témoignage de
C. Gouriou, Mémento typographique, p.60: «Citer, dit Littré, c’est arap-
porter un texte a I'appui de ce que 'on avance). Le texte ainsi rapporté,
possédant une forme et une valeur propres indépendantes du contexte
ou il s'insére, doit en étre distingué typographiquement, car il importe
que le lecteur soit exactement renseigné sur 'origine des textes as-
semblés.»

La citation conserve au texte ou au théme emprunté son identité
propre et son appellation d’origine. Toutes les autres formes d’em-
prunts, au contraire, sont intégrées, fondues dans le discours de I'em-
prunteur, et ne devraient donc pas bénéficier d’artifices typographiques.
Tel est le principe de la différence textuelle que je voudrais voir appliqué
dans les éditions de textes.

Je m’empresse pourtant de reconnaitre que cette distinction a
quelque chose de livresque, comme je I'observais dans ma thése sur
Saint Ambroise et la philosophie, p.146—147. C’est que nous ne pouvons
guere restituer au texte la vie du discours. Il est stir qu’en tel et tel cas
'orateur annongait ou signalait son emprunt par une intonation, par un
effet de voix. Mais c’est un domaine ou la philologie d’ordinaire n’a pas
acces; et, cette réserve faite, la distinction demeure valable: les éléments
dont un auteur tient a signaler le caractéere d’emprunts ont assurément
une autre fonction dans ’économie de sa pensée et relevent d’une autre
intention dans son esprit que les éléments qu’il fait siens littérairement et
doctrinalement.

J’ai plaisir a citer sur ce point I'avis de Luc Verheijen dans sa toute
récente édition des Confessions de saint Augustin (Corpus Christianorum,
vol. 27, p. Ixxix—Ixxx):

«Malgré le nombre considérable des références bibliques dans les Confes-
sions, les citations explicites y sont plutét rares ... Dans la présente édition
les références de ce genre sont imprimées en italiques, contrairement aux
innombrables autres. J’ai eu la surprise de constater que les Mauristes ont
déja appliqué le méme systeme: ils soulignaient eux-aussi uniquement les
citations explicites. Il est vrai que dans quelques cas limites ils se sont
prononcés pour des solutions différentes des miennes. Pour sa part, mon
prédécesseur, M. Skutella, a suivi une autre régle. I soulignait, en les
espagant, tous les mots qui correspondaient littéralement au texte biblique
dont Augustin s’inspirait.»

Pour montrer les inconvénients de la manieére de faire de M. Skutel-
la, L. Verheijen cite la phrase de Conf. VIII, 6, 13: «Confitebor nomini



364 Les embarras de la citation

tuo, Domine, adiutor meus et redemptor meus», faite d’extraits des
Psaumes 53, 8 et 18, 15; et il ajoute:

«Dans I’édition Teubner I’ensemble de ces mots est souligné par espace-

ment, exactement comme les citations explicites. Cependant je fais remar-

quer que, dans l'esprit de I'auteur des Confessions, il ne s’agit pas de paroles
scripturaires dont il parlerait. Il les assume dans sa priere personnelle. Le
sujet de confitebor n’est pas le psalmiste, ni le peuple d’Israél que le psalmiste

aésume), mais Augustin lui-méme. Le double meus se rapporte également a

saint Augustin (qui bien slr est un membre du nouveau peuple de Dieu, ce

qu’il n’oublie pas dans les Confessions). Quand on lit en italiques la phrase
citée (confitebor ... redemptor meus), on a la trés désagréable et fausse
impression d’assister a une priere de littérature, 3 une déclamation ...»

Je regrette toutefois dans cette page I'usage insolite qui est fait du
mot «référence», pour désigner les multiples recours qu’ Augustin fait
au langage biblique; car, selon le Robert, la référence littéraire est
I’«action de se référer ou de renvoyer le lecteur a un texte, une autorité,
un document». C’est I'insérende de J. Fontaine.

Dans le livre I des Confessions, Luc Verheijen n’a imprimé en
italiques que deux demi-lignes; et il aurait pu se dispenser de cet artifice
typographique, puisque ces citations sont diiment annoncées: «qui
dixit» (I, 2, 2); «cum aisti» (I, 19, 30).

Cette présentation, dans sa sobriété, est autrement satisfaisante que
celle du texte-accordéon —sil’on veut bien me passer 'expression —de la
collection Teubner, repris dans la Bibliothéeque augustinienne.

L’édition du De trinitate dans le Corpus Christianorum, vol. 50 et
50A, due 2 W.]. Mountain avec l'aide de Fr. Glorie, souffre elle aussi, a
mon avis, d’'un excés de zeéle dans 'usage des caracteres italiques et
I’accumulation des références. La formule Quae cum ita sint méritait-elle
d’étre mise en vedette a cinq reprises, comme s’il était avéré qu’ Augu-
stin pensait au passage des Catilinaires, 1, 5, 10, chaque fois qu’il
Iemployait (cf. CC 50A, Index scriptorum, p.736)? Est-il raisonnable
d’imprimer constamment en italiques I'expression Filius Dei, avec en
notes une série de quinze références néotestamentaires, suivies de I'abré-
viation «e.a.» (=et alibi)? Quinze références a vingt-six reprises, cela
donne 390 références consciencieusement enregistrées dans 1’ Index loco-
rum s. scripturae; et combien d’ef alibi qui ne sont pas enregistrés? ... A
cet inconvénient s’ajoute la confusion, dans I'index, de ces renvois
douteux ou arbitraires avec ceux qui concernent les citations propre-
ment dites ou les emprunts véritables. Fr. Glorie, 'auteur des Indices du
De trinitate, annonce (CC 50A, p. 601) la parution d’un index général des



Les embarras de la citation 365

ceuvres d’Augustin dans le volume 69 du Corpus Christianorum. Je
présume qu’il s’agit d’un index des citations au sens vague du terme. Je
ne sais ol en est ce projet; mais j’imagine bien la disparate du résultat
éventuel si 'on se contente de compiler les index particuliers! Pour s’en
rendre compte il suffit de comparer les deux pages de I'Index scriptorum
des Confessions (CC 27, p.293-294) aux cinquante pages de celui du De
trinitate (CC 50A, p.723-774). Fr.Glorie accumule dans les notes et
récapitule dans I'index, péle-méle, les références aux emprunts les plus
obvies et aux conjectures les plus contestables. L. Verheijjen s’en tient
aux emprunts certains et précis, en estimant que les «dépendances plus
lointaines et globales doivent étre signalées dans un commentaire ou
dans des monographies, plutét que dans I’édition critique d’un texte»
(CC 27, p.lkxsi).

Pour ma part, en fonction du principe de la différence textuelle que
j’énongais plus haut, je préconiserais, dans les index, la distinction par
un artifice typographique (I’astérisque, par exemple) des références aux
données objectives du texte, je veux dire aux citations proprement dites,
aux emprunts diment annoncés.

Pour en revenir a la présentation des textes, si Luc Verheijen a
trouvé apres coup une garantie dans 'usage des Mauristes, je voudrais,
quant 3 moi et quitte a passer pour rétrograde, m’autoriser des éditions
antérieures d’Augustin, celles d’Amerbach, d’Erasme, des Lovanistes,
qui faisaient entierement ’économie des caracteres italiques. Clest le
parti que j’ai pris dans mon édition du De diuina praedestinatione de Jean
Scot (Corpus Christianorum, Continuatio Mediaeualis, vol. 50), apres avoir
envisagé diverses solutions et constaté que je ne pouvais échapper 2a
’arbitraire en utilisant des artifices typographiques. Mon manuscrit ne
me donnait que les indications que Jean Scot avait bien voulu faire par
des insérendes, parfois satisfaisantes, comme «in primo libro de libero
arbitrio» (cap.6, 34), «in libro xu1 de ciuitate dei» (cap. 10, 104) ... Jean
Scot ouvrait correctement les guillemets, si 'on veut, quand cela lui
convenait; mais il omettait parfois de les fermer; et mes prédécesseurs
(G. Mauguin au XVII*s. et H.-J. Floss au XIX®s.) s’y étaient trompés,
notamment au chapitre 5, 2, oti ils n’ont pas vu qu’a la suite de la citation
de De libero arbitrio, 111, 4, 10—11 viennent deux extraits de De lib. arb.
111, 6, 18 et III, 16, 46. De méme au chapitre 6, 2—3: la citation de De lib.
arb. 1, 11, 21-22 se poursuit, sans avertissement, par des morceaux
rapportés du méme ouvrage, I, 16, 34-35 ... Ces emprunts ont échappé
aux éditeurs; sautaient-ils aux yeux des lecteurs contemporains de Jean



366 Les embarras de la citation

Scot? Gérard Mathon nous en assure: «Si Erigéne n’a pas cru devoir citer
sa source, c’est qu’elle apparaissait avec évidence aux yeux des contem-
porains, tous tres familiers de 'ceuvre du docteur africain» («L’utilisa-
tion des textes de saint Augustin par Jean Scot Erigéne dans son De
praedestinatione»», Augustinus Magister, 111, p.420). Je suis moins opti-
miste; et dans le doute, j’ai préféré m’abstenir.

Si j'avais choisi de souligner les emprunts textuels et de les faire
imprimer en italiques, qu’aurais-je di faire pour les variantes dont
certaines sont dues aux particularités des manuscrits que lisait Jean Scot
et d’autres sont sciemment faites par lui, par exemple pour éviter la
forme dialoguée (cf. De diuina praed. cap. 6, 41)? Que faire dans les cas
de libres adaptations présentées comme des citations? Que faire encore
dans les cas de contractions ot ne sont retenues que les formules jugées
intéressantes ou importantes? Faut-il signaler systématiquement les
lacunes par des points de suspension?

A quoi bon torturer le texte de la sorte? D’autant qu’on a beau faire,
on ne dispose tout de méme pas d’assez de trucs typographiques pour
signaler tous les détails qui peuvent affecter des textes cités. Le plus
simple est de renoncer a tous les artifices typographiques, quitte a
donner dans les notes toutes les précisions désirables. Je sais que je viens
tard et que je m’oppose a des habitudes invétérées, érigées en traditions
éditoriales plus ou moins contraignantes. J’ai toutefois I'impertinence de
les prendre pour des routines plutdt que pour des pratiques réfléchies et
justifiées; et, sans me faire d’illusion sur les chances de ma proposition,
j'estime qu’elle a, outre 'avantage de la simplicité, celui du respect des
textes; car, je le répete, 'emprunteur s’est approprié, sciemment le plus
souvent, insciemment parfois, les textes, les formules, les themes qu’il
reprend sans citer, et qui se trouvent désormais intégrés a son discours.

Cette solution radicale lese-t-elle le lecteur? On me dit que les
contemporains des auteurs que nous éditons étaient plus familiers avec
les textes exploités. Soit; mais aussi les lecteurs modernes sont «surin-
formés» par les éditions savantes: on leur parle des sources dans les
introductions, on détaille les références dans les notes de bas de page, on
récapitule le tout dans les index. En bien des cas, nous sommes mieux
renseignés que l'auteur lui-méme sur la provenance de telle et telle
formule topique. Il faut, bien entendu, aider le lecteur moderne, en lui
présentant toutes les précisions utiles; c’est I'affaire de 'annotation; mais
il convient aussi de l'inciter a s’accorder le mieux possible a I’état d’esprit
de 'auteur et aux dispositions que celui-ci souhaitait chez ses lecteurs.



Les embarras de la citation 367

Une introduction bien congue doit permettre aux lecteurs moder-
nes d’avoir accés a la communauté culturelle que formaient I'orateur et
ses auditeurs et d’avoir part a la connivence culturelle que I'écrivain
voulait entretenir avec ses contemporains. Ils doivent ensuite pouvoir se
livrer a une lecture simple, qui n’est pas simpliste, a une lecture normale,
qui ne soit pas perturbée par d’incessants artifices qui signalent intempes-
tivement de prétendus corps étrangers. Bref, je souhaite qu’on leur
présente un texte lisse, exempt de toute intrusion des résultats de
I’érudition philologique.

Je n’ai pas en téte quelque théorie sophistiquée de la lecture. Mais
Jestime que nous autres, érudits ou émules des érudits, nous sommes
des lecteurs anormaux. Les philologues, en acte de repérage des em-
prunts, ne lisent pas; ils analysent, ils décomposent les textes qu’ils
soumettent 3 leur trituration scientifique. Je fais de mon mieux pour ne
pas entretenir de préjugé a ’encontre de ces opérations; mais, parfois,
leur succés semble monter a la téte des philologues qui en tirent des
conclusions hitives d’ordre doctrinal, sans prendre la peine de se remet-
tre en acte de lecture normale, de reprendre le fil du discours. Ils
s’appliquent en effet a faire ressortir ce que 'emprunteur a fait entrer
dans sa prose et ils oublient parfois que I'acte doctrinal consiste, non
seulement i faire I'emprunt, mais aussi i intégrer.

Par exemple, I'on sait, grice aux éditeurs Mauristes, qu’ Ambroise a
repris dans le De incarnationis dominicae sacramento a peu pres toute la
matiere de la Lettre d’Athanase a Epictete. Otto Faller a soigneusement
signalé les divers points de comparaison dans son édition du CSEL,
vol. 79; et il précise dans son introduction: «In confutatione doctrinae
Apollinaris Laodiceni, quae sequitur (§§ 11-78), fons est Ambrosii
Epistula Athanasii ad Epictetum, in qua doctor ille Alexandrinus Apolli-
naris errorem detexerat». La dépendance est indéniable; mais Athanase
ne nommait pas Apollinaire dans sa lettre; et Ambroise, non plus, si ce
n’est en citant, scandalisé, une phrase du Logos syllogistikos, qui devait,
selon lui, permettre de découvrir I'hérésiarque: «J’ai lu en effet, écrit-il
en 6, 51 (CSEL 79, p. 250), — je ne 'aurais pas cru, si je ne I’avais lu moi-
méme — j’ai lu, dis-je, dans les livres de quelqu’un cette déclaration:
d’instrument et celui qui maniait 'instrument étaient, dans le Christ,
d’une seule nature». Et j’ai fait cette citation pour qu’a partir des
ouvrages on puisse déceler le nom de leur auteur». Il faut conclure de
cette «précision» qu’Ambroise le connaissait; mais on peut douter qu’il
'ait réellement révélé de la sorte 3 beaucoup de ses auditeurs ou des



368 Les embarras de la citation

lecteurs de son temps. Le De incarnationis dominicae sacramento n’est pas
expressément anti-apollinariste; et cette étiquette en restreint la signifi-
cation. Si Ambroise s’y servait copieusement de la Lettre a Epictete,
c’était moins pour combattre I'apollinarisme que parce qu’Athanase lui
offrait un arsenal commode contre les diverses erreurs christologiques et
parce qu’il pouvait ainsi définir la doctrine orthodoxe en la distinguant
de toutes les déviations possibles.

Dans le petit article ou je présentais ces observations («Ambroise,
Athanase et I'apollinarisme», Politique et théologie chez Athanase d’Alex-
andrie, Paris, 1974, p.365-376), je faisais aussi état des autres mentions
d’Apollinaire qu’on trouve dans I’ceuvre d’Ambroise. Raniero Cantala-
messa estime qu’il y manque un passage important de I’ Explanatio psalmi
61, 4-10 («Sant’ Ambrogio di fronte ai grandi dibattiti teologici del suo
secolo», Ambrosius episcopus, 1976, p. 500, n.57). Non; ce texte dénonce
une erreur christologique: «Vnde ualde errare eos res indicat qui carnem
hominis a Christo aiunt esse susceptam, affectum negant»; mais il n’y
est pas fait mention d’Apollinaire.

La distinction des données objectives d’une ceuvre et des résultats de
I’érudition philologique me parait importante. Toute ma these sur Saint
Ambroise et la philosophie est fondée sur ce principe, pour la simple raison
que ce qui est philosophique pour nous ne I'était pas nécessairement
pour Ambroise. Il est de bon ton dans I'Université francaise, par
réaction contre I'ancienne attitude méprisante a 1’égard de la basse
latinité, de montrer que les Péres étaient gens cultivés, soucieux de
promouvoir 'alliance de la foi chrétienne et de la culture profane. C’est
en ce sens que Monsieur Courcelle parlait de «L’humanisme chrétien de
saint Ambroise» (Orpheus, 9, 1962, p.21-34): «Il a su allier en lui
’humanisme et le christianisme, sans consentir a sacrifier totalement
'un a l'autre: il s’est efforcé, au contraire, de corroborer 'un par I'autre,
avec une admirable largeur de vues» (p. 34). Pareillement, selon Gérard
Nauroy,

«Il va de soi que I’évéque de Milan n’est pas un philosophe, au sens strict du
terme, mais avant tout un pasteur, un exégéte de la Bible, un docteur
chrétien. Comme philosophe, il est avant tout un adaptateur de la pensée
d’autrui, ni plus ni moins que ne le fut avant lui Cicéron. Sa référence
fondamentale reste I’Ecriture — c’est pratiquement la seule source qu’il
avoue tout au long de son ceuvre; mais ceci n’exclut pas son souci d’insérer,
subrepticement sans mentionner ses sources le plus souvent, tout I'acquis
de sa culture profane dans son enseignement chrétien: effort, qui n’est pas



Les embarras de la citation 369

toujours couronné de succes, mais fort intéressant a analyser de prés, pour
rapprocher et fondre deux traditions culturelles souvent rétives i ce traite-
ment». («La méthode de composition d’Ambroise de Milan et la structure
du De Iacob et uita beata»n, Ambroise de Milan. XV'I¢ centenaire de son élection
épiscopale, Paris, 1974, p. 117, n. 9.)

Je ne parviens pas a partager ces avis. Sil’on admet qu’Ambroise est
«convaincu que ce qu’il lit de meilleur chez les néoplatoniciens ou chez
les stoiciens ne peut avoir d’autre source que la Bible elle-mémen,
comment peut-on penser qu’il s’applique «avec un bonheur parfois
inégal, a harmoniser sa culture profane et sa culture sacrée, a rapprocher
la terminologie des philosophes de la langue de I’Ecriture» (G. Nauroy,
l.c., p.125-126)? Pourquoi parler de «son souci de synthese entre les
deux pdles de sa culture, ’Ecriture et la philosophie paienne» (ibid.
p. 117), alors qu’il ne cesse de répéter que celle-ci n’est, au mieux, qu’un
produit dérivé de la sagesse hébraique? Ambroise avait probablement
assez de connaissances philosophiques pour savoir que la doctrine du
Quatriéme livre des Maccabées correspond a «des conceptions éthiques de
la koiné philosophique paienne» (ibid. p.120); mais cette doctrine était,
pour lui, de tradition hébraique; et c’est a ce titre qu’il 'exploitait dans le
préambule du De lacob. On fausse donc le probléme en disant qu’il y
maniait «avec une certaine précision le vocabulaire technique de la
philosophie paienne» (ibid. p.118-119). L’étude des emprunts philo-
sophiques d’Ambroise doit tenir compte de sa propre théorie de 'em-
prunt, selon laquelle tout ce qu’il y a de bien chez les philosophes
provient de la Bible. C’est un lieu commun, une banalité du point de
vue de Ihistoire littéraire: soit; mais c’est I'unique explication qu’Am-
broise ait donnée de lorigine des vérités philosophiques; et rien ne
permet de douter qu’il I'ait prise au sérieux.

La présence des Ennéades dans quelques ceuvres d’Ambroise a été
admirablement décelée et établie par Pierre Courcelle; la découverte a
été étendue par Pierre Hadot et Aimé Solignac, et de fagon moins nette
par L. Taormina. Les rapprochements opérés par le procédé des paralle-
les textuels sont indiscutables. Mais le fait plotinien dans le discours
ambrosien se préte néanmoins a des interprétations différentes. Mon-
sieur Courcelle estimait qu’Ambroise «a lu et s’est assimilé intimement
divers traités des Ennéades» et qu’il «est I'adepte d’un néoplatonisme
chrétien déja fortement élaboré» (Recherches sur les Confessions de saint
Augustin, p.136). Selon Pierre Hadot, «il y a (dans le De Isaac) une
rencontre entre la mystique origénienne et la mystique plotinienne, plus



370 Les embarras de la citation

exactement la mystique plotinienne y perd sa spécificité, car on ne
trouve chez Ambroise aucune trace importante de ce qui fait 'essentiel
de la pensée plotinienne: le dépassement de l'intelligible pour atteindre
I'Un dans I'extase». (Compte rendu des Conférences, Annuaire de I’Ecole
pratique des hautes études, section des sciences religieuses, 1965-66, p. 151.)

Il faut aussi tenir compte du fait que ces emprunts sont rigoureuse-
ment anonymes; on cherche en vain dans ces pages truffées de formules
plotiniennes la moindre indication par laquelle Ambroise ferait sentir a
ses auditeurs ou a ses lecteurs qu’il utilise ¢a et 1a des philosophica, la
moindre allusion antiphilosophique dont Ambroise est pourtant habitu-
ellement prodigue. Veut-il ménager la susceptibilité des néoplatoni-
ciens? C’est possible. Il y aurait une autre explication; celle d’un inter-
médiaire, d’un Pere grec, comme 'ont supposé Willy Theiler (Compte
rendu de P.Courcelle, Recherches sur les Confessions de saint Augustin,
dans Gnomon, 25 [1953] 116-117) et Pierre Hadot (Marius Victorinus.
Recherches sur sa vie et ses ceuvres, Paris, 1971, p.206). On peut supposer
aussi que le mode¢le grec ne nommait pas Plotin et qu’Ambroise ne
savait pas lui-méme qu’il utilisait des ceuvres de Plotin (cf. G. Madec,
Saint Ambroise et la philosophie, p. 69). Cette hypothese ne doit pas, selon
moi, étre hitivement évacuée au profit de l'autre, censément plus
vraisemblable; il convient plutdt de faire jouer le principe de la concur-
rence des conjectures, contre la tendance trop commune a transformer
une probabilité en certitude, au prix des autres probabilités! Je reprends
volontiers, sur ce point, le trait concernant le chien logicien qu’Ambroi-
se empruntait a2 Basile de Césarée (cf. Exameron VI, 4, 23): le chien en
chasse raisonne a peu pres en ces termes: la béte n’est passée ni par ici ni
par la, c’est donc cette troisieme piste qui est la bonne. Le chien a raison,
dans la mesure ou il réussit et atteint sa proie. Mais en histoire les pistes
ne sont pas fraiches; et, en bien des cas, on devrait suspendre son
jugement.

Ai-je indGment élargi mon propos des citations implicites aux
paralleles textuels? Non; car, si les praticiens des paralleles textuels ne
revendiquent pas — je I'espere — le transfert de leur procédé dans I’édition
des textes, il s’agit néanmoins de la méme opération philologique, qui
consiste a faire ressortir artificiellement ce qu'un auteur a intégré dans
son discours, avec les mémes effets déformants. Cette mise en évidence
relégue automatiquement ce qu’on néglige ou ce qu’on ignore.

Par exemple, le succés méme des recherches concernant I'identité
des Libri platonicorum qui eurent un réle décisif dans la conversion



Les embarras de la citation 371

d’Augustin, ce succés méme, dis-je, a exercé une sorte de polarisation,
qui a rejeté dans 'ombre les autres problemes de I'information philo-
sophique d’Augustin, I'influence de I’ Hortensius notamment ou encore la
conception qu’Augustin s’est faite du platonisme deés le temps de sa
conversion. Aimé Solignac intitulait 'une de ses précieuses notes aux
Confessions: «Ce qu’ Augustin dit avoir lu de Plotin» (BA 13, p. 682): titre
bizarre, puisque la note rassemble les indices de lecture qui remédient
tant bien que mal au silence ou du moins au laconisme d’Augustin a cet
égard: «Lectis autem Plotini paucissimis libris ...» (De beata uita, 1; 4).
Les théologiens eux-mémes se sont mis a la remorque des philologues;
c’est ainsi qu’Olivier du Roy a cru reconstituer «L’intelligence de la foi
en la Trinité selon saint Augustin» et la «Genese de sa théologie trinitaire
jusqu’en 391» en étudiant, de maniere trés savante du reste, toutes les
triades d’origine néoplatonicienne et autre qu'on peut repérer dans les
ceuvres du converti; c’est ainsi que Robert J. O’Connell en est venu a
imaginer qu’Augustin a élaboré «une intelligence plotinienne de la foi
chrétienne».

[’analyse qui s’obstine dans la recherche des sources réduit automa-
tiquement un discours a un amalgame ou a un mélange; et il n’est que
trop naturel ensuite de considérer la doctrine ainsi exprimée comme une
synthese, qu’il s’agisse d’un syncrétisme douteux ou d’une noble alliance
de la foi chrétienne et de la culture profane. L'ceuvre d’Ambroise se
préte a semblables appréciations a cause de son éclectisme superficiel;
mais le démarquage verbal en 'espéce ne manifeste justement pas le
souci d’approfondir une doctrine et de ’assimiler: Ambroise passe avec
trop d’aisance ou trop d’indifférence d’un inspirateur a un autre, de
Plotin a Cicéron, de Philon a Origene, a Basile et d’autres.

Augustin, quant a lui, n’a pas eu a se préoccuper d’opérer une
synthese, plus ou moins habile, plus ou moins laborieuse, entre le
néoplatonisme et le christianisme, puisqu’il a cru, a tort ou a raison,
qu’il y avait une identité partielle entre les deux doctrines: «Et ibi legi,
non quidem his uerbis sed hoc idem omnino ...» (Conf. VII, 9, 13).
Quel est, du reste, le penseur normalement constitué dont I'activité
doctrinale serait une sorte de chimie conceptuelle consistant a doser des
ingrédients disparates?

Je ne récuse pas pour autant les enquétes philologiques; au contrai-
re, j’y participe de mon mieux. J’ai constitué le dossier augustinien aussi
détaillé que je I’ai pu, du Periphyseon de Jean Scot, en souhaitant qu'on en
fit autant pour tous les auteurs que Jean Scot a pratiqués. Jean-Paul



272 Les embarras de la citation

Bouhot s’inquicte a ce sujet: si cela se faisait, «n’y aurait-il pas danger de
masquer ['originalité du chef-d’ceuvre érigénien?» (Revue des études augus-
tiniennes 27 [1981] 403.) Mais comment pourrait-on apprécier correcte-
ment I'originalité d’un auteur, sans avoir pris la mesure de ses dépendan-
ces culturelles? Il faut seulement éviter de méler inconsidérément les
considérations doctrinales aux investigations philologiques; il faut con-
sidérer les emprunts, non comme de simples signes de dépendance
littéraire et doctrinale, mais comme de véritables actes doctrinaux. Il
faut, autrement dit, se remettre en acte de lecture normale et suivre de
bout en bout le discours ol les emprunts ont désormais la vie, le
mouvement et I'étre.



	Les embarras de la citation

